IM SPIEGEL DER ZETIT

Das Kirchenjahr in der Verkiindigung
Von Dr. Clemens Ahrens, Minchen

Unter obigem Titel hat P. Eucharius Berbuir OFM eine theologisch-parinetische Erkli-
rung der MeBliturgie des Kirchenjahres herausgebracht, die das Anliegen einer kerygma-
tischen Theologie im Bereich des liturgischen Lebens zu verwirklichen sucht!. Weil sie uns
symptomatisch fiir unsere theologisch-religiose Situation zu sein scheint, sei hier niher auf
sie eingegangen. Um sie in ihrer Eigenart zu charakterisieren, wollen wir sie zunichst mit
dhnlichen Werken der vergangenen Jahre vergleichen.

Als kurz nach dem ersten Weltkrieg Fritg Tillmann die sonntiglichen Episteln und Evan-
gelien ,im Dienste der Predigt® erklirte?, bericksichtigte er zwar auch ihre Stellung im
liturgischen Jahr der Kirche, unterzog sich seiner Aufgabe aber als Exeget, nicht als Liturgiker.
Er zeigte darum fast ausschlieflich den Literalsinn der einzelnen Perikopen auf und entfaltete
ihn nach der dogmatischen, religiésen und ethischen Seite. Anders Josef Kramp. ,Me8-
liturgie und Gottesreich“ nannte er seine Bindchen iiber das Kirchenjahr und deutete schon
dadurch an, daf er alle liturgischen Texte unter dem einheitlichen Gesichtspunkt des von
Christus aufgerichteten und bis zum Endgericht wachsenden und sich vollendenden Gottes-
reiches betrachtete. Den eigentlichen Anfang des Kirchenjahres fand er sowohl aus liturgie-
geschichtlichen wie auch aus inhaltlichen Griinden im Sonntag Septuagesimad. An diesem
Sonntag wird der Christ zum Gottesreich berufen, Diesen Sinn hat die Parabel von den
Arbeitern im Weinberg und dem Lohn eines Denars, ebenso der Vergleich des Christen-
lebens ,mit einem griechischen (olympischen) Wettkampf, fiir dessen gewinnreiche Entschei-
dung alles eingesest wird“. Vom Osterfestkreis, vom zentralen Erldsungsgeheimnis des
Todes und der Auferstehung her, ist nach Kramp die Abfolge des liturgischen Jabres zu
interpretieren und der Mysteriensinn der einzelnen Sonntage zu erschliefen. In welcher
Weise Kramp sich genaver die Anwendung dieses Prinzips dachte, zeigen seine spiteren
Veréffentlichungen, in denen er je gesondert Introitus, Epistel und Evangelium der Sonn-
und Festtage aus der Idee des Gottesreiches, des Nachvollzugs des Geheimnisses der Er-
I6sung durch die Kirche, zu erkldren versuchte. Auch ihm kommt es zunichst einmal darauf an,
den Literalsinn des jeweiligen Psalmes, dem der Introitusvers entnommen ist, der jewei-~
ligen Lesungen und Evangelienperikopen herauszuheben. Mit Recht! Alle Erklirung der
liturgischen Schrift-Texte hat davon auszugehen; das gebietet die Ehrfurcht vor dem Wort
Gottes. Daritber hinans aber wollte Kramp (vnd hierin war er einer der Bahnbrecher
auf dem Gebiet der liturgischen Frémmigkeit) auch den liturgischen Sinn der einzel-

! Eucharius Berbuir, Das Kirchenjahr in der Verkiindigung. I. Septunagesima bis Pfingsten
(340 S., DM 8.50), II. Erster bis siebzehnter Sonntag nach Pfingsten (312 S., DM 8.50),
I11. Achtzehnter Sonntag nach Pfingsten bis Letster Sonntag nach Epiphanie (464 S.,
DM 12.50), Freiburg i. Br., Herder (1949—50).

? Die sonntdglichen Evangelien. Im Dienste der Predigt erklirt. 8. Aufl, Diisseldorf,
Patmos-Verlag; Die sonntiglichen Episteln. Im Dienste der Predigt erklirt. 2. Aufl., Diissel-
dorf, Patmos-Verlag.

3 Vgl. z. B. Meflliturgie und Gottesreich (Ecclesia orans Bd. VI u. VII), Freiburg i. Br.
1922, S. 5f.; ferner Heilsbotschaft von Jesus Christus, Minster 1938, S. 30 ff. Der Band,
der die Erklirung der Episteln enthilt (Briefe der Kirche, Miinster 1940), beginnt mit
Septuagesima und J. A. Jungmann, der die Einfihrung schrieb, bestitigt die RechtmiRig-
keit dieses Tuns (S. X11 u. XXIV ff.).



134 Im Spiegel der Zeit

nen Schrifttexte, ihren ,Symbol- und Mysteriengehalt®t, erschlieBen. Denn es ist etwas
anderes, ob die Schrift rein in sich oder im Vollzug der Mysterienfeier der heiligen Messe
und im Zusammenhang des Kirchenjahres vorgelegt und verkiindet wird. Dabei ist aber
bei ibm die Gbergeordnete, liturgische Idee nicht so vorherrschend, dafl die einzelnen Texte
und Perikopen geprefit werden und iknen ein Sinn unterschoben wird, der mit ihrem
Literalsinn nichts mebr zu tun hat. Kramp ging hier sehr gesunde Wege. Er war zu gut in
der Liturgiegeschichte bewandert, als dafl er nicht gewuflt hitte, aus wievielen Quellen der
Strom des Kirchenjahres im Laufe der Jahrhunderte gespeist worden ist. ,Fiir viele Peri-
kopen des Teiles, den wir ,das Jahr hindurch’ bezeichnen®, lesen wir in einer seiner Mefi-
erklirungen, ,feblt uns die kirchliche Sinngebung. Und so ist der menschlichen Gestaltungs-
kraft der Spielraum gelassen, den die Grundidec gestattet“S. Fast alle seine Grundsite in
der Auslegung des liturgischen Jahres wurden durch das umfassende Werk von Jungmann
Missarum Sollemnia‘, gerechtfertigt und bestitigt.

Hier ist nun der Ort, Berbuirs Erklirung der Sonntagsliturgie genauer einzuordnen. Er
schliefit sich zunichst in vielen Punkten dem Vorbild Kramps an. Auch er beginnt das Kir-
chenjahr mit dem Sonntag Septuagesima. Auch er sucht jedes Formular in sich und ihre
Abfolge im Ring des liturgischen Jahres aus der iibergeordneten Idee des geheimnisvollen
Nachvollzugs der Erlésung in der Kirche zu erschlieBen. Was ihn besonders kennzeichnet,
ist vor allem folgendes: Er interpretiert die Einheit schaffende und sinngebende Gesamtidee
des Kirchenjahres und damit auch der einzelnen liturgischen Texte im Schema einer alex-
andrinisch-augustinischen Kirchentheologie, die in unserer Zeit durch die Wiederbelebung
des Viterstudiums von neuem fruchtbar gemacht wird und unserem Verlangen nach dem
Gbernatiirlichen, dem Mysterien-Sinn des sakramental-liturgischen Geschehens, ja der gan-
zen Heilsgeschichte, entgegenkommt. Man wird wohl nicht fehl gehen in der Annahme, dafl
Berbuir hier stark von den Arbeiten Odo Casels und — in bezug auf die Theologie der
Kirchenviter — Hans Urs von Balthasars und de Lubacs beeinflufit wurde. Es liegt etwas
Imposantes, Groflartiges in dieser heilstheologischen Schau des Kirchenjahres, etwas Auf-
riittelndes und Dringendes. In dem Abseben von allem Unwesentlichen, allem Kleinlichen
und nur Natiirlichen, in der immer wieder aufgezeigten Gegenwirtigkeit der Heilstat Christi
im Leben der Kirche wird der Mensch von sich selbst losgeldst, aus seiner engen, privaten
Welt herausgerissen und in das objektive Werk der Erlésung der Welt und der Menschheit
hineingestellt. Zahlreiche Zitate der Kirchenviter und der auf ihrer Spur wandelnden

mittelalterlichen Theologen augustinischer Theologie vertiefen den durchgehenden Gedan-
ken und geben eine Fiille von Anregungen.

Der Schwichen dieses , Versuches“, von dem Berbuir selbst als solchem spricht (I. Einfiih-
rung S. 47), sind anderseits nicht wenige. Einmal wird der einheitliche Grundrif des Kir-
chenjahres dberspannt und bis ins Detail hinein durchgefithrt. Das entspricht nach dem
Ausweis der Liturgiegeschichte nicht der Wirklichkeit. Sowohl die Schriftperikopen wie
noch mehr die eingestreuten Gebetstexte sind, wie jeder lebendig gewordene Kult und alles
echte Gebet, oft aus zufilligen Erwdgungen oder aus der Situation beraus entstanden. Dar-
iiber kann man bei Jungmann, Missarum Sollemnia, einiges nachlesen. Aus dem Vorgehen
Berbuirs ergeben sich manche Willkiirlichkeiten, Umbiegungen, Vergewaltigungen, die haar-
scharf an jene Konstruktionen und Geistreichigkeiten heranreichen, die der Verfasser in der
Verkindigung doch gerade vermieden wissen will (I. Einfithrung 8. 17 ff.). Ein weiteres Be-
denken haben wir gegen die einseitige Art der mystisch-allegorischen Sdhriftauslegung,
unter weitgehender Auflerachtlassung des Literalsinnes. Die exegetische Arbeit der lesten
100 Jahre sollte doch nicht so einfach beiseitegeschoben werden, als hitten wir durch sie

4 Kramp, Heilsbotschaft aaO. S. 34.
5 ebda.



Im Spiegel der Zeit 135

nichts dazugelernt. Gewifl ist es nur zu begriifen und ganz im Sinne von ,Divino afflante
Spiritu* Pius XII, daf wir durch das Studium der Kirchenviter iber die rein kritisch-
historische Methode wieder zu einer Sdhrifttheclogie durchstoflen und den Mysteriensinn
der Schrift in seiner Anwendung auf das christliche Leben und die geschichtliche Existenz
der Kirche wieder erfassen lernen. Aber das darf nicht einer einfachen Restauration gleichen.
Sowohl die Exegese wie auch die Theologie haben seit der Zeit der Kirchenviter einiges
dazugelernt. Man wiinschte darum dem Verfasser, dafl er manche Schriftperikope exegetisch
sauberer und ebenso manches Geheimnis des liturgischen Jahres, wie z. B. das der Himmel-
fahrt Christi, theologisch genauer entfaltet hitte. Und noch ein Leftes mochten wir
anmerken: Die Sprache Berbuirs hat zwar auf der einen Seite etwas Lebendiges, Quel-
lendes, UberflieRendes und Mitreiflendes, entbehrt aber auf der anderen Seite nicht
grofier Hirten, des Kiinstlichen, Gewollten, Manirierten. Der Fachjargon! der Theo-
logen ist ebensowenig die Sprache, die der heutige Mensch versteht, wie die allegorische
Welt mancher Kirchenvitertexte. Dazu kommt, dafl der Verfasser oft und oft die Bilder
ihres natiirlichen Sinnes entkleidet; sie sind nicht mehr vollziehbar. So heifit es z. B. I S. 17:
.Der Apostel aber, der vom erhéhten Herrn ausgerissen und niedergerissen, ausgerottet
und zerstért wurde als Saulus, der dann aufgebaut und eingepflanzt wurde als Paulus, als
,Gefaf der Erwihlung (Apg. 9, 15), der als dieses Gefdfl in die Vollmacht des Wortes
kam...“; oder I, S. 183: ,Die heilige Kirche auf Erden ist der Leib, welcher hinter dem
Haupte herkommt . ..*; nicht selten begegnet man auch verkrampften Sien wie folgen-
den: ,So héren wir im Evangelium das Wort der Sendung, durch Barmherzigkeit die kampf-
hafte Bewegung des Zeugnisses zu vollfithren: Richtet nicht! IL. 8. 10; oder 111, S. 205: ,Der
Sohn Gottes als das Wort im Anfang...ist Fleisch geworden, um, hindurchflieflend (sict)
durd das Fleisch, das Brot der Menschen zu werden®. Der Stil wird leider viele abschrecken,
Berbuir auf seinem Weg durch das Kirchenjahr zu folgen.

Man mdge uns nicht mifiverstehen: Berbuir schreibt aus einer schopferischen Fiille heraus.
Seine Ausfithrungen entbehren darum weder des Elans noch der Tiefe, offenbaren aber auch
viele Unausgeglichenheiten, Einseitigkeiten und Uberspannungen, Sie machen nicht den Ein-
druc, dafl er zwdlf Jahre an ihnen gearbeitet hat (vgl. I, S. 46). Der seelsorgliche Eifer
und das ernste Bestreben, den heutigen Christen aus seiner Verbiirgerlichung herauszurei-
flen, sollten nicht dazu verleiten, seine Krifte allzu stiirmisch einzuseten und damit in der
Leistung hinter seinem Wollen und auch Vermégen zuriickzubleiben.

Das Echo der Nichtkatholiken
auf die Verkiindigung des neuen Mariendogmas

Von Otto Semmelroth S.J., Frankfurt a. Main

Ein Blik auf das vielfiltige und mannigfach getonte Echo, das aus nichtkatholischen
Kreisen als Antwort auf das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel
aufklang, zeitigt ein vielleicht erstaunliches Ergebnis: Jener Punkt, der — bei der volks-
tiimlichen und ,propagandistischen® Wirkkraft, die ihm innewohnt, nicht verwunderlich —
einmiitig in all den vielen nichtkatholischen Auflerungen, die uns zu Gesicht kamen’, wieder-
kehrt, ist die Feststellung, das Una-Sancta-Gesprich sei gestért. In Wirklichkeit aber kann
man sagen, dafl das Echo unvergleichlich ruhiger war als jenes auf die Dogmatisierung der

1 Wir konnten eine umfangreiche Mappe mit solchen Auflerungen fiillen, die wir zusam-
menstellten und auszuwerten suchten in der eben im Echter-Verlag, Wiirzburg, erschienenen
Broschiire: Das neue Dogma im Widerstreit. Ein Beitrag zum ékumenischen Gesprich. Her-
ausgegeben von Otto Semmelroth S.]., 62 S.





