
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Das Kirchenjahr in der Verkündigung 

Von Dr. Clemens Ahrens, Mündien 

Unter obigem Titel hat P. Eudiarius Berbuir OFM eine theologisch-paränetische Erklä- 
rung der Meßliturgie des Kirchenjahres herausgebracht, die das Anliegen einer kerygma- 
tischen Theologie im Bereich des liturgischen Lebens zu verwirklichen sucht1. Weil sie uns 
symptomatisch für unsere theologisch-religiöse Situation zu sein scheint, sei hier näher auf 
sie eingegangen. Um sie in ihrer Eigenart zu charakterisieren, wollen wir sie zunächst mit 
ähnlichen Werken der vergangenen Jahre vergleichen. 

Als kurz nach dem ersten Weltkrieg Fritj Tillmann die sonntäglichen Episteln und Evan- 
gelien •im Dienste der Predigt" erklärte2, berücksichtigte er zwar auch ihre Stellung im 
liturgischen Jahr der Kirche, unterzog sich seiner Aufgabe aber als Exeget, nicht als Liturgiker. 
Erzeigte darum fast ausschließlich denLiteralsinn der einzelnen Perikopen auf und entfaltete 
ihn nach der dogmatischen, religiösen und ethischen Seite. Anders Josef Kramp. •Meß- 
liturgie und Gottesreich" nannte er seine Bändchen über das Kirchenjahr und deutete schon 
dadurch an, daß er alle liturgischen Texte unter dem einheitlichen Gesichtspunkt des von 
Christus aufgerichteten und bis zum Endgericht wachsenden und sich vollendenden Gottes- 
reiches betrachtete. Den eigentlichen Anfang des Kirchenjahres fand er sowohl aus liturgie- 
geschichtlichen wie auch aus inhaltlichen Gründen im Sonntag Septuagesima3. An diesem 
Sonntag wird der Christ zum Gottesreich berufen. Diesen Sinn hat die Parabel von den 
Arbeitern im Weinberg und dem Lohn eines Denars, ebenso der Vergleich des Christen- 
lebens •mit einem griechischen (olympischen) Wettkampf, für dessen gewinnreiche Entschei- 
dung alles eingese^t wird". Vom Osterfestkreis, vom zentralen Erlösungsgeheimnis des 
Todes und der Auferstehung her, ist nach Kramp die Abfolge des liturgischen Jahres zu 
interpretieren und der Mysteriensinn der einzelnen Sonntage zu erschließen. In welcher 
Weise Kramp sich genauer die Anwendung dieses Prinzips dachte, zeigen seine späteren 
Veröffentlichungen, in denen er je gesondert Introitus, Epistel und Evangelium der Sonn- 
und Festtage aus der Idee des Gottesreiches, des Nachvollzugs des Geheimnisses der Er- 
lösung durch die Kirche, zu erklären versuchte. Auch ihm kommt es zunächst einmal darauf an, 
den Literalsinn des jeweiligen Psalmes, dem der Introitusvers entnommen ist, der jewei- 
ligen Lesungen und Evangelienperikopen herauszuheben. Mit Recht! Alle Erklärung der 
liturgischen Schrift-Texte hat davon auszugehen; das gebietet die Ehrfurcht vor dem Wort 
Gottes. Darüber hinaus aber wollte Kramp (und hierin war er einer der Bahnbrecher 
auf dem Gebiet  der liturgischen Frömmigkeit)  auch den liturgischen Sinn der einzel- 

1 Eucharius Berbuir, Das Kirchenjahr in der Verkündigung. I. Septuagesima bis Pfingsten 
(340 S., DM 8.50), II. Erster bis siebzehnter Sonntag nach Pfingsten (312 S., DM 8.50), 
III. Achtzehnter Sonntag nach Pfingsten bis Letjter Sonntag nach Epiphanie (464 S., 
DM 12.50), Freiburg i. Br., Herder (1949•50). 

1 Die sonntäglichen Evangelien. Im Dienste der Predigt erklärt. 8. Aufl., Düsseldorf, 
Patmos-Verlag; Die sonntäglichen Episteln. Im Dienste der Predigt erklärt. 2. Aufl., Düssel- 
dorf, Patmos-Verlag. 

' Vgl. z. B. Meßliturgie und Gottesreich (Ecclesia orans Bd. VI u. VII), Freiburg i. Br. 
1922, S. 5 f.; ferner Heilsbotschaft von Jesus Christus, Münster 1938, S. 30 ff. Der Band, 
der die Erklärung der Episteln enthält (Briefe der Kirche, Münster 1940), beginnt mit 
Septuagesima und J. A. Jungmann, der die Einführung schrieb, bestätigt die Rechtmäßig- 
keit dieses Tuns (S. XII u. XXIV ff.). 



134 Im Spiegel der Zeit 

nen Schrifttexte, ihren •Symbol- und Mysteriengehalt"4, erschließen. Denn es ist etwas 
anderes, ob die Schrift rein in sich oder im Vollzug der Mysterienfeier der heiligen Messe 
und im Zusammenhang des Kirchenjahres vorgelegt und verkündet wird. Dabei ist aber 
bei ihm die übergeordnete, liturgische Idee nicht so vorherrschend, daß die einzelnen Texte 
und Perikopen gepreßt werden und ihnen ein Sinn unterschoben wird, der mit ihrem 
Literalsinn nichts mehr zu tun hat. Kramp ging hier sehr gesunde Wege. Er war zu gut in 
der Liturgiegeschichte bewandert, als daß er nicht gewußt hätte, aus wievielen Quellen der 
Strom des Kirchenjahres im Laufe der Jahrhunderte gespeist worden ist. •Für viele Peri- 
kopen des Teiles, den wir ,das Jahr hindurch' bezeichnen", lesen wir in einer seiner Meß- 
erklärungen, •fehlt uns die kirchliche Sinngebung. Und so ist der menschlichen Gestaltungs- 
kraft der Spielraum gelassen, den die Grundidee gestattet"5. Fast alle seine Grundsäjje in 
der Auslegung des liturgischen Jahres wurden durch das umfassende Werk von Jungmann 
.Missarum Sollemnia', gerechtfertigt und bestätigt. 

Hier ist nun der Ort, Berbuirs Erklärung der Sonntagsliturgie genauer einzuordnen. Er 
schließt sich zunächst in vielen Punkten dem Vorbild Kramps an. Auch er beginnt das Kir- 
chenjahr mit dem Sonntag Septuagesima. Auch er sucht jedes Formular in sich und ihre 
Abfolge im Ring des liturgischen Jahres aus der übergeordneten Idee des geheimnisvollen 
Nachvollzugs der Erlösung in der Kirche zu erschließen. Was ihn besonders kennzeichnet, 
ist vor allem folgendes: Er interpretiert die Einheit schaffende und sinngebende Gesamtidee 
des Kirchenjahres und damit auch der einzelnen liturgischen Texte im Schema einer alex- 
andrinisch-augustinischen Kirchentheologie, die in unserer Zeit durch die Wiederbelebung 
des Väterstudiums von neuem fruchtbar gemacht wird und unserem Verlangen nach dem 
übernatürlichen, dem Mysterien-Sinn des sakramental-liturgischen Geschehens, ja der gan- 
zen Heilsgeschichte, entgegenkommt. Man wird wohl nicht fehl gehen in der Annahme, daß 
Berbuir hier stark von den Arbeiten Odo Casels und • in bezug auf die Theologie der 
Kirchenväter • Hans Urs von Balthasars und de Lubacs beeinflußt wurde. Es liegt etwas 
Imposantes, Großartiges in dieser heilstheologischen Schau des Kirchenjahres, etwas Auf- 
rüttelndes und Drängendes. In dem Absehen von allem Unwesentlichen, allem Kleinlichen 
und nur Natürlichen, in der immer wieder aufgezeigten Gegenwärtigkeit der Heilstat Christi 
im Leben der Kirche wird der Mensch von sich selbst losgelöst, aus seiner engen, privaten 
Welt herausgerissen und in das objektive Werk der Erlösung der Welt und der Menschheit 
hineingestellt. Zahlreiche Zitate der Kirchenväter und der auf ihrer Spur wandelnden 
mittelalterlichen Theologen augustinischer Theologie vertiefen den durchgehenden Gedan- 
ken und geben eine Fülle von Anregungen. 

Der Schwächen dieses •Versuches", von dem Berbuir selbst als solchem spricht (I. Einfüh- 
rung S. 47), sind anderseits nicht wenige. Einmal wird der einheitliche Grundriß des Kir- 
chenjahres überspannt und bis ins Detail hinein durchgeführt. Das entspricht nach dem 
Ausweis der Liturgiegeschichte nicht der Wirklichkeit. Sowohl die Schriftperikopen wie 
noch mehr die eingestreuten Gebetstexte sind, wie jeder lebendig gewordene Kult und alles 
echte Gebet, oft aus zufälligen Erwägungen oder aus der Situation heraus entstanden. Dar- 
über kann man bei Jungmann, Missarum Sollemnia, einiges nachlesen. Aus dem Vorgehen 
Berbuirs ergeben sich manche Willkürlichkeiten, Umbiegungen, Vergewaltigungen, die haar- 
scharf an jene Konstruktionen und Geistreichigkeiten heranreichen, die der Verfasser in der 
Verkündigung doch gerade vermieden wissen will (I. Einführung S. 17 ff.). Ein weiteres Be- 
denken haben wir gegen die einseitige Art der mystisch-allegorischen Schriftauslegung, 
unter weitgehender Außerachtlassung des Literalsinnes. Die exegetische Arbeit der legten 
100 Jahre sollte doch nicht so einfach beiseitegeschoben werden, als hätten wir durch sie 

4 Kramp, Heilsbotschaft aaO. S. 34. 
5 ebda. 



Im Spiegel der Zeit 135 

nichts dazugelernt. Gewiß ist es nur zu begrüßen und ganz im Sinne von •Divino afflante 
Spiritu" Pius XII., daß wir durch das Studium der Kirchenväter über die rein kritisch- 
historische Methode wieder zu einer Schrifttheologie durchstoßen und den Mysteriensinn 
der Schrift in seiner Anwendung auf das christliche Leben und die geschichtliche Existenz 
der Kirche wieder erfassen lernen. Aber das darf nicht einer einfachen Restauration gleichen. 
Sowohl die Exegese wie auch die Theologie haben seit der Zeit der Kirchenväter einiges 
dazugelernt. Man wünschte darum dem Verfasser, daß er manche Schriftperikope exegetisch 
sauberer und ebenso manches Geheimnis des liturgischen Jahres, wie z. B. das der Himmel- 
fahrt Christi, theologisch genauer entfaltet hätte. Und noch ein Le^tes möchten wir 
anmerken: Die Sprache Berbuirs hat zwar auf der einen Seite etwas Lebendiges, Quel- 
lendes, Überfließendes und Mitreißendes, entbehrt aber auf der anderen Seite nicht 
großer Härten, des Künstlichen, Gewollten, Manirierten. Der Fach jargon! der Theo- 
logen ist ebensowenig die Sprache, die der heutige Mensch versteht, wie die allegorische 
Welt mancher Kirchenvätertexte. Dazu kommt, daß der Verfasser oft und oft die Bilder 
ihres natürlichen Sinnes entkleidet; sie sind nicht mehr vollziehbar. So heißt es z. B. I S. 17: 
•Der Apostel aber, der vom erhöhten Herrn ausgerissen und niedergerissen, ausgerottet 
und zerstört wurde als Saulus, der dann aufgebaut und eingepflanzt wurde als Paulus, als 
.Gefäß der Erwählung' (Apg. 9, 15), der als dieses Gefäß in die Vollmacht des Wortes 
kam..."; oder I, S. 183: •Die heilige Kirche auf Erden ist der Leib, welcher hinter dem 
Haupte herkommt..."; nicht selten begegnet man auch verkrampften Sätjen wie folgen- 
den: •So hören wir im Evangelium das Wort der Sendung, durch Barmherzigkeit die kampf- 
hafte Bewegung des Zeugnisses zu vollführen: Richtet nicht!" II. S. 10; oder III, S. 205: •Der 
Sohn Gottes als das Wort im Anfang... ist Fleisch geworden, um, hindurchfließend (sie!) 
durch das Fleisch, das Brot der Menschen zu werden". Der Stil wird leider viele abschrecken, 
Berbuir auf seinem Weg durch das Kirchenjahr zu folgen. 

Man möge uns nicht mißverstehen: Berbuir schreibt aus einer schöpferischen Fülle heraus. 
Seine Ausführungen entbehren darum weder des Elans noch der Tiefe, offenbaren aber auch 
viele Unausgeglichenheiten, Einseitigkeiten und Überspannungen. Sie machen nicht den Ein- 
druck, daß er zwölf Jahre an ihnen gearbeitet hat (vgl. I, S. 46). Der seelsorgliche Eifer 
und das ernste Bestreben, den heutigen Christen aus seiner Verbürgerlichung herauszurei- 
ßen, sollten nicht dazu verleiten, seine Kräfte allzu stürmisch einzusehen und damit in der 
Leistung hinter seinem Wollen und auch Vermögen zurückzubleiben. 

Das Echo der Nichtkatholiken 
auf die Verkündigung des neuen Mariendogmas 

Von Otto Semmelroth S.J., Frankfurt a. Main 

Ein Blick auf das vielfältige und mannigfach getönte Echo, das aus nichtkatholischen 
Kreisen als Antwort auf das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 
aufklang, zeitigt ein vielleicht erstaunliches Ergebnis: Jener Punkt, der • bei der volks- 
tümlichen und •propagandistischen" Wirkkraft, die ihm innewohnt, nicht verwunderlich • 
einmütig in all den vielen nichtkatholischen Äußerungen, die uns zu Gesicht kamen1, wieder- 
kehrt, ist die Feststellung, das Una-Sancta-Gespräch sei gestört. In Wirklichkeit aber kann 
man sagen, daß das Echo unvergleichlich ruhiger war als jenes auf die Dogmatisierung der 

1 Wir konnten eine umfangreiche Mappe mit solchen Äußerungen füllen, die wir zusam- 
menstellten und auszuwerten suchten in der eben im Echter-Verlag, Würzburg, erschienenen 
Broschüre: Das neue Dogma im Widerstreit. Ein Beitrag zum ökumenischen Gespräch. Her- 
ausgegeben von Otto Semmelroth S.J., 62 S. 




