
Im Spiegel der Zeit 135 

nichts dazugelernt. Gewiß ist es nur zu begrüßen und ganz im Sinne von •Divino afflante 
Spiritu" Pius XII., daß wir durch das Studium der Kirchenväter über die rein kritisch- 
historische Methode wieder zu einer Schrifttheologie durchstoßen und den Mysteriensinn 
der Schrift in seiner Anwendung auf das christliche Leben und die geschichtliche Existenz 
der Kirche wieder erfassen lernen. Aber das darf nicht einer einfachen Restauration gleichen. 
Sowohl die Exegese wie auch die Theologie haben seit der Zeit der Kirchenväter einiges 
dazugelernt. Man wünschte darum dem Verfasser, daß er manche Schriftperikope exegetisch 
sauberer und ebenso manches Geheimnis des liturgischen Jahres, wie z. B. das der Himmel- 
fahrt Christi, theologisch genauer entfaltet hätte. Und noch ein Le^tes möchten wir 
anmerken: Die Sprache Berbuirs hat zwar auf der einen Seite etwas Lebendiges, Quel- 
lendes, Überfließendes und Mitreißendes, entbehrt aber auf der anderen Seite nicht 
großer Härten, des Künstlichen, Gewollten, Manirierten. Der Fach jargon! der Theo- 
logen ist ebensowenig die Sprache, die der heutige Mensch versteht, wie die allegorische 
Welt mancher Kirchenvätertexte. Dazu kommt, daß der Verfasser oft und oft die Bilder 
ihres natürlichen Sinnes entkleidet; sie sind nicht mehr vollziehbar. So heißt es z. B. I S. 17: 
•Der Apostel aber, der vom erhöhten Herrn ausgerissen und niedergerissen, ausgerottet 
und zerstört wurde als Saulus, der dann aufgebaut und eingepflanzt wurde als Paulus, als 
.Gefäß der Erwählung' (Apg. 9, 15), der als dieses Gefäß in die Vollmacht des Wortes 
kam..."; oder I, S. 183: •Die heilige Kirche auf Erden ist der Leib, welcher hinter dem 
Haupte herkommt..."; nicht selten begegnet man auch verkrampften Sätjen wie folgen- 
den: •So hören wir im Evangelium das Wort der Sendung, durch Barmherzigkeit die kampf- 
hafte Bewegung des Zeugnisses zu vollführen: Richtet nicht!" II. S. 10; oder III, S. 205: •Der 
Sohn Gottes als das Wort im Anfang... ist Fleisch geworden, um, hindurchfließend (sie!) 
durch das Fleisch, das Brot der Menschen zu werden". Der Stil wird leider viele abschrecken, 
Berbuir auf seinem Weg durch das Kirchenjahr zu folgen. 

Man möge uns nicht mißverstehen: Berbuir schreibt aus einer schöpferischen Fülle heraus. 
Seine Ausführungen entbehren darum weder des Elans noch der Tiefe, offenbaren aber auch 
viele Unausgeglichenheiten, Einseitigkeiten und Überspannungen. Sie machen nicht den Ein- 
druck, daß er zwölf Jahre an ihnen gearbeitet hat (vgl. I, S. 46). Der seelsorgliche Eifer 
und das ernste Bestreben, den heutigen Christen aus seiner Verbürgerlichung herauszurei- 
ßen, sollten nicht dazu verleiten, seine Kräfte allzu stürmisch einzusehen und damit in der 
Leistung hinter seinem Wollen und auch Vermögen zurückzubleiben. 

Das Echo der Nichtkatholiken 
auf die Verkündigung des neuen Mariendogmas 

Von Otto Semmelroth S.J., Frankfurt a. Main 

Ein Blick auf das vielfältige und mannigfach getönte Echo, das aus nichtkatholischen 
Kreisen als Antwort auf das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 
aufklang, zeitigt ein vielleicht erstaunliches Ergebnis: Jener Punkt, der • bei der volks- 
tümlichen und •propagandistischen" Wirkkraft, die ihm innewohnt, nicht verwunderlich • 
einmütig in all den vielen nichtkatholischen Äußerungen, die uns zu Gesicht kamen1, wieder- 
kehrt, ist die Feststellung, das Una-Sancta-Gespräch sei gestört. In Wirklichkeit aber kann 
man sagen, daß das Echo unvergleichlich ruhiger war als jenes auf die Dogmatisierung der 

1 Wir konnten eine umfangreiche Mappe mit solchen Äußerungen füllen, die wir zusam- 
menstellten und auszuwerten suchten in der eben im Echter-Verlag, Würzburg, erschienenen 
Broschüre: Das neue Dogma im Widerstreit. Ein Beitrag zum ökumenischen Gespräch. Her- 
ausgegeben von Otto Semmelroth S.J., 62 S. 



136 Im Spiegel der Zeit 

Unbefleckten Empfängnis vor hundert Jahren, anderseits aber die Art, wie es erfolgte, eine 
größere Belastung des Una-Sancta-Gespräches bedeutet als die Dogmatisierung selbst. Diese 
nämlich ist, wie der tiefer Blickende sehen muß und auch im nichtkatholischen Lager viel- 
fach gesehen hat, eine organische, von innen begründete Auswirkung des Wesens der Kirche, 
wie sie selbst es versteht. Wer also das Una-Sancta-Gespräch über Gebühr belastet sehen 
will, der nötigt uns die erstaunte Frage ab: Hat man denn vorher nicht gewußt, mit wem 
man sich an den Tisch des ökumenischen Gespräches sefjte? Hat man denn geglaubt, was 
uns bisher trennte, sei eine Bagatelle, die man bei gutem Willen im gegenseitigen Gespräche 
bald würde überwinden können? Dann mag es gut gewesen sein, daß durch das neue Dogma 
der verschiedene Kirchen-, Offenbarungs- und Glaubensbegriff als nicht in sich ruhende 
Lehrsätze, sondern als lebendige Ganzheiten erwiesen wurden, aus denen Konsequenzen 
wachsen. 

Die Aussage, der wachsenden Einheit der Christenheit sei eine untragbare Belastung zu- 
gemutet, finden wir in verschiedenen Schärfegraden vorgetragen. So wurde z. B. kategorisch 
festgestellt: •Una-Sancta-Brücke gesprengt" mit der Warnung: •Vor der zum Himmel auf- 
fahrenden Maria wird man sich hüten müssen"2. 

Anderswo wurde insinuiert, der Papst habe die Definition im Sinne der Erlasse des 
Sacrum Officium über die Una-Sancta-Gespräche geradezu erlassen, um abkühlend auf die 
ökumenischen Bemühungen zu wirken3, oder man glaubt jedenfalls, diese symbolisch aus- 
gedrückt zu sehen, wobei es nur peinlich ist, daß der als Symbol gesehene Vorgang, die 
angebliche Vorverlegung der Definition auf den 31. Okt., das Reformationsfest, gar nicht 
geschah4. Es ist in diesem Zusammenhang bemerkenswert, daß man auch in evangelischen 
Kreisen die Notwendigkeit der Abwehr alles Relativismus gesehen hat, wofür z. B. die 
Antwort Vogelsangers5 auf die allzu irenisch-relativistische Bemühung Martinis6 Zeugnis 
gibt. • Andere, und zwar gerade die vom Fach und Stellung her am meisten autorisierten 
Stimmen, waren mäßiger. Sie waren auf Schmerz und Trauer über die erneute Trennung 
abgestimmt, indem sie die Hemmung auf dem Weg zur erhofften Einheit bedauerten und 
Befürchtungen für die Einheit der Christenheit untereinander und besonders für die ge- 
meinsame Einheitsfront gegen den Unglauben der Zeit äußerten. So besonders das •Evan- 
gelische Gutachten zur Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt Mariens"7, die Stellung- 
nahme der Bischofskonferenz der VELKD, die in mehreren Zeitungen veröffentlichte Äuße- 
rung des oldenburgischen Landesbischofs Stählin. 

Was die sachliche Auseinandersetzung angeht, so gingen die Argumente verständlicher- 
weise vor allem von der Unbeweisbarkeit des neuen Dogmas aus der Schrift aus. Zumal 
(rein) historisch ausgerichtete Theologen8 verwiesen auf das Fehlen von Zeugnissen der 
ersten Jahrhunderte. Wir können von unserer Seite über solche Argumente nicht erstaunt 
sein, weil wir die wesentlich verschiedene erkenntnistheologische Position der evangelischen 
Christenheit uns gegenüber kennen. Wundern müssen wir uns nur darüber, daß einerseits 
diese Gegengründe an die katholische Kirche gerichtet werden, anderseits man aber viel- 
fach ausdrücklich •auf die Erörterung derjenigen Argumente pro und contra verzichtet, die 
von Voraussetzungen römischer Dogmatik geltend gemacht werden"9. Von verschiedenen 
Ausgangsebenen aus kann man doch wohl nicht über eine Sache diskutieren, es sei denn, man 
habe die Verschiedenheit des Ausganges bereinigt. 

2 Kirche und Mann, Gütersloh, Okt. und Nov. 1950. 
8 z. B. Prof. A. Nygren {vgl. Christi. Nachrichtendienst Nr. 138, S. 8). 
4 Diesen Fehlgriff beging •Junge Kirche" vom 20. Nov. 1950, Sp. 702. 
5 Neue Zürcher Zeitung vom 19. Nov. 1950. 
6 ebd. vom 10. Nov. 1950. 
7 München 1950. 
8 z. B. Prof. Heiler-Marburg, Prof. Künneth-Erlangen u. a. 
* Ev. Gutachten S. 6. 



Im Spiegel der Zeit 137 

Schließlich finden wir als drittes Gemeinsames fast aller nichtkatholischen Äußerungen 
den Hinweis auf die übermarianische Bedeutung dieser Dogmatisierung. Das geschieht da- 
durch, daß man das neue Dogma als im Gegensat; zu anderen offenbarten Wahrheiten hin- 
stellt10. Vor allem hat man immer wieder gesehen, daß es hier um den rechten Kirchen- 
begriff geht: In dem Sinne, daß Maria Typus der Kirche ist11, oder • zumal von Seiten der 
altkatholischen Kirche • in Ablehnung des neuen Dogmas als Betätigung der von ihnen 
leidenschaftlich bekämpften päpstlichen Unfehlbarkeit12. 

Eine Antwort auf das mannigfache Echo zu geben, ist nicht Aufgabe dieses Beitrags. Die 
angeführten Stimmen sind auch nicht die einzigen, die erklungen sind. Vollständig ist der 
Überblick in dem Sinne, daß inhaltlich eigentlich kein Beitrag über das Angeführte hinaus- 
geht. Es mag erwähnt werden, daß es auch nichtkatholische Stimmen gibt, denen der Inhalt 
des neuen Dogmas noch zu wenig ist. Adventistisches Christentum möchte die schon erfolgte 
Erhöhung nicht Maria allein vorbehalten sehen, sondern schon je§t auf alle Menschen aus- 
gedehnt wissen13. 

Es ist gewiß eine schmerzliche Erfahrung, die uns die Dogmatisierung erneut hat machen 
lassen: Die Definition und ihr vielfältiges Echo hat die Christenheit wieder daran erinnert, 
wie zerrissen sie ist • außer den erwähnten Stimmen wären ja solche (positiver und nega- 
tiver Art) der Anglikanischen Kirche Englands, der französischen Kalvinisten, der afrika- 
nischen Protestanten, der russisch-orthodoxen und der schismatischen Kirchen des nahen 
Orients aufzuführen. Sie hat aber, und das ist ebenso wichtig, daran erinnert, daß Einheit 
nicht auf Kosten der Wahrheit erreicht werden kann. Die klar formulierte und da, wo sie 
zu dieser Klarheit gekommen ist, ohne Abstrich bejahte Wahrheit allein kann das Funda- 
ment sein, auf dem sich die Una-Sancta erhebt. 

10 Maria werde vergottet; sie verdränge Christus aus seiner Stellung als einzigen Mittler; 
nicht Maria, sondern Christus sei das gottgegebene Menschenbild; die rechte Vorstellung von 
Offenbarung und Glauben sei angetastet. Vgl. z. B. Ev. Gutachten. 

11 z. B. Prof. Ebeling, Tübingen, Zur Frage nach dem Sinn des mariologischen Dogmas. 
In: Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 47 (1950), 383•391. 

12 Altkath. Bischofskonferenz, Utrecht u. Bern, 26. Dez. 1950. • U. Küry in: Neue Zür- 
cher Zeitung v. 5. Dez. 1950. • P. F. Pfister, Ist die leibl. Himmelfahrt Mariens ein kath. 
Dogma? In: Intern, kirchl. Zeitschr. 4 (1950), 209•259. 

13 Vgl. Wort u. Zeit. Rundbriefe f. d. Betrachtung des Wortes Gottes und seine Offen- 
barung in der Zeit. Neckargemünd, Jan. 1951. 




