
EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Gottesferne der Seele 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel 

In folgendem bringen wir das Einleitungskapitel einer demnächst erschei- 
nenden Schrift des Verfassers: •Christ-Sein • Christ-Werden. Kleines christ- 
liches Übungsbuch für Laien", in der 9 Übungsfelder des christlichen Lebens 
behandelt werden: Armut, Keuschheit, Gehorsam, Gebet, Reue, Meditation, 
Glaube, Hoffnung, Liebe. 

Seitdem die Kirche besteht, hat sie die Wahrheit verkündet, die durch Jesus Christus ge- 
offenbart worden ist; seitdem sie besteht, hat sie die christlichen Gläubigen zu dem Leben 
in dieser Wahrheit angehalten und ihnen dieses Leben vermittelt. So sind auch von der 
christlichen Frühzeit an immer wieder Menschen aufgestanden, die aus Christi Kraft, in 
besonderer Begnadung anderen Weisungen geben konnten, dieses Lebens tiefer teilhaftig 
zu werden. Diese Weisungen wurden allesamt aus dem Ewigen empfangen, aber wie es nicht 
anders sein kann, aus ihrer Zeit geboren und trugen den Bedingungen Rechnung, in denen 
sich die Menschen jeweils befanden. So ist im Laufe der Zeit ein großer Chor hilfreicher 
Stimmen entstanden, auf die wir hören, aus denen wir das uns Heilsame auswählen, die wir 
befolgen können. Weil aber diese Stimmen niemals ohne Beziehungen zu der Zeit ihrer Ent- 
stehung ertönen konnten und weil alle Menschen auf Erden zeitgebunden sind, kann es ge- 
schehen, daß späteren Geschlechtern mehr oder minder das Organ für die Wirkkraft der 
Worte und Weisungen von früher schwindet. Oft stehen Menschen, namentlich in unserer 
Zeit, vor den großen, aus der Vergangenheit herübertönenden Stimmen und erahnen oder 
erkennen zwar ihre Bedeutung und Würde, sind aber trotjdem unfähig, sie freudig, ohne 
Vorbehalte und fruchtbringend im eigenen Leben anzuwenden. Wie es bisher in der christ- 
lichen Geschichte geschehen ist, muß es auch heute und in Zukunft bleiben: die Sprache, das 
Sprachgewand der Wahrheit muß immer neu gefunden werden. Darin liegt der Grund, aus 
dem das vorliegende kleine christliche Übungsbuch hervorgegangen ist. 

Der Mensch ist nicht zu allen Zeiten in allen Richtungen derselbe. Obwohl er nach wie 
vor und allezeit als endliches Geschöpf dem unendlichen Schöpfer, als Sünder und Begna- 
deter dem Richter und Erlöser gegenübersteht, hat er sich doch im Laufe der Geschichte 
ungemein geändert; er hat Fähigkeiten verloren, die ihm früher eigen waren; er hat Kräfte 
entfaltet, über die er vordem nicht gebot; er hat sich im Banne der Sünde immer weiter von 
Gott entfernt. Er hat sich entfernt? • Man kann sagen, die Entfernung der Menschheit von 
Gott sei durch den Ursündenfall grundgelegt und später nicht größer geworden, sie sei 
sogar durch die Erlösungstat Christi grundsä^lich wieder aufgehoben worden; man kann den 
Sa§ aber auch etwa so verstehen: Die erste Sünde hat andere nach sich gezogen und diese 
wieder andere, und jede Sünde wirkt sich von neuem in die kommenden Geschlechter unheil- 
voll aus. Wir tragen daher an den Sünden unserer Väter, des ganzen Menschengeschlechtes 
und ihrer Geschichte seit Urbeginn. Es geht der Menschheit als ganzer wie dem einzelnen 
Menschen, der in der Sünde lebt: Die Sünde zehrt an ihm, sie zerstört immer mehr die gott- 
gewollte Ordnung seiner Kräfte, die Organe für das Ewige und Göttliche werden immer 
schwächer. Im Lichte dieses Hinweises nehme man die Bemerkung: Der Mensch hat sich im 
Banne der Sünde immer weiter von Gott entfernt. Was allerdings im ersten Falle persön- 
liche Schuld bedeutet, ist es für den einzelnen als Glied der Menschheit in diesem Sinne 
nicht. Hier empfängt jeder sein Schicksal als eine Aufgabe, die es zu bewältigen gilt und 
zu deren Bewältigung ihm Gott hinreichende Gnaden zukommen läßt. 



Einübung und Weisung , 139 

Wir leben heute nidit nur in einer Zeit und in einer Umwelt, die gegen früher sehr wohl gott- 
los im besonderen Sinn genannt werden dürfen und müssen, sondern auch in einem Zustand, 
der im Hinblick auf ein Früheres einen verhängnisvollen Absturz bedeutet. Diesem Zustand 
möchte das vorliegende kleine christliche Übungsbuch gerecht werden. Es ist für Menschen ge- 
dacht, die sich der Gottesferne ihrer Seele schmerzlich bewußt sind, aber ihr christliches Streben 
ebendort mit Wachheit pflegen wollen, wo sie in Wirklichkeit äußerlich und innerlich stehen. 
Das sind nicht alle unsere Zeitgenossen. Sehr viele haben sich in der Gottesferne der Seele 
eingerichtet und fragen und suchen und streben nicht mehr; diese werden niemals ein christ- 
liches Übungsbuch in die Hand nehmen. Für sehr viele Menschen aber besteht andererseits 
auch heute noch die Möglichkeit, Übungen, die einer mehr oder minder fernen Vergangenheit 
entstammen, ohne Unwahrhaftigkeit, Täuschung oder Überforderung fruchtbar anzuwenden. 
Wohl einem jeden, der dies vermag! Aber es sind auch viele Menschen da, die sich von dem 
quälenden Gefühl und Bewußtsein eines gewissen Zwiespaltes zwischen den mit so großer 
Sicherheit gegebenen und so weithin wirkenden christlichen Lebensregeln vergangener Zei- 
ten und ihrem eigenen geistlichen Vermögen oder Unvermögen nicht freimachen können. Die 
Lage, in der sie sich, die Lage, in der wir uns befinden, darf und muß nüchtern und wahr- 
haftig gesehen werden; so allein gewinnt man den richtigen Ansatj für fruchtbares, segens- 
reiches Streben und Üben. Zunächst aber scheint folgende Klarstellung angebracht zu sein: 

Die Kirche selbst hat keine Wesenswandlungen durchgemacht; sie verkündet das Evange- 
lium heute wie je, weckt das Charisma heute wie an ihren Anfängen und trägt das Erlöser- 
wirken nach wie vor aus dem Überzeitlichen in die Zeit. Die Gebete der Liturgie sind gro- 
ßenteils uralt; das Credo der hl. Messe entstammt der christlichen Frühzeit, und die Priester 
vollziehen noch heute die Gebärden wie vor einem Jahrtausend. Die Kirche schreitet be- 
harrlich und organisch durch die Zeit. Wo dieses Organisch-Beharrliche gestört wurde, wie 
etwa im Bereich des evangelischen Christentums, da sind Verluste entstanden, die unersetz- 
bar und kaum zu überwinden sind. 

Es ist selbstverständlich und göttlich-gut, daß das wesentliche Leben der Kirche keinen 
Veränderungen unterworfen ist, sondern die Kraft besitjt, jeder geänderten Zeitlage und 
ihren besonderen Erfordernissen ungeschwächt zu dienen. Wie der ausgewachsene Baum 
noch dieselbe Pflanze ist wie der junge Keimling, aus dem er hervorging, so ist die Kirche 
von heute das gleiche Wesen wie die Kirche der Urzeit. Aber auch: wie der ausgewachsene 
Baum etwas anderes darstellt und hervorbringt als das kleine Pflänzchen des Beginns, so 
stellt auch die Kirche von heute etwas anderes dar als die Kirche der ersten Zeit. Dies ist 
nicht im Sinne eines Werturteils gemeint • denn die Kirche steht wesentlich über jedem 
Werturteil •, wohl aber im Sinne der Aufgaben und Möglichkeiten. 

Christus selbst hat von dem guten Hirten gesprochen, der dem verlorenen Schaf nachgeht, 
bis er es gefunden und zu seiner Herde zurückgeführt hat. So geht auch die Kirche, ihrem We- 
sen und Auftrag entsprechend, den Menschen, uns Menschen, uns verlorenen Menschen nach, 
um uns zu finden und zurückzuführen. Freilich kann das niemals an Menschen geschehen, 
die sich ihrer Stimme verschließen; die persönliche Freiheit und die eigene Verantwortung 
jedes einzelnen bleiben zu jeder Zeit bestehen. Es sind nicht alle erreichbar; es sind aber 
immer viele auf neue Weise erreichbar. Wenn also auch das kirchliche Leben im großen 
unverändert durch die Zeit schreitet, kann sich doch die kirchliche, die christliche Sprache 
dem Bedürfnis und der Fassungskraft immer neuer jeweiliger Geschlechter anpassen, ent- 
sprechend dem Grundsa^ des hl. Paulus: •Den Juden bin ich ein Jude, den Griechen bin ich 
ein Grieche geworden." 

Wer den Gang der Geschichte des Abendlandes auch nur flüchtig überschaut, wird • aufs 
Ganze gesehen • eine verhängnisvolle, zunehmende, zulegt entsetjliche Veränderung des 
menschlichen Bewußtseins gewahr. Im Mittelalter etwa haben die Menschen im ganzen im 
Gefühl einer Gottesnähe, einer Gottverbundenheit, gelebt, die wir Heutigen zwar bewun- 



140 Einübung und Weisung 

dem, aber nicht von uns selbst aus verwirklichen können. Dies ist kein Urteil über den sitt- 
lichen Glaubensstand der einzelnen, sondern über den Zeitgeist im ganzen, der auch noch 
Menschen • in einem Betracht • weniger gottesfern erscheinen läßt, die sich damals offen- 
barer Todsünden schuldig machten, während heute auch viele ernst Strebende im Gefühl 
der Gottesferne, oft der Gottverlassenheit leben müssen. Die Geschichte der Neuzeit be- 
deutet eine fortschreitende Lösung des Menschen von Gott. Die Aufmerksamkeit der For- 
scher richtete sich mehr und mehr auf die irdisch-körperliche Welt, und diese lockte zuneh- 
mend zu Entdeckung und Eroberung. Soweit darüber in allgemeiner Form gesprochen wer- 
den kann, darf man sagen: der Mensch suchte und fand die Erde und damit zugleich sich 
selbst als Erdenwesen wie nie zuvor; in diesem Erdenwesen war begreiflicher- und gerechter- 
weise vom Geiste Gottes immer weniger spürbar. Das kulturelle Leben wurde zunehmend 
selbstherrlich, es kam zu einer Philosophie, die gar nicht mehr von Gott redete, zu einer 
Kunst, der jede Gottesbeziehung fehlte, zu einer Wissenschaft, die des Gottesbegriffs 
vollends ermangelte. Und das alles wirkte und wirkt nicht nur auf die kleinen Kreise, die 
sich der Kultur, der Philosophie, der Kunst, der Wissenschaft tätig widmen, sondern auf 
alle. Im ganzen gleicht die neuere Menschheit mehr als ihre Vorgänger dem verlorenen Sohn 
in der Fremde, bevor er sich aufmachte und ins Vaterhaus zurückkehrte. Die so entstandene 
Gottesferne der Seele ist nicht nur bei denen vorhanden, die Gott leugnen und sich mit 
Bewußtsein einer rein irdischen Weltanschauung verschrieben haben, sondern, aufs Ganze 
gesehen, auch in der Christenheit. Es ist schwer zu sagen, ob die rein irdischen Gedanken 
den nur mehr irdischen Menschen hervorbringen oder umgekehrt. Sei nun der Ansatj dieses 
religiösen Niederganges wie immer, im Fortgang hat jedenfalls das Denken den Menschen 
und der Mensch das Denken herabgezogen; es handelt sich um ein Rad des Verderbens, bei 
dem menschliche Art und Gedankeninhalt sich um eine gemeinsame Achse bewegen, um 
eine Änderung des menschlichen Wesens, die offenbar auch diejenigen ergriffen hat, die an 
dem Gedanken, an dem Ziel des echten christlichen Lebens festgehalten haben. 

Auf Grund des Angedeuteten läßt sich genau sagen, was hier mit dem Wort Gottesferne 
der Seele gemeint ist. Der neuere Mensch besteht zwar wie die Menschen je und wie die 
gesamte Schöpfung nur durch Gottes Kraft, aber er fühlt es schwächer und hat oft Mühe, 
diese Wahrheit ganz zu fassen; seine Seele, sein Bewußtsein, hat sich • wie soll man es 
anders ausdrücken? • von Gott weiter entfernt. Das gilt großenteils auch für diejenigen, 
die sich am Leben der Kirche beteiligen und ihm das Wesentliche für ihr eigenes Leben 
entnehmen wollen. Das ist ein weitverbreiteter trauriger Tatbestand, und er scheint, soweit 
das Wort hier herangezogen werden darf, durch den Ruf Christi am Kreuz •Mein Gott, mein 
Gott, warum hast Du Mich verlassen?" göttlich anerkannt zu sein und somit nur eine be- 
sondere Aufgabe zu stellen. Diejenigen aber, bei denen er vorhanden und denen er be- 
wußt ist, tun gut, ihn ohne Täuschung zu betrachten und ihr Streben mit ihm in Einklang 
zu bringen. Mit dem Tatbestand hängt folgendes und Verwandtes zusammen: 

Das kirchliche Leben, wie wir es oft führen, und das übrige Leben, wie es sich ergibt, 
stehen oftmals nicht in lebendiger Beziehung miteinander. Diese Bemerkung gilt hier nicht 
der Tatsache, daß unsere sittlichen Leistungen weit hinter dem zurückbleiben, was wir voll- 
bringen möchten und wozu die Kirche uns anhält und grundsätdich die Kraft vermittelt 
(dieser Zwiespalt besteht immer im Menschenleben), die Bemerkung gilt vielmehr der Tat- 
sache, daß die Seelenhaltung, die wir während unserer Teilnahme am kirchlichen Leben 
pflegen, mit denen, die sonst unser Leben erfüllen, nicht genügend zusammenstimmen. Die 
Sprache der Kirche, worunter zusammenfassend alles verstanden sei, wodurch sich das Leben 
der Kirche mitteilt, stammt, wie angegeben und bekannt, großenteils nicht nur aus unserer 
Gegenwart, sondern ist Erbgut früherer und z. T. frühester Zeiten. Mancher Mensch kann 
in dieser Sprache leben, solange er den heiligen Handlungen beiwohnt oder solange er 
Hörer oder Leser religiöser Reden oder von Gebeten ist. Aber er kann in ihr, in der ihr 



Einübung und Weisung 141 

entsprechenden Seelenhaltung nicht weiterleben, wenn er in den Alltag von heute hinaus- 
tritt und auf dessen so ganz andere • Sprache stößt. 

Viele Menschen z. B. sind, auch heute noch, durchaus der Verehrung fähig, solange sie in 
Kirche oder Kapelle weilen oder solange sie ein erbauliches Buch in der Hand halten; aber 
die Verehrungskraft schwindet, sobald das • Leben sie aufnimmt und wenn sie in solche 
Lagen eintreten, wie dieses • Leben sie mit sich bringt. Wie oft geschieht es, daß man 
einen Priester durchaus verehrungsvoll betrachtet und behandelt, solange er am Altar sein 
göttliches Amt ausübt, hernach aber ihn mit derselben Kritiklust beurteilt, die den heutigen 
Menschen so ungemein • auszeichnet. Mit diesem Hinweis soll nicht jeglicher Kritik das 
Recht abgesprochen sein • Kritik, die der Liebe entstammt, ist überall berechtigt •; aber 
die wilde, zügellose, der Ehrfurcht und Liebe ermangelnde Kritik ist stets vom Übel. Sie 
zu entfernen, sie in eine aufbauende Kraft zu wandeln, das gehört mit zu den Aufgaben 
des rechten christlichen Strebens. Wir sollen nicht nur dem Priester am Altar, den Heiligen 
des Himmels, den Engeln Gottes, der erhabenen Gottesmutter, der allerheiligsten Dreifal- 
tigkeit Verehrung entgegenbringen; wir sollen sie überall haben oder zu entwickeln suchen, 
und wirklich: man kann alle Wesen und Tatsachen der Welt mit Ehrfurcht anschauen oder 
anschauen lernen, mit Ehrfurcht behandeln oder behandeln lernen. Je mehr einer das ver- 
mag, um so mehr hat dann seine einschränkende oder auch tadelnde Kritik Gewicht. Das 
religiöse Streben des Menschen von heute aber, soweit es überhaupt vorhanden ist, be- 
schränkt sich undurchschaut, aber nicht folgenlos, gewissermaßen auf ein Sondergebiet, das 
kirchlich-christliche Leben. Sehr viel, unschätjbar viel, käme darauf an, daß es aus dieser 
Beschränkung befreit und auf das Ganze des Lebens angewandt würde. Eben dadurch würde 
bereits die schmerzlich gefühlte Gottesferne der Seele geringer. 

Was an diesem einen Fall der ungezügelten Kritiksucht gezeigt wurde, ist vielfältig im 
Leben zu beobachten; man findet es in sich selbst, und man findet es an den anderen Men- 
schen. Nichts wäre damit genügt, wenn der Verfasser die Beispiele häufen würde, aber sehr 
wichtig ist es, daß ein jeder die eigene Aufmerksamkeit bei sich selbst auf das richtet, was 
mit dem angeführten Beispiel aufgerufen wurde, die • Gottesferne der Seele, die in uns ihr 
Unwesen treibt. Man kann sich • die Erfahrung zeigt es • in vollem Glauben am kirchlichen 
Leben beteiligen und im übrigen weithin doch so leben, als hätte man keinen christlichen 
Glauben. Man kann sich morgens, mittags und abends in gewohnter (oder vorgeschriebener?) 
Weise dem Gebet hingeben und den übrigen Tag doch so verbringen, als ob man nicht ge- 
betet hätte. Man kann die erhabenen Stimmen und Zeugnisse, Weisungen und Regeln, die 
uns überkommen sind, voll anerkennen und sich gleichwohl außerstande finden, sie so anzu- 
wenden, wie man es •möchte" oder •will", wie man es für •gut", für •durchaus möglich", für 
•heilsam" hält. Der neuere Mensch leidet • oft, ohne es genau zu wissen • an einer Gottes- 
ferne der Seele. Jeder, der von ihr betroffen ist, sollte es sich ohne Beschönigung, aber auch 
ohne Entmutigung wahrheitgemäß klarmachen. 

In dem Tatbestand als solchem liegt zunächst keine persönliche Schuld. Wir sind Erben der 
voraufgegangenen Jahrhunderte und ihrer Gedanken, ihres Fortstrebens von Gott, ihrer Ein- 
seitigkeiten und können zunächst nicht anders sein, als wir sind. Wohl aber ist mit der Lage, 
in der wir uns befinden, auch unsere besondere Aufgabe gegeben. Eben mit dem angedeuteten 
Zustand, wenn man von ihm betroffen ist, man muß ganz nüchtern rechnen, und den Ansatj des 
eigenen Strebens recht wählen, um etwa solche Fehler wie die angeführte ungezügelte Kritik 
überwinden zu können. Die Übernahme von Regeln, die aus der Vergangenheit stammen 
(das Wort Regel im allgemeinsten Sinn gemeint), ist für viele Menschen sehr viel weniger 
möglich und fruchtbar, als sie sich eingestehen mögen; vielleicht hindert sie die Ehrfurcht 
vor dem heiligen Erbe, vielleicht auch die Unfähigkeit zu wacher umfassender Selbsterkenntnis. 
Sei dem, wie immer, es ist verhängnisvoll, sich mit unwirksamen Mitteln abzumühen oder, 
was auch vorkommt, das christliche Streben aufzugeben. Eine der Aufgaben, die uns gesetzt 



142 Einübung und Weisung 

sind, besteht darin, den Ausdrude der christlichen Wahrheit so zu finden, daß sie ebenso 
lebensnah erscheint wie die Sprache unserer Zeit. 

Welcher katholische Christ kennt nicht die Gebote Gottes und der Kirche? Wem steht 
nicht eine ungeheure Zahl ehrwürdiger Gebete und Betrachtungen zur Verfügung? Wer 
wüßte nicht, daß er den Tag mit Gebet beginnen, mit Gewissenserforschung und Gebet be- 
schließen soll? Wem wäre die evangelische Forderung der Armut, der Keuschheit und des 
Gehorsams nicht bekannt? Warum wird aus alledem so wenig Wirklichkeit in unserem 
eigenen Leben? Man kann sagen, dies läge an unserer Lauheit, unserer Bequemlichkeit, 
unserer Sünde. Damit ist gewiß der Grund richtig angegeben, aber noch nicht der Ansatj 
der Oberwindung gefunden. Denn außer dem genannten metaphysischen Grunde kommt 
noch ein zweiter, ein psychologischer in Betracht: die Seelenart vieler heutiger Menschen 
verlangt danach, auf andere Weise angesprochen zu werden als in der Sprache der Ver- 
gangenheit, nämlich in der von heute, was nicht im mindesten heißt, die ewige Wahrheit 
solle inhaltlich, wesentlich irgendwelchen Zeitbedingnissen angepaßt werden. Wir müssen 
aber die Kluft zwischen unserem religiösen und dem übrigen Leben zu schließen trachten 
und die Mittel und Wege finden, die unserer Lage entsprechen; wir müssen uns aus dem 
religiösen Tiefstand, in dem wir uns, aufs Ganze gesehen, befinden, mit den eben diesem 
Tiefstand entsprechenden Mitteln herausarbeiten. 

Dazu dient vor allem, nach wie vor, die Teilnahme am Leben der Kirche in seiner viel- 
fältigen Ausprägung; es gibt innerhalb seiner nichts, was nicht, auch heute, vielfältig nähren 
und Frucht .bringen könnte. Teilnahme am Leben der Kirche über das gebotene Maß hinaus 
ist auch dann noch gut und heilsam, wenn man sich etwa dazu überwindet und mitunter die 
Sprache der Vergangenheit als etwas Fremdes erlebt. Aber dann zeigt die nüchterne Be- 
trachtung des heutigen Menschen, daß das überkommene Erbgut vielfach der Erschließung 
bedarf, und eben diese Erschließung kann nicht in der Sprache des Erbgutes geschehen; dazu 
ist die Sprache unserer Zeit vonnöten. Es kann einen zwar verwundern, beschämen und 
überfluten, wie ungemein ähnlich im Grunde die Lage früherer Geschlechter der unseren 
war, wie unerhört treffend und gegenwartsnah etwa Psalmenworte und Gedanken der Kir- 
chenväter sein können. Bei Isaias finden sich Sätje, die unmittelbar für unsere Gegenwart 
vom Himmel gegeben sein könnten. Aber das Organ für die ewige, überzeitliche und daher 
jederzeitliche Wirkkraft solcher Prägungen ist dem Menschen von heute großenteils ver- 
kümmert, er lebt weithin in einer tragischen Gottesferne der Seele. Darin liegen Grund 
und Recht, in diesem Übungsbuch, das sich an einen bestimmten Menschenkreis wendet, das 
reiche Erbgut nicht als Ausgang unserer Bemühungen zu seijen, obwohl unser Ziel kein 
anderes sein kann als das früherer Zeiten. 

So entwickelt dieses kleine Übungsbuch seine einfachen Ratschläge zur Verwirklichung 
der christlichen Heilsbotschaft möglichst nur aus dem, was wir Heutigen an uns und in uns 
erfahren können. Unsere Grundaufgabe • darüber kann unter katholischen Christen kein 
Zweifel aufkommen • ist die nämliche, die auch den uns Vorangegangenen Grundaufgabe 
war: Auch uns kann als Ziel nur ein Leben erscheinen, in dem Glaube, Hoffnung und Liebe, 
Gebet, Reue und Meditation, Armut, Keuschheit und Gehorsam geübt werden. Wer aber 
dem allem so fern ist, kann das Anerkannte, Vorbezeichnete, Ersehnte nicht durch einen 
plötzlichen Entschluß ins Leben rufen; er hat es nicht nur mit einer Summe sagbarer Sünden 
zu tun, die man etwa erkennen, bereuen und dann zu meiden trachten kann, sondern mit 
seiner Gottesferne der Seele. Diese erfahren auch die durch die Sakramente wieder und 
wieder Begnadeten oft nur allzu sehr. Obwohl durch die Taufe die Erbsünde selbst getilgt ist 
und im Bußsakrament die Sünden nachgelassen werden, bleiben die Folgen der Erbsünde 
auch in Gerechtfertigten wirksam und spürbar. •Gottesferne der Seele" ist nur eine An- 
deutung der Tatsache. Diese schwindet nicht dadurch, daß man ihr Dasein und Wirken ge- 
wahrt und beklagt; sie muß vielmehr abgearbeitet werden in mühseligen, oft scheinbar 



Einübung und Weisung 143 

aussichtslosen Kämpfen. Diesen Kampf (Kampf um Heiligkeit) können und sollten alle 
führen, die trots ihrem Glauben und wegen ihres Glaubens die Gottesferne der Seele in sich 
bemerken und überwinden wollen. Denn auch uns in unserer schweren und traurigen Lage 
gilt die Verheißung des göttlichen Heilandes: •Des Menschen Sohn ist gekommen, zu suchen 
und selig zu machen, was verloren ist." 

Gebete in der Zeit der Krankheit 

Von f P. Pierre Lyonnet S.J.1 

P. Pierre Lyonnet S. J. wurde 1906 in Lyon geboren. 17 Jahre alt, trat er in die Gesell- 
schaft Jesu ein. Nach seinen philosophischen Studien unterrichtete er an der Jesuitenschule 
in Beirut. Während seiner theologischen Studien begannen seine schmerzhaften Leiden, die 
nach seiner Priesterweihe, 1937, durch 2Va Jahre hindurch beständige ärztliche Betreuung 
und mehrfache Operationen erforderten. 1939 öffnete sich für ihn endlich die Zeit apostoli- 
scher Tätigkeit als Seelsorger der Jungen im Kolleg St. Michel in Saint Etienne. Nach sei- 
nem dritten Probejahr kehrte er 1946 als Rektor in das Kolleg zurück, immer noch an seiner 
Krankheit leidend, aber ohne daß die Schmerzen seine Lebensfreude oder seinen Apostel- 
geist dämpfen konnten, bis er am 23. Januar 1949 starb. Ein kurzes Leben, voll von schwer- 
sten Prüfungen, das aber am Ende siegreich blieb, denn es vollendete sich im Triumph der 
Liebe, die ihn, nach seinen eigenen Worten, so lange •verfolgt* hatte. • In zahlreichen 
Blättern, die man nach seinem Tode fand, sprach sich sein intensives Gebetsleben aus. Die 
gesammelten Aufzeichnungen finden sich in dem Buch: Pierre Loynnet S.J., Ecrits spirituels. 
Ed. d 1' Epi 1951. 

•Der Arzt hat getan, was er konnte, 
Und Gott hat getan, was er wollte." 
•Hätte ich die Liebe nicht, so wäre ich nichts" (1 Kor 13). 

Welche Entdeckung, Herr! Ganz allmählich läßt mich die Krankheit hinabsteigen auf 
den Grund meiner Misere. Was ich früher für Tugend hielt, war nichts als gute Gesundheit, 
und jene innere Ausgeglichenheit, die ich für den Frieden Gottes nahm, war wohl nichts 
anderes als die Zufriedenheit eines Menschen, der satt ist... Aber nun ist ein Irrtum nicht 
mehr möglich. Mein Egoismus ist mir klar geworden, deutlich, wie ein Foto, das aus dem 
Entwickler genommen wird. Ja, ich trug einen Egoismus in mir, unbewußt. Aber die Krank- 
heit, dieser furchtbare Entwickler, hat gewirkt und gearbeitet und so ein Bild in mir er- 
scheinen lassen, so klar, daß ich mich nicht täuschen kann, leider. Vor mir steht mein Egois- 
mus und alles übrige, all das, was ich für meine Liebe hielt, ist im Wasserbad dahingegangen. 

Als ich gesund war, hatte ich Mitleid mit den Kranken. Aber war das Mitleiden? Bin ich 
von meinem Sockel herabgestiegen? Habe ich mit den Leidenden gelitten, auf gleicher 
Ebene? Ich glaube vielmehr, daß mein Mitleid eher von oben nach unten verlief, daß ich 
nur eben etwas Mitgefühl hatte, so eine Art Herablassung, um so viel lauter und leerer, als 
sich • Gott verzeihe es mirI • das sieghafte Gefühl gesund zu sein, dunkel damit vermischte. 
Wenn ich meine Dienste anbot, tat ich es, wie ein Reicher seinen Überfluß anbietet. Das war 
zwar keine Sünde, Herr, aber es blieb doch sehr ungenügend. Denn, wenn man wirklich 
lieben will, genügt es nicht, daß man von seinem Überfluß gibt, man muß sich selbst geben. 
In jener Zeit damals konnte ich auch arbeiten und ich hatte Erfolg in meiner Arbeit. Ich 

1 Aus: Messager du Coeur de Jesus, Toulouse, Dezember 1950. Der Abdruck erfolgt mit 
ausdrücklicher Erlaubnis der Schriftleitung. Die Übergebung besorgte Peter Hornung S.J. 




