EINUBUNG UND WEISUNG

Gottesferne der Seele

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel

In folgendem bringen wir das Einleitungskapitel einer demndidchst erschei-
nenden Schrift des Verfassers: ,Christ-Sein — Christ-Werden. Kleines dhrist-
liches Ubungsbudch fiir Laien®, in der 9 Ubungsfelder des christlichen Lebens
behandelt werden: Armut, Keusdiheit, Gehorsam, Gebet, Reue, Meditation,
Glaube, Hoffnung, Liebe.

Seitdem die Kirche besteht, hat sie die Wahrheit verkiindet, die durch Jesus Christus ge-
offenbart worden ist; seitdem sie besteht, hat sie die christlichen Gliubigen zu dem Leben
in dieser Wahrheit angehalten und ihnen dieses Leben vermittelt. So sind auch von der
christlichen Frithzeit an immer wieder Menschen aufgestanden, die aus Christi Kraft, in
besonderer Begnadung anderen Weisungen geben konnten, dieses Lebens tiefer teilhaftig
zu werden. Diese Weisungen wurden allesamt aus dem Ewigen empfangen, aber wie es nicht
anders sein kann, aus ihrer Zeit geboren und trugen den Bedingungen Rechnung, in denen
sich die Menschen jeweils befanden. So ist im Laufe der Zeit ein grofler Chor hilfreicher
Stimmen entstanden, auf die wir hdren, aus denen wir das uns Heilsame auswihlen, die wir
befolgen konnen. Weil aber diese Stimmen niemals ohne Beziehungen zu der Zeit ihrer Ent-
stehung erténen konnten und weil alle Menschen auf Erden zeitgebunden sind, kann es ge-
schehen, dafl spiteren Geschlechtern mehr oder minder das Organ fiir die Wirkkraft der
Worte und Weisungen von frither schwindet. Oft stehen Menschen, namentlich in unserer
Zeit, vor den groflen, aus der Vergangenbeit heriiberténenden Stimmen und erahnen oder
erkennen zwar ihre Bedeutung und Wiirde, sind aber trogdem unfihig, sie freudig, ohne
Vorbehalte und fruchtbringend im eigenen Leben anzuwenden. Wie es bisher in der christ-
lichen Geschichte geschehen ist, mufl es auch heute und in Zukunft bleiben: die Sprache, das
Sprachgewand der Wahrheit mufl immer neu gefunden werden. Darin liegt der Grund, aus
dem das vorliegende kleine christliche Ubungsbuch hervorgegangen ist.

Der Mensch ist nicht zu allen Zeiten in allen Richtungen derselbe. Obwohl er nach wie
vor und allezeit als endliches Geschopf dem unendlichen Schépfer, als Siinder und Begna-
deter dem Richter und Erléser gegeniibersteht, hat er sich doch im Laufe der Geschichte
ungemein gedndert; er hat Fahigkeiten verloren, die ihm frither eigen waren; er hat Krifte
entfaltet, iiber die er vordem nicht gebot; er hat sich im Banne der Stinde immer weiter von
Gott entfernt. Er hat sich entfernt? — Man kann sagen, die Entfernung der Menschheit von
Gott sei durch den Ursiindenfall grundgelegt und spéter nicht gréfier geworden, sie sei
sogar durch die Erlésungstat Christi grundséglich wieder aufgehoben worden; man kann den
Sat aber auch etwa so verstehen: Die erste Sinde hat andere nach sich gezogen und diese
wieder andere, und jede Siinde wirkt sich von neuem in die kommenden Geschlechter unheil-
vall aus. Wir tragen daher an den Stnden unserer Viter, des ganzen Menschengeschlechtes
und ihrer Geschichte seit Urbeginn. Es geht der Menschheit als ganzer wie dem einzelnen
Menschen, der in der Siinde lebt: Die Siinde zehrt an ihm, sie zerstort immer mehr die gott-
gewollte Ordnung seiner Krifte, die Organe fiir das Ewige und Géttliche werden immer
schwiicher. Im Lichte dieses Hinweises nehme man die Bemerkung: Der Mensch hat sich im
Banne der Siinde immer weiter von Gott entfernt. Was allerdings im ersten Falle persin-
liche Schuld bedeutet, ist es fiir den einzelnen als Glied der Menschheit in diesem Sinne
nicht. Hier empfingt jeder scin Schicksal als eine Aufgabe, die es zu bewiltigen gilt und
zu deren Bewiltigung ihm Gott hinreichende Gnaden zukommen 1afit.



Einiibung und Weisung . 139

Wir leben heute nicht nur in einer Zeit und in einer Umwelt, die gegen frither sehr wohl gott-
los im besonderen Sinn genannt werden diirfen und miissen, sondern anch in einem Zustand,
der im Hinblick auf ein Fritheres einen verhidngnisvollen Absturz bedentet. Diesem Zustand
mdchte das vorliegende kleine christliche Ubungsbuch gerecht werden. Es ist fiir Menschen ge-
dadcht, die sich der Gottesferne ihrer Seele schmerzlich bewnft sind, aber ihr christliches Streben
ebendort mit Wachheit pflegen wollen, wo sie in Wirklichkeit doflerlich und innerlich stehen.
Das sind nicht alle unsere Zeitgenossen. Sehr viele haben sich in der Gottesferne der Seele
eingerichtet und fragen nnd suchen vnd streben nicht mebr; diese werden niemals ein christ-
liches Ubungsbuch in die Hand nebmen. Fiir sehr viele Menschen aber besteht andererseits
anch bente noch die Méglichkeit, Ubnngen, die einer mehr oder minder fernen Vergangenheit
entstammen, ohne Unwahrhaftigkeit, Tauschong oder Uberforderung fruchtbar anzuwenden.
‘Wobl einem jeden, der dies vermag! Aber es sind auch viele Menschen da, die sich von dem
quélenden Gefiibl und BewnBtsein eines gewissen Zwiespaltes zwischen den mit so grofler
Sicherbeit gegebenen und so weithin wirkenden christlichen Lebensregeln vergangener Zei-
ten und ihrem eigenen geistlichen Vermégen oder Unvermégen nicht freimachen kénnen. Die
Lage, in der sie sich, die Lage, in der wir uns befinden, darf und mufl niichtern und wahr-
haftig gesehen werden; so allein gewinnt man den richtigen Ansag fiir fruchtbares, segens-
reiches Streben und Uben. Zunidhst aber scheint folgende Klarstellung angebracht zu sein:

Die Kirche selbst hat keine Wesenswandlungen durchgemacht; sie verkiindet das Evange-
lium hente wie je, weckt das Charisma heute wie an ihren Anfingen vnd trigt das Erloser-
wirken nach wie vor ans dem Uberzeitlichen in die Zeit. Die Gebete der Liturgie sind gro-
Renteils uralt; das Credo der hl. Messe entstammt der christlichen Frithzeit, und die Priester
vollzieben noch heute die Gebirden wie vor einem Jahrtausend, Die Kirche schreitet be-
harrlich ond organisch durch die Zeit. Wo dieses Organisch-Bebarrliche gestrt wurde, wie
etwa im Bereich des evangelischen Christentums, da sind Verluste entstanden, die unersef-
bar und kaum zv tiberwinden sind.

Es ist selbstverstindlich und g&ttlich-gut, dafl das wesentliche Leben der Kirche keinen
Verinderungen unterworfen ist, sondern die Kraft besitst, jeder geinderten Zeitlage und
ihren besonderen Erfordernissen ungesciwicht zu dienen. Wie der ansgewachsene Banm
noch dieselbe Pflanze ist wie der junge Keimling, aus dem er hervorging, so ist die Kirche
von heute das gleiche Wesen wie die Kirche der Urzeit. Aber auch: wie der ausgewachsene
Baum etwas anderes darstellt und hervorbringt als das kleine Pflinzchen des Beginns, so
stellt anch die Kirche von heute etwas anderes dar als die Kirche der ersten Zeit. Dies ist
nicht im Sinne eines Werturteils gemeint — denn die Kirche steht wesentlich iiber jedem
Wertnrteil —, wohl aber im Sinne der Aufgaben und Méglichkeiten.

Christus selbst hat von dem guten Hirten gesprochen, der dem verlorenen Schaf nachgeht,
bis er es gefunden und zu seiner Herde zuriickgefiibrt hat. So geht anch die Kirche, ihrem We-
sen und Anftrag entsprechend, den Menschen, uns Menschen, uns verlorenen Menschen nach,
um uns zo finden und zuriickzofihren. Freilich kann das niemals an Menschen geschehen,
die sich ibrer Stimme verschlielen; die persénliche Freiheit und die eigene Verantwortong
jedes einzelnen bleiben zu jeder Zeit bestehen, Es sind nicht alle errcichbar; es sind aber
immer viele auf neue Weise erreichbar. Wenn also anch das kirchliche Leben im groflen
unverindert durch die Zeit schreitet, kann sich doch die kirchliche, die christliche Sprache
dem Bediirfnis und der Fassungskraft immer never jeweiliger Geschlechter anpassen, ent-
sprechend dem Grundsaty des bl. Paulns: ,Den Juden bin ich ein Jude, den Griechen bin ich
ein Grieche geworden.”

Wer den Gang der Geschichte des Abendlandes auch nur flichtig tiberschant, wird — anfs
Ganze gesehen — eine verhidngnisvolle, zunebmende, zulegt entsegliche Verdnderung des
menschlichen Bewufitseins gewahr. Im Mittelalter etwa haben die Menschen im ganzen im
Gefiihl einer Gottesnihe, einer Gottverbundenheit, gelebt, die wir Heutigen zwar bewun-



140 Eindibung und Weisung

dern, aber nicht von uns selbst aus verwirklichen kénnen. Dies ist kein Urteil dber den sitt-
Iichen Glaubensstand der einzelnen, sondern itber den Zeitgeist im ganzen, der auch noch
Menschen — in einem Betracht — weniger gottesfern erscheinen lifit, die sich damals offen-
barer Todsiinden schuldig machten, wibrend heute auch viele ernst Strebende im Gefiihl
der Gottesferne, oft der Gottverlassenheit leben miissen. Die Geschichte der Neuzeit be-
deutet eine fortschreitende Losung des Menschen von Gott. Die Aufmerksamkeit der For-
scher richtete sich mehr und mehr auf die irdisch-kérperliche Welt, und diese lockte zuneh-
mend zu Entdeckung und Eroberung. Soweit dariiber in allgemeiner Form gesprochen wer-
den kann, darf man sagen: der Mensch suchte und fand die Erde und damit zugleich sich
selbst als Erdenwesen wie nie zuvor; in diesem Erdenwesen war begreiflicher- und gerechter-
weise vom Geiste Gottes immer weniger spiirbar. Das kulturelle Leben wurde zunehmend
selbstherrlich, es kam zu einer Philosophie, die gar nicht mehr von Gott redete, zu einer
Kunst, der jede Gottesbezichung fehlte, zu einer Wissenschaft, die des Gottesbegriffs
vollends ermangelte. Und das alles wirkte und wirkt nicht nur anf die kleinen Kreise, die
sich der Kuliur, der Philosophie, der Kunst, der Wissenschaft titig widmen, sondern auf
alle. Im ganzen gleicht die neuere Menschheit mehr als ihre Vorginger dem verlorenen Sohn
in der Fremde, bevor er sich aufmachte und ins Vaterhaus zuriickkehrte. Die so entstandene
Gottesferne der Seele ist nicht nur bei denen vorhanden, die Gott leugnen und sich mit
Bewuftsein einer rein irdischen Weltanschauung verschrieben haben, sondern, aufs Ganze
gesehen, auch in der Christenheit. Es ist schwer zu sagen, ob die rein irdischen Gedanken
den nur mehr irdischen Menschen hervorbringen oder umgekehrt. Sei nun der Ansaty dieses
religidsen Niederganges wie immer, im Fortgang hat jedenfalls das Denken den Menschen
und der Mensch das Denken herabgezogen; es handelt sich um ein Rad des Verderbens, bei
dem menschliche Art und Gedankeninhalt sich um eine gemeinsame Achse bewegen, um
eine Anderung des menschlichen Wesens, die offenbar auch diejenigen ergriffen hat, die an
dem Gedanken, an dem Ziel des echten christlichen Lebens festgehalten haben.

Auf Grund des Angedeuteten lifit sich genau sagen, was hier mit dem Wort Gottesferne
der Seele gemeint ist. Der neuere Mensch besteht zwar wie die Menschen je und wie die
gesamte Schopfung nur durch Gottes Kraft, aber er fiklt es schwicher und hat oft Miihe,
diese Wahrheit ganz zu fassen; seine Seele, sein Bewuftsein, hat sich — wie soll man es
anders avsdriicken? — von Gott weiter entfernt. Das gilt groBenteils auch fir diejenigen,
die sich am Leben der Kirche beteiligen und ihm das Wesentliche fiir ihr eigenes Leben
entnehmen wollen. Das ist ein weitverbreiteter trauriger Tatbestand, und er scheint, soweit
das Wort hier herangezogen werden darf, durch den Ruf Christi am Kreuz ,Mein Gott, mein
Gott, warum hast Du Mich verlassen?“ géttlich anerkannt zu sein und somit nur eine be-
sondere Aufgabe zu stellen. Dicjenigen aber, bei denen er vorhanden und denen er be-
wuflt ist, tun gut, ihn ohne Tiuschung zu betrachten und ihr Streben mit ihm in Einklang
zu bringen. Mit dem Tatbestand hingt folgendes und Verwandtes zusammen:

Das kirchliche Leben, wie wir es oft fiihren, und das iibrige Leben, wie es sich ergibt,
stehen oftmals nicht in lebendiger Beziehung miteinander. Diese Bemerkung gilt bier nicht
der Tatsache, dafl unsere sittlichen Leistungen weit hinter dem zuriickbleiben, was wir voll-
bringen méchten und wozu die Kirche uns anhilt und grundsiglich die Kraft vermittelt
(dieser Zwiespalt besteht immer im Menschenleben), die Bemerkung gilt vielmehr der Tat-
sache, dafl die Seelenhaltung, die wir wihrend unserer Teilnahme am kirchlichen Leben
pflegen, mit denen, die sonst unser Leben erfiillen, nicht geniigend zusammenstimmen. Die
Sprache der Kirche, worunter zusammenfassend alles verstanden sei, wodurch sich das Leben
der Kirche mitteilt, stammt, wie angegeben und bekannt, grofienteils nicht nur aus unserer
Gegenwart, sondern ist Erbgut friherer und z. T. friihester Zeiten. Mancher Mensch kann
in dieser Sprache leben, solange er den heiligen Handlungen beiwohnt oder solange er
Hérer oder Leser religiéser Reden oder von Gebeten ist. Aber er kann in ihr, in der ihr



Einiibung und Weisung 141

entsprechenden Secelenhaltung nicht weiterleben, wenn er in den Alltag von heute hinaus-
tritt und auf dessen so ganz andere — Sprache stofit.

Viele Menschen z. B. sind, auch heute noch, durchaus der Verehrung fihig, solange sie in
Kirche oder Kapelle weilen oder solange sie ein erbauliches Buch in der Hand halten; aber
die Verehrungskraft schwindet, sobald das — Leben sie aufnimmt und wenn sie in solche
Lagen eintreten, wie dieses — Leben sie mit sich bringt. Wie oft geschieht es, daf man
einen Priester durchaus verehmngsvoll betrachtet und bebandelt, solange er am Altar sein
gottliches Amt ausiibt, hernach aber ihn mit derselben Kritiklust beurteilt, die den heutigen
Menschen so ungemein — auszeichnet. Mit diesem Hinweis soll nicht jeglicher Kritik das
Recht abgesprochen sein — Kritik, die der Liebe entstammt, ist iiberall berechtigt —; aber
die wilde, ziigellose, der Ehrfurcht und Liebe ermangelnde Kritik ist stets vom Ubel. Sie
zu entfernen, sie in eine aufbauende Kraft zu wandeln, das gehdrt mit zu den Aufgaben
des rechten christlichen Strebens. Wir sollen nicht nur dem Priester am Altar, den Heiligen
des Himmels, den Engeln Gottes, der erhabenen Gottesmutter, der allerheiligsten Dreifal-
tigkeit Verehrung entgegenbringen; wir sollen sie iiberall haben oder zu entwickeln suchen,
und wirklich: man kann alle Wesen und Tatsachen der Welt mit Ehrfurcht anschauen oder
anschauen lernen, mit Ehrfurcht behandeln oder behandeln lernen. Je mehr einer das ver-
mag, um so mehr hat dann seine einschrdnkende oder auch tadelnde Kritik Gewicht. Das
religidse Streben des Menschen von heute aber, soweit es iiberhaupt vorhanden ist, be-
schrankt sich undurchschaut, aber nicht folgenlos, gewissermaflen anf ein Sondergebiet, das
kirchlich-christliche Leben. Sehr viel, unschidtbar viel, kime darauf an, daf es aus dieser
Beschrankung befreit und auf das Ganze des Lebens angewandt wiirde. Eben dadurch wirde
bereits die schmerzlich gefiihlte Gottesferne der Seele geringer.

Was an diesem einen Fall der ungeziigelten Kritiksucht gezeigt wurde, ist vielfaltig im
Leben zu beobachten; man findet es in sich selbst, und man findet es an den anderen Men-
schen. Nichts wire damit geniit, wenn der Verfasser die Beispiele hiufen wiirde, aber sehr
wichtig ist es, dafl ein jeder die eigene Aufmerksamkeit bei sich selbst auf das richtet, was
mit dem angefiihrten Beispiel aufgerufen wurde, die — Gottesferne der Seele, die in uns ihr
Unwesen treibt. Man kann sich — die Erfahrung zeigt es — in vollem Glauben am kirchlichen
Leben beteiligen und im {ibrigen weithin doch so leben, als hitte man keinen dhristlichen
Glauben. Man kann sich morgens, mittags und abends in gewohnter (oder vorgeschriebener?)
Weise dem Gebet hingeben und den iibrigen Tag doch so verbringen, als ob man nicht ge-
betet hitte. Man kann die erhabenen Stimmen und Zeugnisse, Weisungen und Regeln, die
uns tiberkommen sind, voll anerkennen und sich gleichwohl aufferstande finden, sie so anzu-
wenden, wie man es ,mochte oder ,will“, wie man es fir ,,gut”, fiir ,,durchaus méglich®, fir
,heilsam® hilt. Der neuere Mensch leidet — oft, ohne es genau zu wissen — an einer Gottes-
ferne der Seele. Jeder, der von ihr betroffen ist, sollte es sich ohne Beschnigung, aber auch
ohne Entmutigung wahrheitgemif klarmachen.

In dem Tatbestand als solchem liegt zundchst keine persénliche Schuld. Wir sind Erben der
voraufgegangenen Jahrhunderte und ihrer Gedanken, ihres Fortstrebens von Gott, ihrer Ein-
seitigkeiten und kénnen zunichst nicht anders sein, als wir sind. Wohl aber ist mit der Lage,
in der wir uns befinden, auch unsere besondere Aufgabe gegeben. Eben mit dem angedeuteten
Zustand, wenn man von ihm betroffen ist, man mufl ganz niichtern rechnen, und den Ansaf; des
eigenen Strebens recht wihlen, um etwa solche Fehler wie die angefiihrte ungeziigelte Kritik
iiberwinden zu kénnen. Die Ubernahme von Regeln, die aus der Vergangenheit stammen
{(das Wort Regel im allgemeinsten Sinn gemeint), ist fiir viele Menschen sehr viel weniger
méglich und fruchtbar, als sie sich eingestehen mdgen; vielleicht hindert sie die Ehrfurcht
vor dem heiligen Erbe, vielleicht auch die Unfahigkeit zu wacher umfassender Selbsterkenntnis.
Sei dem, wie immer, es ist verhingnisvoll, sich mit unwirksamen Mitteln abzumiihen oder,
was auch vorkommt, das christliche Streben aufzugeben. Eine der Aufgaben, die uns gesetst



142 Einiibung und Weisung

sind, besteht darin, den Ausdruck der dhristlichen Wahrheit so zu finden, daf sie ebenso
lebensnah erscheint wie die Sprache unserer Zeit.

Weldher katholische Christ kennt nicht die Gebote Gottes und der Kirche? Wem steht
nicht eine ungeheure Zahl ehrwiirdiger Gebete und Betrachtungen zur Verfiigung? Wer
wiiite nicht, dafl er den Tag mit Gebet beginnen, mit Gewissenserforschung und Gebet be-
schlieflen soll? Wem wiire die evangelische Forderung der Armut, der Keuschheit vnd des
Gehorsams nicht bekannt? Warum wird aus alledem so wenig Wirklichkeit in unserem
eigenen Leben? Man kann sagen, dies lige an unserer Lauheit, unserer Bequemlichkeit,
unserer Siinde. Damit ist gewifl der Grund richtig angegeben, aber noch nidt der Ansafj
der Uberwindung gefunden. Denn anfler dem genannten metapbysischen Grunde kommt
noch ein zweiter, c¢in psychologischer in Betracht: die Seelenart vieler heutiger Menschen
verlangt danach, auf andere Weise angesprochen zu werden als in der Sprache der Ver-
gangenheit, ndmlich in der von heute, was nicht im mindesten heifit, die ewige Wahrheit
solle inhaltlich, wesentlich irgendwelchen Zeitbedingunissen angepafit werden. Wir miissen
aber die Kluft zwischen unserem religiésen und dem iibrigen Leben zu schliefen trachten
und die Mittel und Wege finden, die unserer Lage entsprechen; wir miissen uns aus dem
religiésen Tiefstand, in dem wir uns, aufs Ganze gesehen, befinden, mit den eben diesem
Tiefstand entsprechenden Mitteln herausarbeiten.

Dazu dient vor allem, nach wie vor, die Teilnahme am Leben der Kirdhe in seiner viel-
filtigen Auspragung; es gibt innerhalb seiner nichts, was nicht, auch heute, vielfiltig ndhren
und Frucht bringen kénnte. Teilnahme am Leben der Kirche tiber das gebotene Mafl hinaus
ist auch dann noch gut und heilsam, wenn man sich etwa dazu iberwindet und mitunter die
Sprache der Vergangenheit als etwas Fremdes erlebt. Aber dann zeigt die niichterne Be-
trachtung des heutigen Menschen, dafl das iiberkommene Erbgut vielfach der ErschlieRung
bedarf, und eben diese ErschlieBung kann nicht in der Sprache des Erbgutes geschehen; dazu
ist die Sprache unserer Zeit vonnéten. Es kann einen zwar verwundern, beschimen und
iberfluten, wie ungemein dhnlich im Grunde die Lage fritherer Geschlechter der unseren
war, wie unerhort treffend und gegenwartsnah etwa Psalmenworte und Gedanken der Kir-
chenviter sein kénnen. Bei Isaias finden sich Site, die unmittelbar fiir unsere Gegenwart
vom Himmel gegeben sein konnten. Aber das Organ fiir die ewige, iiberzeitliche und daher
jederzeitliche Wirkkraft solcher Prigungen ist dem Menschen von heute grofienteils ver-
kiimmert, er lebt weithin in einer tragischen Gottesferne der Seele. Darin liegen Grund
und Redht, in diesem Ubungsbudh, das sich an einen bestimmten Menschenkreis wendet, das

reiche Erbgut nicht als Ausgang unserer Bemiihungen zu sefsen, obwohl unser Ziel kein
anderes sein kann als das fritherer Zeiten.

So entwickelt dieses kleine Ubungsbuch seine einfachen Ratschlige zur Verwirklichung
der christlichen Heilshotschaft méglichst nur aus dem, was wir Heutigen an uns und in uns
erfabren kénnen. Unsere Grundaufgabe — dariiber kann unter katholischen Christen kein
Zweifel aufkommen — ist die nimliche, die auch den uns Vorangegangenen Grundanfgabe
war: Auch uns kann als Ziel nur ein Leben erscheinen, in dem Glaube, Hoffnung und Liebe,
Gebet, Reue und Meditation, Armut, Keuschheit und Gehorsam geiibt werden. Wer aber
dem allem so fern ist, kaun das Anerkannte, Vorbezeichnete, Ersehnte nicht durch einen
pléglichen Entschlufl ins Leben rufen; er hat es nicht nur mit einer Summe sagbarer Siinden
zu tun, die man etwa erkennen, bereuen und dann zn meiden trachten kann, sondern mit
seiner Gottesferne der Seele. Diese erfahren auch die durch die Sakramente wieder und
wieder Begnadeten oft nur allzu sehr. Obwobl durch die Taufe die Erbsiinde selbst getilgt ist
und im Bufsakrament die Siinden nachgelassen werden, bleiben die Folgen der Erbsiinde
auch in Gerechtfertigten wirksam und spiirbar. ,Gottesferne der Seele“ ist nur eine An-
deutung der Tatsache. Diese schwindet nicht dadurch, dafl man ihr Dasein und Wirken ge-
wahrt und beklagt; sie mul vielmehr abgearbeitet werden in miihseligen, oft scheinbar



Einiibung und Weisung 143

aussichtslosen Kimpfen. Diesen Kampf (Kampf um Heiligkeit) kénnen und sollten alle
fithren, die tros ihrem Glauben und wegen ihres Glaubens die Gottesferne der Seele in sich
bemerken und iberwinden wollen. Denn auch uns in unserer schweren und traurigen Lage
gilt die Verheiflung des géttlichen Heilandes: ,Des Menschen Sohn ist gekommen, zu suchen
und selig zu machen, was verloren ist.”

Gebete in der Zeit der Krankheit
Von 1 P. Pierre Lyonnet S.J!

P. Pierre Lyonnet 8. J. wurde 1906 in Lyon geboren. 17 Jahre alt, trat er in die Gesell-
schaft Jesu ein. Nach seinen philosophischen Studien unterrichtete er an der Jesnitenschule
in Beirut. Wiahrend seiner theologischen Studien begannen seine schmerzhaften Leiden, die
nach seiner Priesterweihe, 1937, durch 2!/2 Jahre hindurch bestindige arztliche Betreuung
und mehrfache Operationen erforderten. 1939 6ffnete sich fir ihn endlich die Zeit apostoli-
scher Titigkeit als Seelsorger der Jungen im Kolleg St. Michel in Saint Etienne. Nach sei-
nem dritten Probejahr kehrte er 1946 als Rektor in das Kolleg zuriick, immer noch an seiner
Krankheit leidend, aber ohne dafl die Schmerzen seine Lebensireude oder seinen Apostel-
geist dimpfen konnten, bis er am 23. Januar 1949 starb. Ein kurzes Leben, voll von schwer-
sten Priifungen, das aber am Ende siegreich blieb, denn es vollendete sich im Triumph der
Liebe, die ihn, nach seinen eigenen Worten, so lange ,verfolgt® hatte, — In zahlreichen
Blattern, die man nach seinem Tode fand, sprach sich sein intensives Gebetsleben aus. Die
gesammelten Aufzeichnungen finden sich in dem Buch: Pierre Loynnet S.J., Ecrits spirituels.
Ed. d I Epi 1951.

»~Der Arzt hat getan, was er konnte,
Und Gott hat getan, was er wollte.”
»Hitte ich die Liebe nicht, so wdre ich nichts* (1 Kor 13).

Welche Entdeckung, Herr! Ganz allmihlich 148t mich die Krankheit hinabsteigen auf
den Grund meiner Misere. Was ich frither fiir Tugend hielt, war nichts als gute Gesundheit,
und jene innere Ausgeglichenheit, die ich fiir den Frieden Gottes nahm, war wohl nichts
anderes als die Zufriedenheit eines Menschen, der satt ist... Aber nun ist ein Irrtum nicht
mehr méglich. Mein Egoismus ist mir klar geworden, deutlich, wie ein Foto, das aus dem
Entwickler genommen wird. Ja, ich trug einen Egoismus in mir, unbewufit. Aber die Krank-
heit, dieser furchtbare Entwidkler, hat gewirkt und gearbeitet und so ein Bild in mir er-
scheinen lassen, so klar, daf ich mich nicht tduschen kann, leider. Vor mir steht mein Egois-
mus und alles iibrige, all das, was ich fiir meine Liebe hielt, ist im Wasserbad dahingegangen.

Als ich gesund war, hatte ich Mitleid mit den Kranken. Aber war das Mitleiden? Bin ich
von meinem Sockel herabgestiegen? Habe ich mit den Leidenden gelitten, auf gleicher
Ebene? Ich glaube vielmehr, daf mein Mitleid eher von oben nach unten verlief, dafl ich
nur eben etwas Mitgefiihl hatte, so eine Art Herablassung, um so viel lauter und leerer, als
sich — Gott verzeihe es mir| — das sieghafte Gefiihl gesund zu sein, dunkel damit vermischte.
‘Wenn ich meine Dienste anbot, tat ich es, wie ein Reicher seinen Uberflufl anbietet. Das war
zwar keine Siinde, Herr, aber es blieb doch sehr ungeniigend. Denn, wenn man wirklich
lieben will, geniigt es nicht, dal man von seinem Uberfluff gibt, man muf sich selbst geben.
In jener Zeit damals konnte ich anch arbeiten und ich hatte Erfolg in meciner Arbeit. lch

1 Aus: Messager du Coeur de Jesus, Tonlouse, Dezember 1950. Der Abdruck erfolgt mit
ausdriicklicher Erlaubnis der Schriftleitung. Die Uberseung besorgte Peter Hornung S.J.





