Einiibung und Weisung 143

aussichtslosen Kimpfen. Diesen Kampf (Kampf um Heiligkeit) kénnen und sollten alle
fithren, die tros ihrem Glauben und wegen ihres Glaubens die Gottesferne der Seele in sich
bemerken und iberwinden wollen. Denn auch uns in unserer schweren und traurigen Lage
gilt die Verheiflung des géttlichen Heilandes: ,Des Menschen Sohn ist gekommen, zu suchen
und selig zu machen, was verloren ist.”

Gebete in der Zeit der Krankheit
Von 1 P. Pierre Lyonnet S.J!

P. Pierre Lyonnet 8. J. wurde 1906 in Lyon geboren. 17 Jahre alt, trat er in die Gesell-
schaft Jesu ein. Nach seinen philosophischen Studien unterrichtete er an der Jesnitenschule
in Beirut. Wiahrend seiner theologischen Studien begannen seine schmerzhaften Leiden, die
nach seiner Priesterweihe, 1937, durch 2!/2 Jahre hindurch bestindige arztliche Betreuung
und mehrfache Operationen erforderten. 1939 6ffnete sich fir ihn endlich die Zeit apostoli-
scher Titigkeit als Seelsorger der Jungen im Kolleg St. Michel in Saint Etienne. Nach sei-
nem dritten Probejahr kehrte er 1946 als Rektor in das Kolleg zuriick, immer noch an seiner
Krankheit leidend, aber ohne dafl die Schmerzen seine Lebensireude oder seinen Apostel-
geist dimpfen konnten, bis er am 23. Januar 1949 starb. Ein kurzes Leben, voll von schwer-
sten Priifungen, das aber am Ende siegreich blieb, denn es vollendete sich im Triumph der
Liebe, die ihn, nach seinen eigenen Worten, so lange ,verfolgt® hatte, — In zahlreichen
Blattern, die man nach seinem Tode fand, sprach sich sein intensives Gebetsleben aus. Die
gesammelten Aufzeichnungen finden sich in dem Buch: Pierre Loynnet S.J., Ecrits spirituels.
Ed. d I Epi 1951.

»~Der Arzt hat getan, was er konnte,
Und Gott hat getan, was er wollte.”
»Hitte ich die Liebe nicht, so wdre ich nichts* (1 Kor 13).

Welche Entdeckung, Herr! Ganz allmihlich 148t mich die Krankheit hinabsteigen auf
den Grund meiner Misere. Was ich frither fiir Tugend hielt, war nichts als gute Gesundheit,
und jene innere Ausgeglichenheit, die ich fiir den Frieden Gottes nahm, war wohl nichts
anderes als die Zufriedenheit eines Menschen, der satt ist... Aber nun ist ein Irrtum nicht
mehr méglich. Mein Egoismus ist mir klar geworden, deutlich, wie ein Foto, das aus dem
Entwickler genommen wird. Ja, ich trug einen Egoismus in mir, unbewufit. Aber die Krank-
heit, dieser furchtbare Entwidkler, hat gewirkt und gearbeitet und so ein Bild in mir er-
scheinen lassen, so klar, daf ich mich nicht tduschen kann, leider. Vor mir steht mein Egois-
mus und alles iibrige, all das, was ich fiir meine Liebe hielt, ist im Wasserbad dahingegangen.

Als ich gesund war, hatte ich Mitleid mit den Kranken. Aber war das Mitleiden? Bin ich
von meinem Sockel herabgestiegen? Habe ich mit den Leidenden gelitten, auf gleicher
Ebene? Ich glaube vielmehr, daf mein Mitleid eher von oben nach unten verlief, dafl ich
nur eben etwas Mitgefiihl hatte, so eine Art Herablassung, um so viel lauter und leerer, als
sich — Gott verzeihe es mir| — das sieghafte Gefiihl gesund zu sein, dunkel damit vermischte.
‘Wenn ich meine Dienste anbot, tat ich es, wie ein Reicher seinen Uberflufl anbietet. Das war
zwar keine Siinde, Herr, aber es blieb doch sehr ungeniigend. Denn, wenn man wirklich
lieben will, geniigt es nicht, dal man von seinem Uberfluff gibt, man muf sich selbst geben.
In jener Zeit damals konnte ich anch arbeiten und ich hatte Erfolg in meciner Arbeit. lch

1 Aus: Messager du Coeur de Jesus, Tonlouse, Dezember 1950. Der Abdruck erfolgt mit
ausdriicklicher Erlaubnis der Schriftleitung. Die Uberseung besorgte Peter Hornung S.J.



144 Einiibung und Weisung

war tatig und fihlte mich reich. Kein Wunder, daf ich damals keinen Neid empfand. Ich
fand mich geniigend versorgt und war geneigt, ,gut zu sein®, das heiflt: meinen Uberfluf}
um mich her auszubreiten. Ich hatte nicht begriffen, daf} ich so wenig demiitig war wie ein
Pfau, und dafl meine Art zu schenken der eitlen Auslage meines Reichtums dhnlich sah.
Ich habe mich nicht hingegeben, nein, ich schlug Rad wie ein Pfau. Ich habe hiufig in meiner
Umgebung Talente und Reichtiimer angetroffen, die ganz offensichtlich meinen Besity iiber-
stiegen. Aber ich war schnell getrostet durch die Bestandsaufnahme meiner eigenen Werte,
und wenn ich vor jedem andern die Augen schlof, hatte ich mich bald iiberzeugt, dafl ich
besser versehen war als meine Nachbarn. Ich schlof mich in meiner Illusion ein, und ich
war wieder froh und zufrieden, mit einem breiten und sicheren Lachen. Ich fihlte mich
wieder wohl, d. h. gut versorgt und sehr verehrt.

Jetst, jest bleibt mir gar nichts mehr, ich bin ruiuniert. Das Umherstolzieren niigt mir
nichts mehr. Ich bin auch vielmehr darauf bedacht, mich zu verbergen, wie Adam nach dem
Stindenfall, denn ich habe nichts anderes mehr, mich zu bededken, als meine Siinden, oder
vielmehr meine Stinden sind meine Nacktheit. Eine Zeitlang versuchte ich noch meine ,Hal-
tung zu bewahren“, und mein schlecht gesicherter Stolz wurde zur Arroganz; meine Giite
zur berechneten Gabe eines Mannes, der dern Bankerott kommen sieht und seine Ausgaben
einschrinkt, — Jetst ist es geschehen, ich bin liquidiert, ich kann mich unter die Enterbten
cinreihen. Ich habe aber bei mir festgestellt, dafl ich fiir mich selbst dieses Mitleid, diese
Herablassung nicht wollte, von denen ich in der Zeit meiner Bliite glaubte, es sei gut, die
Kranken damit zu umgeben. Ich bin empfindlich und reizbar geworden, man darf mich nicht
anrithren. Ich habe mit Beschdmung festgestellt, dafl es sogar Neid in mir gibt, und dafl
dieser Neid ganz frisch wach geworden ist. Hat denn er, der da vor mir steht, hat er denn
das Redht, in sein lautes, gesundes Lachen auszubrechen, mir seine starken Schultern zu
zeigen und sein Gesicht, dessen Farbe mir sagt, dafl er noch tief ein- und ausatmet? Und
der andere da, der da ununterbrochen arbeitet, und dem man obendrein noch jene Arbeit
gegeben hat, die ich nicht mehr leisten konnte, — hat er sie nicht gestohlen, hat er mir nicht
meine Freude und meinen Rubm gestohlen?! Ist mir sein Erfolg nicht ein Dorn im :Auge?
Ach, mein Gott, wie schwer fillt es mir, all das wirklich aufzugeben, was Du mir genom-
men hast! Wirklich nicht — nicht einmal mehr in meinen Wiinschen — denen etwas ent-
reiflen zu wollen, die nach reich sind! Du hast mich geschlagen, — aber noch ist nichts getan,
denn nichts ist gestorben von meinem Egoismus. ..

Christus:

Mein armer Sohn! Welch einen Schlag habe ich Dir versest. So stark, daf Du ganz aus
dem Gleise geworfen bist. Du bist noch gang betidubt und zerschlagen von diesem Schock.
Und Dn méchtest am liebsten weinen. Du brauchst Dich nicht zu schimen. Ich habe auch
geweint und gestohnt. Ich verstehe Dich so gut. Ich habe es am Ulberg erfabren. Ich weif},
daB es nicht einfach ist, (dann) klar zu sehen, wenn alles dunkel wird und man verlassen
ist. Aber schau, dieser Fall hat Dir Deine Armseligkeit gezeigt. Um nun da herauszukom-
men, um uber die Mittelmafigkeit hinauszuschreiten: Hier, Deine Hiande sind gefaltet,
vor mir, Deinem gekreuzigten Gott, vor mir, der weltumspannenden Liebe.

Du spiirst die Leere, die in Dir ist, und Dein Nichts. Das ist der Boden, den ich braudhe,
der einzige Boden, auf dem meine Liebe gedeiht.

Du hattest grofle Pldne, Du traumtest von Eroberungen, und num, ja nun liegst Du am
Boden. Du wolltest ein volles Leben, und nun bist Du zerbrochen. Ja, nun glaubst Du, daf§
Du pichts mehr hast, nichts mehr bist. Du kannst nicht ablassen, etwas sein, grofle Dinge
tun zu wollen. Und wie konnte ich Dich dafiir riigen; denn ich bin es doch, der Dich ge-
schaffen hat, und Du bist doch gemacht, um mich zu lieben. Siehst Du, mein Sohn, es ist
unmdglich, dafl Dein Leben verloren ist. Freue Dich! Fiir den Augenblick sind Deine Augen



Einiibung und Weisung 145

noch gehalten, aber bald wirst Du in strahlendem Lichte sehen, was Du schon ahnst in dieser
Dunkelheit, in diesem Sterben dessen, was Dir lieb ist, in diesem Zerbrechen Deines Egois-
mus, Ich habe am lebendigen Fleisch geschnitten und ich habe meine Liebe hineingesit, tief.
Ich triumphiere in Dir; ich habe schon triumphiert! Erkenne schon an, dafl Du daran warst,
Dein Leben, das Leben, das Du schén wihntest, in Eitelkeit zu vergeuden. Du sichst es
ein? — Ja, aber hittest Du das jemals erkannt, wenn ich Dich nicht niedergestreckt hitte?
Habe ich Dich denn etwa zu meinem Vergniigen so hart behandelt? Geh, seit jenem ersten
Male, damals auf dem Wege nach Damaskus, habe ich noch manche Reiter stiirzen lassen,
die da im Galopp ritten, um mich zu verfolgen, — und sie sind meine Apostel und meine
Vertrauten geworden! Die wahre Aufgabe, das wahre Leben ist: mich zu licben. Grofle
Dinge tun, das ist: viel lieben: Ein volles Leben leben, das ist: mich mehr lieben als alles
andere! Nichts ist zerbrochen. Dein Leben beginnt eigentlich erst jetst, denn Du beginnst
mich zu lieben. Nicht mehr in Worten und mit den Lippen, sondern in der Tat und in der
Woahrheit. .. Ich habe Mut gebraucht, um Dich zu bessern, — und Blut! Komm jetst, wir
geben miteinander. Ich will Dich den Weg der Liebe lchren, jene Liebe, die allen Neid
und alle Bitterkeit ersterben 14t in der Wahrheit.

Gib es nur zu, es fillt Dir nicht leicht, die andern nicht zu beneiden, die da kriftig sind,
die da arbeiten und nicht leiden. Zumindest fillt es Dir schwer, alles Klagen zu lassen.
O ja, Deine Krifte wieder gewinnen und den alten Play wieder einnechmen! Von neuem
Dich hingeben, ohne zu zihlen! Gewifl, mein Sohn, das wire schén. Aber im Augenblick
verlange ich dieses Opfer von Dir. Du verlierst iibrigens nur dem dufleren Anschein nach.
Ich will Dir Deine Reichtiimer entdecken helfen. Du beneidest die andern? — Beneide sie
nicht mehr. Betrachte sie nicht mehr als getrennt von Dir, als Deine Gegner, als Leute, die
Dir etwas gestoblen haben. Denn in mir sind sie eins mit Dir, und das, was ihnen gehort,
gehort Dir. Freue Dich, Dein Wirken erstreckt sich weiter als diese Chaiselongue. Denn
Dein Nadhster, das bist Du selbst, und in mir seid ihr alle nur ein einziger Mensch. Wahr-
lich, wahrlich, Du bist es, der in ihnen arbeitet, stark mit den Starken, leidend mit allen
Leidenden, in aller Geistesarbeit titig und in jeglicher Liebe liebend, Dich verstrémend
in allen, die sich hingeben, — im Gebet mit dem katholischen Erdkreis. Schau, mach Deine
Augen weit auf: Alles, alles hier auf Erden gehért Dir. Ach, beneide die Menschen, Deine
Briider, doch nicht um das, was doch Dir gehért! Im Gegenteil, wiinsche, dafl sie noch rei-
cher scien, und Du wirst sehen: es sind Deine Hinde, die noch voller sind! Nichts ist un-
bedeutend in der Geschichte der Liebe auf dieser Welt. Freue Dich, die Missionare arbeiten
in Indien und in den Lindern des Islam; es fehlt weder an Kirchenlehrern noch an Mar-
tyrern. Selbst wenn Du einen gesunden Kérper hittest und alle Geistesgaben besiBest,
wire Dein Ehrgeiz nicht befriedigt, falls er wirklich géttlich ist, falls er wirklich aus meiner
Liebe stammt. Denn die Liebe kennt kein Mafl... Verstehe doch endlich, jetst in Deiner
Armut, in Deiner Nacktheit, in denen ich Dich haben wollte: ich habe Dich aus grofier Ge-
fahr gerettet. Noch ein wenig mehr, und Dein Reichtum und Wohlbehagen hitten Dich
glauben gemacht, dal es nichts anderes mehr gebe, dal Du genug getan hittest. Und Du
wiirest satt, selbstzufrieden geworden. Nein, Du brauchst die ganze Welt fiir Deine Liebe,
denn Deine Person ist viel zu eng fiir meine Liebe. Durch alle Briider und in allen mufit Du
mich lieben, mich loben in allen meinen Werken, mir singen auf der ganzen Welt. Schau,
ich habe alle Briicken hinter Dir abgebrochen, Du bist auf hoher See. Kein Meer, das Dir
nicht offenstinde; kein Kontinent, der Dir verschlossen wire! Der unermefiliche Erdkreis,
er wird klein; oder ist es Dein Herz, das unermefllich wird, weil es die Welt in sich schlief(?

Horch, wie die Erde im Aufbruch ist zu mir! Und ich sage es Dir noch einmal: All dieses
Wirken, all diese Liebe, sie sind Dein. Sie sind Dein persénliches Eigentum, Dein Reich-

tum. Denn die Christen sind ein einziger Mensch und ich bin das Haupt. Es gibt nur eine
Licbe.

1110



146 Einiibung und Weisung

In patientia vestra.

Ich mufl immer wieder darauf zuriickkommen, Herr, auf diese bedingungslose und wider-
spruchslose Annahme des Lebens, wie Du es mir gibst. Es braucht dieses vollkommene, in-
nere Einverstindnis mit Dir. Ja, mein Gott, es ist gat fiir mich, da ich krank bin. Da willst
eben, daf ich Dich auf diese Weise liebe. Ich habe nicht auf ein ungewisses Morgen zu war-
ten, mich nicht in Triumen oder in Klagen zu ergehen. Ich bin krank, und ich diene Dir
als Kranker. Um Dir zu dienen, darf ich da etwa anf Gelegenheiten warten, die vielleicht
niemals eintreffen? Handelt es sich darum, daf ich Dich liebe, wie es mir gefillt, oder dafl
ich Dir dort diene, wo Du auf mich wartest?! Warte, Herr, morgen will ich Dir dienen.
Ja, Du wirst sehen, wenn ich erst einmal gesund bin. .. ! — Welche Enttiinschung, wenn es
kein ,morgen* mehr gibt. Wenn Du, statt mich zu heilen, mich morgen in der ewigen Hei-
mat erwartest. Und wenn ich dort ankdme mit leeren Hinden, mit einem verfehlten Leben,
— weil ich immer nur gewartet habe. Nein, Herr, ich will mein Leben nicht verfehlen. Und
es ist nicht verfehlt, wenn man ein Leben als Kranker fithrt. Ich kann es mit Deiner Gnade
bis zum Uberfliefen fiillen, — sobald ich es nur will. Denn Deine Gnade, sie spielt mit der
Zeit, und sie hat nur das eine Anliegen: etwas Grofies fiir die Welt zu leisten. Die Krank-
heit annehmen, Dir die Schmerzen freudig aufopfern, das braucht nicht einmal eine Minute,
Herr; aber diese eine Minnte ist wertvoller als das ganze Leben, das ich mir ertriume und
das auch ohne Zweifel sehr schon wire, wenn Du eben nicht ein anderes fiir mich ansge-
wihlt hattest, eines, das noch schoner ist.

Ja, mein Leben, Herr. Ich will meine Liebe zu Dir hineinlegen. Dem Aufleren Anschein
nach wird es recht armselig sein. In ganz unansehnlichen Dingen wird sich meine Liebe zei-
gen: durch die Geduld, mit der ich die Eintonigkeit der Tage ertrage und die stete Wieder-
kehr der Schmerzen. Ich werde nicht einmal den Rubm haben, ,schén“ zu leiden, denn die
Krankheit 138t einem keine Illusion tiber seine Fehler... Mein Heroismus soll es sein, troty
allem zu licheln, sogar meine Unvollkommenheiten anzunehmen und vor allen Dingen mich
dariber zu freuen, dafl ich in aller :Augen als ein Unvollkommener dastehe. Mein Eifer wird
befriedigt sein, wenn ich denen, die mich umgeben und mich pflegen, das Leben nicht allzu
schwer mache, wenn ich fiir meinen Nachbarn in seinen Schmerzen noch ein Wort des Mit-
leidens habe, wenn ich fiir meine Briider bete... Das alles ist eine schwere Arbeit, Herr.
Lieber wiirde ich in Afrika missionieren, und das wire auch ohne Zweifel leichter. — Aber
es handelt sich ja wohl nicht darum, daf ich tue, was ich will, sondern dafl ich Dir gehorche.

3%

Christus: ~ Wann willst Du Dich entschliefen, mir alles zn geben und ohne Berechnung?

Der Kranke: Herr, ich bin gar nicht so reich! Hast Du mir dean noch nicht genng genom-
men? Worauf wartest Du noch?

Chr.: Dafl Du mir das bifichen gibst, das Dir noch geblieben ist. Wenn ich Dir etwas
gelassen habe, dann war das nur, damit Du es mir freiwillig gibst.

Kr.: Unméglich.
Chr.: Wer mir nicht alles gibt, hat nichts gegeben ...
Kr.: Ich kann schlieflich nicht leben ohne alles. ..

Chr.: Ich geniige Dir nicht? Wahrhaftig, jedesmal, wenn Du Dich an irgendeinen
armseligen Besiy anklammerst, weisest Du mich zuriick. Ich habe es Dir ja
schon gesagt, ich bin die einzigartige Perle. ..

Kr.: Gaut. Sprich, Herr, was willst Du, das ich Dir noch iiberlasse?

Chr.: Deine Zeit, Deine Kraft, Deine Gesundheit. ..



Der Kranke:

Christus:

Einiibung und Weisung 147

LUnd er ging ein wenig vorwirts und fiel auf die Erde nieder® (Mk 14, 35).

Ich flehe Dich an, Herr, befreie mich von diesen furchtbaren Schmerzwellen.
Ich weifl nicht mehr, was i tue, was ich sage. Ich spiire nur noch, dafi meine
Krifte gelihmt sind; ich bin dberwunden; ich tue Dir weh; man sieht mich
traurig an; ich schime mich iiber mich selbst und ich spiire meine Erbdrmlich-
keit. Ich flehe Dich an, Herr: Du weiflt, dafl ich schon gelernt habe, besser zu
leiden. Man hat mir gesagt, dafl ich geduldig geworden sei und verniinftig.
Ich will mich noch mehr anstrengen, ich verspreche es Dir. Aber bewahre mich
vor diesen furchtbaren Anfillen, die mich zu Grunde riditen. Es darf doch
niemand iiber seine Krifte versucht werden, und — Du bist doch nicht un-
menschlich?!

Ich weifl, was Du willst: leiden, aber voll Pracht. Horen, daf man Dich be-
glickwiinscht. Stolz Dein Kreuz tragen, und ohne zu strauchelr, im Bewufitsein
Deiner Treue und als Herr itber Deine Schmerzen.

1ch kann so ctwas nicht Treue nennen. Mein Sohn, komm einmal nach
Gethsemane. Dort kannst Du lernen, was es kostet, dem Vater treu zu sein.
An jenem Tage schien es mir, dafl ich zum ersten Mal gehorsam war. Zum
ersten Mal war der Wille meines Vaters nicht eine siifle Speise, sondern ein
Trank des Ekels und des Todes... Komm, komm heran und sich, was die
Treue aus mir gemacht hat: diesen blutiberstromten, stdhnenden Mann, der
sich nicht aufrecht halten kann... Der Vater weifl einen Menschen zu zer-
malmen und zu vernichten ... Aber ich habe ,ja“ gesagt, und ich habe nicht
abgelassen, mit meinem Herzen zuzustimmen. ..

Sich mich an: ich bin der einzige Sohn des Vaters, von Schmerzen geschlagen
und zerbrochen ... Der Mann, den Isaias vorhergesagt hat, der Abscheu des
Volkes, iiber den sich alle Welt lustig macht. Kein Mensch mehr, sondern Ab-
fall ... Nein, schleich Dich nicht weg; Du tust gut daran, mich lange zu betrach-
ten...

Ja, Du willst gern treu sein, vorausgesetit, dafl es ein wenig ehrenvoll ist,
und vor allem, dafl Du Deine Haltung nicht verlierst... Aber wenn ich nun
mehr von Dir verlange. ..

“Wer sein Kreuz nicht triigt und mir nicht nachfolgt, kann mein Jinger nicht
sein® (Lk 14,27).

Christus ist ein Gekreuzigter. Er ist anf die Welt gekommen, um am Kreuze zu sterben.
Nur dazu, za nichts anderem ist er gekommen.

Der Christ kann hier unten nicht auf einen anderen Triumph rechnen. Das Kreuz ist
der Ort seiner Erwihlung, seine soziale Stellung, sein Wirkungskreis. Kein Bedarf an Or-
ganisation und Propaganda, sondern nur die gerade richtige, schmerzhafte Spannung der
beiden auf das Kreuz genagelten Arme und das Gewicht des Kérpers, das nach unten zieht.

Der Christ ist mit Christus gekreuzigt. Er ist gevierteilt auf dem Kreuz, nach recits und
links gespannt, nach oben und unten gezogen, unbeweglich. Und das ist nicht ein Zustand,
der wechselt, cine Situation fiir 24 Stunden, sondern eine Stellung, gewahlt, um bis zum
Tode darin zu verbleiben. Und kein Fortschritt, es sei denn zu einem noch starkeren Leiden,
bis in die Herzfasern hinein, noch bewufiter, noch mehr zustimmend, das Haupt noch tiefer
auf die Schultern geneigt, noch vollkommener die Hingabe des Geistes und des Herzens:
»In Deine Hinde, Vater, empfehle ich meinen Geist®.

10*



148 Einiibung und Weisung

Der Christ, der Gekreuzigte, hat alle seine Glieder an die Nigel ausgeliefert. Das ist das
einzige Mittel, dafl dieser arme Kérper nicht mit seinem ganzen Gewicht herabfillt und
Herz und Geist mit sich zieht und den ganzen Menschen. Es braucht dieses Blut und diese
Wunden, dieses Hin- und Hergezogensein, damit das vor dem Leben der beseligenden An-
schauung einzig mégliche Gleichgewicht hergestellt wird: Ruhe inmitten der Gegensige,
Hingabe mitten im Zerbrochen-werden. Die Taufe ist zunichst ein Sterben im Blut. Wie
kann man da noch versuchen, cine Pose einzunebmen? Am Kreuze ist man nicht mehr man
selber, sonst wiirde man nicht daran bleiben. Es gibt nur einen Gekreuzigten, Den, der alles
an sich zieht. ,Und der Wille Gottes ist Gnade* (de Caussade).

Ein Uhr morgens. Ich kann nicht schlafen und ich will nicht beten. Mein Zorn bat mich
nicht verlassen . .. Ich habe Dir nichts anderes anzubieten, Herr, als diesen licherlichen Re-
frain, der meine Schlaflosigkeit beherrscht und der mich zuweilen ganz laut sprechen 1a8t. —
Eben noch hat mein Nachbar an die Wand geklopft.

Ich rufe Dich zu Hilfe wie ein Mensch am Ende seiner Krifte. Du weifit genan, woran
ich leide: Diese paar Worte, die mich ohne UnterlaB quilen, dieser Saty des iiberraschten
Chirurgen, als er gestern das Zimmer verlie: ,Wenn ich das gewuflt hitte, hitte ich ihn
nicht operiert; es ist offensichtlich nicht besser geworden...“ O, es hat sich wahrhaftig ge-
lohnt, soviel Schmerzen auszuhalten. Wenn ich das gewuft hitte ... Wenn ich das gewuSt
hitte... Schon fiinf Stunden wiederbole ich diesen Safs, in allen Tonarten und in allen
Stellungen, ich balle die Féuste, ich ahme sein Kopfschiitteln nadh, seine trockene Stimme . . .
Ich benehme mich kindisch... Aber, schlieBlich, Herr, das ist doch Unsinn. Operiert fiir
nichts. Krank fiir immer. Hitte er sich nicht vorher dariiber klar werden kénnen! Um diese
Stunde kénnte ich schon gesund sein... Warum bin ich zu ihm gegangen?... Wenn man
auf mich gehért hitte ... Warum hatte man es so eilig . . . Man hért nie auf die Kranken...
Ich hatte noch Schones leisten konnen . .. Und Du bist da und antwortest nichts?

Christus: ~ Mein Sobn, wie Du die Dinge kompliziert machst und wie Du ihren géttlichen
Sinn verdrehst! Der Arzt, mein Sohn, der Arzt hat an Dir getan, was er
konnte. Und ich, mein Kind, ich habe durch ihn getan, was ich wollte... Es
gibt nichts, was unerseglich wire ... Lose Deine Fauste.

...und ich bin eingeschlafen. Es war frith am Morgen.





