
Einübung und Weisung 143 

aussichtslosen Kämpfen. Diesen Kampf (Kampf um Heiligkeit) können und sollten alle 
führen, die trots ihrem Glauben und wegen ihres Glaubens die Gottesferne der Seele in sich 
bemerken und überwinden wollen. Denn auch uns in unserer schweren und traurigen Lage 
gilt die Verheißung des göttlichen Heilandes: •Des Menschen Sohn ist gekommen, zu suchen 
und selig zu machen, was verloren ist." 

Gebete in der Zeit der Krankheit 

Von f P. Pierre Lyonnet S.J.1 

P. Pierre Lyonnet S. J. wurde 1906 in Lyon geboren. 17 Jahre alt, trat er in die Gesell- 
schaft Jesu ein. Nach seinen philosophischen Studien unterrichtete er an der Jesuitenschule 
in Beirut. Während seiner theologischen Studien begannen seine schmerzhaften Leiden, die 
nach seiner Priesterweihe, 1937, durch 2Va Jahre hindurch beständige ärztliche Betreuung 
und mehrfache Operationen erforderten. 1939 öffnete sich für ihn endlich die Zeit apostoli- 
scher Tätigkeit als Seelsorger der Jungen im Kolleg St. Michel in Saint Etienne. Nach sei- 
nem dritten Probejahr kehrte er 1946 als Rektor in das Kolleg zurück, immer noch an seiner 
Krankheit leidend, aber ohne daß die Schmerzen seine Lebensfreude oder seinen Apostel- 
geist dämpfen konnten, bis er am 23. Januar 1949 starb. Ein kurzes Leben, voll von schwer- 
sten Prüfungen, das aber am Ende siegreich blieb, denn es vollendete sich im Triumph der 
Liebe, die ihn, nach seinen eigenen Worten, so lange •verfolgt* hatte. • In zahlreichen 
Blättern, die man nach seinem Tode fand, sprach sich sein intensives Gebetsleben aus. Die 
gesammelten Aufzeichnungen finden sich in dem Buch: Pierre Loynnet S.J., Ecrits spirituels. 
Ed. d 1' Epi 1951. 

•Der Arzt hat getan, was er konnte, 
Und Gott hat getan, was er wollte." 
•Hätte ich die Liebe nicht, so wäre ich nichts" (1 Kor 13). 

Welche Entdeckung, Herr! Ganz allmählich läßt mich die Krankheit hinabsteigen auf 
den Grund meiner Misere. Was ich früher für Tugend hielt, war nichts als gute Gesundheit, 
und jene innere Ausgeglichenheit, die ich für den Frieden Gottes nahm, war wohl nichts 
anderes als die Zufriedenheit eines Menschen, der satt ist... Aber nun ist ein Irrtum nicht 
mehr möglich. Mein Egoismus ist mir klar geworden, deutlich, wie ein Foto, das aus dem 
Entwickler genommen wird. Ja, ich trug einen Egoismus in mir, unbewußt. Aber die Krank- 
heit, dieser furchtbare Entwickler, hat gewirkt und gearbeitet und so ein Bild in mir er- 
scheinen lassen, so klar, daß ich mich nicht täuschen kann, leider. Vor mir steht mein Egois- 
mus und alles übrige, all das, was ich für meine Liebe hielt, ist im Wasserbad dahingegangen. 

Als ich gesund war, hatte ich Mitleid mit den Kranken. Aber war das Mitleiden? Bin ich 
von meinem Sockel herabgestiegen? Habe ich mit den Leidenden gelitten, auf gleicher 
Ebene? Ich glaube vielmehr, daß mein Mitleid eher von oben nach unten verlief, daß ich 
nur eben etwas Mitgefühl hatte, so eine Art Herablassung, um so viel lauter und leerer, als 
sich • Gott verzeihe es mirI • das sieghafte Gefühl gesund zu sein, dunkel damit vermischte. 
Wenn ich meine Dienste anbot, tat ich es, wie ein Reicher seinen Überfluß anbietet. Das war 
zwar keine Sünde, Herr, aber es blieb doch sehr ungenügend. Denn, wenn man wirklich 
lieben will, genügt es nicht, daß man von seinem Überfluß gibt, man muß sich selbst geben. 
In jener Zeit damals konnte ich auch arbeiten und ich hatte Erfolg in meiner Arbeit. Ich 

1 Aus: Messager du Coeur de Jesus, Toulouse, Dezember 1950. Der Abdruck erfolgt mit 
ausdrücklicher Erlaubnis der Schriftleitung. Die Übergebung besorgte Peter Hornung S.J. 



144 Einübung und Weisung 

war tätig und fühlte midi reich. Kein Wunder, daß ich damals keinen Neid empfand. Ich 
fand mich genügend versorgt und war geneigt, •gut zu sein", das heißt: meinen Überfluß 
um mich her auszubreiten. Ich hatte nicht begriffen, daß ich so wenig demütig war wie ein 
Pfau, und daß meine Art zu schenken der eitlen Auslage meines Reichtums ähnlich sah. 
Ich habe mich nicht hingegeben, nein, ich schlug Rad wie ein Pfau. Ich habe häufig in meiner 
Umgebung Talente und Reichtümer angetroffen, die ganz offensichtlich meinen Besitj über- 
stiegen. Aber ich war schnell getröstet durch die Bestandsaufnahme meiner eigenen Werte, 
und wenn ich vor jedem andern die Augen schloß, hatte ich mich bald überzeugt, daß ich 
besser versehen war als meine Nachbarn. Ich schloß mich in meiner Illusion ein, und ich 
war wieder froh und zufrieden, mit einem breiten und sicheren Lachen. Ich fühlte mich 
wieder wohl, d. h. gut versorgt und sehr verehrt. 

Jefjt, jetjt bleibt mir gar nichts mehr, ich bin ruiniert. Das Umherstolzieren nü^t mir 
nichts mehr. Ich bin auch vielmehr darauf bedacht, mich zu verbergen, wie Adam nach dem 
Sündenfall, denn ich habe nichts anderes mehr, mich zu bedecken, als meine Sünden, oder 
vielmehr meine Sünden sind meine Nacktheit. Eine Zeitlang versuchte ich noch meine •Hal- 
tung zu bewahren", und mein schlecht gesicherter Stolz wurde zur Arroganz; meine Güte 
zur berechneten Gabe eines Mannes, der den Bankerott kommen sieht und seine Ausgaben 
einschränkt. • Jetjt ist es geschehen, ich bin liquidiert, ich kann midi unter die Enterbten 
einreihen. Ich habe aber bei mir festgestellt, daß ich für mich selbst dieses Mitleid, diese 
Herablassung nicht wollte, von denen ich in der Zeit meiner Blüte glaubte, es sei gut, die 
Kranken damit zu umgeben. Ich bin empfindlich und reizbar geworden, man darf midi nicht 
anrühren. Ich habe mit Beschämung festgestellt, daß es sogar Neid in mir gibt, und daß 
dieser Neid ganz frisch wach geworden ist. Hat denn er, der da vor mir steht, hat er denn 
das Recht, in sein lautes, gesundes Lachen auszubrechen, mir seine starken Schultern zu 
zeigen und sein Gesicht, dessen Farbe mir sagt, daß er noch tief ein- und ausatmet? Und 
der andere da, der da ununterbrochen arbeitet, und dem man obendrein noch jene Arbeit 
gegeben hat, die ich nicht mehr leisten konnte, • hat er sie nicht gestohlen, hat er mir nicht 
meine Freude und meinen Ruhm gestohlen?! Ist mir sein Erfolg nicht ein Dorn im Auge? 
Ach, mein Gott, wie schwer fällt es mir, all das wirklich aufzugeben, was Du mir genom- 
men hast! Wirklich nicht • nicht einmal mehr in meinen Wünschen • denen etwas ent- 
reißen zu wollen, die noch reich sind! Du hast mich geschlagen, • aber noch ist nidits getan, 
denn nichts ist gestorben von meinem Egoismus ... 

Christus: 

Mein armer Sohn! Welch einen Schlag habe ich Dir verseijt. So stark, daß Du ganz aus 
dem Gleise geworfen bist. Du bist noch ganz betäubt und zerschlagen von diesem Schock. 
Und Du möchtest am liebsten weinen. Du brauchst Dich nicht zu schämen. Ich habe auch 
geweint und gestöhnt. Ich verstehe Dich so gut. Ich habe es am ölberg erfahren. Ich weiß, 
daß es nicht einfach ist, (dann) klar zu sehen, wenn alles dunkel wird und man verlassen 
ist. Aber schau, dieser Fall hat Dir Deine Armseligkeit gezeigt. Um nun da herauszukom- 
men, um über die Mittelmäßigkeit hinauszuschreiten: Hier, Deine Hände sind gefaltet, 
vor mir, Deinem gekreuzigten Gott, vor mir, der weltumspannenden Liebe. 

Du spürst die Leere, die in Dir ist, und Dein Nichts. Das ist der Boden, den ich brauche, 
der einzige Boden, auf dem meine Liebe gedeiht. 

Du hattest große Pläne, Du träumtest von Eroberungen, und nun, ja nun liegst Du am 
Boden. Du wolltest ein volles Leben, und nun bist Du zerbrochen. Ja, nun glaubst Du, daß 
Du nidits mehr hast, nichts mehr bist. Du kannst nicht ablassen, etwas sein, große Dinge 
tun zu wollen. Und wie könnte ich Dich dafür rügen; denn ich bin es doch, der Dich ge- 
schaffen hat, und Du bist doch gemacht, um mich zu lieben. Siehst Du, mein Sohn, es ist 
unmöglich, daß Dein Leben verloren ist. Freue Dich! Für den Augenblick sind Deine Augen 



Einübung und Weisung 145 

noch gehalten, aber bald wirst Du in strahlendem Litiite sehen, was Du schon ahnst in dieser 
Dunkelheit, in diesem Sterben dessen, was Dir lieb ist, in diesem Zerbrechen Deines Egois- 
mus. Ich habe am lebendigen Fleisch geschnitten und ich habe meine Liebe hineingesät, tief. 
Ich triumphiere in Dir; ich habe schon triumphiert! Erkenne schon an, daß Du daran warst, 
Dein Leben, das Leben, das Du schön wähntest, in Eitelkeit zu vergeuden. Du siehst es 
ein? • Ja, aber hättest Du das jemals erkannt, wenn ich Dich nicht niedergestreckt hätte? 
Habe ich Dich denn etwa zu meinem Vergnügen so hart behandelt? Geh, seit jenem ersten 
Male, damals auf dem Wege nach Damaskus, habe ich noch manche Reiter stürzen lassen, 
die da im Galopp ritten, um mich zu verfolgen, • und sie sind meine Apostel und meine 
Vertrauten geworden! Die wahre Aufgabe, das wahre Leben ist: mich zu lieben. Große 
Dinge tun, das ist: viel lieben: Ein volles Leben leben, das ist: mich mehr lieben als alles 
andere! Nichts ist zerbrochen. Dein Leben beginnt eigentlich erst jetjt, denn Du beginnst 
mich zu lieben. Nicht mehr in Worten und mit den Lippen, sondern in der Tat und in der 
Wahrheit... Ich habe Mut gebraucht, um Dich zu bessern, • und Blut! Komm jetjt, wir 
gehen miteinander. Ich will Dich den Weg der Liebe lehren, jene Liebe, die allen Neid 
und alle Bitterkeit ersterben läßt in der Wahrheit. 

Gib es nur zu, es fällt Dir nicht leicht, die andern nicht zu beneiden, die da kräftig sind, 
die da arbeiten und nicht leiden. Zumindest fällt es Dir schwer, alles Klagen zu lassen. 
O ja, Deine Kräfte wieder gewinnen und den alten Platj wieder einnehmen! Von neuem 
Dich hingeben, ohne zu zählen! Gewiß, mein Sohn, das wäre schön. Aber im Augenblick 
verlange ich dieses Opfer von Dir. Du verlierst übrigens nur dem äußeren Anschein nach. 
Ich will Dir Deine Reichtümer entdecken helfen. Du beneidest die andern? • Beneide sie 
nicht mehr. Betrachte sie nicht mehr als getrennt von Dir, als Deine Gegner, als Leute, die 
Dir etwas gestohlen haben. Denn in mir sind sie eins mit Dir, und das, was ihnen gehört, 
gehört Dir. Freue Dich, Dein Wirken erstreckt sich weiter als diese Chaiselongue. Denn 
Dein Nächster, das bist Du selbst, und in mir seid ihr alle nur ein einziger Mensch. Wahr- 
lich, wahrlich, Du bist es, der in ihnen arbeitet, stark mit den Starken, leidend mit allen 
Leidenden, in aller Geistesarbeit tätig und in jeglicher Liebe liebend, Dich verströmend 
in allen, die sich hingeben, • im Gebet mit dem katholischen Erdkreis. Schau, mach Deine 
Augen weit auf: Alles, alles hier auf Erden gehört Dir. Ach, beneide die Menschen, Deine 
Brüder, doch nicht um das, was doch Dir gehört! Im Gegenteil, wünsche, daß sie noch rei- 
cher seien, und Du wirst sehen: es sind Deine Hände, die noch voller sind! Nichts ist un- 
bedeutend in der Geschichte der Liebe auf dieser Welt. Freue Dich, die Missionare arbeiten 
in Indien und in den Ländern des Islam; es fehlt weder an Kirchenlehrern noch an Mär- 
tyrern. Selbst wenn Du einen gesunden Körper hättest und alle Geistesgaben besäßest, 
wäre Dein Ehrgeiz nicht befriedigt, falls er wirklich göttlich ist, falls er wirklich aus meiner 
Liebe stammt. Denn die Liebe kennt kein Maß... Verstehe doch endlich, je§t in Deiner 
Armut, in Deiner Nacktheit, in denen ich Dich haben wollte: ich habe Dich aus großer Ge- 
fahr gerettet. Noch ein wenig mehr, und Dein Reichtum und Wohlbehagen hätten Dich 
glauben gemacht, daß es nichts anderes mehr gebe, daß Du genug getan hättest. Und Du 
wärest satt, selbstzufrieden geworden. Nein, Du brauchst die ganze Welt für Deine Liebe, 
denn Deine Person ist viel zu eng für meine Liebe. Durch alle Brüder und in allen mußt Du 
mich lieben, mich loben in allen meinen Werken, mir singen auf der ganzen Welt. Schau, 
ich habe alle Brücken hinter Dir abgebrochen, Du bist auf hoher See. Kein Meer, das Dir 
nicht offenstände; kein Kontinent, der Dir verschlossen wäre! Der unermeßliche Erdkreis, 
er wird klein; oder ist es Dein Herz, das unermeßlich wird, weil es die Welt in sich schließt? 

Horch, wie die Erde im Aufbruch ist zu mir! Und ich sage es Dir noch einmal: All dieses 
Wirken, all diese Liebe, sie sind Dein. Sie sind Dein persönliches Eigentum, Dein Reich- 
tum. Denn die Christen sind ein einziger Mensch und ich bin das Haupt. Es gibt nur eine 
Liebe. 



146 Einübung und Weisung 

In patientia vestra. 

Ich muß immer wieder darauf zurückkommen, Herr, auf diese bedingungslose und wider- 
spruchslose Annahme des Lebens, wie Du es mir gibst. Es braucht dieses vollkommene, in- 
nere Einverständnis mit Dir. Ja, mein Gott, es ist gut für mich, daß ich krank bin. Du willst 
eben, daß ich Dich auf diese Weise liebe. Ich habe nicht auf ein Ungewisses Morgen zu war- 
ten, mich nicht in Träumen oder in Klagen zu ergehen. Ich bin krank, und ich diene Dir 
als Kranker. Um Dir zu dienen, darf ich da etwa auf Gelegenheiten warten, die vielleicht 
niemals eintreffen? Handelt es sich darum, daß ich Dich liebe, wie es mir gefällt, oder daß 
ich Dir dort diene, wo Du auf mich wartest?! Warte, Herr, morgen will ich Dir dienen. 
Ja, Du wirst sehen, wenn ich erst einmal gesund bin... ! • Welche Enttäuschung, wenn es 
kein •morgen" mehr gibt. Wenn Du, statt mich zu heilen, mich morgen in der ewigen Hei- 
mat erwartest. Und wenn ich dort ankäme mit leeren Händen, mit einem verfehlten Leben, 
• weil ich immer nur gewartet habe. Nein, Herr, ich will mein Leben nicht verfehlen. Und 
es ist nicht verfehlt, wenn man ein Leben als Kranker führt. Ich kann es mit Deiner Gnade 
bis zum Überfließen füllen, • sobald ich es nur will. Denn Deine Gnade, sie spielt mit der 
Zeit, und sie hat nur das eine Anliegen: etwas Großes für die Welt zu leisten. Die Krank- 
heit annehmen, Dir die Schmerzen freudig aufopfern, das braucht nicht einmal eine Minute, 
Herr; aber diese eine Minute ist wertvoller als das ganze Leben, das ich mir erträume und 
das auch ohne Zweifel sehr schön wäre, wenn Du eben nicht ein anderes für mich ausge- 
wählt hättest, eines, das noch schöner ist. 

Ja, mein Leben, Herr. Ich will meine Liebe zu Dir hineinlegen. Dem äußeren Anschein 
nach wird es recht armselig sein. In ganz unansehnlichen Dingen wird sich meine Liebe zei- 
gen: durch die Geduld, mit der ich die Eintönigkeit der Tage ertrage und die stete Wieder- 
kehr der Schmerzen. Ich werde nicht einmal den Ruhm haben, •schön" zu leiden, denn die 
Krankheit läßt einem keine Illusion über seine Fehler... Mein Heroismus soll es sein, trot; 
allem zu lächeln, sogar meine Unvollkommenheiten anzunehmen und vor allen Dingen mich 
darüber zu freuen, daß ich in aller Augen als ein Unvollkommener dastehe. Mein Eifer wird 
befriedigt sein, wenn ich denen, die mich umgeben und mich pflegen, das Leben nicht allzu 
schwer mache, wenn ich für meinen Nachbarn in seinen Schmerzen noch ein Wort des Mit- 
leidens habe, wenn ich für meine Brüder bete... Das alles ist eine schwere Arbeit, Herr. 
Lieber würde ich in Afrika missionieren, und das wäre auch ohne Zweifel leichter. • Aber 
es handelt sich ja wohl nicht darum, daß ich tue, was ich will, sondern daß ich Dir gehorche. 

•fr 

Christus:       Wann willst Du Dich entschließen, mir alles zu geben und ohne Berechnung? 

Der Kranke: Herr, ich bin gar nicht so reich! Hast Du mir denn noch nicht genug genom- 
men? Worauf wartest Du noch? 

Chr.: Daß Du mir das bißchen gibst, das Dir noch geblieben ist. Wenn ich Dir etwas 
gelassen habe, dann war das nur, damit Du es mir freiwillig gibst. 

Kr.:     Unmöglich. 

Chr.:  Wer mir nicht alles gibt, hat nichts gegeben ... 

Kr.:     Ich kann schließlich nicht leben ohne alles ... 

Chr.: Ich genüge Dir nicht? Wahrhaftig, jedesmal, wenn Du Dich an irgendeinen 
armseligen Besi§ anklammerst, weisest Du mich zurück. Ich habe es Dir ja 
schon gesagt, ich bin die einzigartige Perle ... 

Kr.:     Gut. Sprich, Herr, was willst Du, das ich Dir noch überlasse? 

Chr.:   Deine Zeit, Deine Kraft, Deine Gesundheit... 



Einübung und Weisung 147 

•Und er ging ein wenig vorwärts und fiel auf die Erde nieder" (Mk 14, 35). 

Der Kranke: Ich flehe Dich an, Herr, befreie mich von diesen furchtbaren Schmerzwellen. 
Ich weiß nicht mehr, was ich tue, was ich sage. Ich spüre nur noch, daß meine 
Kräfte gelähmt sind; ich bin überwunden; ich tue Dir weh; man sieht mich 
traurig an; ich schäme mich über mich selbst und ich spüre meine Erbärmlich- 
keit. Ich flehe Dich an, Herr: Du weißt, daß ich schon gelernt habe, besser zu 
leiden. Man hat mir gesagt, daß ich geduldig geworden sei und vernünftig. 
Ich will mich noch mehr anstrengen, ich verspreche es Dir. Aber bewahre mich 
vor diesen furchtbaren Anfällen, die mich zu Grunde richten. Es darf doch 
niemand über seine Kräfte versucht werden, und • Du bist doch nicht un- 

menschlich? ! 

Christus: Ich weiß, was Du willst: leiden, aber voll Pracht. Hören, daß man Dich be- 
glückwünscht. Stolz Dein Kreuz tragen, und ohne zu straucheln, im Bewußtsein 
Deiner Treue und als Herr über Deine Schmerzen. 

Ich kann so etwas nicht Treue nennen. Mein Sohn, komm einmal nach 
Gethsemane. Dort kannst Du lernen, was es kostet, dem Vater treu zu sein. 
An jenem Tage schien es mir, daß ich zum ersten Mal gehorsam war. Zum 
ersten Mal war der Wille meines Vaters nicht eine süße Speise, sondern ein 
Trank des Ekels und des Todes... Komm, komm heran und sieh, was die 
Treue aus mir gemacht hat: diesen blutüberströmten, stöhnenden Mann, der 
sich nicht aufrecht halten kann... Der Vater weiß einen Menschen zu zer- 
malmen und zu vernichten ... Aber ich habe •ja" gesagt, und ich habe nicht 
abgelassen, mit meinem Herzen zuzustimmen ... 

Sieh mich an: ich bin der einzige Sohn des Vaters, von Schmerzen geschlagen 
und zerbrochen... Der Mann, den Isaias vorhergesagt hat, der Abscheu des 
Volkes, über den sich alle Welt lustig macht. Kein Mensch mehr, sondern Ab- 
fall ... Nein, schleich Dich nicht weg; Du tust gut daran, mich lange zu betrach- 

ten ... 

Ja, Du willst gern treu sein, vorausgesetjt, daß es ein wenig ehrenvoll ist, 
und vor allem, daß Du Deine Haltung nicht verlierst... Aber wenn ich nun 

mehr von Dir verlange ... 

•Wer sein Kreuz nicht trägt und mir nicht nachfolgt, kann mein Jünger nicht 

sein" (Lk 14,27). 

Christus ist ein Gekreuzigter. Er ist auf die Welt gekommen, um am Kreuze zu sterben. 

Nur dazu, zu nichts anderem ist er gekommen. 

Der Christ kann hier unten nicht auf einen anderen Triumph rechnen. Das Kreuz ist 
der Ort seiner Erwählung, seine soziale Stellung, sein Wirkungskreis. Kein Bedarf an Or- 
ganisation und Propaganda, sondern nur die gerade richtige, schmerzhafte Spannung der 
beiden auf das Kreuz genagelten Arme und das Gewicht des Körpers, das nach unten zieht. 

Der Christ ist mit Christus gekreuzigt. Er ist gevierteilt auf dem Kreuz, nach rechts und 
links gespannt, nach oben und unten gezogen, unbeweglich. Und das ist nicht ein Zustand, 
der wechselt, eine Situation für 24 Stunden, sondern eine Stellung, gewählt, um bis zum 
Tode darin zu verbleiben. Und kein Fortschritt, es sei denn zu einem noch stärkeren Leiden, 
bis in die Herzfasern hinein, noch bewußter, noch mehr zustimmend, das Haupt noch tiefer 
auf die Schultern geneigt, noch vollkommener die Hingabe des Geistes und des Herzens: 
•In Deine Hände, Vater, empfehle ich meinen Geist". 

10* 



148 Einübung und Weisung 

Der Christ, der Gekreuzigte, hat alle seine Glieder an die Nägel ausgeliefert. Das ist das 
einzige Mittel, daß dieser arme Körper nicht mit seinem ganzen Gewicht herabfällt und 
Herz und Geist mit sich zieht und den ganzen Menschen. Es braucht dieses Blut und diese 
Wunden, dieses Hin- und Hergezogensein, damit das vor dem Leben der beseligenden An- 
schauung einzig mögliche Gleichgewicht hergestellt wird: Ruhe inmitten der Gegensätze, 
Hingabe mitten im Zerbrochen-werden. Die Taufe ist zunächst ein Sterben im Blut. Wie 
kann man da noch versuchen, eine Pose einzunehmen? Am Kreuze ist man nicht mehr man 
selber, sonst würde man nicht daran bleiben. Es gibt nur einen Gekreuzigten, Den, der alles 
an sich zieht. •Und der Wille Gottes ist Gnade" (de Caussade). 

Ein Uhr morgens. Ich kann nicht schlafen und ich will nicht beten. Mein Zorn hat mich 
nicht verlassen... Ich habe Dir nichts anderes anzubieten, Herr, als diesen lächerlichen Re- 
frain, der meine Schlaflosigkeit beherrscht und der mich zuweilen ganz laut sprechen läßt. • 
Eben noch hat mein Nachbar an die Wand geklopft. 

Ich rufe Dich zu Hilfe wie ein Mensch am Ende seiner Kräfte. Du weißt genau, woran 
ich leide: Diese paar Worte, die mich ohne Unterlaß quälen, dieser Satj des überraschten 
Chirurgen, als er gestern das Zimmer verließ: •Wenn ich das gewußt hätte, hätte ich ihn 
nicht operiert; es ist offensichtlich nicht besser geworden..." 0, es hat sich wahrhaftig ge- 
lohnt, soviel Schmerzen auszuhalten. Wenn ich das gewußt hätte ... Wenn ich das gewußt 
hätte... Schon fünf Stunden wiederhole ich diesen Satj, in allen Tonarten und in allen 
Stellungen, ich balle die Fäuste, ich ahme sein Kopfscbütteln nach, seine trockene Stimme ... 
Ich benehme mich kindisch... Aber, schließlich, Herr, das ist doch Unsinn. Operiert für 
nichts. Krank für immer. Hätte er sich nicht vorher darüber klar werden können! Um diese 
Stunde könnte ich schon gesund sein ... Warum bin ich zu ihm gegangen? ... Wenn man 
auf mich gehört hätte ... Warum hatte man es so eilig ... Man hört nie auf die Kranken ... 
Ich hätte noch Schönes leisten können ... Und Du bist da und antwortest nichts? 

Christus: Mein Sohn, wie Du die Dinge kompliziert machst und wie Du ihren göttlichen 
Sinn verdrehst! Der Arzt, mein Sohn, der Arzt hat an Dir getan, was er 
konnte. Und ich, mein Kind, ich habe durch ihn getan, was ich wollte ... Es 
gibt nichts, was unersetjlich wäre ... Löse Deine Fäuste. 

.. . und ich bin eingeschlafen. Es war früh am Morgen. 




