161

Zuboren als Ubung der Néchstenliebe
Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshéhe

In der Dichtung ,Das Marchen“, womit die ,,Unterhaltungen deutscher Ausgewan-
derten® von Goethe schlieflen, einem schwer verstindlichen, aber herrlichen Werk,
trifft ,die Schlange” in einem unterirdischen Tempel auf das Bildnis eines ,Konigs
in lauterem Golde“. Da wird gesagt: ,Kaum hatte die Schlange dieses ehrwirdige
Bildnis angeblickt, als der Kénig zu reden anfing und fragte: Wo kommst du her? —
Aus den Kliiften, versetzte die Schlange, in denen das Gold wohnt. — Was ist herr-
licher als Gold? fragte der Konig. — Das Licht, antwortete die Schlange. — Was ist
erquicklicher als Licht? fragte jener. — Das Gesprich, antwortete diese.”

Das sind Sitze, langen und tiefen Nachdenkens wert, sonderlich wenn man sie im
Zusammenhang des Ganzen betrachtenkann, in dem sie sich befinden. ,Das Gesprach”
wird als oberster Wert des Lebens gerithmt, das Gesprach, das allemal eine Begeg-
nung von Person zu Person bedeutet. Ist hiermit nur auf einen humanen, lediglich
menschlichen Wert gedeutet oder auf einen wesentlichen, christlichen?

Wer beim Lesen des Evangeliums einmal darauf achtet, wie sich oftmals die von
den Jiingern oder Aposteln gesprochenen Worte zu den Worten Christi verhalten,
kann den Eindruck gewinnen, dafl Christus einsam war, dafl Antworten oder Fragen,
die an ihn gerichtet wurden, nur zu oft an Seinem Wesen vorbeizielten, dafl Seine
Begleiter, trotz bestem Willen, Thn nicht verstanden, dafl zwischen dem Herrn und
ihnen kein — Gesprach zustande gekommen ist, dafl die Jiinger oder Apostel der
Kraft des Zuhorens ermangelten. Zuhoren, nicht nur mit den dufleren Ohren und
auch nicht nur mit einer sich von selber einstellenden Regsamkeit der Seele, sondern
mit der Offenheit und Empfanglichkeit des ganzen Wesens, ist eine Kunst, eine wich-
tige Kunst, eine seltene Kunst. Das war damals so, als Jesus Christus auf der Erde
lebte, und es ist heute noch so, da Millionen Thm nachzufolgen sich bemithen.

Umgekehrt zeigt sich Christus, wie in allem anderen Guten, auch als Meister im
Zuhoren. Die Worte, die Er sprach, sind allesamt der Wirklichkeit der Menschen, zu
denen Er redete, zugeordnet. Kein Monolog und keine abstrakte Mahnung kamen
aus Seinem Munde, kein Analogieschlufl und keine falsche Hypothese, wogegen wir
nur zu oft Monologe am unrechten Ort halten, allgemeine , Weisheiten“ von uns ge-
ben, irrigerweise vom einen oder von uns selber auf andere schliefen und uns in fal-
schen Vermutungen ergehen. Christus hatte die Vollgemeinschaft mit den Menschen,
diese aber nicht mit Ihm. Dieser Tatbestand kann verschieden beleuchtet werden:
u. a. kann man sagen: er zeigt deutlich und mahnend die Bedeutung des Zuhérens an.
— ,Wer Ohren hat, zu horen, der hore!* — ,Selig sind, die Gottes Wort horen und
bewahren!“ -

Hoéren, Zuhéren sollten zunichst oder zuoberst dem gottlichen Worte gelten, in
welcher Gestalt immer es an uns herandringt; sie sollten aber auch dem Mitmenschen
gelten, der unser Bruder, der gleich uns ein Gotteskind ist. Niemand kann fiir sich
allein Christ sein; jeder steht und lebt in Gemeinschaft und ist Christ nur so weit,
wie er gemeinschaftlich ist. Es geniigt also auch nicht, daf man die Kraft des Zuhé-
rens Gottes Wort gegeniiber entwickele, man muf sie auch dem Mitmenschen gegen-

11



162 Bernhard Martin

iiber entwickeln. Und — man mufl und kann sie entwickeln: man mufl und kann sie
iiben. Das Zuhéreq ist eines der Felder aszetischer Ubung. Von diesem soll im fol-
genden die Rede sein. )

In den allermeisten unserer Zeitgenossen ist das Bediirfnis nach Selbstaussprache
ungeheuer. Nur zu viele braucht man blof} anzutippen, nur auf ihr Thema zu bringen;
und alsbald reden sie wie ein Wasserfall lediglich iiber sich und ihre eigenen Ange-
legenheiten. Der Gespriachspartner — das Wort pafit eigentlich nicht ganz — ist
ihnen im Grunde gleichgiiltig, vielmehr: er ist ihnen nur wichtig, insofern als er sich
als Zuhérer erweist oder erweisen konnte. In einer kalten, mechanisierten Welt fin-
den sich die Menschen allein gelassen. Kommt nun einmal eine Gelegenheit zum Re-
den, so springen alle Ventile und Schleusen; sie reden, reden und reden, aber tragi-
scherweise fithrt dieses Reden meistens doch nicht zur vollen Gemeinschaft. Denn
Gemeinschaft, samt dem wohltitigen Gefiihl, das sie schafft, besteht in Gegenseitig-

- keit; wer aber nur von den eigenen Angelegenheiten redet, bleibt im Eigenen ge-
fangen. Im Kern erlost nicht die Liebe, die wir von Menschen empfangen, sondern
diejenige, die wir spenden, die als Gabe Gottes sich in uns selber regt.

Bekannt ist der Scherz, der aber nur zu oft Wirklichkeit wird: Zwei Menschen
treffen sich. Der eine fragt: ,Wie geht es Thnen?“ Antwort: ,Danke. Und Thnen?* —
~Mir geht es auch gut.“ Worte, denen wesentlich der Sinn, die Gemeinschaft fehlt.
Beide ,Gesprachs“-Partner tragen in sich die Resignation, daff dem andern an der
Wabhrheit, am Mitmenschen in Wirklichkeit nichts liegt. Da wird man an das schreck-
liche Wort erinnert: , Worte sind dazu da, um die Gedanken zu verbergen.“ Sie sind
aber dazu da, um die Gedanken offenbar zu machen, um mitzuteilen, um Gemein-
schaft zu schaffen.

Vielfach leben wir aneinander vorbei. Der Mensch ist dem Menschen nur zu oft
lastig, ein Storenfried oder aber, was nicht viel besser ist, ein Gebrauchsgegenstand
fiir das niedergestaute, empordriangende Bediirfnis nach Selbstaussprache.

Hier sind zunichst alle Werturteile aus dem Spiele zu lassen. Denn es handelt sich
um Not, um quilende Not. Die meisten sind tatsichlich zu allein. Es ist weithin
Wahrheit geworden, was Christus vorausgesagt hat: ,Weil die Ungerechtigkeit
iiberhand nehmen wird, wird in vielen die Liebe erkalten.“ Um erkaltete Liebe han-
delt es sich, und das ist ein Ungliick, nichts, woran irgend Vorwiirfe zu kniipfen
wiren. Die Menschen, in denen das Bediirfnis nach Selbstaussprache waltet, bediirfen
der Zuhorer, bediirfen des Mitmenschen, der nach ihnen, nach ihnen personlich und
wirklich fragt. Wer dazu imstande- ist, sollte daher fragen, fragen und noch einmal
fragen und zuhoren, zuhéren und noch einmal zuhoren. Die ,erkaltete Liebe® mufl
aufgetaut werden, und ohne wiarmenden Liebeszustrom von auflen wiirde sie wohl
immerdar ein Eisberg bleiben. Nicht bloffe Hinweise auf die Liebe Gottes und erst
recht kein Appell, man moge doch von sich ab- und auf den Mitmenschen hinsehen,
niitzen, sondern die personliche Hingabe im Hier und Jetzt, die Zuwendung, das —
Zuhoren.

Das Zuh6ren gilt ndmlich der inneren, der seelischen, der wesentlichen Wirklich-
keit des andern. Diese ist verborgener, also auch schwerer erreichbar als die duflere.
Das Organ fir den Mitmenschen ist vielfach noch eher da fir die irdischen Lebens-
belange, fiir die Gesundheit und die wirtschaftliche Lage als fiir das Wesen. Es ist



Zuhdren als Ubung der Nichstenliebe 163

auch wahr, dafl wir, zunichst, des Aufleren bediirfen, daff z. B. demjenigen, dem die
notigste Nahrung und Kleidung fehlen, nicht mit Fragen nach seinem Wesen gedient
ist. Aber Fiirsorge, die sich im dufleren Bereich erschépft, bleibt unzulinglich; im
Grunde will der Mensch nicht nur mit Essen und Kleidern versorgt, er will als Mensch
ernst genommen, er will in Wesensgemeinschaft getragen, er will als Gesprachspart-
ner behandelt werden. Jede caritative Haltung und Arbeit sollte zum wesentlichen
Gesprach fithren, also auch zum Zuhéren.

Aulerdem gibt es die vielen, die gar nicht so sehr in duflerer Not stehen, trotzdem
(oft sogar um so mehr) aber der seelischen Zuwendung bediirfen. Der Mensch lebt
nicht vom Brot allein; der gottliche Geist aber, dessen er bedarf, mufl ithm auch vom
Mitmenschen her zuteil werden, und das geschieht gutenteils durch das Gesprach,
durch — Zuhéren. Nicht was wir uns, selbst im besten Glauben, fiir Vorstellungen
von einem andern machen, ist fir den konkreten Umgang wichtig, sondern wie er in
Wirklichkeit ist und dafl wir diese seine Wirklichkeit, fiir ihn selbst spiirbar, zu er-
reichen vermogen. Zuhoren ist somit Liebesdienst, und jedem der sieben guten Werke
(Hungrige speisen, Nackte bekleiden usw.) entspricht ein Innenfeld, auf dem das
Gesprich wesentlich, das Zuhoren unerlafilich ist.

Nun muf} jedes menschliche Vermégen, auch wenn es als Anlage ohne unser Zutun
vorhanden ist, ausgebildet, geiibt werden. Auf keinem Lebensgebiet gelangen wir
zu sonderlichen Leistungen, wenn wir nicht iiben, lernen, streben. Das ist so in der
Kunst, das ist so in fremden Sprachen, das ist so auf dem Gebiet der Berufsarbeit.
Das ist auch so in allem, was das religios-sittliche Leben betrifft, also auch beim Zu-
horen. Zuhdren kann man, im Grunde, nur aus Liebe, und Liebe ist nicht etwas, was
man entweder hat oder nicht hat, sondern etwas, was zu iiben, zu kriftigen ist. Wir
horen um so besser, um so offener zu, je selbstloser wir sind, je mehr uns der andere
statt unser selbst wichtig wird. Die Schule des Zuhdrens ist somit eine Schule der
Aszese. In jeder aszetischen Ubung handelt es sich aber wesentlich um Armaut, Keusch-
heit und Gehorsam. Wieso gilt das auch fur das Zuh6ren? Wieso hat Zuhdren mit
Armut, Keuschheit und Gehorsam zu tun?

Hier ist wohl vorerst zn bedenken, dafl Armut, Keuschheit und Gehorsam, inso-
fern als sie in einer aufleren Lebensform dargestellt werden, nicht Selbstwert besitzen,
sondern um eines hoheren Zieles willen geiibt werden. Alle drei wiren nichtig, wenn
sie als in sich endgiiltige, geniigende, nicht iiber sich hinansweisende Hilfen des
ewigen Heils aufgefafit witrden. Durch duflere Armut soll eine innere, durch dufiere
Keuschheit eine Keuschheit der Seele, durch dufleren Gehorsam eine geistige Haltung
gebildet und gestirkt werden. Alle drei aszetischen Grundformen meinen die
Offnung der Seele fiir den Einstrom des Ewigen. Auflere Armut soll zu innerem
Reichtum, duflere Keuschheit soll zur Gemeinschaft der Seele mit Gott, duferer Ge-
horsam soll zum Erfillen des Willens Gottes, zur Teilhabe und Verwirklichung der
gottlichen Liebe selbst fithren. Wie stellt sich dies zu der Frage, zu der Schule des
Zuhjrens?

Es gibt nicht nur Arm- oder Reichsein im dufleren Lebensbezirk, es gibt sie genau
50, sogar noch folgenschwerer im inneren. Armsein konnte hier etwa mit Unbelastet-,
mit Ungebunden-sein (im positiven Sinn des Wortes) umschrieben werden. Wie man
ein Haus voll Sachen, grof} oder klein, besitzen und an ihm und an ihnen, mehr oder

1i*



164 Bernhard Martin

weniger zih, hingen kann, so kann man auch ein, sagen wir: seelisch-geistiges , Haus*
besitzen und sich in seiner Pflege erschépfen. Das Bediirfnis nach Selbstaussprache,
von dem oben die Rede war, erklirt sich daraus, dafl das eigene — Seelenhaus, der
eigene — Seelenbesitz hoch- und héochstgeschitzt wird. Dieser Seelen-,Besitz* kann
dem Erleben nach ein pures Negativum darstellen, wie ja der Mensch auch an einem
iberaus kleinen Erdenbesitz zih hingen kann. Aber der Mensch haftet an ihm so,
daf} ihm dariiber der Blick zu dem Mitmenschen hin verkiimmert. Mancher nimmt das
eigene Erleben, seine Frenden und seine Leiden, seine Interessen und seine Erfah-
rungen so wichtig, dafl er gewissermafien die seelischen Krifte in der Pflege des Ei-
genen restlos veransgabt. Ein solcher Mensch, sei er nun von groflem oder kleinem
Horizont, sei er produktiv oder unproduktiv, sei er fiir das Auge der Umwelt zu prei-
sen oder zu beklagen, ist, im Sinne des aszetischen Terminus ,reich, und der , Reiche®
kann nicht zuhéren. Seine ,Scheunen® sind bereits gefiillt; es geht nichts mehr hinein,
und er will ja auch gar nichts Fremdes hereinnehmen; er will nur seine ,Schitze
sammeln®.

Was an den extremen Fillen, was bei denen, die fast nur mehr Selbstanssprache
kennen, sich zeigt, das arbeitet aber doch, gradweise verschieden, auch bei den an-
deren, auch bei denen, die — zuhéren und die zuhoren lernen wollen. Nicht immer,
aber oftmals ist es notig, dafl der da zuhéren will, sich erst ,arm“ mache. Im eigenen
Inneren mufl gewissermaflen der Platz freigemacht werden, an den die Mitteilung
des anderen treten soll, und nicht allein fiir den Augenblick, sondern wesentlich und,
der Absicht nach, fir immer. Was einem der andere sagen will, muff man aufnehmen;
auch das mufl man héren, und bewahren”. Man hort es um so besser und bewahrt es
um so leichter, je mehr man von sich selber loskommt, sich selbst nicht wichtig nimmt,
auf den, wie man es doch wohl am besten nennt, seelischen Eigenbesitz verzichtet.

Nun geschieht Uben nie in abstracto, sondern auf konkreten Wegen und mit kon-
kreten Zielen. Ich kann mir also nicht seelisches Armwerden ,an sich vornehmen; ich
lerne es am besten, wenn es in sinnvollen Zusammenhingen geschieht. Somit kommt
nicht erst das seelische Armwerden und danach das Zuhéren, sondern indem ich das
Zuhoren zu iiben und in der Fihigkeit des Zuhorens zu wachsen trachte, befinde ich
mich zugleich und chne dafl ich besonders darauf zu achten hitte, in einer Schule
der — Armut. Ich brauche mir also nur den Mitmenschen wichtig sein und wichtiger
werden zu lassen und gar nicht dariiber zu theoretisieren, dafl damit zugleich eine
Schulung gegeben sei. Im Leben kommt es letztlich auf die Tat an. Nur hier, als in
einer begrindenden Betrachtung, ist es notig, darauf zu weisen, dafl das Zuhéren
nicht nur Liebesdienst, nicht nur so allgemein Gutestun am Mitmenschen ist, son-
dern konkrete Schulung, zunichst auf dem Felde der ,Armut®, auf dem wie sonst
aber auch hier ,Reichtum® einstromt; denn in Wirklichkeit und im tieferen Sinne
ist stets der der Reichere, in den die Lebensfille der Umwelt einstromt und der nicht
abgeschlossen im Eigenen verharrt.

Das Ideal des vollkommenen Zuhérens steht, soviel ich sehen kann, je nachdem
lockend oder fordernd, iiber uns allen, und man kann sich ihm nur nihern, es aber
nie ganz erreichen. Denn wer hitte es bereits zu der vollkommenen inneren Armut
gebracht, die die Voraussetzung des vollkommenen Zuhorens ware? Die Kunst des
Zuhorens hat auch nichts mit dem dufleren irdischen Bildungsstand zu tun. Es gibt



Zuhéren als Ubung der Néichstenlicbe 165

sehr ,gebildete* Menschen, die gar nicht zuhdren kénnen, und ganz ,ungebildete,
die es in hohem Grade vermdgen. Zuhoren ist eine tiefmenschliche Kunst, deren
Uben (in jedem Sinne des Wortes) mit dem Kernsinn unseres Lebens zu tun hat, mit
der imitatio Christi.

Dem rechten Zuhéren steht aber nicht nur der eigene innere ,Reichtum®, das Haf-
ten am eigenen Inneren im Wege, sondern auch der Mangel an seelischer — Keusch-
heit. Wie ist das zu verstehen?

Selbstverstindlich kann hier alles aufler Acht gelassen werden, was sich auf die
Keuschheit als ein leibliches Verhalten bezieht. Um so mehr kommt das Seelische in
Betracht, die Art, wie wir, wenn man so sagen darf, mit dem eigenen Innern um-
gehen. Es gibt fraglos eine Unkeuschheit oder, milder gesagt, einen Mangel an
Keuschheit, die oder der sich an rein seelischen Dingen erweist. Anders gesagt: es ist
ein seelisches Verhalten denkbar und zielhaft, das mit der Keuschheit der Pflanzen-
welt vergleichbar wire. Die Blume 6ffnet sich dem Licht, ohne irgend anderem als
reinen Wachstumsgesetzen zu folgen. Darin ist sie Gleichnis eines menschlichen
Zieles, an dessen voller Verwirklichung uns die Befangenheit im eigenen Sein hin-
dert. Das menschliche Innere ist weithin in Unordnung, in Ichsucht gefangen, unge-
klart, ungeldutert. Der Zuhdrende aber gleicht oder sollte gleichen der ungetriibten
Fliche eines reinen Wassers, in dem sich die Sterne ohne jede Stérung spiegeln kéon-
nen. Wen aber bedringen nicht, mehr oder minder, immer wieder die mehr oder
minder chaotischen Regungen der eigenen Seele? Und diese hindern das rechte
Zuhoren, das selbstlos, das vorbehaltlos empfanglich fiir fremdes seelisches Sein ist.
Die Wirklichkeit des anderen erreicht man antwortend in dem Mafle, in dem das
eigene Innere jedes Vordringen und Emporziingeln iiberwunden hat, in dem die
Hingabe, das Dienen vorherrscht, nicht nur in der guten Absicht des Bewuftseins,
sondern in der Wirklichkeit des gesamtseelischen Seins. Warum reden Menschen so
viel aneinander vorbei? Weil je das Eigene sich vordringt, weil die Hingabe an den

anderen zu gering ist. Von hier aus 14ft sich leicht sehen und sagen, wieso Zuhéren
auch eine Sache der Kenschheit ist.

Der Sinn des Keuschheitsgeliibdes ist die Hingabe an Gott, und bei der Ubung der
Keuschheit handelt es sich um ein Sich-Befreien-von im Hinblick auf ein Sich-Be-
freien-zu. Nun stromt gewif} in dem Mafle, in dem wir keusch im umfassenden Sinne
des Wortes werden, von Gott aus der Seele Erfiillung zu, wie sie der Mensch dem
Menschen nicht geben kann und wie sie der einem Menschen Zuhérende nicht erfihrt.
Wie aber das Gebot der Gottes- und das der Nichstenliebe unmittelbar znsammen-
hingen, und wie in der Erfiillung des ersten die des zweiten bereits eingeschlossen
ist, so tragt anch die Keuschheit Friichte und fithrt, an welchem Ort immer sie ver-
wirklicht wird, dem Menschen Ewiges zu, sei es auch mittelbar durch den Nichsten.
Zuhoren ist Sache der Lauterkeit, besser zuhoren lernen daher Sache der Lauterung.
Von hier aus wird deutlich, dafl mit dem Zunehmen in Keuschheit auch ein Zunehmen
in der Kraft des Zuhdrens, mit dem Zunehmen in der Kraft des Zuhdrens aber auch
ein Zunehmen in Keuschheit gegeben ist. Zuhoren ist eben eines der Ubungsfelder
der Keuschheit, und was auf dem einen Felde geiibt oder erreicht wird, das wirkt
sich, da es sich um Kernhaftes handelt, auf allen anderen auch aus.



166 Bernhard Martin

Nun ist es hinsichtlich der Keuschheit dhnlich wie hinsichtlich der Armut. Nicht
deren Vorstellung hat im Spiele zu sein, sondern nur das unmittelbar gegebene
Ubungsfeld, der Mitmensch, die Umwelt. Habe ich mir die Bedeutung des Zuhérens
im Zusammenhang aszetischer Schulung grundsitzlich klargemacht, so habe ich im
einzelnen und besonderen nur und einfach an den Menschen zu denken, mit dem ich
es zu tun habe. Er soll meine Aufmerksamkeit, wenn es angebracht ist, moglichst ganz
gewinnen; ich soll alles Eigene zuriickstellen und mich ihm ohne Vorbehalt hingeben.
Und wenn ich zu antworten habe, so soll ich nicht von mir und auch nicht nur von
der etwa hier treffenden ewigen Wahrheit ausgehen, sondern vom andern und seiner
Fassungskraft. Noch so Richtiges oder Wahres, am unrechten Ort, d. h. ohne An-
kniipfung an den Gesprachspartner vorgebracht, kann ganz fruchtlos sein, ein Zei-
chen dafir, daf} ich nicht recht zugehért habe und daher das Wie meiner Antwort
nicht dem konkreten Gegebenen anpassen kann. Hier entscheidet nicht die gute Ab-
sicht und nicht eine allgemeine Bekennerfreudigkeit, sondern die Einfihlung, die
der Selbstlosigkeit entwichst, der Takt, die Hingabe, das innere konkrete Du-Sagen.
Es kann vorkommen, dafl man einem Menschen drei Stunden lang zuhdren muf}, bis
der Augenblick gekommen ist, in dem nun er etwa eine — Wahrheit héren kann.
Ein solches Zuhéren kann Héchstanforderungen an die Geduld stellen und erfordert
einen langen Atem, einen Pflanzen-Atem machte ich sagen, denn er ist nur moglich,
wo das eigene Innere schweigt, und das eigene Innere schweigt nur, wenn es ge-
niigend geldutert ist. Man kann an der einen und an der anderen Seite ansetzen;
vollgiltige, d. h. vollwirksame Antworten wird nur einer finden, dem sie nicht aus der
eigenen Rede- oder Bezeuge-Freudigkeit erwachsen, sondern aus der Liebe zum
andern, aus der durch Zuhoren erworbenen lauteren Kenntnis seiner inneren Gestalt.
Damit ist freilich auf ein Ideal gewiesen, das uns aber nicht erdriicken, sondern,
trotz allem Versagen, immer wieder befeuern soll.

Es ist ndmlich ganz unmdoglich, etwa von heute auf morgen, weil man die Bedeu-
tung des Zuhorens erkannt hat, das ganze Leben entsprechend einzurichten. Man
kann von heute auf morgen das Weintrinken, das Fleischessen oder das Rauchen
nnterlassen, wenn sich zureichende Griinde eingestellt haben; da handelt es sich um
ein Teilverhalten, um Sondergebiete des Lebens. Alles aber, was den Kern betrifft,
alles, was dem Satz untersteht: ,Thr sollt heilig werden®, 148t sich nur in langer,
mithevoller Schulung erstreben, brigens wesentlich durch den Menschen nur vor-
bereiten und nur durch die Gnade Gottes verwirklichen. Auch das Zuhéren gehort
zu den guten Gaben, die ,von oben“ kommen; freilich kann und muf} ihr die Statte
bereitet werden. Darum ist das Uben des rechten Zohérens notig, das Immer-wieder-
Neuansetzen: Man mufl sich immer wieder, immer tiefer um die Haltung mit Auf-
merksamkeit bemiihen, die die durchgehende sein sollte, die auf diese Art aber
wenigstens ins Leben hereinkommt, allmahlich auch sich festigen kann. Fiir die mei-
sten wire es wohl bereits eine grofie — Leistung, wenn sie auch nur eine halbe Stunde
in voller Selbstlosigkeit zuhorten. Darum mufl man immer neu ansetzen und darf
man sich nicht entmutigen lassen. Die Kraft des Zuhérens kann wachsen, aber eben:
sie mufl wachsen, und alles Wachsen braucht seine Zeit.

Die drei aszetischen Grundformen hingen zusammen, sind Bestandteile eines
Organismus und bedingen einander gegenseitig. Es ist undenkbar, daff eine aus-



Zuhéren als Ubung der Nddhstenliebe 167

gespart wiirde, dafl etwa ein Mensch nur Armut und Keuschheit, nicht aber auch Ge-
horsam iibte. Die Gehorsamsiibung ist implicite bereits in den beiden anderen ent-
halten. So muf} auch, ohne dafl noch in praxi Besonderes dazu zu tun wire, mit der
Ubung des Zuhérens als einer Armuts- und als einer Keuschheitsibung bereits eine
Gehorsamsiibung gegeben sein. Doch wie es seinen guten Sinn hat, dafl der Gehor-
sam seinen eigenen Namen und sein besonderes Ubungsfeld besitzt, ist auch das Zu-
héren noch im Lichte der Idee des Gehorsams zu betrachten. Wieso hat Zuhgren mit
Gehorsam zu tun?

Sicherlich und offenbar untersteht der Zuhorende hier keinem Oberen, der ihm
sagt, was zu tun ist. Allein die Anerkennung eines Oberen im Ordensleben deutet
ja auf die Unterstellung des eigenen Willens unter Gott. Gottes Wille soll, zutiefst,
erfiillt werden. Dieser aber kiindigt sich nicht ein fiir allemal in sagbaren und befolg-
baren Geboten an, sondern erwartet von uns Christus- Ahnlichkeit, den Willen, Chri-
stus ahnlich zu werden, die Verwirklichung der Liebe, fur die es keine vorbestim-
menden Regeln gibt. Das Gleichnis vom barmherzigen Samaritan diirfte hier, wenig-
stens fir den Laien, als Norm erscheinen. Niemand hat dem Samaritan gesagt, was
er in dem durch Christus in dem Gleichnis geschilderten Falle zu tun hétte. Sein eige-
nes Innere konnte es ihm allein sagen. Als er den unter die Riuber Gefallenen ver-
sorgte, erfiillte er aber den Willen Gottes, d. h. er war — gehorsam. Von dem Zu-
sammenhang der Gottes- und Nichstenliebe war bereits die Rede. Der &ehorsam
zeigt sich wesentlich immer auch an unserem Verhalten den Mitmenschen gegeniiber.

Nun gibt es aber keineswegs nur die duflere, die ersichtliche, die wirtschaftliche
oder gesundheitliche Not, sondern auch die Not der Seele. Ja, alle, die heute das
brennende Bediirfnis, sich auszusprechen, in sich tragen, kénnen mit dem unter die
Riuber Gefallenen verglichen werden, kénnen mutatis mutandis als mit ihm gemeint
erscheinen. Der Sinn des Zuhdrens ist Liebe, Selbstlosigkeit in der Tat, wie auch
der Sinn des Gehorsams die tétige Liebe ist.

Das menschliche Wesen hat gar verschiedene Schichten, und bis zu seinem Kern
ist oft ein weiter Weg. Wenn das Bild nochmals aufgegriffen und weitergefithrt wer-
den darf, so kann gesagt werden: wer den unter die Réduber Gefallenen zureichend
behandeln will, der muf} sich auf seine konkreten Wunden verstehen. In diese Wun-
den, in die an dieser Stelle befindlichen Wunden, in die so und so gefdhrlichen
Waunden miissen ,U0l und Wein“ gegossen werden; es geniigt nicht die allgemeine
gute Absicht. Nun aber ist jeder Mensch eine Welt fiir sich und niemals durch All-
gemeinwahrheiten, durch Schema-Urteile zu erreichen. Die Liebe muff sich also
diesem besonderen Wesen zuwenden; man mufl dieses besondere Wesen in seiner
Eigenart, in seiner Problematik mit seiner Zerkliftung oder Gefahrdung zu erfassen
suchen. Damit ist auf eine Aufgabe gedeutet, die gutenteils nur die Dichter in ihren
Werken, nicht der Durchschnittsmensch im tdglichen Umgang zu leisten vermag.
Menschenverstindnis zu gewinnen ist eine Kunst, eine héchstwichtige Kunst; zur
Seelsorge gehért unter Umstdnden weit mehr als zur Fiirsorge fiir die leiblichen
Bediirfnisse. Denn im Leiblichen gleichen wir uns gar sehr; innerlich aber sind wir
weit mehr verschieden, als man gewdhnlich denkt. Hier aber erweist und vollendet
sich erst das Zuhoren als Liebestat. Und wie die eine Arznei dem einen, eine andere
dem anderen niitzt, so kann auch die eine Wahrheit fiir den einen, eine andere fiir



168 Bernhard Martin

den anderen je im Augenblick helfend sein. Vielleicht ist es auch angebracht, gar
keine zn dufiern, sondern eine -—— Hungerkur oder eine — Liegekur oder gar nichts
zu ,verordnen®, sondern einstweilen nur den ,Fall“ weiter zu ,studieren“. Hier gibt
es keine allgemeinen Rezepte; allgemein 1afit sich nur sagen: der Grund dafiir, daf}
wir so viel aneinander vorbeireden, uns so viel enttduschen, uns so viel Uberfliissiges,
Unwesentliches oder gar Schiddliches sagen, liegt darin, dafl wir uns nicht genug
lieben. Denn geliebt wird allemal ein bestimmtes, konkretes Wesen, und wer auf den
einzelnen anderen nicht bei schweigendem eigenem Inneren die Vollaufmerksamkeit
richten kann, der muf sich gestehen, dafl es ihm an Liebe gebricht, dafl er Liebe,
daf} er somit auch Zuhdren itben mufl. Zu gehorchen ist hier allerdings nor dem
grundsatzlich gegebenen, d. h. die Freiheit jedes Einzelnen nie antastenden gottlichen
Willen, und der Gehorsam wird vollkommener, indem es gelingt, sich in einzelnen
Situationen so zu verhalten, wie etwa Gott es von cinem wiinscht. Vorher kann einem
das Gewissen raten, wie man sich verhalten soll, hinterher wird es einem sagen, ob
man ganz recht, halb recht oder unrecht getan hat, indem man sich bei dieser Men-
schenbegegnung so oder so verhalten hat. Dafl es hundert Gelegenheiten gibt, Liebe
zu entwidckeln, ist selbstverstindlich. Hier kommt es darauf an, dafl das Zuhoren
als Element in der Schule des Gehorsams dentlich wird. Das Grundgebot lautet ja:
»Du sollst Gott, deinen Herrn, lieben ... und deinen Nichsten wie dich selbst!®

Als Abschluf mag noch gesagt werden: mit dem Zuhéren, auch in seiner moglichst
vollendeten Art allein, wird nicht immer das Oberstmigliche getan und gegeben.
Das Zuhéren ist (oder sollte sein) Teil eines Gespraches. Zu jedem Gespriach ge-
héren Rede und Gegenrede. Gewifl sollte man seine Antworten nach Moglichkeit
der Fassungskraft des Gesprichspartners anpassen, aber es handelt sich nicht
nur darum, ihn etwa zu belehren und ,weiterzufithren“, sondern auch darnm, mit
ihm gemeinsame Sache zu machen, ihn der unmittelbaren Gemeinschaft zu ver-
sichern. Hiermit soll auf folgendes gedentet sein: es gibt Menschen, die zwar ganz
gut einem anderen zuhoren und ihn ihres Verstindnisses versichern konnen, aber
von sich selber geben sie kaum etwas her, lassen also den andern, auch wenn
sie ,gute” Worte zn sagen wissen, kernhaft allein. Das kann aus Stolz geschehen,
und es kann aus Befangenheit geschehen, jedenfalls geschieht es aus Mangel an
Liebe. Der Leidende (bleiben wir bei diesem Beispiel) erwartet oft nicht nur Ver-
standnis, Fiirsorge, guten Rat usw., sondern auch Solidaritit, z. B. Solidaritit in sei-
ner Priifung, seiner Schwiche, seinem Unglack. Und es kann sein, dafl man einem
anderen durch ein wahrhaftiges Bekenntnis der eigenen inneren Lage, auch wenn
sie entsprechend unvollkommen ist, mehr Liebe zu spiiren gibt als durch noch so
grofartige Hinweise auf Kirchenviter- oder Bibelstellen nnd allgemeine Wahr-
heiten.

Die Priester der Kirche verkiinden z. B. in ihrem Lehramt alle die objektive, die
reine Wahrheit, aber Predigten erreichen ganz verschieden die Herzen der Zuhorer.
Das hat verschiedene Griinde, aber einer der Griinde ist dieser: der eine verkiindet
mehr oder weniger nur die Wahrheit der Kirche, sozusagen ohne persénliche Farbe,
ohne eigenes Herzblut, der andere gibt mit der objektiven Wahrheit, wieder mehr
oder weniger, etwas von sich selbst. Er exponiert sich selbst, erweist sich als Mit-
mensch und gibt persénliche Erfahrung her, nicht nur allgemeine Normen. Ich war



Verdienst und Gnade 169

einmal dabei, wie durch eine Gemeinde eine Art von Aufatmen ging, als plétzlich
ein Verkinder unter ihr auftrat, der in diesem Sinne nicht nur mit Feuer, sondern
mit Herzblut redete. Dabei enthielt diese Rede an objektiver Wahrheit nicht mehr,
als sonst gegeben ward: sie war nur auflerdem noch von Solidaritit erfillt.

Dieses Beispiel mag zeigen, worauf es im Umgang, worauf es bei dem Zuhdren,
worauf es in jedem Gesprich zutiefst ankommt. Wenn noch einmal das Gleichnis des
barmherzigen Samaritans aufgenommen werden darf: Es gibt Begegnungen, bei
denen es nicht geniigt, Ol und Wein zu spenden, den Kranken auf ein Tier zu heben
und ihn in die Herberge zu schaffen, sondern solche, bei denen, modern gesprochen,
eine Blutspende angebracht ist, damit der Mensch den Mitmenschen ohne jedes Reser-
vat spiire, damit er lebendige Gemeinschaft erfahre, damit er der Einsamkeit durch
Kernsolidaritit entrissen werde. Darauf dentet in ihrer Weise auch die eingangs
zitierte Unterredung zwischen der ,griinen Schlange und dem ,goldenen Kénig“
in Goethes ,Marchen“. Und erst ein solches ,Gesprich“ verdient voll den Namen
und ist ,erquicklicher als Licht“. Ein solches Gesprach erst ist, aber ein solches ist
anch wirklich irdisches Abbild der Lebensgemeinschaft der Personen der allerheilig-
sten Dreifaltigkeit.

Verdienst und Gnade

Von August Brunner S. J., Miinchen

Die Heilige Schrift spricht von dem Ergebnis des christlichen Lebens anf eine
Weise, die auf den ersten Blick sich selbst zu widersprechen scheint. Das Neue, das
Jesus aaf die Erde brachte, wird als ein Leben dargestellt, das duflerlich unscheinbar,
doch alle Macht in sich birgt, um sich auszubreiten, so wie das harte trodkene Korn,
das man in die Erde wirft, voller verborgener, geheimnisvoller Kraft ist, die seine
Hiille sprengen nnd aus ihm den hohen Halm und die kornschwere Ahre hervor-
treiben wird, ohne dafl der Mensch diese Lebenskraft in die Hand bekime und sie da
schaffen konnte, wo sie nicht bereits vorliegt: ,Das Gottesreich ist, wie wenn ein
Mensch den Samen in die Erde streut, und dann schlaft und aufwacht, Nacht und
Tag; und der Same keimt und wichst in die Linge, der Mensch weif} nicht wie. Von
sich aus tragt die Erde Frucht, zuerst den Halm, dann die Ahre and dann das volle
Korn in der Ahre* (Mk 4, 26 ff.; vgl. Mt 13, 4 ff.). Das Himmelreich ist also ein
Leben, das aus eigener Kraft aufkeimt und wichst. So wenig wie der Mensch dem
Korn auf dem Felde Leben und Wachstum verleiht, sondern ihm nur die Bedingun-
gen dazubereitenkann, so wenig liegt die eigentliche Macht des Reiches Gottes in ihm,
in seinem Sein. Ja, selbst die Bedingungen, die gute Erde und den Sonnenschein und
den Regen, bringt er nicht aus Eigenem herbei; er kann sie nur beniitzen. Das Eigent-
lichste geschieht ohne ihn, wihrend er zu Hause schlift oder untertags seinen Ge-
schiften nachgeht. So dal die Ernte Gnade ist, ein Geschenk, zu dem er nichts bei-
getragen hat, das er nicht verdienen kann.

‘Wer nun nach Menschenweise daraus den Schlufl ziehen wollte, da es auf das
eigene Bemiihen nicht ankomme, und dafl der gute Boden nicht anders konne als reich-
lich gute Frucht zu tragen und dafl dem steinigen und sandigen Boden niemand einen





