
161 

Zuhören als Übung der Nächstenliebe 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

In der Dichtung •Das Märchen", womit die •Unterhaltungen deutscher Ausgewan- 
derten" von Goethe schließen, einem schwer verständlichen, aber herrlichen Werk, 
trifft •die Schlange" in einem unterirdischen Tempel auf das Bildnis eines •Königs 
in lauterem Golde". Da wird gesagt: •Kaum hatte die Schlange dieses ehrwürdige 
Bildnis angeblickt, als der König zu reden anfing und fragte: Wo kommst du her? • 
Aus den Klüften, versetzte die Schlange, in denen das Gold wohnt. • Was ist herr- 
licher als Gold? fragte der König. • Das Licht, antwortete die Schlange. •. Was ist 
erquicklicher als Licht? fragte jener. • Das Gespräch, antwortete diese." 

Das sind Sätze, langen und tiefen Nachdenkens wert, sonderlich wenn man sie im 
Zusammenhang des Ganzen betrachten kann, indem sie sich befinden. •Das Gespräch" 
wird als oberster Wert des Lebens gerühmt, das Gespräch, das allemal eine Begeg- 
nung von Person zu Person bedeutet. Ist hiermit nur auf einen humanen, lediglich 
menschlichen Wert gedeutet oder auf einen wesentlichen, christlichen? 

Wer beim Lesen des Evangeliums einmal darauf achtet, wie sich oftmals die von 
den Jüngern oder Aposteln gesprochenen Worte zu den Worten Christi verhalten, 
kann den Eindruck gewinnen, daß Christus einsam war, daß Antworten oder Fragen, 
die an ihn gerichtet wurden, nur zu oft an Seinem Wesen vorbeizielten, daß Seine 
Begleiter, trotz bestem Willen, Ihn nicht verstanden, daß zwischen dem Herrn und 
ihnen kein • Gespräch zustande gekommen ist, daß die Jünger oder Apostel der 
Kraft des Zuhörens ermangelten. Zuhören, nicht nur mit den äußeren Ohren und 
auch nicht nur mit einer sich von selber einstellenden Regsamkeit der Seele, sondern 
mit der Offenheit und Empfänglichkeit des ganzen Wesens, ist eine Kunst, eine wich- 
tige Kunst, eine seltene Kunst. Das war damals so, als Jesus Christus auf der Erde 
lebte, und es ist heute noch so, da Millionen Ihm nachzufolgen sich bemühen. 

Umgekehrt zeigt sich Christus, wie in allem anderen Guten, auch als Meister im 
Zuhören. Die Worte, die Er sprach, sind allesamt der Wirklichkeit der Menschen, zu 
denen Er redete, zugeordnet. Kein Monolog und keine abstrakte Mahnung kamen 
aus Seinem Munde, kein Analogieschluß und keine falsche Hypothese, wogegen wir 
nur zu oft Monologe am unrechten Ort halten, allgemeine •Weisheiten" von uns ge- 
ben, irrigerweise vom einen oder von uns selber auf andere schließen und uns in fal- 
schen Vermutungen ergehen. Christus hatte die Vollgemeinschaft mit den Menschen, 
diese aber nicht mit Ihm. Dieser Tatbestand kann verschieden beleuchtet werden: 
u. a. kann man sagen: er zeigt deutlich und mahnend die Bedeutung des Zuhörens an. 
• •Wer Ohren hat, zu hören, der höre!" • •Selig sind, die Gottes Wort hören und 
bewahren!" 

Hören, Zuhören sollten zunächst oder zuoberst dem göttlichen Worte gelten, in 
welcher Gestalt immer es an uns herandringt; sie sollten aber auch dem Mitmenschen 
gelten, der unser Bruder, der gleich uns ein Gotteskind ist. Niemand kann für sich 
allein Christ sein; jeder steht und lebt in Gemeinschaft und ist Christ nur so weit, 
wie er gemeinschaftlich ist. Es genügt also auch nicht, daß man die Kraft des Zuhö- 
rens Gottes Wort gegenüber entwickele, man muß sie auch dem Mitmenschen gegen- 

11 



162 Bernhard Martin 

über entwickeln. Und • man muß und kann sie entwickeln: man muß und kann sie 
üben. Das Zuhören ist eines der Felder aszetischer Übung. Von diesem soll im fol- 
genden die Rede sein. 

In den allermeisten unserer Zeitgenossen ist das Bedürfnis nach Selbstaussprache 
ungeheuer. Nur zu viele braucht man bloß anzutippen, nur auf ihr Thema zu bringen^ 
und alsbald reden sie wie ein Wasserfall lediglich über sich und ihre eigenen Ange- 
legenheiten. Der Gesprächspartner • das Wort paßt eigentlich nicht ganz • ist 
ihnen im Grunde gleichgültig, vielmehr: er ist ihnen nur wichtig, insofern als er sich 
als Zuhörer erweist oder erweisen könnte. In einer kalten, mechanisierten Welt fin- 
den sich die Menschen allein gelassen. Kommt nun einmal eine Gelegenheit zum Re- 
den, so springen alle Ventile und Schleusen; sie reden, reden und reden, aber tragi- 
scherweise führt dieses Reden meistens doch nicht zur vollen Gemeinschaft. Denn 
Gemeinschaft, samt dem wohltätigen Gefühl, das sie schafft, besteht in Gegenseitig- 
keit; wer aber nur von den eigenen Angelegenheiten redet, bleibt im Eigenen ge- 
fangen. Im Kern erlöst nicht die Liebe, die wir von Menschen empfangen, sondern 
diejenige, die wir spenden, die als Gabe Gottes sich in uns selber regt. 

Bekannt ist der Scherz, der aber nur zu oft Wirklichkeit wird: Zwei Menschen 
treffen sich. Der eine fragt: •Wie geht es Ihnen?" Antwort: •Danke. Und Ihnen?" • 
•Mir geht es auch gut." Worte, denen wesentlich der Sinn, die Gemeinschaft fehlt. 
Beide •Gesprächs"-Partner tragen in sich die Resignation, daß dem andern an der 
Wahrheit, am Mitmenschen in Wirklichkeit nichts liegt. Da wird man an das schreck- 
liche Wort erinnert: •Worte sind dazu da, um die Gedanken zu verbergen." Sie sind 
aber dazu da, um die Gedanken offenbar zu machen, um mitzuteilen, um Gemein- 
schaft zu schaffen. 

Vielfach leben wir aneinander vorbei. Der Mensch ist dem Menschen nur zu oft 
lästig, ein Störenfried oder aber, was nicht viel besser ist, ein Gebrauchsgegenstand 
für das niedergestaute, empordrängende Bedürfnis nach Selbstaussprache. 

Hier sind zunächst alle Werturteile aus dem Spiele zu lassen. Denn es handelt sich 
um Not, um quälende Not. Die meisten sind tatsächlich zu allein. Es ist weithin 
Wahrheit geworden, was Christus vorausgesagt hat: •Weil die Ungerechtigkeit 
überhand nehmen wird, wird in vielen die Liebe erkalten." Um erkaltete Liebe han- 
delt es sich, und das ist ein Unglück, nichts, woran irgend Vorwürfe zu knüpfen 
wären. Die Menschen, in denen das Bedürfnis nach Selbstaussprache waltet, bedürfen 
der Zuhörer, bedürfen des Mitmenschen, der nach ihnen, nach ihnen persönlich und 
wirklich fragt. Wer dazu imstande ist, sollte daher fragen, fragen und noch einmal 
fragen und zuhören, zuhören und noch einmal zuhören. Die •erkaltete Liebe" muß 
aufgetaut werden, und ohne wärmenden Liebeszustrom von außen würde sie wohl 
immerdar ein Eisberg bleiben. Nicht bloße Hinweise auf die Liebe Gottes und erst 
recht kein Appell, man möge doch von sich ab- und auf den Mitmenschen hinsehen, 
nützen, sondern die persönliche Hingabe im Hier und Jetzt, die Zuwendung, das • 
Zuhören. 

Das Zuhören gilt nämlich der inneren, der seelischen, der wesentlichen Wirklich- 
keit des andern. Diese ist verborgener, also auch schwerer erreichbar als die äußere. 
Das Organ für den Mitmenschen ist vielfach noch eher da für die irdischen Lebens- 
belange, für die Gesundheit und die wirtschaftliche Lage als für das Wesen. Es ist 



Zuhören als Übung der Nächstenliebe 163 

auch wahr, daß wir, zunächst, des Äußeren bedürfen, daß z. B. demjenigen, dem die 
nötigste Nahrung und Kleidung fehlen, nicht mit Fragen nach seinem Wesen gedient 
ist. Aber Fürsorge, die sich im äußeren Bereich erschöpft, bleibt unzulänglich; im 
Grunde will der Mensch nicht nur mit Essen und Kleidern versorgt, er will als Mensch 
ernst genommen, er will in Wesensgemeinschaft getragen, er will als Gesprächspart- 
ner behandelt werden. Jede caritative Haltung und Arbeit sollte zum wesentlichen 
Gespräch führen, also auch zum Zuhören. 

Außerdem gibt es die vielen, die gar nicht so sehr in äußerer Not stehen, trotzdem 
(oft sogar um so mehr) aber der seelischen Zuwendung bedürfen. Der Mensch lebt 
nicht vom Brot allein; der göttliche Geist aber, dessen er bedarf, muß ihm auch vom 
Mitmenschen her zuteil werden, und das geschieht gutenteils durch das Gespräch, 
durch • Zuhören. Nicht was wir uns, selbst im besten Glauben, für Vorstellungen 
von einem andern machen, ist für den konkreten Umgang wichtig, sondern wie er in 
Wirklichkeit ist und daß wir diese seine Wirklichkeit, für ihn selbst spürbar, zu er- 
reichen vermögen. Zuhören ist somit Liebesdienst, und jedem der sieben guten Werke 
(Hungrige speisen, Nackte bekleiden usw.) entspricht ein Innenfeld, auf dem das 
Gespräch wesentlich, das Zuhören unerläßlich ist. 

Nun muß jedes menschliche Vermögen, auch wenn es als Anlage ohne unser Zutun 
vorhanden ist, ausgebildet, geübt werden. Auf keinem Lebensgebiet gelangen wir 
zu sonderlichen Leistungen, wenn wir nicht üben, lernen, streben. Das ist so in der 
Kunst, das ist so in fremden Sprachen, das ist so auf dem Gebiet der Berufsarbeit. 
Das ist auch so in allem, was das religiös-sittliche Leben betrifft, also auch beim Zu- 
hören. Zuhören kann man, im Grunde, nur aus Liebe, und Liebe ist nicht etwas, was 
man entweder hat oder nicht hat, sondern etwas, was zu üben, zu kräftigen ist. Wir 
hören um so besser, um so offener zu, je selbstloser wir sind, je mehr uns der andere 
statt unser selbst wichtig wird. Die Schule des Zuhörens ist somit eine Schule der 
Aszese. In jeder aszetischen Übung handelt es sich aber wesentlich um Armut, Keusch- 
heit und Gehorsam. Wieso gilt das auch für das Zuhören? Wieso hat Zuhören mit 
Armut, Keuschheit und Gehorsam zu tun? 

Hier ist wohl vorerst zu bedenken, daß Armut, Keuschheit und Gehorsam, inso- 
fern als sie in einer äußeren Lebensform dargestellt werden, nicht Selbstwert besitzen, 
sondern um eines höheren Zieles willen geübt werden. Alle drei wären nichtig, wenn 
sie als in sich endgültige, genügende, nicht über sich hinausweisende Hilfen des 
ewigen Heils aufgefaßt würden. Durch äußere Armut soll eine innere, durch äußere 
Keuschheit eine Keuschheit der Seele, durch äußeren Gehorsam eine geistige Haltung 
gebildet und gestärkt werden. Alle drei aszetischen Grundformen meinen die 
Öffnung der Seele für den Einstrom des Ewigen. Äußere Armut soll zu innerem 
Reichtum, äußere Keuschheit soll zur Gemeinschaft der Seele mit Gott, äußerer Ge- 
horsam soll zum Erfüllen des Willens Gottes, zur Teilhabe und Verwirklichung der 
göttlichen Liebe selbst führen. Wie stellt sich dies zu der Frage, zu der Schule des 
Zuhörens? 

Es gibt nicht nur Arm- oder Reichsein im äußeren Lebensbezirk, es gibt sie genau 
so, sogar noch folgenschwerer im inneren. Armsein könnte hier etwa mit Unbelastet-, 
mit Ungebunden-sein (im positiven Sinn des Wortes) umschrieben werden. Wie man 
ein Haus voll Sachen, groß oder klein, besitzen und an ihm und an ihnen, mehr oder 



164 Bernhard Martin 

weniger zäh, hängen kann, so kann man auch ein, sagen wir: seelisch-geistiges •Haus" 
besitzen und sich in seiner Pflege erschöpfen. Das Bedürfnis nach Selbstaussprache, 
von dem oben die Rede war, erklärt sich daraus, daß das eigene • Seelenhaus, der 
eigene • Seelenbesitz hoch- und höchstgeschätzt wird. Dieser Seelen-•Besitz" kann 
dem Erleben nach ein pures Negativum darstellen, wie ja der Mensch auch an einem 
überaus kleinen Erdenbesitz zäh hängen kann. Aber der Mensch haftet an ihm so, 
daß ihm darüber der Blick zu dem Mitmenschen hin verkümmert. Mancher nimmt das 
eigene Erleben, seine Freuden und seine Leiden, seine Interessen und seine Erfah- 
rungen so wichtig, daß er gewissermaßen die seelischen Kräfte in der Pflege des Ei- 
genen restlos verausgabt. Ein solcher Mensch, sei er nun von großem oder kleinem 
Horizont, sei er produktiv oder unproduktiv, sei er für das Auge der Umwelt zu prei- 
sen oder zu beklagen, ist, im Sinne des aszetischenTerminus •reich", und der •Reiche" 
kann nicht zuhören. Seine •Scheunen" sind bereits gefüllt; es geht nichts mehr hinein, 
und er will ja auch gar nichts Fremdes hereinnehmen; er will nur seine •Schätze 
sammeln". 

Was an den extremen Fällen, was bei denen, die fast nur mehr Selbstaussprache 
kennen, sich zeigt, das arbeitet aber doch, gradweise verschieden, auch bei den an- 
deren, auch bei denen, die • zuhören und die zuhören lernen wollen. Nicht immer, 
aber oftmals ist es nötig, daß der da zuhören will, sich erst •arm" mache. Im eigenen 
Inneren muß gewissermaßen der Platz freigemacht werden, an den die Mitteilung 
des anderen treten soll, und nicht allein für den Augenblick, sondern wesentlich und, 
der Absicht nach, für immer. Was einem der andere sagen will, muß man aufnehmen; 
auch das muß man hörtrx•und bewahren". Man hört es um so besser und bewahrt es 
um so leichter, je mehr man von sich selber loskommt, sich selbst nicht wichtig nimmt, 
auf den, wie man es doch wohl am besten nennt, seelischen Eigenbesitz verzichtet. 

Nun geschieht Üben nie in abstracto, sondern auf konkreten Wegen und mit kon- 
kreten Zielen. Ich kann mir also nicht seelisches Armwerden •an sich" vornehmen; ich 
lerne es am besten, wenn es in sinnvollen Zusammenhängen geschieht. Somit kommt 
nicht erst das seelische Armwerden und danach das Zuhören, sondern indem ich das 
Zuhören zu üben und in der Fähigkeit des Zuhörens zu wachsen trachte, befinde ich 
mich zugleich und ohne daß ich besonders darauf zu achten hätte, in einer Schule 
der • Armut. Ich brauche mir also nur den Mitmenschen wichtig sein und wichtiger 
werden zu lassen und gar nicht darüber zu theoretisieren, daß damit zugleich eine 
Schulung gegeben sei. Im Leben kommt es letztlich auf die Tat an. Nur hier, als in 
einer begründenden Betrachtung, ist es nötig, darauf zu weisen, daß das Zuhören 
nicht nur Liebesdienst, nicht nur so allgemein Gutestun am Mitmenschen ist, son- 
dern konkrete Schulung, zunächst auf dem Felde der •Armut", auf dem wie sonst 
aber auch hier •Reichtum" einströmt; denn in Wirklichkeit und im tieferen Sinne 
ist stets der der Reichere, in den die Lebensfülle der Umwelt einströmt und der nicht 
abgeschlossen im Eigenen verharrt. 

Das Ideal des vollkommenen Zuhörens steht, soviel ich sehen kann, je nachdem 
lockend oder fordernd, über uns allen, und man kann sich ihm nur nähern, es aber 
nie ganz erreichen. Denn wer hätte es bereits zu der vollkommenen inneren Armut 
gebracht, die die Voraussetzung des vollkommenen Zuhörens wäre? Die Kunst des 
Zuhörens hat auch nichts mit dem äußeren irdischen Bildungsstand zu tun. Es gibt 



Zuhören als Übung der Nächstenliebe 165 

sehr •gebildete" Menschen, die gar nicht zuhören können, und ganz •ungebildete", 
die es in hohem Grade vermögen. Zuhören ist eine tiefmenschliche Kunst, deren 
Üben (in jedem Sinne des Wortes) mit dem Kernsinn unseres Lebens zu tun hat, mit 
der imitatio Christi. 

Dem rechten Zuhören steht aber nicht nur der eigene innere •Reichtum", das Haf- 
ten am eigenen Inneren im Wege, sondern auch der Mangel an seelischer • Keusch- 
heit. Wie ist das zu verstehen? 

Selbstverständlich kann hier alles außer Acht gelassen werden, was sich auf die 
Keuschheit als ein leibliches Verhalten bezieht. Um so mehr kommt das Seelische in 
Betracht, die Art, wie wir, wenn man so sagen darf, mit dem eigenen Innern um- 
gehen. Es gibt fraglos eine Unkeuschheit oder, milder gesagt, einen Mangel an 
Keuschheit, die oder der sich an rein seelischen Dingen erweist. Anders gesagt: es ist 
ein seelisches Verhalten denkbar und zielhaft, das mit der Keuschheit der Pflanzen- 
welt vergleichbar wäre. Die Blume öffnet sich dem Licht, ohne irgend anderem als 
reinen Wachstumsgesetzen zu folgen. Darin ist sie Gleichnis eines menschlichen 
Zieles, an dessen voller Verwirklichung uns die Befangenheit im eigenen Sein hin- 
dert. Das menschliche Innere ist weithin in Unordnung, in Ichsucht gefangen, unge- 
klärt, ungeläutert. Der Zuhörende aber gleicht oder sollte gleichen der ungetrübten 
Fläche eines reinen Wassers, in dem sich die Sterne ohne jede Störung spiegeln kön- 
nen. Wen aber bedrängen nicht, mehr oder minder, immer wieder die mehr oder 
minder chaotischen Regungen der eigenen Seele? Und diese hindern das rechte 
Zuhören, das selbstlos, das vorbehaltlos empfänglich für fremdes seelisches Sein ist. 
Die Wirklichkeit des anderen erreicht man antwortend in dem Maße, in dem das 
eigene Innere jedes Vordrängen und Emporzüngeln überwunden hat, in dem die 
Hingabe, das Dienen vorherrscht, nicht nur in der guten Absicht des Bewußtseins, 
sondern in der Wirklichkeit des gesamtseelischen Seins. Warum reden Menschen so 
viel aneinander vorbei? Weil je das Eigene sich vordrängt, weil die Hingabe an den 
anderen zu gering ist. Von hier aus läßt sich leicht sehen und sagen, wieso Zuhören 
auch eine Sache der Keuschheit ist. 

Der Sinn des Keuschheitsgelübdes ist die Hingabe an Gott, und bei der Übung der 
Keuschheit handelt es sich um ein Sich-Befreien-von im Hinblick auf ein Sich-Be- 
freien-zu. Nun strömt gewiß in dem Maße, in dem wir keusch im umfassenden Sinne 
des Wortes werden, von Gott aus der Seele Erfüllung zu, wie sie der Mensch dem 
Menschen nicht geben kann und wie sie der einem Menschen Zuhörende nicht erfährt. 
Wie aber das Gebot der Gottes- und das der Nächstenliebe unmittelbar zusammen- 
hängen, und wie in der Erfüllung des ersten die des zweiten bereits eingeschlossen 
ist, so trägt auch die Keuschheit Früchte und führt, an welchem Ort immer sie ver- 
wirklicht wird, dem Menschen Ewiges zu, sei es auch mittelbar durch den Nächsten. 
Zuhören ist Sache der Lauterkeit, besser zuhören lernen daher Sache der Läuterung. 
Von hier aus wird deutlich, daß mit dem Zunehmen in Keuschheit auch ein Zunehmen 
in der Kraft des Zuhörens, mit dem Zunehmen in der Kraft des Zuhörens aber auch 
ein Zunehmen in Keuschheit gegeben ist. Zuhören ist eben eines der Ubungsfelder 
der Keuschheit, und was auf dem einen Felde geübt oder erreicht wird, das wirkt 
sich, da es sich um Kernhaftes handelt, auf allen anderen auch aus. 



166 Bernhard Martin 

Nun ist es hinsichtlich der Keuschheit ähnlich wie hinsichtlich der Armut. Nicht 
deren Vorstellung hat im Spiele zu sein, sondern nur das unmittelbar gegebene 
Übungsfeld, der Mitmensch, die Umwelt. Habe ich mir die Bedeutung des Zuhörens 
im Zusammenhang aszetischer Schulung grundsätzlich klargemacht, so habe ich im 
einzelnen und besonderen nur und einfach an den Menschen zu denken, mit dem ich 
es zu tun habe. Er soll meine Aufmerksamkeit, wenn es angebracht ist, möglichst ganz 
gewinnen; ich soll alles Eigene zurückstellen und mich ihm ohne Vorbehalt hingeben. 
Und wenn ich zu antworten habe, so soll ich nicht von mir und auch nicht nur von 
der etwa hier treffenden ewigen Wahrheit ausgehen, sondern vom andern und seiner 
Fassungskraft. Noch so Richtiges oder Wahres, am unrechten Ort, d. h. ohne An- 
knüpfung an den Gesprächspartner vorgebracht, kann ganz fruchtlos sein, ein Zei- 
chen dafür, daß ich nicht recht zugehört habe und daher das Wie meiner Antwort 
nicht dem konkreten Gegebenen anpassen kann. Hier entscheidet nicht die gute Ab- 
sicht und nicht eine allgemeine Bekennerfreudigkeit, sondern die Einfühlung, die 
der Selbstlosigkeit entwächst, der Takt, die Hingabe, das innere konkrete Du-Sagen. 
Es kann vorkommen, daß man einem Menschen drei Stunden lang zuhören muß, bis 
der Augenblick gekommen ist, in dem nun er etwa eine • Wahrheit hören kann. 
Ein solches Zuhören kann Höchstanforderungen an die Geduld stellen und erfordert 
einen langen Atem, einen Pflanzen-Atem möchte ich sagen, denn er ist nur möglich, 
wo das eigene Innere schweigt, und das eigene Innere schweigt nur, wenn es ge- 
nügend geläutert ist. Man kann an der einen und an der anderen Seite ansetzen; 
vollgültige, d. h. vollwirksame Antworten wird nur einer finden, dem sie nicht aus der 
eigenen Rede- oder Bezeuge-Freudigkeit erwachsen, sondern aus der Liebe zum 
andern, aus der durch Zuhören erworbenen lauteren Kenntnis seiner inneren Gestalt. 
Damit ist freilich auf ein Ideal gewiesen, das uns aber nicht erdrücken, sondern, 
trotz allem Versagen, immer wieder befeuern soll. 

Es ist nämlich ganz unmöglich, etwa von heute auf morgen, weil man die Bedeu- 
tung des Zuhörens erkannt hat, das ganze Leben entsprechend einzurichten. Man 
kann von heute auf morgen das Weintrinken, das Fleischessen oder das Rauchen 
unterlassen, wenn sich zureichende Gründe eingestellt haben; da handelt es sich um 
ein Teilverhalten, um Sondergebiete des Lebens. Alles aber, was den Kern betrifft, 
alles, was dem Satz untersteht: •Ihr sollt heilig werden", läßt sich nur in langer, 
mühevoller Schulung erstreben, übrigens wesentlich durch den Menschen nur vor- 
bereiten und nur durch die Gnade Gottes verwirklichen. Auch das Zuhören gehört 
zu den guten Gaben, die •von oben" kommen; freilich kann und muß ihr die Stätte 
bereitet werden. Darum ist das Üben des rechten Zuhörens nötig, das Immer-wieder- 
Neuansetzen: Man muß sich immer wieder, immer tiefer um die Haltung mit Auf- 
merksamkeit bemühen, die die durchgehende sein sollte, die auf diese Art aber 
wenigstens ins Leben hereinkommt, allmählich auch sich festigen kann. Für die mei- 
sten wäre es wohl bereits eine große • Leistung, wenn sie auch nur eine halbe Stunde 
in voller Selbstlosigkeit zuhörten. Darum muß man immer neu ansetzen und darf 
man sich nicht entmutigen lassen. Die Kraft des Zuhörens kann wachsen, aber eben: 
sie muß wachsen, und alles Wachsen braucht seine Zeit. 

Die drei aszetischen Grundformen hängen zusammen, sind Bestandteile eines 
Organismus und bedingen einander gegenseitig. Es ist undenkbar, daß eine aus- 



Zuhören als Übung der Nächstenliebe 167 

gespart würde, daß etwa ein Mensch nur Armut und Keuschheit, nicht aber auch Ge- 
horsam übte. Die Gehorsamsübung ist implicite bereits in den beiden anderen ent- 
halten. So muß auch, ohne daß noch in praxi Besonderes dazu zu tun wäre, mit der 
Übung des Zuhörens als einer Armuts- und als einer Keuschheitsübung bereits eine 
Gehorsamsübung gegeben sein. Doch wie es seinen guten Sinn hat, daß der Gehor- 
sam seinen eigenen Namen und sein besonderes Übungsfeld besitzt, ist auch das Zu- 
hören noch im Lichte der Idee des Gehorsams zu betrachten. Wieso hat Zuhören mit 
Gehorsam zu tun? 

Sicherlich und offenbar untersteht der Zuhörende hier keinem Oberen, der ihm 
sagt, was zu tun ist. Allein die Anerkennung eines Oberen im Ordensleben deutet 
ja auf die Unterstellung des eigenen Willens unter Gott. Gottes Wille soll, zutiefst, 
erfüllt werden. Dieser aber kündigt sich nicht ein für allemal in sagbaren und befolg- 
baren Geboten an, sondern erwartet von uns Christus-Ähnlichkeit, den Willen, Chri- 
stus ähnlich zu werden, die Verwirklichung der Liebe, für die es keine vorbestim- 
menden Regeln gibt. Das Gleichnis vom barmherzigen Samaritan dürfte hier, wenig- 
stens für den Laien, als Norm erscheinen. Niemand hat dem Samaritan gesagt, was 
er in dem durch Christus in dem Gleichnis geschilderten Falle zu tun hätte. Sein eige- 
nes Innere konnte es ihm allein sagen. Als er den unter die Räuber Gefallenen ver- 
sorgte, erfüllte er aber den Willen Gottes, d. h. er war • gehorsam. Von dem Zu- 
sammenhang der Gottes- und Nächstenliebe war bereits die Rede. Der Gehorsam 
zeigt sich wesentlich immer auch an unserem Verhalten den Mitmenschen gegenüber. 

Nun gibt es aber keineswegs nur die äußere, die ersichtliche, die wirtschaftliche 
oder gesundheitliche Not, sondern auch die Not der Seele. Ja, alle, die heute das 
brennende Bedürfnis, sich auszusprechen, in sich tragen, können mit dem unter die 
Räuber Gefallenen verglichen werden, können mutatis mutandis als mit ihm gemeint 
erscheinen. Der Sinn des Zuhörens ist Liebe, Selbstlosigkeit in der Tat, wie auch 
der Sinn des Gehorsams die tätige Liebe ist. 

Das menschliche Wesen hat gar verschiedene Schichten, und bis zu seinem Kern 
ist oft ein weiter Weg. Wenn das Bild nochmals aufgegriffen und weitergeführt wer- 
den darf, so kann gesagt werden: wer den unter die Räuber Gefallenen zureichend 
behandeln will, der muß sich auf seine konkreten Wunden verstehen. In diese Wun- 
den, in die an dieser Stelle befindlichen Wunden, in die so und so gefährlichen 
Wunden müssen •öl und Wein" gegossen werden; es genügt nicht die allgemeine 
gute Absicht. Nun aber ist jeder Mensch eine Welt für sich und niemals durch All- 
gemeinwahrheiten, durch Schema-Urteile zu erreichen. Die Liebe muß sich also 
diesem besonderen Wesen zuwenden; man muß dieses besondere Wesen in seiner 
Eigenart, in seiner Problematik mit seiner Zerklüftung oder Gefährdung zu erfassen 
suchen. Damit ist auf eine Aufgabe gedeutet, die gutenteils nur die Dichter in ihren 
Werken, nicht der Durchschnittsmensch im täglichen Umgang zu leisten vermag. 
Menschenverständnis zu gewinnen ist eine Kunst, eine höchstwichtige Kunst; zur 
Seelsorge gehört unter Umständen weit mehr als zur Fürsorge für die leiblichen 
Bedürfnisse. Denn im Leiblichen gleichen wir uns gar sehr; innerlich aber sind wir 
weit mehr verschieden, als man gewöhnlich denkt. Hier aber erweist und vollendet 
sich erst das Zuhören als Liebestat. Und wie die eine Arznei dem einen, eine andere 
dem anderen nützt, so kann auch die eine Wahrheit für den einen, eine andere für 



168 Bernhard Martin 

den anderen je im Augenblick helfend sein. Vielleicht ist es auch angebracht, gar 
keine zu äußern, sondern eine • Hungerkur oder eine • Liegekur oder gar nichts 
zu •verordnen", sondern einstweilen nur den •Fall" weiter zu •studieren". Hier gibt 
es keine allgemeinen Rezepte; allgemein läßt sich nur sagen: der Grund dafür, daß 
wir so viel aneinander vorbeireden, uns so viel enttäuschen, uns so viel Überflüssiges, 
Unwesentliches oder gar Schädliches sagen, liegt darin, daß wir uns nicht genug 
lieben. Denn geliebt wird allemal ein bestimmtes, konkretes Wesen, und wer auf den 
einzelnen anderen nicht bei schweigendem eigenem Inneren die Vollaufmerksamkeit 
richten kann, der muß sich gestehen, daß es ihm an Liebe gebricht, daß er Liebe, 
daß er somit auch Zuhören üben muß. Zu gehorchen ist hier allerdings nur dem 
grundsätzlich gegebenen, d. h. die Freiheit jedes Einzelnen nie antastenden göttlichen 
Willen, und der Gehorsam wird vollkommener, indem es gelingt, sich in einzelnen 
Situationen so zu verhalten, wie etwa Gott es von einem wünscht. Vorher kann einem 
das Gewissen raten, wie man sich verhalten soll, hinterher wird es einem sagen, ob 
man ganz recht, halb recht oder unrecht getan hat, indem man sich bei dieser Men- 
schenbegegnung so oder so verhalten hat. Daß es hundert Gelegenheiten gibt, Liebe 
zu entwickeln, ist selbstverständlich. Hier kommt es darauf an, daß das Zuhören 
als Element in der Schule des Gehorsams deutlich wird. Das Grundgebot lautet ja: 
•Du sollst Gott, deinen Herrn, lieben ... und deinen Nächsten wie dich selbst!" 

Als Abschluß mag noch gesagt werden: mit dem Zuhören, auch in seiner möglichst 
vollendeten Art allein, wird nicht immer das Oberstmögliche getan und gegeben. 
Das Zuhören ist (oder sollte sein) Teil eines Gespräches. Zu jedem Gespräch ge- 
hören Rede und Gegenrede. Gewiß sollte man seine Antworten nach Möglichkeit 
der Fassungskraft des Gesprächspartners anpassen, aber es handelt sich nicht 
nur darum, ihn etwa zu belehren und •weiterzuführen", sondern auch darum, mit 
ihm gemeinsame Sache zu machen, ihn der unmittelbaren Gemeinschaft zu ver- 
sichern. Hiermit soll auf folgendes gedeutet sein: es gibt Menschen, die zwar ganz 
gut einem anderen zuhören und ihn ihres Verständnisses versichern können, aber 
von sich selber geben sie kaum etwas her, lassen also den andern, auch wenn 
sie •gute" Worte zu sagen wissen, kernhaft allein. Das kann aus Stolz geschehen, 
und es kann aus Befangenheit geschehen, jedenfalls geschieht es aus Mangel an 
Liebe. Der Leidende (bleiben wir bei diesem Beispiel) erwartet oft nicht nur Ver- 
ständnis, Fürsorge, guten Rat usw., sondern auch Solidarität, z. B. Solidarität in sei- 
ner Prüfung, seiner Schwäche, seinem Unglück. Und es kann sein, daß man einem 
anderen durch ein wahrhaftiges Bekenntnis der eigenen inneren Lage, auch wenn 
sie entsprechend unvollkommen ist, mehr Liebe zu spüren gibt als durch noch so 
großartige Hinweise auf Kirchenväter- oder Bibelstellen und allgemeine Wahr- 
heiten. 

Die Priester der Kirche verkünden z. B. in ihrem Lehramt alle die objektive, die 
reine Wahrheit, aber Predigten erreichen ganz verschieden die Herzen der Zuhörer. 
Das hat verschiedene Gründe, aber einer der Gründe ist dieser: der eine verkündet 
mehr oder weniger nur die Wahrheit der Kirche, sozusagen ohne persönliche Farbe, 
ohne eigenes Herzblut, der andere gibt mit der objektiven Wahrheit, wieder mehr 
oder weniger, etwas von sich selbst. Er exponiert sich selbst, erweist sich als Mit- 
mensch und gibt persönliche Erfahrung her, nicht nur allgemeine Normen. Ich war 



Verdienst und Gnade 169 

einmal dabei, wie durch eine Gemeinde eine Art von Aufatmen ging, als plötzlich 
ein Verkünder unter ihr auftrat, der in diesem Sinne nicht nur mit Feuer, sondern 
mit Herzblut redete. Dabei enthielt diese Rede an objektiver Wahrheit nicht mehr, 
als sonst gegeben ward: sie war nur außerdem noch von Solidarität erfüllt. 

Dieses Beispiel mag zeigen, worauf es im Umgang, worauf es bei dem Zuhören, 
worauf es in jedem Gespräch zutiefst ankommt. Wenn noch einmal das Gleichnis des. 
barmherzigen Samaritans aufgenommen werden darf: Es gibt Begegnungen, bei 
denen es nicht genügt, öl und Wein zu spenden, den Kranken auf ein Tier zu heben 
und ihn in die Herberge zu schaffen, sondern solche, bei denen, modern gesprochen, 
eine Blutspende angebracht ist, damit der Mensch den Mitmenschen ohne jedes Reser- 
vat spüre, damit er lebendige Gemeinschaft erfahre, damit er der Einsamkeit durch 
Kernsolidarität entrissen werde. Darauf deutet in ihrer Weise auch die eingangs 
zitierte Unterredung zwischen der •grünen Schlange" und dem •goldenen König" 
in Goethes •Märchen". Und erst ein solches •Gespräch" verdient voll den Namen 
und ist •erquicklicher als Licht". Ein solches Gespräch erst ist, aber ein solches ist 
auch wirklich irdisches Abbild der Lebensgemeinschaft der Personen der allerheilig- 
sten Dreifaltigkeit. 

Verdienst und Gnade 
Von August Brunner S.J., München 

Die Heilige Schrift spricht von dem Ergebnis des christlichen Lebens auf eine 
Weise, die auf den ersten Blick sich selbst zu widersprechen scheint. Das Neue, das 
Jesus auf die Erde brachte, wird als ein Leben dargestellt, das äußerlich unscheinbar, 
doch alle Macht in sich birgt, um sich auszubreiten, so wie das harte trockene Korn, 
das man in die Erde wirft, voller verborgener, geheimnisvoller Kraft ist, die seine 
Hülle sprengen und aus ihm den hohen Halm und die kornschwere Ähre hervor- 
treiben wird, ohne daß der Mensch diese Lebenskraft in die Hand bekäme und sie da 
schaffen könnte, wo sie nicht bereits vorliegt: •Das Gottesreich ist, wie wenn ein 
Mensch den Samen in die Erde streut, und dann schläft und aufwacht, Nacht und 
Tag; und der Same keimt und wächst in die Länge, der Mensch weiß nicht wie. Von 
sich aus trägt die Erde Frucht, zuerst den Halm, dann die Ähre und dann das volle 
Korn in der Ähre" (Mk 4, 26 ff.; vgl. Mt 13, 4 ff.). Das Himmelreich ist also ein 
Leben, das aus eigener Kraft aufkeimt und wächst. So wenig wie der Mensch dem 
Korn auf dem Felde Leben und Wachstum verleiht, sondern ihm nur die Bedingun- 
gen dazu bereiten kann, so wenig liegt die eigentliche Macht des Reiches Gottes in ihm, 
in seinem Sein. Ja, selbst die Bedingungen, die gute Erde und den Sonnenschein und 
den Regen, bringt er nicht aus Eigenem herbei; er kann sie nur benützen. Das Eigent- 
lichste geschieht ohne ihn, während er zu Hause schläft oder untertags seinen Ge- 
schäften nachgeht. So daß die Ernte Gnade ist, ein Geschenk, zu dem er nichts bei- 
getragen hat, das er nicht verdienen kann. 

Wer nun nach Menschenweise daraus den Schluß ziehen wollte, daß es auf das 
eigene Bemühen nicht ankomme, und daß der gute Boden nicht anders könne als reich- 
lich gute Frucht zu tragen und daß dem steinigen und sandigen Boden niemand einen 




