Verdienst und Gnade 169

einmal dabei, wie durch eine Gemeinde eine Art von Aufatmen ging, als plétzlich
ein Verkinder unter ihr auftrat, der in diesem Sinne nicht nur mit Feuer, sondern
mit Herzblut redete. Dabei enthielt diese Rede an objektiver Wahrheit nicht mehr,
als sonst gegeben ward: sie war nur auflerdem noch von Solidaritit erfillt.

Dieses Beispiel mag zeigen, worauf es im Umgang, worauf es bei dem Zuhdren,
worauf es in jedem Gesprich zutiefst ankommt. Wenn noch einmal das Gleichnis des
barmherzigen Samaritans aufgenommen werden darf: Es gibt Begegnungen, bei
denen es nicht geniigt, Ol und Wein zu spenden, den Kranken auf ein Tier zu heben
und ihn in die Herberge zu schaffen, sondern solche, bei denen, modern gesprochen,
eine Blutspende angebracht ist, damit der Mensch den Mitmenschen ohne jedes Reser-
vat spiire, damit er lebendige Gemeinschaft erfahre, damit er der Einsamkeit durch
Kernsolidaritit entrissen werde. Darauf dentet in ihrer Weise auch die eingangs
zitierte Unterredung zwischen der ,griinen Schlange und dem ,goldenen Kénig“
in Goethes ,Marchen“. Und erst ein solches ,Gesprich“ verdient voll den Namen
und ist ,erquicklicher als Licht“. Ein solches Gesprach erst ist, aber ein solches ist
anch wirklich irdisches Abbild der Lebensgemeinschaft der Personen der allerheilig-
sten Dreifaltigkeit.

Verdienst und Gnade

Von August Brunner S. J., Miinchen

Die Heilige Schrift spricht von dem Ergebnis des christlichen Lebens anf eine
Weise, die auf den ersten Blick sich selbst zu widersprechen scheint. Das Neue, das
Jesus aaf die Erde brachte, wird als ein Leben dargestellt, das duflerlich unscheinbar,
doch alle Macht in sich birgt, um sich auszubreiten, so wie das harte trodkene Korn,
das man in die Erde wirft, voller verborgener, geheimnisvoller Kraft ist, die seine
Hiille sprengen nnd aus ihm den hohen Halm und die kornschwere Ahre hervor-
treiben wird, ohne dafl der Mensch diese Lebenskraft in die Hand bekime und sie da
schaffen konnte, wo sie nicht bereits vorliegt: ,Das Gottesreich ist, wie wenn ein
Mensch den Samen in die Erde streut, und dann schlaft und aufwacht, Nacht und
Tag; und der Same keimt und wichst in die Linge, der Mensch weif} nicht wie. Von
sich aus tragt die Erde Frucht, zuerst den Halm, dann die Ahre and dann das volle
Korn in der Ahre* (Mk 4, 26 ff.; vgl. Mt 13, 4 ff.). Das Himmelreich ist also ein
Leben, das aus eigener Kraft aufkeimt und wichst. So wenig wie der Mensch dem
Korn auf dem Felde Leben und Wachstum verleiht, sondern ihm nur die Bedingun-
gen dazubereitenkann, so wenig liegt die eigentliche Macht des Reiches Gottes in ihm,
in seinem Sein. Ja, selbst die Bedingungen, die gute Erde und den Sonnenschein und
den Regen, bringt er nicht aus Eigenem herbei; er kann sie nur beniitzen. Das Eigent-
lichste geschieht ohne ihn, wihrend er zu Hause schlift oder untertags seinen Ge-
schiften nachgeht. So dal die Ernte Gnade ist, ein Geschenk, zu dem er nichts bei-
getragen hat, das er nicht verdienen kann.

‘Wer nun nach Menschenweise daraus den Schlufl ziehen wollte, da es auf das
eigene Bemiihen nicht ankomme, und dafl der gute Boden nicht anders konne als reich-
lich gute Frucht zu tragen und dafl dem steinigen und sandigen Boden niemand einen



170 August Brunner

Vorwurf machen diirfe, wenn sein Ertrag karg bleibt, den wiirde das Evangelium in
seinen andern Teilen eines besseren belehren. Und wer sich auf diesen Stellen be-
ruhigt zum Schlafe niederlegen wollte, damit die Ernte, zu der er ohnehin nichts
tun kdnne, ungestort heranreife, an dessen Ohr tonten bald die Worte: , Wachet und
betet!“ Spricht doch der Herr nicht weniger oft vom Christenleben als von der Arbeit
eines Taglohners oder eines Dieners oder Angestellten, der vom Herrn dafiir Speise
und Trank und zu seiner Zeit den wohlverdienten Lohn erhilt. Nicht nur die Pflicht
zur unermiidlichen Arbeit im Dienste des Reiches wird in der Reihe dieser Gleichnisse
eingeprigt, sondern auch die Hoffnung auf den Lohn wird angerufen. Ja, dieser
Lohn wird zu einem Ansporn fiir eifrige und ausharrende Arbeit unter der Hitze
und Last des Tages, zu einem Grund der Hoffnung, der Freude und des Jubels:
»Denn euer Lohn ist groff im Himmel!“ (Mt 5, 12; Lk 6, 23). Ob es darum geht, einen
Propheten aufzunehmen, weil er ein Prophet ist, oder einen Gerechten, weil es sich
um einen Gerechten handelt, der, der ihn aufnimmt, wird seinen Lohn erhalten. Wer
dem Geringsten einen Trunk kithlen Wassers darreicht, weil er ein Jiinger des Herrn
ist, der wird seinen Lohn nicht verlieren (Mt 10, 41 {.; Mk 9, 40). Ja, jeder kleine und
kleinste Dienst, aus Liebe einem Mitmenschen geleistet, wird in den Besitz des ewigen
Reiches versetzen (Mt 35,31 ff.). Die Arbeiter wurden am Schluf des Tages auf-
gerufen, um ihren Lohn zu empfangen (Mt 20, 8). Auch Paulus steht nicht an zu
sagen, daf} die ,Mitarbeiter Gottes ein jeder den eigenen Lohn gemif der eigenen
Arbeit empfangen werden“ (1 Kor 8, 8). Fiir Arbeit, die sich im Gerichte bewihrt,
werden sie Lohn erhalten (ebda. 3, 14). Und Johannes, der uns das Gleichnis vom
Weinstock und von der Rebe iiberliefert hat (Joh 15, 1—11), spricht nicht anders,
wenn er die Christen auffordert: ,Achtet auf euch, damit ihr das, was ihr gearbeitet
habt, nicht verliert, sondern einen vollen Lohn erhaltet! (2 Joh 8).

Ist es nun der Sinn dieser Reden vom Lohn, der der Arbeit entspricht und den man
verdient, dafl sich der Mensch Gott gegeniiber Rechte erwirbt, wie sie der Arbeiter
vor dem menschlichen Arbeitgeber und Herrn geltend machen kann? Tritt er gleich-
sam auf eigenem Boden Gott als wenigstens in einem kleinen Punkte selbstindiger
und unabhingiger Partner gegeniiber? Einer solchen Auslegung widerspriche nicht
nur der Rémerbrief des Apostels Paulus. Auch die Evangelien lassen eine solche,
doch so logische Folgerung nicht gelten. Der Herr sagt niimlich: , Wenn ihr alles getan
habt, was euch aufgetragen war, so sprecht: wir sind unniitze Knechte; nur was uns
zu tun aufgetragen war, haben wir getan“ (Lk 17, 10). Ja, er scheut sich nicht, das
grausame Sklavenrecht der Zeit heranzuzichen, nach dem der Sklave dem Herrn
gegeniiber kein Recht und keine Anspriiche besitzen konnte; war es doch dem Herrn
erlaubt, mit ihm zu tun, was er fiir gut hielt. Wem tént es nicht in den Ohren: wenn
man alles getan hat — wer konnte mehr tun? — ist man doch ein unniitzer Knecht!
Wo ist da die Gerechtigkeit? Wo ist der saner erworbene Anspruch auf Lohn? Ja,
das Gleichnis der Arbeiter im Weinberg, das auf dem Lohngedanken aufgebaut ist,
zerstort letzten Endes wieder alles Rechnen mit der Entsprechung von Arbeit und
Lohn, von Verdienst und Entgelt, da zwar keinem sein Recht verweigert, aber allen,
den zuerst Gekommenen ebenso wie den Arbeitern der elften Stunde, der ganze
Denar ausbezahlt wird. Unter Menschen ist eine solche Verteilung keine Gerechtig-
keit mehr.



Verdienst und Gnade 171

Jeder Lissigkeit und Gleichgiiltigkeit im Dienste des Reiches, die sich auf dieses
Gleichnis berufen wollte, als komme es auf das Verdienst gar nicht an, tritt jedoch
das nicht weniger geheimnisvolle Wort entgegen: , Wirket euer Heil mit Furcht und
Zittern! Denn Gott ist es, der in euch nach Wohlgefallen das Wollen und das Tun
vollbringt* (Phil 2, 12 £.). Ist es nicht, als ob man uns aufscheuchte und vertriebe,
sobald wir uns in einer zu wortlichen, zu engen, blof menschlichen Auffassung fest-
setzen wollen? Was uns da zugemutet wird, erscheint uns ungerecht: fremder Samen
wird in ein Erdreich gestreut, das wir so wenig wie den Samen geschaffen haben. Und
doch werden wir fiir den Ertrag, der in die himmlischen Scheunen eingebracht werden
kann, verantwortlich gemacht! Wir sollen aus freudiger Hoffnung auf den Lohn uns
abmiihen in des Tages Schwiile und seine Last immer wieder dem miiden Riicken
aufbiirden, weil der Lohn der Miihe entsprechend sein wird; aber es wird uns gleich
gesagt, dafl man unsere Arbeit nicht nétig hat. Und schlieflich lohnt der Hausvater
die Arbeit, wie er es selber fiir gut hilt, ja, nach einem Verteilungsschliissel, der
nicht blof unverstindlich, sondern fiir unser Gerechtigkeitsempfinden empérend ist!

Nur eines kann aus dieser Verwirrung herausfithren: dafl wir in den scheinbaren
Widerspriichen die Mahnung sehen, daf es hier um Hohes, um Géttliches geht, das
ohne Widerspruch in keinem einzelnen Menschenwort und Menschengedanken gesagt
werden kann. Die Vielzahl der verwandten Bilder ist nicht zufallig. Wollen sie uns
doch Erkenntnis von einer Wirklichkeit vermitteln, die die Méglichkeiten der Dinge
in der Welt draufien wesentlich iibersteigt und durch ihre Fiille ihr Gefiige sprengt.
Das tut sie nicht nur, weil sie geistig ist, sondern viel mehr noch, weil sie dem Men-
schen in seiner Endlichkeit auf geheimnisvolle Weise Anteil am innersten, am per-
sonlichen Leben Gottes gibt, so dafl er mit Recht ein Kind Gottes genannt wird. Die-
ses unsagbare Geschehen 1if}t sich in seiner Fiille nur durch eine Vielzahl von Bildern
ausdriicken. Jedes Bild hat durch diesen oder jenen Zug eine Ahnlichkeit mit dem
Gemeinten, aber jedes wieder auf andere Weise. Erst in der Zusammenschau aller
Ahnlichkeiten erlangen wir ein méglichst tiefes und umfassendes Wissen vom Uber-
natiirlichen. Dabei entstehen aber scheinbare Widerspriiche; denn was durch die ein-
zelnen Bilder und Gleichnisse ein und derselben Wirklichkeit zugeschrieben wird,
lieRe sich in der irdischen Wirklichkeit, der die Bilder entnommen sind, nicht in einem
einzigen Seienden vereinigen, ohne es zu sprengen und sein Sein unméglich zu ma-
chen. Der enge, rationalistische Verstand wirft sich triumphierend auf diesen Wider-
spruch und meint voreilig, die Unméglichkeit des Behaupteten erwiesen zu haben.
Das wire aber nur dann der Fall, wenn feststiinde, dafl es keine Wirklichkeiten
geben kann, die die Seinsweise des Menschen, oder gar nur des Biologischen, iiber-
steigen. Allerdings mufl man fiir Behauptungen obiger Art die notigen Beweise for-
dern; wire doch sonst zwischen widerspriichlichem Unsinn, nirrischen Einbildungen
und héherem Sein nicht mehr zu unterscheiden. Fir die Wahrheiten des Glaubens
besteht der Beweis darin, daf} sie zum Inhalt der von Gott gegebenen Offenbarung
gehdren. An uns ist es dann, das scheinbar Unvereinbare zu vereinen und, wenn unser
Denken im Widerspruch wie zerrissen wird, wenigstens einen Augenblick durch den
Rif hindurch das zu sehen, was wirklich und widerspruchsfrei, aber weit allem Be-
greifen iiberlegen da ist, — es fiir einen Augenblick zu sehen, bevor es unserem gei-
stigen Blick wieder zerfallt.



172 August Brunner

Das Neue im Christen ist ein Leben, nnd die christlichen Werke sind seine Frucht.
Es ist ein Leben, das uns geschenkt ist wie dem Simann im Korn, das er ausstreut,
das Leben geschenkt ist. Es geht anf seinem Acker auf, wichst und trégt Friichte. So
wenig wie jener kann der Mensch dieses Leben schaffen, es sich geben, es durch
irgendetwas, was er ist und tnt, herbeiziechen. Und wenn es da ist, entwickelt es sich
nach seinem eigenen Gesetz, so wie das Getreide zuerst aufkeimt, dann schiichtern
ans dem Dunkel der Erde zum Tageslicht durchbricht, emporwichst und schlieflich
dreiflig-, sechzig-, ja hundertfache Frucht tragt. Gegen diese inneren Wesensgesetze
kann der Mensch nicht angehen. Er muf} sich ihnen angleichen; nur sie ansniitzend
vermag cr das Wachstum zn f6rdern und den Ertrag zu vermehren. Was er aber auch
tun mag, das Eigentliche, das Leben bleibt immer vorausgesetzt. Stirbt die Pflanze
ab, so hilft auch die beste Pflege nicht mehr. Dieses Leben kann der Mensch so wenig
aus sich herstellen, wie der beste Ackergrund es aus scinen Kraften hervorbringen
kann. So wesensverschieden der Grund von dem Leben ist, das ihm anvertraut warde,
so und noch mehr ist der Mensch von sich ans dem neuen géttlichen Leben fern. Alles
muf von dem ausgehen, der das Leben allein als Wesen und Besitz zngleich in sich
hat, von Gott. Was dann der Mensch in Kraft dieses nenen Lebens anch an Grofiem
und Herrlichem, an Lebendigem und Fruchtbarem hervorbringt, es bleibt die Frucht
des geschenkten neuen Lebens. Menschen vermégen einander so Wesentliches und
Grnndlegendes gar nicht zu schenken. Darum entsteht aus ihrem Geben und Nehmen
niemals eine so allumfassende Abhéngigkeit. Menschen verleihen einander nie den
allerersten Anfang; dieser muf bereits von anderswoher gekommen sein.

Zugleich wird aber auch gesagt, daf} diese Werke den Himmel verdienen, daf} der
Lohn dafiir grof sein wird im Himmelreich. Denn das neue Leben wird nicht in einen
toten Acker gelegt, und sein Wachstum und seine Reife ist nicht das notwendige Er-
gebnis des Zusammenspiels von Leben, Erde, Sonnenschein, Wind und Regen, wie
die Ernte, die die Arbeit des Landmanns belohnt. Diese Gabe fordert die freie An-
strengung des Menschen, der die Botschaft empfangen hat. Er muf} bereit sein znr
Arbeit, wie der Tagl6hner, der anf dem Arbeitsmarkt steht, um sich zu jeder Stunde
und zu jeglicher Arbeit dingen zu lassen. Das Leben wird, so sehr es geschenkt bleibt,
das, was der Mensch frei daraus macht, und das Ergebnis steht im Verhiltnis zu
seinen Mithen und Anstrengungen. Wachstum und Frucht des Samens entstammen
nur dem Leben, das er enthilt, und sind doch in die Hand des lebendigen Ackers ge-
geben, der ihn aufnimmt. Wie der Lohn der Leistung entspricht, so steht anch das
Ergebnis der christlichen Arbeit in einem bestimmten Verhiltnis za ihr. Ja, diese
Entsprechung ist hier noch gréfler und genauer. Das deutet das Gleichnis vom Haus-
vater schon an. Aber gerade die dem Ackerbau entlehnten Vergleiche geben dem
Bilde des Lohnes fir die geleistete Arbeit erst seine volle Bedeutung, wie umgekehrt
der Lohngedanke sie vor Mifiverstandnis bewahrt.

Die Lohngerechtigkeit ist ganz gewifl eine wichtige und im Menschenleben unent-
behrliche Macht; nur auf ibr kann die menschliche Gesellschaft sich aufbauen. Aber
wenn wir genauer zusehen, rithrt sie doch bei aller Dringlichkeit und Unentbehrlich-
keit nicht an das Wesentliche. Menschliche Arbeit als freies, zielbewufites, aushar-
rendes Tun des Menschen geht von seinem innersten Kern aus, von da, wo der Mensch
er selber ist und sich sclber in der Hand hat. Weil dem Tier dieser personhafte



Verdienst und Gnade 173

Waesenskern fehlt, ist es, aufler da, wo es vom Menschen abgerichtet und angehalten
wird, unfihig zu arbeiten. Jede Arbeit, auch die gewohnlichste und kérperlichste, ist
darum ein geistiges Geschehen, was, um es im Vorbeigehen zu bemerken, der Marxis-
mus ganz iibersehen hat. Dieses geistige Geschehen kann aber nie durch dufiere Giiter
abgegolten werden. Sie stehen zu ihm in keinem Verhiltnis. Fiir dieses Geistige gibt
es keinen Lohn. Das Wesentliche, das, was die Arbeit erst zur Arbeit, zu einem sinn-
vollen, gelenkten Geschehen macht, gerade das kann also nicht bezahlt werden. Der
Lohn hat vielmehr den Sinn, die Arbeit zu ermdglichen, indem er die Voraussetzun-
gen der Arbeit schafft und erhilt. Zu diesen gehoren aber nicht nur ihre kérperlichen
Bedingungen wie Nahrung, Kleidung und Wohnung, auflerdem der Ersatz des ver-
branchten Arbeiters durch Geburt und Erzichung junger, neuer Krafte. Genau so
wichtig, ja auf die Dauer wichtiger ist ein menschenwiirdiges Dasein, in dem auch
das Personhaft-Geistige entsprechend der Kulturstufe sich entfalten und gedeihen
kann. Im Materialismus ist diese Forderung einfachhin unsinnig. Es ist darum kein
Zufall, daf fiir das Leben, gerade in den Staaten, die den Materialismus zur Staats-
religion erhoben haben, fiir die Menschenrechte des Arbeiters, ja selbst fiir sein bloff
korperliches Dasein, am schlechtesten gesorgt ist und er weiter nichts ist als ein Ob-
jekt der Ausbeutung.

Den Gegenwert gegen das Geistige stellt der Lohn also nicht dar; er steht ja in gar
keinem Verhiltnis zu thm. Wir verstehen das ohne weiteres, wo es sich um aufler-
ordentliche Leistungen begnadeter Menschen und hoher Genien handelt. Niemand
wird den Preis, der fiir ein Gemilde oder fir das Auffihrungsrecht eines Dramas
oder einer Symphonie bezahlt wird, als Lohn, als gleichwertiges Gegenstiick dafir
anschen. Die Entdeckungen grofler Gelehrter und Philosophen, die Lehre eines Ari-
stoteles oder Thomas, die Formeln eines Einstein sind im eigentlichen Sinn nicht zu
bezahlen. Was hier mit aller Klarheit heraussteht und hochstens ein engstirniger
Materialist leugnen wird, das gilt, wenn auch in jeweils anderem Verhiltnis, von
jeder Arbeit, weil jede Arbeit eine personhafte Leistung des Arbeiters ist, eine
freie und entsprechend dem Maf ihrer Freiheit einmalige und unvergleichliche Tat,
die jenen Tiefen des menschlichen Seins entspringt, die keiner sich selbst gibt und
die dennoch sein eigenstes Selbst ausmachen. Arbeit und Lohn sollen in einem Ge-
rechtigkeitsverhiltnis zueinander stehen. Aber bereits im menschlichen Bereich erfafit
dieses nur eine, wenn auch eine wichtige Seite der ganzen Wirklichkeit. Diese Gber-
steigt es um so entschiedener, auf je hoheren Gebieten sich Arbeit und Leistung be-
wegen. Beginnen wir nun zn verstehen, daB die Gerechtigkeit da schlechthin dber-
boten wird, wo es sich um das denkbar Hochste handelt, was es nach Gott iiberhaupt
im Himmel und auf Erden geben kann, um den freien Einsatz des Menschen aus der
Tiefe des gottgeschenkten Lebens, aus der Gnade heraus? Gerechtigkeit, ja! Jeder
erhilt seinen Lohn, den Lohn, der ihm versprochen ist und ihm zusteht, den Denar
des Taglohnes. Aber er erhdlt unverhaltnismafig mehr als den Wert seiner eigenen
Leistung, so da} der verdiente Lohn zugleich unverdiente Gnade ist, die gegeben
wird, weil der Hausvater gut ist.

Hier miindet das Bild des Lohnes wieder in das andere Bild des Lebens ein. Der
Lohn betont die Notwendigkeit des eigenen freien Einsatzes, den Einfluf}, den er auf
das Ergebnis haben wird, das Verhiltnis, das zwischen ihnen besteht. Er betont dies,



174 August Brunner

damit nicht das Bild des Ackerbaus und des pflanzlichen Lebens zu falschem Nichts-
tun verfithre, dafl wir nicht meinen, die Allursichlichkeit Gottes sei ein Freibrief
fiir unsere Tragheit und Feigheit, als ob ungeschaffenes und geschopfliches Wirken
nebeneinander stehend sich ergédnzten und verdringten wie menschliches Tun. Aber
wie schon im rein Menschlichen das eigentliche Ergebnis der Arbeit nicht mehr im
Empfangen der dufleren Giiter besteht, die man als Lohn bezeichnet, und auf deren
Ebene eine strenge Gleichheit zwischen Leistung und Lohn méglich und gefordert ist,
so und noch viel mehr das Ergebnis der christlichen Werke, der guten Werke. Das
eigentliche Ergebnis ist schon im rein Menschlichen das Heranreifen zam Menschen,
das Werden eines wissenden, schépferischen, reinen und guten Menschentums. All
die Freude und Befreiung, die ein Kunstwerk, eine grofie und tiefe Wahrheit, eine
neue Hilfe gegen Not und Leiden in das Menschenleben hineinbringen und es lebens-
werter machen, das ist der Lohn, der kein Lohn mehr ist. Das geistige Wachstum, das
sich vom Tun nicht trennen 138}t und das auch keine duflere Macht verhindern und
rauben kann, das ist das eigentliche Ergebnis jeden menschlichen Tuns, sofern es
menschlich, sofern es aus freiem Einsatz geboren ist. Es kann mit Geld nie aufge-
wogen werden, So wie der eigentliche Sinn der Pflanze, in dem sie sich vollendet,
nicht der Nutzen ist, den sie uns bringt, sondern daf} sie dasteht in der geheimnis-
vollen Schénheit ihres Wachstums, ihres Blithens und ihrer Frucht, sie selbst jedesmal
ein neues, unergriindliches Wunderwerk. Nur daf} die Pflanze um diesen Sinn nicht
weifl, wie auch wir Menschen ihn nur gerade noch ahnen, wenn uns das Herz iibergeht
vor der unbegreiflichen Bliitenpracht eines Baumes im Frithling oder vor der gebrech-
lichen und verginglichen Schonheit einer Blume, die heute dasteht und morgen schon
verwelkt ist.

Das ist also die grofie Wahrheit: das vom Tun unabtrennbare, aus seinem inner-
sten Wesen emporkeimende Ergebnis ist das eigentliche Ergebnis, die wahre Frucht
unseres Tuns, die bleibende unverlierbare Errungenschaft, und zugleich der wahre
Lohn, ein Aufleres insofern, als es nicht einfach naturhaft mit dem menschlichen Tun
verbunden ist. Soweit unsere Arbeit einen Bezug auf das irdische Leben und die dazu
notwendigen Giiter und Besitztiimer hat, fallen diese beiden Seiten, Selbstvervoll-
kommnung und Lohn, auseinander. Der hohere Geldlohn entspricht nicht notwendig
einer im eigentlich Menschlichen wertvolleren Leistung. Aber immerhin ist es anch
hier schon so, dafl dieser duflere Lohn an Bedeutung gegeniiber dem eigentlichen Er-
gebnis um so starker zuriicktritt, je mehr ein Werk sich von der Stufe der Arbeit ent-
fernt, die der bloflen Fristung des leiblichen Lebens dient. Im Ergebnis des christ-
lichen Tuns kommt dieser duflere Lohn, Lohn im juristischen Sinn, gar nicht mehr in
Betracht. Es zdhlt nur das unzerstérbare Ergebnis, das wunderbar wie das stille
Wachsen der Pflanze den menschlichen Einsatz begleitet und seinen Téater fiir immer
verwandelt, die immer groflere Freiheit der ganzen Hingabe an Gott in Liebe. Still
und unsichtbar wachst da etwas heran, das Frucht trigt fiir die Ewigkeit. Diese Frucht
ist zugleich Lohn, weil sie nicht, wie das Korn im Acker, ohne das eigene Zutun des
Menschen wachst und weil sie zu seiner Arbeit in einem bestimmten Verhiltnis steht.
Sie ist der Lohn, der uns zukommt, auf den wir uns freuen sollen, und der doch kein
eigentlicher Lohn ist, weil er nicht nur alles ibersteigt, was wir tun kénnen, sondern
weil er nichts Aufleres, Zufalliges ist, das sich vom Tun abtrennen liefe, sondern



Verdienst und Gnade 175

eher der Zuwachs an Fiille und Kraft, wie sie das Leben durch seine Entwicklung
hervorbringt.

Was somit auf der Ebene des Menschlichen sich gar nicht oder nur unvollkommen
vereinen lafit, das ist auf der Ebene des christlichen Werks ein und dasselbe, Frucht
und Lohn. Das Christliche erweist sich dadurch als eine Wirklichkeit, die an Reichtum
alle irdische Wirklichkeit, auch die natiirliche Geistigkeit, iibertrifft und darum ihr
Gefiige sprengt. Der Lohn betont das Verhiltnis, in dem das Ergebnis zum persén-
lichen Finsatz des Menschen steht. Er weist, und dies im Gegensatz zu manchen
Lehren, gerade auf eine gewisse Auflerlichkeit hin; es wird dem Menschen etwas
gegeben, was nicht von ihm selber kommt. Aber dieses Auflerliche, Geschenkte ist
zugleich, und hier liegt der scheinbare Widerspruch, das Innerste, Personlichste, das
aus der eigenen Mitte hervorwichst und sich nicht von dem Tun und seinem Urheber
abtrennen 1afit. Keine Tat des Menschen gehért so innig ihm zu, bricht so aus seiner
tiefsten Mitte frei hervor wie das aus der Gnade vollbrachte gute Werk. Es ist so
eigen, so von der Einmaligkeit dieses Christen bis in sein unvergingliches Ergebnis
hinein geprigt, wie nur die naturhaft gewachsene Frucht aus dem Wesen des Wei-
zens stammt und dieses offenbart. Und so konnte gerade das Gleichnis vom reifenden
Korn den Menschen zu einem falschen Lohndienst und zum Pochen auf seine selbst
erworbenen Rechte verleiten, waren nicht die Bilder vom Lohn und Verdienst.

Wenn wir uns aber zum Schluf} fragen, wie wir uns diese Seinsgefiige der guten
Werke noch irgendwie faflbar machen konnen, dann bietet sich im Umkreis der
menschlichen Erfahrung die echte Liebe an. Sie wird in etwa so erfahren, als aus den
eigenen Tiefen stammend, die in ihr erst ganz aufbrechen und offenbar werden,
eigenste Tat wie keine andere, und doch zugleich reines Geschenk des Geliebten, ohne
den sie nicht moglich ware, Frucht und Lohn zugleich, weil Liebe ihr eigener Lohn ist.
Es ist aber kein Zufall, dafl wir hier am nichsten an das'Geheimnis von Verdienst und
Gnade rithren. Auf der Ebene des Christlichen ist Verdienst Gnade und Gnade Ver-
dienst. Keine dieser beiden Seiten kann geleugnet werden, ohne das Christliche und
sein Geheimnis zu zerstéren. Dieses Geheimnis entstammt eben der ewigen Liebe
Gottes. Denn aus Liebe hat Gott alles geschaffen, was da ist; aus Liebe geschah auch
die Erlésung und die neue Berufung zur Kindschaft Gottes. Das héchste Wunder-
werk dieser schaffenden und erlosenden Liebe ist aber die christliche Person. Schon
das natiirliche Selbstsein des Menschen ist geschenkt; und doch ist durch dieses Ge-
schenk der Mensch erst er selbst. Nur ein liebender Gott konnte einem Geschépf eine
solche Selbstindigkeit geben; denn es ist der tiefste Wille der Liebe, daf der Ge-
liebte frei er selbst sei oder es werde, wenn er es noch nicht ist. Aber nur die Allmacht
und Unbediirftigkeit des Schopfergottes vermag dieses Unsagbare auch zu voll-
bringen. Geht ihm doch durch dieses Schenken nicht das Geringste von seinem un-
erschopflichen Reichtum ab, weil er allein das Geschaffene aus dem Nichts zum Sein
zu rufen vermag.

So widerspruchsvoll es uns auch erscheinen mag, auch das christliche Selbstsein ist.
ganz Gottes Gabe und mufl doch stiindlich errungen werden, wie das natiirliche
Selbstsein zugleich gegeben und aufgegeben ist. Ja, es ist in noch hoherem Mafie ganz
Geschenk und ganz eigene Tat; ohne diese wire es ja kein Selbstsein. Aber die Fillle
des Selbstseins, die vollkommene Liebe, ist die reine Selbstlosigkeit. Der himmlische



176 Hugo Rahner

Lohn hat darum fiir die Selbstsucht, die knechtisch nur um des Lohnes wegen arbeitet,
nichts Verlockendes™; er wire fiir sie die furchtbarste Strafe, die Holle.

Die guten Werke sind der Weg und das Mittel, durch die der Christ zur vollen
Mannesreife Christi emporwichst (Eph 4, 13). Sie bringen Frucht und Lohn in eins,
weil und so weit sie aus der gnadenhaften Liebe geboren sind, die Gott in die Herzen
ausgiefit. Die Liebe bringt ja die Herzmitte der Liebenden in eins zusammen, dafl sie
beide zugleich Urheber sind, zwei und doch einer. So geschehen auch die guten Werke
des Christen aus seiner eigenen Herzmitte, aber aus ihr, die durch Gnade im Herzen
Christi steht und aus ihm lebt (Gal 2, 20). Darum werden sie als in Gott getan offen-
bar (Joh 3, 21), Menschenwerk und doch aus géttlichem Leben entsprungen und dieses
Leben als Frucht und Lohn zugleich hervorbringend.

Ignatius von Loyola
und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen
Von Hugo Rahner, S. J., Innsbruck

Es ist bekannt, dafl die Korrespondenz des heiligen Ignatius von Loyola eine der
wichtigsten, wenngleich noch viel zu wenig ausgeschopften Quellen zur Geschichte der
Frommigkeit und der kirchlichen Erneuerung im 16. Jahrhundert bildet. Mehr als
sechstausend Briefe von seiner Hand oder in seinem Auftrag geschrieben, dazu an
die zweitansend an ihn gerichtete Briefe sind in den zwolf Binden der ,Epistolae
Ignatii‘ und den finf Bianden der ,Epistolae mixtae' des grofien Quellenwerks ,Mo-
numenta Historica Societatis Jesu® veréffentlicht. Aus diesem ungeheuren Material
haben wir fiir eine (bisher unveréffentlichte) Ausgabe alle Briefe heransgegriffen,
iibersetzt und kommentiert, die Ignatius an Damen seiner Zeit geschrieben und von
ihnen erhalten hat. Diese Edition wird mit der unmittelbaren Lebendigkeit, die eben
nur Briefen eigen ist, ein bisher fast unbekanntes Stiick der Frauenseelsorge und der
Frauenprobleme aus einer Zeit enthiillen, in der man fiir gewdhnlich der Fran im
Leben der Kirche kaum ein Mitspracherecht einrdumte. Grofie und unbekannte Na-
men sind unter den Korrespondentinnen des Heiligen, von der Prinzessin-Regentin
von Spanien bis zu einer namenlosen Klausnerin in Salamanca, von Vittoria Colonna
bis zu der schlichten Biirgersfrau in Flandern, Fiirstinnen und Nonnen, Mitter
seiner Mitbrader und trostsuchende Witwen, Wohltiterinnen und lebenslang be-
freundete Herzen. Gewif}, diese Korrespondenz nimmt unter den tausenden der an-
deren Briefe nur einen bescheidenen Platz ein, aber man wird sie doch wohl nicht
als ,sparlich’ bezeichnen diirfen, wie es Anton Huonder! tat, besonders wenn man
bedenkt, daf gerade von dieser Art viele Briefe verlorengegangen sind. Diese Briefe
sind nun wahrlich keine literarischen Kunstwerke. Keine Spur darin von der liebens-
wiirdigen Eleganz, mit der etwa Franz von Sales an die Baronin Chantal geschrieben
hat. Nichts von dem Redeflul und dem trockenen spanischen Humor, der die Briefe

* Vgl. C. S. Lewis, The Problem of Pain. 14. Aufl,, London 1945, S. 133.
1 Ignatius von Loyola, Kéln 1932. S. 296.





