
Verdienst und Gnade 169 

einmal dabei, wie durch eine Gemeinde eine Art von Aufatmen ging, als plötzlich 
ein Verkünder unter ihr auftrat, der in diesem Sinne nicht nur mit Feuer, sondern 
mit Herzblut redete. Dabei enthielt diese Rede an objektiver Wahrheit nicht mehr, 
als sonst gegeben ward: sie war nur außerdem noch von Solidarität erfüllt. 

Dieses Beispiel mag zeigen, worauf es im Umgang, worauf es bei dem Zuhören, 
worauf es in jedem Gespräch zutiefst ankommt. Wenn noch einmal das Gleichnis des. 
barmherzigen Samaritans aufgenommen werden darf: Es gibt Begegnungen, bei 
denen es nicht genügt, öl und Wein zu spenden, den Kranken auf ein Tier zu heben 
und ihn in die Herberge zu schaffen, sondern solche, bei denen, modern gesprochen, 
eine Blutspende angebracht ist, damit der Mensch den Mitmenschen ohne jedes Reser- 
vat spüre, damit er lebendige Gemeinschaft erfahre, damit er der Einsamkeit durch 
Kernsolidarität entrissen werde. Darauf deutet in ihrer Weise auch die eingangs 
zitierte Unterredung zwischen der •grünen Schlange" und dem •goldenen König" 
in Goethes •Märchen". Und erst ein solches •Gespräch" verdient voll den Namen 
und ist •erquicklicher als Licht". Ein solches Gespräch erst ist, aber ein solches ist 
auch wirklich irdisches Abbild der Lebensgemeinschaft der Personen der allerheilig- 
sten Dreifaltigkeit. 

Verdienst und Gnade 
Von August Brunner S.J., München 

Die Heilige Schrift spricht von dem Ergebnis des christlichen Lebens auf eine 
Weise, die auf den ersten Blick sich selbst zu widersprechen scheint. Das Neue, das 
Jesus auf die Erde brachte, wird als ein Leben dargestellt, das äußerlich unscheinbar, 
doch alle Macht in sich birgt, um sich auszubreiten, so wie das harte trockene Korn, 
das man in die Erde wirft, voller verborgener, geheimnisvoller Kraft ist, die seine 
Hülle sprengen und aus ihm den hohen Halm und die kornschwere Ähre hervor- 
treiben wird, ohne daß der Mensch diese Lebenskraft in die Hand bekäme und sie da 
schaffen könnte, wo sie nicht bereits vorliegt: •Das Gottesreich ist, wie wenn ein 
Mensch den Samen in die Erde streut, und dann schläft und aufwacht, Nacht und 
Tag; und der Same keimt und wächst in die Länge, der Mensch weiß nicht wie. Von 
sich aus trägt die Erde Frucht, zuerst den Halm, dann die Ähre und dann das volle 
Korn in der Ähre" (Mk 4, 26 ff.; vgl. Mt 13, 4 ff.). Das Himmelreich ist also ein 
Leben, das aus eigener Kraft aufkeimt und wächst. So wenig wie der Mensch dem 
Korn auf dem Felde Leben und Wachstum verleiht, sondern ihm nur die Bedingun- 
gen dazu bereiten kann, so wenig liegt die eigentliche Macht des Reiches Gottes in ihm, 
in seinem Sein. Ja, selbst die Bedingungen, die gute Erde und den Sonnenschein und 
den Regen, bringt er nicht aus Eigenem herbei; er kann sie nur benützen. Das Eigent- 
lichste geschieht ohne ihn, während er zu Hause schläft oder untertags seinen Ge- 
schäften nachgeht. So daß die Ernte Gnade ist, ein Geschenk, zu dem er nichts bei- 
getragen hat, das er nicht verdienen kann. 

Wer nun nach Menschenweise daraus den Schluß ziehen wollte, daß es auf das 
eigene Bemühen nicht ankomme, und daß der gute Boden nicht anders könne als reich- 
lich gute Frucht zu tragen und daß dem steinigen und sandigen Boden niemand einen 



170 August Brunner 

Vorwurf machen dürfe, wenn sein Ertrag karg bleibt, den würde das Evangelium in 
seinen andern Teilen eines besseren belehren. Und wer sich auf diesen Stellen be- 
ruhigt zum Schlafe niederlegen wollte, damit die Ernte, zu der er ohnehin nichts 
tun könne, ungestört heranreife, an dessen Ohr tönten bald die Worte: •Wachet und 
betet!" Spricht doch der Herr nicht weniger oft vom Christenleben als von der Arbeit 
eines Taglöhners oder eines Dieners oder Angestellten, der vom Herrn dafür Speise 
und Trank und zu seiner Zeit den wohlverdienten Lohn erhält. Nicht nur die Pflicht 
zur unermüdlichen Arbeit im Dienste des Reiches wird in der Reihe dieser Gleichnisse 
eingeprägt, sondern auch die Hoffnung auf den Lohn wird angerufen. Ja, dieser 
Lohn wird zu einem Ansporn für eifrige und ausharrende Arbeit unter der Hitze 
und Last des Tages, zu einem Grund der Hoffnung, der Freude und des Jubels: 
•Denn euer Lohn ist groß im Himmel!" (Mt 5, 12; Lk 6, 23). Ob es darum geht, einen 
Propheten aufzunehmen, weil er ein Prophet ist, oder einen Gerechten, weil es sich 
um einen Gerechten handelt, der, der ihn aufnimmt, wird seinen Lohn erhalten. Wer 
dem Geringsten einen Trunk kühlen Wassers darreicht, weil er ein Jünger des Herrn 
ist, der wird seinen Lohn nicht verlieren (Mt 10, 41 f.; Mk 9, 40). Ja, jeder kleine und 
kleinste Dienst, aus Liebe einem Mitmenschen geleistet, wird in den Besitz des ewigen 
Reiches versetzen (Mt 35, 31 ff.). Die Arbeiter wurden am Schluß des Tages auf- 
gerufen, um ihren Lohn zu empfangen (Mt 20, 8). Auch Paulus steht nicht an zu 
sagen, daß die •Mitarbeiter Gottes ein jeder den eigenen Lohn gemäß der eigenen 
Arbeit empfangen werden" (1 Kor 3, 8). Für Arbeit, die sich im Gerichte bewährt, 
werden sie Lohn erhalten (ebda. 3, 14). Und Johannes, der uns das Gleichnis vom 
Weinstock und von der Rebe überliefert hat (Joh 15, I•11), spricht nicht anders, 
wenn er die Christen auffordert: •Achtet auf euch, damit ihr das, was ihr gearbeitet 
habt, nicht verliert, sondern einen vollen Lohn erhaltet!" (2 Joh 8). 

Ist es nun der Sinn dieser Reden vom Lohn, der der Arbeit entspricht und den man 
verdient, daß sich der Mensch Gott gegenüber Rechte erwirbt, wie sie der Arbeiter 
vor dem menschlichen Arbeitgeber und Herrn geltend machen kann? Tritt er gleich- 
sam auf eigenem Boden Gott als wenigstens in einem kleinen Punkte selbständiger 
und unabhängiger Partner gegenüber? Einer solchen Auslegung widerspräche nicht 
nur der Römerbrief des Apostels Paulus. Auch die Evangelien lassen eine solche, 
doch so logische Folgerung nicht gelten. Der Herr sagt nämlich: •Wenn ihr alles getan 
habt, was euch aufgetragen war, so sprecht: wir sind unnütze Knechte; nur was uns 
zu tun aufgetragen war, haben wir getan" (Lk 17,10). Ja, er scheut sich nicht, das 
grausame Sklavenrecht der Zeit heranzuziehen, nach dem der Sklave dem Herrn 
gegenüber kein Recht und keine Ansprüche besitzen konnte; war es doch dem Herrn 
erlaubt, mit ihm zu tun, was er für gut hielt. Wem tönt es nicht in den Ohren: wenn 
man alles getan hat • wer könnte mehr tun? • ist man doch ein unnützer Knecht! 
Wo ist da die Gerechtigkeit? Wo ist der sauer erworbene Anspruch auf Lohn? Ja, 
das Gleichnis der Arbeiter im Weinberg, das auf dem Lohngedanken aufgebaut ist, 
zerstört letzten Endes wieder alles Rechnen mit der Entsprechung von Arbeit und 
Lohn, von Verdienst und Entgelt, da zwar keinem sein Recht verweigert, aber allen, 
den zuerst Gekommenen ebenso wie den Arbeitern der elften Stunde, der ganze 
Denar ausbezahlt wird. Unter Menschen ist eine solche Verteilung keine Gerechtig- 
keit mehr. 



Verdienst und Gnade 171 

Jeder Lässigkeit und Gleichgültigkeit im Dienste des Reiches, die sich auf dieses 
Gleichnis berufen wollte, als komme es auf das Verdienst gar nicht an, tritt jedoch 
das nicht weniger geheimnisvolle Wort entgegen: •Wirket euer Heil mit Furcht und 
Zittern! Denn Gott ist es, der in euch nach Wohlgefallen das Wollen und das Tun 
vollbringt" (Phil 2, 12 f.). Ist es nicht, als ob man uns aufscheuchte und vertriebe, 
sobald wir uns in einer zu wörtlichen, zu engen, bloß menschlichen Auffassung fest- 
setzen wollen? Was uns da zugemutet wird, erscheint uns ungerecht: fremder Samen 
wird in ein Erdreich gestreut, das wir so wenig wie den Samen geschaffen haben. Und 
doch werden wir für den Ertrag, der in die himmlischen Scheunen eingebracht werden 
kann, verantwortlich gemacht! Wir sollen aus freudiger Hoffnung auf den Lohn uns 
abmühen in des Tages Schwüle und seine Last immer wieder dem müden Rücken 
aufbürden, weil der Lohn der Mühe entsprechend sein wird; aber es wird uns gleich 
gesagt, daß man unsere Arbeit nicht nötig hat. Und schließlich lohnt der Hausvater 
die Arbeit, wie er es selber für gut hält, ja, nach einem Verteilungsschlüssel, der 
nicht bloß unverständlich, sondern für unser Gerechtigkeitsempfinden empörend ist! 

Nur eines kann aus dieser Verwirrung herausführen: daß wir in den scheinbaren 
Widersprüchen die Mahnung sehen, daß es hier um Hohes, um Göttliches geht, das 
ohne Widerspruch in keinem einzelnen Menschenwort und Menschengedanken gesagt 
werden kann. Die Vielzahl der verwandten Bilder ist nicht zufällig. Wollen sie uns 
doch Erkenntnis von einer Wirklichkeit vermitteln, die die Möglichkeiten der Dinge 
in der Welt draußen wesentlich übersteigt und durch ihre Fülle ihr Gefüge sprengt. 
Das tut sie nicht nur, weil sie geistig ist, sondern viel mehr noch, weil sie dem Men- 
schen in seiner Endlichkeit auf geheimnisvolle Weise Anteil am innersten, am per- 
sönlichen Leben Gottes gibt, so daß er mit Recht ein Kind Gottes genannt wird. Die- 
ses unsagbare Geschehen läßt sich in seiner Fülle nur durch eine Vielzahl von Bildern 
ausdrücken. Jedes Bild hat durch diesen oder jenen Zug eine Ähnlichkeit mit dem 
Gemeinten, aber jedes wieder auf andere Weise. Erst in der Zusammenschau aller 
Ähnlichkeiten erlangen wir ein möglichst tiefes und umfassendes Wissen vom Über- 
natürlichen. Dabei entstehen aber scheinbare Widersprüche; denn was durch die ein- 
zelnen Bilder und Gleichnisse ein und derselben Wirklichkeit zugeschrieben wird, 
ließe sich in der irdischen Wirklichkeit, der die Bilder entnommen sind, nicht in einem 
einzigen Seienden vereinigen, ohne es zu sprengen und sein Sein unmöglich zu ma- 
chen. Der enge, rationalistische Verstand wirft sich triumphierend auf diesen Wider- 
spruch und meint voreilig, die Unmöglichkeit des Behaupteten erwiesen zu haben. 
Das wäre aber nur dann der Fall, wenn feststünde, daß es keine Wirklichkeiten 
geben kann, die die Seinsweise des Menschen, oder gar nur des Biologischen, über- 
steigen. Allerdings muß man für Behauptungen obiger Art die nötigen Beweise for- 
dern; wäre doch sonst zwischen widersprüchlichem Unsinn, närrischen Einbildungen 
und höherem Sein nicht mehr zu unterscheiden. Für die Wahrheiten des Glaubens 
besteht der Beweis darin, daß sie zum Inhalt der von Gott gegebenen Offenbarung 
gehören. An uns ist es dann, das scheinbar Unvereinbare zu vereinen und, wenn unser 
Denken im Widerspruch wie zerrissen wird, wenigstens einen Augenblick durch den 
Riß hindurch das zu sehen, was wirklich und widerspruchsfrei, aber weit allem Be- 
greifen überlegen da ist, • es für einen Augenblick zu sehen, bevor es unserem gei- 
stigen Blick wieder zerfällt. 



172 August Brunner 

Das Neue im Christen ist ein Leben, und die christlichen Werke sind seine Frucht. 
Es ist ein Leben, das uns geschenkt ist wie dem Sämann im Korn, das er ausstreut, 
das Leben geschenkt ist. Es geht auf seinem Acker auf, wächst und trägt Früchte. So 
wenig wie jener kann der Mensch dieses Leben schaffen, es sich geben, es durch 
irgendetwas, was er ist und tut, herbeiziehen. Und wenn es da ist, entwickelt es sich 
nach seinem eigenen Gesetz, so wie das Getreide zuerst aufkeimt, dann schüchtern 
aus dem Dunkel der Erde zum Tageslicht durchbricht, emporwächst und schließlich 
dreißig-, sechzig-, ja hundertfache Frucht trägt. Gegen diese inneren Wesensgesetze 
kann der Mensch nicht angehen. Er muß sich ihnen angleichen; nur sie ausnützend 
vermag er das Wachstum zu fördern und den Ertrag zu vermehren. Was er aber auch 
tun mag, das Eigentliche, das Leben bleibt immer vorausgesetzt. Stirbt die Pflanze 
ab, so hilft auch die beste Pflege nicht mehr. Dieses Leben kann der Mensch so wenig 
aus sich herstellen, wie der beste Ackergrund es aus seinen Kräften hervorbringen 
kann. So wesensverschieden der Grund von dem Leben ist, das ihm anvertraut wurde, 
so und noch mehr ist der Mensch von sich aus dem neuen göttlichen Leben fern. Alles 
muß von dem ausgehen, der das Leben allein als Wesen und Besitz zugleich in sich 
hat, von Gott. Was dann der Mensch in Kraft dieses neuen Lebens auch an Großem 
und Herrlichem, an Lebendigem und Fruchtbarem hervorbringt, es bleibt die Frucht 
des geschenkten neuen Lebens. Menschen vermögen einander so Wesentliches und 
Grundlegendes gar nicht zu schenken. Darum entsteht aus ihrem Geben und Nehmen 
niemals eine so allumfassende Abhängigkeit. Menschen verleihen einander nie den 
allerersten Anfang; dieser muß bereits von anderswoher gekommen sein. 

Zugleich wird aber auch gesagt, daß diese Werke den Himmel verdienen, daß der 
Lohn dafür groß sein wird im Himmelreich. Denn das neue Leben wird nicht in einen 
toten Acker gelegt, und sein Wachstum und seine Reife ist nicht das notwendige Er- 
gebnis des Zusammenspiels von Leben, Erde, Sonnenschein, Wind und Regen, wie 
die Ernte, die die Arbeit des Landmanns belohnt. Diese Gabe fordert die freie An- 
strengung des Menschen, der die Botschaft empfangen hat. Er muß bereit sein zur 
Arbeit, wie der Taglöhner, der auf dem Arbeitsmarkt steht, um sich zu jeder Stunde 
und zu jeglicher Arbeit dingen zu lassen. Das Leben wird, so sehr es geschenkt bleibt, 
das, was der Mensch frei daraus macht, und das Ergebnis steht im Verhältnis zu 
seinen Mühen und Anstrengungen. Wachstum und Frucht des Samens entstammen 
nur dem Leben, das er enthält, und sind doch in die Hand des lebendigen Ackers ge- 
geben, der ihn aufnimmt. Wie der Lohn der Leistung entspricht, so steht auch das 
Ergebnis der christlichen Arbeit in einem bestimmten Verhältnis zu ihr. Ja, diese 
Entsprechung ist hier noch größer und genauer. Das deutet das Gleichnis vom Haus- 
vater schon an. Aber gerade die dem Ackerbau entlehnten Vergleiche geben dem 
Bilde des Lohnes für die geleistete Arbeit erst seine volle Bedeutung, wie umgekehrt 
der Lohngedanke sie vor Mißverständnis bewahrt. 

Die Lohngerechtigkeit ist ganz gewiß eine wichtige und im Menschenleben unent- 
behrliche Macht; nur auf ihr kann die menschliche Gesellschaft sich aufbauen. Aber 
wenn wir genauer zusehen, rührt sie doch bei aller Dringlichkeit und Unentbehrlich- 
keit nicht an das Wesentliche. Menschliche Arbeit als freies, zielbewußtes, aushar- 
rendes Tun des Menschen geht von seinem innersten Kern aus, von da, wo der Mensch 
er selber ist und sich selber in der Hand hat. Weil dem Tier dieser personhafte 



Verdienst und Gnade 173 

Wesenskern fehlt, ist es, außer da, wo es vom Menschen abgerichtet und angehalten 
wird, unfähig zu arbeiten. Jede Arbeit, auch die gewöhnlichste und körperlichste, ist 
darum ein geistiges Geschehen, was, um es im Vorbeigehen zu bemerken, der Marxis- 
mus ganz übersehen hat. Dieses geistige Geschehen kann aber nie durch äußere Güter 
abgegolten werden. Sie stehen zu ihm in keinem Verhältnis. Für dieses Geistige gibt 
es keinen Lohn. Das Wesentliche, das, was die Arbeit erst zur Arbeit, zu einem sinn- 
vollen, gelenkten Geschehen macht, gerade das kann also nicht bezahlt werden. Der 
Lohn hat vielmehr den Sinn, die Arbeit zu ermöglichen, indem er die Voraussetzun- 
gen der Arbeit schafft und erhält. Zu diesen gehören aber nicht nur ihre körperlichen 
Bedingungen wie Nahrung, Kleidung und Wohnung, außerdem der Ersatz des ver- 
brauchten Arbeiters durch Geburt und Erziehung junger, neuer Kräfte. Genau so 
wichtig, ja auf die Dauer wichtiger ist ein menschenwürdiges Dasein, in dem auch 
das Personhaft-Geistige entsprechend der Kulturstufe sich entfalten und gedeihen 
kann. Im Materialismus ist diese Forderung einfachhin unsinnig. Es ist darum kein 
Zufall, daß für das Leben, gerade in den Staaten, die den Materialismus zur Staats- 
religion erhoben haben, für die Menschenrechte des Arbeiters, ja selbst für sein bloß 
körperliches Dasein, am schlechtesten gesorgt ist und er weiter nichts ist als ein Ob- 
jekt der Ausbeutung. 

Den Gegenwert gegen das Geistige stellt der Lohn also nicht dar; er steht ja in gar 
keinem Verhältnis zu ihm. Wir verstehen das ohne weiteres, wo es sich um außer- 
ordentliche Leistungen begnadeter Menschen und hoher Genien handelt. Niemand 
wird den Preis, der für ein Gemälde oder für das Aufführungsrecht eines Dramas 
oder einer Symphonie bezahlt wird, als Lohn, als gleichwertiges Gegenstück dafür 
ansehen. Die Entdeckungen großer Gelehrter und Philosophen, die Lehre eines Ari- 
stoteles oder Thomas, die Formeln eines Einstein sind im eigentlichen Sinn nicht zu 
bezahlen. Was hier mit aller Klarheit heraussteht und höchstens ein engstirniger 
Materialist leugnen wird, das gilt, wenn auch in jeweils anderem Verhältnis, von 
jeder Arbeit, weil jede Arbeit eine personhafte Leistung des Arbeiters ist, eine 
freie und entsprechend dem Maß ihrer Freiheit einmalige und unvergleichliche Tat, 
die jenen Tiefen des menschlichen Seins entspringt, die keiner sich selbst gibt und 
die dennoch sein eigenstes Selbst ausmachen. Arbeit und Lohn sollen in einem Ge- 
rechtigkeitsverhältnis zueinander stehen. Aber bereits im menschlichen Bereich erfaßt 
dieses nur eine, wenn auch eine wichtige Seite der ganzen Wirklichkeit. Diese über- 
steigt es um so entschiedener, auf je höheren Gebieten sich Arbeit und Leistung be- 
wegen. Beginnen wir nun zu verstehen, daß die Gerechtigkeit da schlechthin über- 
boten wird, wo es sich um das denkbar Höchste handelt, was es nach Gott überhaupt 
im Himmel und auf Erden geben kann, um den freien Einsatz des Menschen aus der 
Tiefe des gottgeschenkten Lebens, aus der Gnade heraus? Gerechtigkeit, ja! Jeder 
erhält seinen Lohn, den Lohn, der ihm versprochen ist und ihm zusteht, den Denar 
des Taglohnes. Aber er erhält unverhältnismäßig mehr als den Wert seiner eigenen 
Leistung, so daß der verdiente Lohn zugleich unverdiente Gnade ist, die gegeben 
wird, weil der Hausvater gut ist. 

Hier mündet das Bild des Lohnes wieder in das andere Bild des Lebens ein. Der 
Lohn betont die Notwendigkeit des eigenen freien Einsatzes, den Einfluß, den er auf 
das Ergebnis haben wird, das Verhältnis, das zwischen ihnen besteht. Er betont dies, 



174 August Brunner 

damit nicht das Bild des Ackerbaus und des pflanzlichen Lebens zu falschem Nichts- 
tun verführe, daß wir nicht meinen, die Allursächlichkeit Gottes sei ein Freibrief 
für unsere Trägheit und Feigheit, als ob ungeschaffenes und geschöpfliches Wirken 
nebeneinander stehend sich ergänzten und verdrängten wie menschliches Tun. Aber 
wie schon im rein Menschlichen das eigentliche Ergebnis der Arbeit nicht mehr im 
Empfangen der äußeren Güter besteht, die man als Lohn bezeichnet, und auf deren 
Ebene eine strenge Gleichheit zwischen Leistung und Lohn möglich und gefordert ist, 
so und noch viel mehr das Ergebnis der christlichen Werke, der guten Werke. Das 
eigentliche Ergebnis ist schon im rein Menschlichen das Heranreifen zum Menschen, 
das Werden eines wissenden, schöpferischen, reinen und guten Menschentums. All 
die Freude und Befreiung, die ein Kunstwerk, eine große und tiefe Wahrheit, eine 
neue Hilfe gegen Not und Leiden in das Menschenleben hineinbringen und es lebens- 
werter machen, das ist der Lohn, der kein Lohn mehr ist. Das geistige Wachstum, das 
sich vom Tun nicht trennen läßt und das auch keine äußere Macht verhindern und 
rauben kann, das ist das eigentliche Ergebnis jeden menschlichen Tuns, sofern es 
menschlich, sofern es aus freiem Einsatz geboren ist. Es kann mit Geld nie aufge- 
wogen werden. So wie der eigentliche Sinn der Pflanze, in dem sie sich vollendet, 
nicht der Nutzen ist, den sie uns bringt, sondern daß sie dasteht in der geheimnis- 
vollen Schönheit ihres Wachstums, ihres Blühens und ihrer Frucht, sie selbst jedesmal 
ein neues, unergründliches Wunderwerk. Nur daß die Pflanze um diesen Sinn nicht 
weiß, wie auch wir Menschen ihn nur gerade noch ahnen, wenn uns das Herz übergeht 
vor der unbegreiflichen Blütenpracht eines Baumes im Frühling oder vor der gebrech- 
lichen und vergänglichen Schönheit einer Blume, die heute dasteht und morgen schon 
verwelkt ist. 

Das ist also die große Wahrheit: das vom Tun unabtrennbare, aus seinem inner- 
sten Wesen emporkeimende Ergebnis ist das eigentliche Ergebnis, die wahre Frucht 
unseres Tuns, die bleibende unverlierbare Errungenschaft, und zugleich der wahre 
Lohn, ein Äußeres insofern, als es nicht einfach naturhaft mit dem menschlichen Tun 
verbunden ist. Soweit unsere Arbeit einen Bezug auf das irdische Leben und die dazu 
notwendigen Güter und Besitztümer hat, fallen diese beiden Seiten, Selbstvervoll- 
kommnung und Lohn, auseinander. Der höhere Geldlohn entspricht nicht notwendig 
einer im eigentlich Menschlichen wertvolleren Leistung. Aber immerhin ist es auch 
hier schon so, daß dieser äußere Lohn an Bedeutung gegenüber dem eigentlichen Er- 
gebnis um so stärker zurücktritt, je mehr ein Werk sich von der Stufe der Arbeit ent- 
fernt, die der bloßen Fristung des leiblichen Lebens dient. Im Ergebnis des christ- 
lichen Tuns kommt dieser äußere Lohn, Lohn im juristischen Sinn, gar nicht mehr in 
Betracht. Es zählt nur das unzerstörbare Ergebnis, das wunderbar wie das stille 
Wachsen der Pflanze den menschlichen Einsatz begleitet und seinen Täter für immer 
verwandelt, die immer größere Freiheit der ganzen Hingabe an Gott in Liebe. Still 
und unsichtbar wächst da etwas heran, das Frucht trägt für die Ewigkeit. Diese Frucht 
ist zugleich Lohn, weil sie nicht, wie das Korn im Acker, ohne das eigene Zutun des 
Menschen wächst und weil sie zu seiner Arbeit in einem bestimmten Verhältnis steht. 
Sie ist der Lohn, der uns zukommt, auf den wir uns freuen sollen, und der doch kein 
eigentlicher Lohn ist, weil er nicht nur alles übersteigt, was wir tun können, sondern 
weil er nichts Äußeres, Zufälliges ist, das sich vom Tun abtrennen ließe, sondern 



Verdienst und Gnade 175 

eher der Zuwachs an Fülle und Kraft, wie sie das Leben durch seine Entwicklung 
hervorbringt. 

Was somit auf der Ebene des Menschlichen sich gar nicht oder nur unvollkommen 
vereinen läßt, das ist auf der Ebene des christlichen Werks ein und dasselbe, Frucht 
und Lohn. Das Christliche erweist sich dadurch als eine Wirklichkeit, die an Reichtum 
alle irdische Wirklichkeit, auch die natürliche Geistigkeit, übertrifft und darum ihr 
Gefüge sprengt. Der Lohn betont das Verhältnis, in dem das Ergebnis zum persön- 
lichen Einsatz des Menschen steht. Er weist, und dies im Gegensatz zu manchen 
Lehren, gerade auf eine gewisse Äußerlichkeit hin; es wird dem Menschen etwas, 
gegeben, was nicht von ihm selber kommt. Aber dieses Äußerliche, Geschenkte ist 
zugleich, und hier liegt der scheinbare Widerspruch, das Innerste, Persönlichste, das 
aus der eigenen Mitte hervorwächst und sich nicht von dem Tun und seinem Urheber 
abtrennen läßt. Keine Tat des Menschen gehört so innig ihm zu, bricht so aus seiner 
tiefsten Mitte frei hervor wie das aus der Gnade vollbrachte gute Werk. Es ist so 
eigen, so von der Einmaligkeit dieses Christen bis in sein unvergängliches Ergebnis 
hinein geprägt, wie nur die naturhaft gewachsene Frucht aus dem Wesen des Wei- 
zens stammt und dieses offenbart. Und so könnte gerade das Gleichnis vom reifenden 
Korn den Menschen zu einem falschen Lohndienst und zum Pochen auf seine selbst 
erworbenen Rechte verleiten, wären nicht die Bilder vom Lohn und Verdienst. 

Wenn wir uns aber zum Schluß fragen, wie wir uns diese Seinsgefüge der guten 
Werke noch irgendwie faßbar machen können, dann bietet sich im Umkreis der 
menschlichen Erfahrung die echte Liebe an. Sie wird in etwa so erfahren, als aus den 
eigenen Tiefen stammend, die in ihr erst ganz aufbrechen und offenbar werden, 
eigenste Tat wie keine andere, und doch zugleich reines Geschenk des Geliebten, ohne 
den sie nicht möglich wäre, Frucht und Lohn zugleich, weil Liebe ihr eigener Lohn ist. 
Es ist aber kein Zufall, daß wir hier am nächsten an das Geheimnis von Verdienst und 
Gnade rühren. Auf der Ebene des Christlichen ist Verdienst Gnade und Gnade Ver- 
dienst. Keine dieser beiden Seiten kann geleugnet werden, ohne das Christliche und 
sein Geheimnis zu zerstören. Dieses Geheimnis entstammt eben der ewigen Liebe 
Gottes. Denn aus Liebe hat Gott alles geschaffen, was da ist; aus Liebe geschah auch 
die Erlösung und die neue Berufung zur Kindschaft Gottes. Das höchste Wunder- 
werk dieser schaffenden und erlösenden Liebe ist aber die christliche Person. Schon 
das natürliche Selbstsein des Menschen ist geschenkt; und doch ist durch dieses Ge- 
schenk der Mensch erst er selbst. Nur ein liebender Gott konnte einem Geschöpf eine 
solche Selbständigkeit geben; denn es ist der tiefste Wille der Liebe, daß der Ge- 
liebte frei er selbst sei oder es werde, wenn er es noch nicht ist. Aber nur die Allmacht 
und Unbedürftigkeit des Schöpfergottes vermag dieses Unsagbare auch zu voll- 
bringen. Geht ihm doch durch dieses Schenken nicht das Geringste von seinem un- 
erschöpflichen Reichtum ab, weil er allein das Geschaffene aus dem Nichts zum Sein 
zu rufen vermag. 

So widerspruchsvoll es uns auch erscheinen mag, auch das christliche Selbstsein ist 
ganz Gottes Gabe und muß doch stündlich errungen werden, wie das natürliche 
Selbstsein zugleich gegeben und aufgegeben ist. Ja, es ist in noch höherem Maße ganz 
Geschenk und ganz eigene Tat; ohne diese wäre es ja kein Selbstsein. Aber die Fülle 
des Selbstseins, die vollkommene Liebe, ist die reine Selbstlosigkeit. Der himmlische 



176 Hugo Rahner 

Lohn hat darum für die Selbstsucht, die knechtisch nur um des Lohnes wegen arbeitet, 
nichts Verlockendes*; er wäre für sie die furchtbarste Strafe, die Hölle. 

Die guten Werke sind der Weg und das Mittel, durch die der Christ zur vollen 
Mannesreife Christi emporwächst (Eph 4, 13). Sie bringen Frucht und Lohn in eins, 
weil und so weit sie aus der gnadenhaften Liebe geboren sind, die Gott in die Herzen 
ausgießt. Die Liebe bringt ja die Herzmitte der Liebenden in eins zusammen, daß sie 
beide zugleich Urheber sind, zwei und doch einer. So geschehen auch die guten Werke 
des Christen aus seiner eigenen Herzmitte, aber aus ihr, die durch Gnade im Herzen 
Christi steht und aus ihm lebt (Gal 2, 20). Darum werden sie als in Gott getan offen- 
bar (Joh 3, 21), Menschenwerk und doch aus göttlichem Leben entsprungen und dieses 
Leben als Frucht und Lohn zugleich hervorbringend. 

Ignatius von Loyola 
und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 

Von Hugo R a h n e r , S. J., Innsbruck 

Es ist bekannt, daß die Korrespondenz des heiligen Ignatius von Loyola eine der 
wichtigsten, wenngleich noch viel zu wenig ausgeschöpften Quellen zur Geschichte der 
Frömmigkeit und der kirchlichen Erneuerung im 16. Jahrhundert bildet. Mehr als 
sechstausend Briefe von seiner Hand oder in seinem Auftrag geschrieben, dazu an 
die zweitausend an ihn gerichtete Briefe sind in den zwölf Bänden der ,Epistolae 
Ignatii' und den fünf Bänden der ,Epistolae mixtae' des großen Quellenwerks ,Mo- 
numenta Historica Societatis Jesu' veröffentlicht. Aus diesem ungeheuren Material 
haben wir für eine (bisher unveröffentlichte) Ausgabe alle Briefe herausgegriffen, 
übersetzt und kommentiert, die Ignatius an Damen seiner Zeit geschrieben und von 
ihnen erhalten hat. Diese Edition wird mit der unmittelbaren Lebendigkeit, die eben 
nur Briefen eigen ist, ein bisher fast unbekanntes Stück der Frauenseelsorge und der 
Frauenprobleme aus einer Zeit enthüllen, in der man für gewöhnlich der Frau im 
Leben der Kirche kaum ein Mitspracherecht einräumte. Große und unbekannte Na- 
men sind unter den Korrespondentinnen des Heiligen, von der Prinzessin-Regentin 
von Spanien bis zu einer namenlosen Klausnerin in Salamanca, von Vittoria Colonna 
bis zu der schlichten Bürgersfrau in Flandern, Fürstinnen und Nonnen, Mütter 
seiner Mitbrüder und trostsuchende Witwen, Wohltäterinnen und lebenslang be- 
freundete Herzen. Gewiß, diese Korrespondenz nimmt unter den tausenden der an- 
deren Briefe nur einen bescheidenen Platz ein, aber man wird sie doch wohl nicht 
als ,spärlich' bezeichnen dürfen, wie es Anton Huonder1 tat, besonders wenn man 
bedenkt, daß gerade von dieser Art viele Briefe verlorengegangen sind. Diese Briefe 
sind nun wahrlich keine literarischen Kunstwerke. Keine Spur darin von der liebens- 
würdigen Eleganz, mit der etwa Franz von Sales an die Baronin Chantal geschrieben 
hat. Nichts von dem Redefluß und dem trockenen spanischen Humor, der die Briefe 

* Vgl. C. S. Lewis, The Problem of Pain. 14. Aufl., London 1945, S. 133. 
1 Ignatius von Loyola, Köln 1932. S. 296. 




