196 Josef Loosen

Allein ich fiirchte fast, mein Brief wird zu lang. Ich fiige darum nur noch bei, dafl
wir alle hier (in Rom) die gbttliche Giite bitten, der Seele des Don Juan Boquet den
Frieden und die Ruhe der ewigen Glorie zu schenken. Ebenso beten wir fiir Euer
Gnaden, Gott moge Sie trosten, mége durch sich selbst Ihnen den Verlust, ja alle ge-
schaffenen Dinge ersetzen und endlich Sie und Thre ganze Familie wachsen lassen
in all den Gaben nnd Gnaden, die er Thnen besonders zugedacht hat.

In der Kraft dieser Gnaden, so gebe es uns Seine gottliche Majestit, wollen wir
alle jeden Tag tapferer voranschreiten auf dem Weg seines immer gréfleren Dien-
stes, zu seinem Lob und seiner Glorie. Amen.

Aus Rom am 16. August 1554.

Der Uberbringer dieses Briefes ist ein Geistlicher und ein uns im Herrn sehr lieber
Freund. Er wird Euer Gnaden auch zwei Agnus Dei von mir aushidndigen und Ihnen
erkliren, welche Ablisse mit ihnen verbunden sind.

Ignatins.
(Fortsetzung folgt)

Gestaltwandel im religiosen Gehorsamsideal

Von Josef Loosen, S. ], Frankfurt a. Main

Das Grundlegende im kénobitischen Monchtum wie auch in allen spiteren reli-
giosen Ordensgemeinschaften ist nicht das Armutsgeliibde, auch nicht das Geliibde
der Keuschheit, sondern das Geliibde des Gehorsams. Von seiner Geschichte und sei-
ner theologischen Begriindung ist in folgendem die Rede.

L. Gesdhidbtliche Formen des Geborsamsideals
Die Auffassung vom Gehorsam war nicht immer gleich. In ihrer Entwidklung spie-
gelt sich die Entwicklung des Ordenslebens iiberhaupt. Anfangs fihrten die Asketen
ein Einzeldasein in der Wiiste, allmahlich schlossen sie sich zu festen klosterlichen
Gemeinschaften zusammen, zuletzt verteilten sie sich wieder als Mitglieder aposto-
lischer Orden tiber die Stidte und Dérfer. Anders ausgedriickt: dem Anachoretentum
folgte das Kénobitentum und an die Seite des Kénobitentums traten die apostolischen
Orden; duflerer Auszug aus der Welt, dufiere Riickkehr in die Welt, das ist die Ten-
denz und die grofie geschichtliche Linie. Der Wandel in der dufieren Lebensweise ist
von grofem Einflufl gewesen auf den Sinn, den man dem dritten, wohl grundlegen-

den Geliibde des Ordenslebens gab: dem Geliibde des Gehorsams.

1. Die Anachoreten waren Einsiedler. Soweit sie es erméglichen konnten, zogen sie
sich vom Verkehr mit anderen Menschen zuriick. Jeder von ihnen hatte die Freiheit,
sein Tagewerk einzuteilen, wie er wollte. Sein Streben ging dahin, durch mannigfache
Gebetsitbungen und Kasteiungen allen weltlichen Gedanken und Wiinschen abzu-
sterben, um sich mit der Ruhe eines leidenschaftslosen Herzens in die Beschanung der
gottlichen Dinge zu versenken. Es blieb nicht aus, dafl der eine von ihnen schneller
dahin gelangte als der andere. Auch gab das Alter cinen gewissen Vorsprung. Bald



Gestaltwandel im religiosen Gehorsamsideal 197

ragten einzelne, besonders erleuchtete Méanner unter ihnen hervor. Zn ihnen gingen
die ibrigen, die Anfianger oder die Versuchten, und holten sich Rat und Ermutigung
fiir ihre inneren Kidmpfe. Ein Beispiel dafiir, vielleicht das dlteste tiberhaupt, ist der
Ll. Antonius, eben der, den Griinewald auf seinem Isenheimer Altar darstellt. Er
hatte nicht geringe Miihe, einen Ort zu finden, an dem er allein sein konnte. Man
verfolgte ihn bis in das Sandgebirge am rechten Nilufer, und als er sich in der Wiiste
gegen das Rote Meer zu sicher glaubte, wufite man ithn auch dort zu entdecken. Alle
Welt wollte ihn um Rat fragen oder sich seinem Gebet empfehlen, denn man war
liberzeugt, dafl er bei Gott grofle Macht habel. Nach Antonius sind es andere geist-
erfiillte Mdnner gewesen, denen man sich anvertrante, weil man annehmen zu diirfen
glaubte, daf} sie Gott besonders nahe standen. Was sie sagten, hatte eben Gott gesagt.
Das sind die Anfinge der klosterlichen Gehorsamsbindung gewesen: eine Fithrung
durch charismatisch begabte Heilige, denen man sich unterwarf, weil man Vertrauen
zu ihnen hatte. Es war Gehorsam gegen einen geistlich Uberlegenen, dessen Antoritit
rechtlich nicht festgelegt war. Es war ein Verhiltnis, das in einer geistlichen Vater-
schaft griindete. Wie weit der Einzelne sie gelten lief}, stand bei ihm. Der Gehorsam
war freie Anerkennung der Uberlegenheit des andern im Einzelfall, ohne dafl eine
dauernde Bindung erforderlich gewesen wire. Wir kennen das Staretzentum der Ost-
kirche aus den Biichern Dostojewskis. Es ist ein Uberbleibsel des altkirchlichen Ge-
horsamsverhdltnisses auf Widerruf.

Aber schon in der Frithzeit des Ordenslebens tauchte ein Gedanke auf, der diesem
Vertrauensgehorsam einen neuen Beweggrund hinzufiigte, sich der Leitung eines
Mitbruders zu unterstellen. Als ein sicheres Mittel, zur Vollkommenheit zu gelangen,
wurde die Preisgabe des eigenen Willens empfohlen. Diesen Rat suchte man durch
mancherlei Beispiele zn erhirten. Abt Rufus erzdhlt, einer von den Wiistenvitern
habe getridumt, er habe vier Stufen der Seligkeit im Himmel gesehen. Auf der ersten
stehe der Mensch, der fiir eine Krankheit Gott dankt, auf der zweiten, wer Gast-
freundschaft iibt, auf der dritten, wer die Einsamkeit liebt, auf der vierten und hoch-
sten habe er den erblickt, der seinem geistlichen Vater um Gottes Willen gehordht.
Auf seine Frage, warum dies das Héchste sei, habe er zur Antwort erhalten: ,Wer
Gehorsam leistet, hat allen Eigenwillen aufgegeben und hingt nun ganz von Gott
und seinem geistlichen Vater ab‘ Durch die Bindung des eigenen Willens an den
Willen des geistlichen Vaters hoffte man also, mit dem Willen Gottes eins zu werden.
Nicht alles war durch Gebote ader Verbote geregelt. In Einzelféllen blieb oft Spiel-
raum fir eigene freie Entscheidung. Aber jene Minner wollten auch da, wo sie das
eine oder das andere hitten tun diirfen, ohne dafl der Wille Gottes verletzt worden
wire, grofitmogliche Sicherheit haben. Was sie erfiillte, war ein tiefes Mifitrauen
gegen eigene Einfille und Meinungen, denn sie flirchteten, bei Gebrauch der ihnen
verbliebenen Freiheit sich selber zu suchen. Der Gastfreundliche oder der Eremit im
angefiihrten Beispiel ist deshalb geringer als der Gehorsame, weil er das, was er tut,
bl SeAfpart, aus eigenem Willen vollbringt®. Zum Vertrauen auf die grofere Er-
fahrung des anderen gesellt sich also die Furdht, einer Selbsttiuschung der ungeord-
neten Natur zum Opfer zu fallen. Aus beiden Griinden erschien es den alten Asketen

1 Vgl. das Antoniusleben des hl. Athanasius: MG 26, 887—977.
? Apophthegmata Patrum: MG 65, 389 C. 3 Ebd.



198 Josef Loosen

ratsam, den Weg des Gehorsams zu gehen. Aber auch so blieb es ein Gehorsam auf
der Grundlage eines personlichen Vertrauens, das einem Begnadeten, einem Heiligen
entgegengebracht wurde. Damit ist nicht gesagt, daf} die christliche Friihzeit den Un-
terschied zwischen persénlichem Ansehen und einer rechtlich-unpersénlich veranker-
ten Autoritit nicht schon gekannt hitte. Bereits in den paulinischen Gemeinden gab
es Charismatiker, die nicht zugleich die amtlich bestellten Gemeindevorsteher waren.
Aber diese, nicht jene, hatten die Leitungsgewalt; die Glaubigen mufiten ihnen, nicht
den Charismatikern gehorchen. Dagegen hatte am Anfang des Ordenslebens das
charismatische Element in der Gehorsamsidee schon deshalb das Ubergewicht, weil
das Ordensleben noch nicht rechtlich organisiert war. Die Unterwerfung geschah frei,
auf Widerruf, man band sich nicht lebensldnglich durch ein Geliibde. Der Gehorsam
wurde einem Manne erwiesen, den man sich selber erwihlt hatte. Man entschied sich
fir den, dessen Personlichkeit die groflere Gewidhr bot, dafl sein Urteil von Gott
erleuchtet war. Das alles sollte man nicht vergessen, wenn man hort, wie in spateren
Jahrhunderten die religiése Gehorsamspflicht mit dem Hinweis auf das Beispiel der
Viter der Vorzeit begriindet wird. Die Voraussetzungen des Gehorsamsideals waren
urspriinglich andere. Viel mehr als spiter fufite es ‘auf einem personlichen Ver-
trauensverhaltnis.

2. Ein Wandel trat ein, als die Anachoreten die Lebensweise der Komobiten an-
nahmen. Sie zogen in grofleren Niederlassungen zusammen, die ersten Kloster wur-
den gegriindet. Bahnbrechend war, wie H. Bacht nachgewiesen hat, Pachomius, dem
der Ruhm des ersten eigentlichen Gesetzgebers des Ordenslebens gebiihrt, nicht etwa
Basilius, wie H. U. von Balthasar irrtiimlicherweise behauptet4. Als Einsiedler hatte
er die Erfahrung gemacht, daf viele die Schwierigkeiten und Erfahrungen eines ein-
samen Lebens nicht ertrugen. Er iiberredete sie, sich zusammenzuschliefen, damit sie
einander Liebe erzeigen und sich gegenseitig férderlich sein konnten. Durch eine Ver-
fassung, die er ihnen gab, regelte er ihr religiéses und auch das wirtschaftliche Leben.
Das Gehorsamsideal zeigte neue Ziige. Nicht so, dafy die bisherige Auffassung ver-
lorengegangen wire. Die Riicksicht auf den asketischen Wert der Gehorsamslei-
stung, die Uberzeugung, dafl der Verzicht auf die eigene Unabhangigkeit der kiirzeste
Weg zur Demut und die Demut die unentbehrliche Grundlage des rechten Verhalt-
nisses zu Gott sei, war auch weiterhin mitbestimmend. Aber es kam eine neue Riick-
sicht hinzu. Gehorsam wurde gleichbedeutend mit der Einfiigung in eine klosterliche
Ordnung, diese aber schien durch die Vereinigung aller Befehlsgewalt in der Hand
eines Abtes am besten gesichert. Auf diese Weise wurde der Gehorsam Ausdruck
eines Willens zur Gemeinschaft. Infolgedessen horte er auf, nur dem Zweck der indi-
viduellen Selbstheiligung zu dienen. Aus diesem Grunde war er aber auch von nun
an fest umgrenzt. Die Gewalt des Obern war seit der Regel des hl. Pachomius durch
die klosterliche Verfassung eingeengt. Man gehorchte nicht mehr schrankenlos, son-
dern im Rahmen einer Regel. Der Gehorsam wurde nicht in erster Linie einem charis-
matisch Begabten, sondern einem Vorgesetzten geleistet, von dem man genau wuflte,

4 Zu Basilius vgl. H. U. v. Balthasar, Die groflen Ordensregeln, 1948, S. 27; zu Pacho-
mius H. Bacht, Pakhéme — der Grofle ,Adler”, diese Ztschr. 22 (1949), 367—382; ferner

L’importance de l'idéal monastique chez S. Pacdme pour I'histoire du monachisme chrétien,
in: RAM 26 (1950), S. 308—326.



Gestaltwandel im religiosen Gehorsamsideal 199

welche rechtlichen Befugnisse ihm zukamen. Damit begann die Blickrichtung des Ge-
horchenden sich zu verandern. Er sah im Vorgesetzten nicht allein den persénlichen
Vertrauten. Selbst wenn der Obere seinen Erwartungen nicht entsprach, mufite er
ihm doch gehorchen. Obwohl nach der Regel nur hervorragende Manner zu Abten
gewiahlt werden sollten, gaben nach der Wahl die persénlichen Vorziige nicht mehr
den Ausschlag. Stellvertreter Christi war der Obere von Amts wegen, und die amt-
liche Autoritat erhielt er auf Grund seiner rechtmafigen Einsetzung. Von nun an
beruhte der Klostergehorsam nicht mehr allein und nicht einmal mehr in erster Linie
auf einem pers6énlichen Vertrauensverhiltnis; starker als die Person des Obern war
sein Amt, und die Pflicht der Unterwerfung folgte aus einer juridischen Bindung.
Diese Entwicklung begann mit dem aufkommenden kénobitischen Ménchtum.

Dabei blieben die fritheren Begriindungen immer noch wirksam, bzw. wurden ver-
tieft und erganzt. In der kiirzeren Regel des hl. Basilius wird dem Monch das Beispiel
Christi vor Augen gestellt, dessen Nachfolge der beste Weg zur Uberwindung des
ungeordneten Eigenwillens sei. In diesem Zusammenhang tauchen Schriftstellen auf,
die in spateren Ordenssatzungen noch oft wiederholt werden: Jo 5, 19 (,Der Sohn tut
nichts aus sich selbst*), oder Jo 6, 38 (,Ich bin nicht vom Himmel herabgestiegen,
meinen Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt hat®), oder
Gal 5,17 (,,Das Fleisch widerstreitet dem Geist, der Geist aber dem Fleisch, denn sie
sind einander entgegen, so dafl wir nicht das tun, was wir wollen®). Daraus wird
die Folgerung gezogen: wenn dem so ist, ,so ist alles, was aus eigenem Willen ge-
wihlt wird, den Gottesfiirchtigen fremd“s. Auch das gehort zur Nachfolge Christi,
von dem Paulus (Phil 2, 8) schreibt, dafl ,er gehorsam war bis zum Tode, bis zum
Tode am Kreuz“s. Schon Basilius verlangt, der Monch solle aus Gehorsam dem
Obern sein Gewissen o6ffnen; ja, jeder solle die eigenen und die Siinden der anderen,
denen er selber nicht helfen kann, dem Obern mitteilen?.

Im gleichen Ideenkreis bewegt sich die Regel des hl. Benedikt. Gehorsam ist Weg
zur Demut, Gehorsam ist Nachfolge Christi. Sein Vorbild wird mit denselben Schrift-
worten gezeichnet wie bei Pachomius und Basilius, also mit Ps 17, 45 (, Aufs Wort
gehorcht er mir®), mit Lk 3, 10 (,Wer euch hort, hért mich“), Jo 6, 38 (,Ich bin nicht
gekommen, meinen Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt
hat“)8. Das Leben unter der Fithrung des Abtes ist die Verlengnung der personlichen
Neigungen und Geliste. Das eigene Innere dem Obern offenbaren ist die fiinfte Stufe
der Demut?. Die achte besteht darin, dafl der Ménch nichts tut, aufler, was die gemein-
same Regel verlangt und wozu ihn das Beispiel der Obern ermahnt?. Nachdriicklich
betont Benedikt die Schnelligkeit, mit der die Befehle ausgefithrt werden miissen:
ohne Zégern, die angefangene Arbeit unvollendet lassend, hat der Ménch der Stimme
seines Obern zu folgen, denn Gott ruft ihn durch siet!.

Die Forderungen sind radikal. Von Pachomius bis Benedikt wird das Gehorsams-
ideal in seiner ganzen Strenge entwickelt. Was die Unbedingtheit angeht, so hat der
Stifter des Jesuitenordens am Anfang der Neuzeit nichts Neues hinzugefiigt. Eher
werden wir sagen diirfen, dafl er in seinen Satzungen einschrankende Milderungen
angebracht hat. Doch dariber spater.

§ H. U. v. Balthasar, a. a. 0. S. 19. ¢ Ebd., S. 80. 7 Ebd., S. 79. 8 Ebd, S. 160f.
® Ebd., S. 165 f. 10 Ebd., S.166. 1! Ebd., S. 160.



200 Josef Loosen

Bei den grofien Monchsvitern steht jedenfalls, wie ein riickschauender Vergleich
erkennen 14f}t, im Vordergrund die Sorge um das eigene Heil, mit der sich aber immer
vordringlicher die Riicksicht der Einordnung in die klésterliche Gemeinschaft ver-
bindet. In beiden Formen, als Mittel der Selbstheiligung wie als Funktion eines ge-
ordneten Lebens innerhalb der Klosterfamilie, ist der Gehorsam gleichsam nach
innen gekehrt. Seine Notwendigkeit ist in den Dienst der Monchsgemeinde gestellt
und muf in ihr und fiir sie erfillt werden.

Das wurde anders, je mehr die Kloster, sei es als Gemeinschaft, sei es durch ein-
zelne Mitglieder, Missions- und Kulturarbeit an der Welt iibernahmen. Ménche zogen
in die Linder der Heiden oder dienten Pépsten, Bischofen, Kaisern als Berater. Eine
neue Periode bereitete sich vor, nach den Anachoreten und Konobiten kamen

3. die apostolischen Orden. Hier hat vielleicht vor anderen Franziskus den Uber-
gang geschaffen. Seine Briider zogen durch die Stddte und Dérfer und predigten oder
arbeiteten bei fremden Leuten. Der duflere Zusammenhalt des klosterlichen Lebens
begann sich zu lockern. Es war nicht mehr méglich, in allen Dingen den Befehl oder
den Rat des Obern einzuholen. Der einzelne war oft genétigt, selbstverantwortlich zu
handeln. Zwar blieb auch Franziskus dabei: die Briider sind die, die in Armut,
Keuschheit und Gehorsam leben. Er, nicht etwa Ignatius, hat als erster den Vergleich
gebraucht: Der Gehorsame soll sein wie ein Leichnam (,cadaver“!), der sich nicht
wehrt, ob man ihn hierhin oder dorthin trigt!2. Trotzdem wurde der eigenen Wahl-
freiheit ein groferer Spielraum gelassen. Von nun an hief es nicht mehr, wie bei
Benedikt: nichts tun, aufler, was die Regel oder das Beispiel des Abtes befichlt, son-
dern in vielen Fillen galt es, selbstindig ,,im Sinne des Obern® zu handeln!3. Dieser
freieren Form des Gehorsams entsprach es, dafl Franziskus die Briider ermahnte, in
Liebe einander untertan zu sein; die Vorgesetzten sollten nicht Prioren, sondern
Ministri genannt werden!4. Beim Befehlen und Gehorchen lag der Akzent auf dem
Dienen und Lieben. Gehorsam war also immer noch eine Funktion der Gemeinschaft,
aber anders, als in den dlteren Mondhsorden. Er war nicht so sehr ein Stehen in einer
heiligen Ordnung als ein persénlicher Erweis von Mensch zu Mensch und auch, durch
die apostolische Tendenz der klosterlichen Arbeit, viel mehr als frither in die Welt
hinein gerichtet.

Das war der Anfang jener Entwicklung, die im Stifter des Jesunitenordens zu einem
gewissen Abschluf} gelangte. Wie die Regel des hl. Benedikt fiir das ménchische Le-
ben, so wurden die Satzungen des hl. Ignatins Vorbild fiir alle neuzeitlichen, abend-
landischen, apostolischen Orden oder ordensihnlichen Gemeinschaften. Es war kein
Bruch mit der Uberlieferung, Die Gedanken fritherer Ordensgriindungen wurden
ibernommen. Auch Ignatius verbreitet sich dariiber, wie notwendig es sei, dem Eigen-
willen zu entsagen, um im Willen des Obern den Willen Gottes zu finden. Er verlangt

12 Speculum perfectionis, ed. Paul Sabatier, Paris 1898, S. 83f, zitiert bei K. D. Schmidt,
Die Gehorsamsidee des Ignatius von Loyola (1935), S. 16, A. 6. Die Arbeit von Schmidt ist
nicht ohne Einflufl auf unsere Darstellung der geschichtlichen Entwicklung des Gehorsams-
ideals geblieben.

18 Vgl. K. D. Schmidt, a. a. O., S. 18.

14 Die Zweite Regel des Franziskanerordens 4. 5. 6., bei Balthasar, Die groflen Ordens-
regeln, S. 240—242.



Gestaltwandel im religiésen Gehorsamsideal 201

schnellen Gehorsam; der angefangene Buchstabe soll unvollendet zuriickgelassen wer-
den. Durch den Gehorsam wird die Ordensgemeinschaft ein Abbild jener heiligen
Ordnung, nach der im Weltall die unteren Wesen durch die mittleren und die mitt-
leren durch die oberen gefiithrt werden!s. Aber das alles erscheint in einer neuen
Sicht irgendwie verdndert. Im Vergleich zum ménchischen Gehorsamsideal ist die
Grundhaltung, aus der dieser Gehorsam kommt, dieselbe und doch nicht dieselbe.
Das Wort ,Gelassenheit* gehdrte zum Sprachschatz der mittelalterlichen Mystik.
Ignatius bediente sich des gleichen Begriffes unter einem andern Wort, aber pragte
ihn um. Er sprach von ,Indifferenz“ als einer unentbehrlichen Voraussetzung fiir den
echten Gehorsam und meinte damit etwa: bedingungslose Einsatzbereitschaft fiir
den géttlichen Dienst im Auftrag der Kirche. Der Jesuit sollte, unter Zuriickstellung
aller eigenen Pline und Wiinsche, gewillt sein, an jedem Ort der Welt und in jeder
Art von apostolisch-priesterlicher Tatigkeit zu wirken, wenn er vom Papst oder von
seinen Ordensobern geschickt wird!s. Indifferenz ist also verhaltene und geballte
Aktivitit in Unterordnung unter den Willen Gottes, der im Willen des Obern er-
kannt wird. Sie ist der Zustand eines Menschen, der sich vom Vater mit Christus
unter Antrieb des Geistes durch die sichtbare Kirche in die erlosungsbediirftige Schép-
fung gesandt weif, der aber iiber das niihere Wo und Wie weitere Weisungen von
oben her abwartet.

Das ist der Geist aller neuzeitlichen Orden, die im Dienste der Kirche direkt apo-
stolisch tdtig sein wollen. Der veranderten Zielsetzung entsprechend ist auch die Ein-
schitzung der Mittel eine andere. Gewif sollen alle Mitglieder nach personlicher
Vollkommenbheit streben, aber die Vollkommenheit der einzelnen Mitglieder ist nicht
der Zwedk, fiir den diese Orden da sind. Selbstverstindlich miissen die Ordensleute,
jetzt wie frither, arm, keusch und gehorsam leben, doch vor allem deshalb, weil die
Heiligkeit der Mitglieder unerlaBlich ist zur Verwirklichung der Aufgaben, die dem
gahzen Orden gestellt sind. Im Vordergrund steht der Gedanke an die Kirche, und
zwar in sehr greifbarer Weise. Treibend ist die Sorge um das Heil aller Menschen.
Der Welt moglichst bald und unmittelbar zu helfen, ist die Absicht, in deren Dienst
auch das personliche, innere und dufiere Streben der einzelnen gestellt wird. In der
Gesetzgebung dieser Orden kommt mit bemerkenswerter Schirfe der Gedanke zum
Ausdruck, daf ein Orden nicht fiir sich oder seine Mitglieder, sondern fiir die Kirche
da ist. Das Hohere, das beinahe stirker Gegenwirtige bleibt in der Ordenssatzung
die ganze kirchliche Gemeinschaft. Daher ist der Ort dieser Kléster vornehmlich
unter den Menschen. Schon duflerlich betrachtet, sind ihre Niederlassungen oft keine
»Kloster* mehr, sondern gleichen eher profanen Bauwerken. Aus der Katholizitit
ihrer Zielsetzung heraus sind einige von diesen Ordensgriindungen, z. B. die Gesell-
schaft Jesu, nicht auf bestimmte apostolische Arbeiten spezialisiert. Sie wollen be-
miibt sein, den Menschen zu helfen, soweit diese einer religiésen Hilfe bediirfen. Also
nicht nur predigen, sondern auch studieren, lehren, schriftstellern, unterrichten an
Schulen, Universititen, in Europa oder in einem anderen Erdteil.

15 Sendschreiben des hl. Ignatius iiber die Tugend des Gehorsams; in: Mon. hist. S. J.,
Mon. Ignat. I 4, pag. 680.

18 Vgl,, wie der Begriff der Indifferenz im Exerzitienbiichlein des hl. Ignatins vom Funda-
ment an durch die grundlegenden Betrachtungen hindurch immer genauer determiniert wird.



202 . Josef Loosen

Eine solche Grundhaltung verlangt eine andere Handhabung des Gehorsams.
Diese Vielseitigkeit macht es unmoglich, in enger Gebundenheit an die Befehle des
Obern zu leben. Der Vorgesetzte miifite geradezu universal sein, um bis in die Einzel-
heiten alles zu regeln. Und ein Untergebener, der immer den Wink des Obern ab-
warten wiirde, wire fiir die Aufgaben eines neuzeitlich-apostolischen Ordens nicht
tauglich. Daher ist in den Satzungen der Gesellschaft Jesu, um nur ein Beispiel zu
nennen, cine gewisse Unbestimmtheit und Weite zu erkennen. Es heifit nicht selten:
so und so soll man vorgehen, wenn nicht in Anbetracht des Zieles und der Umsténde
etwas anderes besser erscheint, oder der Obere etwas anderes fiir gut findet. Die Art
des Vorangehens ist also weniger traditionsgebunden, mehr auf persénliche Ent-
scheidung gestellt, daher wendiger.

Man kann mit Recht die Frage erheben: Ist eine solche Gemeinschaft auf die
Dauer itberhaupt lebensfihig? Gerade deshalb, weil die neueren Orden in ihrem
geistigen Zusammenhalt gefihrdeter sind, betonen sie mit auffallender Strenge die
Notwendigkeit des Gehorsams. Man braucht nur an eine Stelle im Gehorsamsbrief
des hl. Ignatius zu erinnern, wo es heifit, den Gehorsam sollten alle so iiben, als ob
das Wohl des ganzen Ordens einzig und allein davon abhinge!?. Der Gehorsam er-
halt zu den bisherigen Aufgaben noch eine neue Funktion: die gefahrlichen Neben-
wirkungen eines universalen Apostolates soll er abriegeln. Er soll den unvermeid-
lichen Mangel an dufierer und vielleicht auch an innerer Gemeinsamkeit durch
straffe, formale Bindungen ausgleichen.

Daf er die personliche Initiative nicht totet, sondern mehr als friher voraussetzt;
1:i8¢t sich aus den Satzungen des hl. Ignatius leicht nachweisen. Wahrend Benedikt
vorschrieb, der Einzelne solle nichts tun, aufler, wozu ibn die Regel oder das Bei-
spiel der Obern anleite, sagt Ignatius, in bezug auf die Zahl und die Art der reli-
giosen Ubungen seien denen, die endgiltig in den Orden aufgenommen sind, keine
Vorschriften zu machen!®. Sie sollen darin so viel tun, wie der HI. Geist ihnen ein-
gibt, jedoch nicht ohne Billigung des Beichtvaters und, im Zweifelsfalle, auch des
Obern. Dem hl. Franz Borgias antwortet Ignatius auf eine Anfrage, wie er sich in
einer bestimmten Angelegenheit verhalten solle, das, was ihm, d. i. Franz Borgias,
zum groferen Troste gereiche und was nach seinem Urteil das Bessere sei, wiirde
auch ihm, d. i. Ignatius, recht sein?®. Noch aufschlufireicher ist der Fall des P. Manare.
Er hatte einmal gegen ein ausdriickliches, sogar schriftlich gegebenes ,Mandatum®
gehandelt. Er bekannte, er habe so getan, weil er sich Ignatius im Geist vorgestellt
hatte, und es sei ihm gewesen, als hitte er diesen sagen horen, er solle so vorgehen.
Ignatius schrieb ihm zuriick, er sei ganz nach seinem (des Ignatius) Willen verfahren.
~Der Mensch gibt das Amt, aber Gott gibt die Unterscheidung. Ich will, dafl Du in
Zukunft ohne Skrupel so handelst, wie Du unter den jeweiligen Umstinden handeln
zu miissen glaubst, ohne Dich durch entgegenstechende Regeln oder Anordnungen
daran hindern zu lassen“2®, Wie hitte es auch oft anders sein kénnen? Franz Xaver
war in Indien fern von Rom, ein Brief aus Europa oder nach Europa brauchte andert-
halb Jahre oder linger. Da konnte nur einer stehen, der den Mut aufbrachte, auf
eigene Verantwortung hin zu entscheiden.

17 Mon. Ignat. I 4, p. 681. 8 Constitutiones S. J. VI 3,1 = Mon. Ignat. III 3, p. 187 s.
1% Mon. Ignat. I 5, p. 370. 2 Mon. Ignat. IV 1, p. 519,



Gestaltwandel im religiosen Gehorsamsideal 203

Ignatius rechnete also damit, daf die duflere Leitung durch die Obern in einer
inneren Fithrung der Untergebenen durch den HI. Geist ihr Gegenstiick habe. Er war
jedoch klug genug, um zu wissen, daf es nicht moglich sei, einen ganzen Orden nur
auf ,das innere Gesetz der Liebe“ zu griinden?!. Dazu braucht es Minner von starker
religioser Bewegtheit, und diese sind, ist erst einmal die Griinderzeit voriiber, nicht
in jeder Generation gleich zahlreich. Ignatius hitte von sich aus gerne auf die Abfas-
sung duBerer Satzungen verzichtet; das ergibt sich aus dem Vorwort seiner Konstitu-
tionen2. Aber sein niichterner Wirklichkeitssinn sagte ihm, daf} eine religidse Ge-
meinschaft nur im Gehorsam gegen ein dufleres Gesetz ihren inneren Geist auf die
Dauer rein erhilt.

Wie sehr Ignatius vom Untergebenen eigene Uberlegung und Planung erwartete,
erkennen wir beiGelegenheit seiner Ausfithrungen iiber den sogenannten Verstandes-
gehorsam. Das mag iiberraschen, denn wenn nach Ignatius eigenen Worten ,aufler
dem Willen auch noch die Einsicht zum Opfer“ gebracht werden?3, wenn der Unter-
gebene ,nicht nur denselben Willen, sondern auch dieselbe Auffassung mit dem
Obern haben® soll24, dann scheint fiir selbstindige Urteilsbildung und eigene Ent-
scheidung nicht mehr viel Raum iibrig zu bleiben. Und doch soll und darf der Unter-
gebene nur in den Fillen bemiiht sein, die Griinde fiir die Meinung des Obern zu
verstehen und sich zu eigen zu machen, wo nichts Sindhaftes befohlen wird?s, oder
die Wahrheit des Gegenteils nicht evident ist?6. Im Zweifel spricht die Rechtsvermu-
tung fiir den Obern. Solange sich bei Meinungsverschiedenheiten iiber das, was zu tun
ist, fiir beide Seiten Argumente anfiithren lassen, soll sich der Sinn der Untergebenen
dem Urteil des Vorgesetzten zuneigen, indem er annimmt, dafl fiir gewdhnlich der
Obere itber das griindlichere Fachwissen oder die ausgedehntere Erfahrung oder den
besseren Uberblick verfiigt, und dafl es, von hherer Warte aus gesehen, manchmal
notwendig ist, um des Ganzen willen ein Spezialinteresse oder einen Teilerfolg zu
opfern. Das alles erfordert aber beim Untergebenen Uberlegung. Er hat sich das
Gewissensurteil zu bilden, dafl er gehorchen darf und Gehorsam leisten mufl. Bei Be-
denken soll er, nach den Anweisungen des hl. Ignatius, vorstellig werden??. Fihrt
er den Befehl aus, so soll es nicht bei einer rein duferen Vollziehung bleiben. Ignatius
will, daB sich der Untergebene in die Grinde des Obern hineindenke und so von
innen heraus der Ansicht des Obern wie seiner eigenen folge28, Das Ideal ist also ge-
rade nicht ein sogenannter ,blinder* Gehorsam, wenn darunter die Durchfihrung
eines Befehls verstanden wird, um dessen Begriindung man sich nicht weiter kiimmert.
Vielmehr geht das Bestreben des heiligen Ordensstifters dahin, bei aller Unterord-
nung die personliche Wiirde des Gehorchenden unangetastet zu lassen.

Das also ist die Linie der Entwicklung seit den Tagen der Anachoreten bis zu den
Zeiten konobitischer Griindungen und apostolischer Orden: der Gehorsam ist zu-
nichst Folgsamkeit eines Jiingers gegeniiber seinem Meister, beruht somit auf einem
geistigen Ursprungsverhdltnis und ist wesentlich von personlichem Vertrauen getra-
gen. Spiter wird er Funktion einer rechtlich umschriebenen Gliedschaft an einer reli-
gidsen Gemeinschaft und schliefit in der Gesellschaft Jesu und den ihr verwandten
Gebilden in wachsendem Mafle die selbstverantwortliche Entscheidung und Mitarbeit

2t Constitut. S. J. Procemium = Mon. Ignat. III 3, p. 39 5. 22 Ebd.
23 Mon. Ignat. I 4, p. 674. 24 Ebd. 25 Ebd. 678. 2¢ Ebd. 674. 2 Ebd. 680. ** Ebd. 678.174.



204 Josef Loosen

des Untergebenen ein. Dabei ist die Vorstellung von einem charismatischen Gefiihrt-
sein nicht vollig entschwunden, sondern lebt z. B. in den Satzungen der Gesellschaft
Jesu insofern weiter, als vom Obern verlangt wird, er solle ,im Herrn® @berlegen,
che er Befehle erteilt?®. Gebet, Nachdenken, Beobachtungen der verschiedenen Re-
gungen der Seele sollen dem Obern dazu verhelfen, dafl er den Willen Gottes er-
kennt, damit sein Wille mit jenem Gottes iibereinstimmt. Auf diese Weise soll die
Rechtsbeziehung zwischen Oberen und Untergebenen durch das Vertravensverhalt-
nis zwischen Meister und Jinger vervollkommnet werden, was natiirlich an die Per-
sonlichkeit des Obern hochste Anforderungen stellt.

I1. Theologisdbe Grundlagen des Geborsamsideals

In den adltesten Monchsregeln wird der Gehorsam ebenso wie in den Satzungen
neuerer apostolischer Orden auf Griinde hin empfohlen oder verlangt, die in der
Hauptsache der Offenbarung entnommen sind. Hin und wieder treten Vernunftiber-
legungen hinzu, etwa dafl Gemeinschaftsarbeit vieler nur in Unterordnung unter
eine einheitliche Fithrung geleistet werden konne. Aber das ist nur eine Riicksicht
unter anderen, eine Erwigung menschlicher Klugheit zur Bestitigung dessen, was
schon anderswoher feststeht. Der religiose Gehorsam ist also ein eminent theolo-
gisches Problem. Es handelt sich um etwas, was rein natiirlich nicht verstanden werden
kann. Ob Pachomius, ob Benedikt, ob Ignatius, in diesen Grundiiberzeugungen stim-
men alle iiberein: Gehorsam iiberwindet den Eigenwillen, Gehorsam ist ein wesent-
licher Teil der Nachfolge Christi, Gehorsam einigt uns mit dem Willen Gottes oder
des himmlischen Vaters oder Christi, dessen Stelle der Obere vertritt.

1. Gehorsam iiberwindet den ungeordneten Eigenwillen.

Diese Motivierung geht vom Dogma der Erbsiinde aus. Die Schuld wird in der
Taufe getilgt, die bose Begierlichkeit bleibt. Dadurch ist die Ubung der Gottesliebe
schwerer geworden. Der Mensch ist geneigt, die Krifte seiner Natur zu seiner Lust
und die geschaffenen Dinge nach seinem Gutdiinken zu gebrauchen. In ihm ist eine
spontane Unbotmifigkeit, in der die Seele wider Gott, und der Leib wider den Geist
aufbegehrt. Zu ihrer Bekdmpfung ist jeder Christ verpflichtet, weil niemand ohne
sie zur vollkommenen Gottesliebe gelangt. Es gibt aber zweierlei Wege, die verlorene
Haltung selbstloser Hingabe zuriickzugewinnen. Es kann einer im geordneten Ge-
brauch seine Freiheit betatigen oder auch in erlaubten Dingen auf seine Freiheit ver-
zichten. Das zweite ist die Weise klSsterlichen Lebens. Durch Geliibde wird hier end-
gliltig zur aufleren Standesform erhoben, was wenigstens innerlich zu jedem Christen-
leben gehort. Alle Menschen miissen bereit sein, ihren Eigenwillen zu lassen, um
Gott iiber alles zu stellen. Jeder Gebrauch nach Gottes Willen verlangt eine Absage
an den Absolutheitsanspruch des eigenen Ich. Dafl dies nicht ohne bestandiges inneres
Sich-Absterben realisiert werden kann, zeigt der Ordensstand durch die freiwillige,
lebenslingliche Bindung der Untergebenen an den Willen des Obern iiber das Pflicht-
gemifle hinaus. Am Beispiel der Ordensleute soll der Welt klar werden, dafl alles

20 Dieser Ausdruck ist sowohl in den Konstitutionen wie in den Briefen des hl. Ignatius
iiberaus hiufig. Ignatius wiinscht sehr, dafl zur juristischen Leitungsgewalt die charismatische
Autoritdt hinzukomme.



Gestaltwandel im religiésen Gehorsamsideal 205

Heilsstreben seit der Erbsiinde unter das Gesetz des Todes gestellt ist, wobei das
duflere Sterben ein Anzeichen jener inneren Abtdtung sein soll, ohne die die Kirche
nicht lebt.

2. Gehorsam ist Nachfolge Christi.

Das ist der zweite Grund, der in fast allen Ordensregeln genannt wird. Gemeint
ist eine besondere, freiwillige Angleichung an den Weg, den Christus gewihlt hat.
Der Sohn lebt ganz aus der Abhingigkeit vom Vater. Er tat nichts aus sich. Es war
seine Speise, den Willen dessen zu erfiillen, der ihn gesandt hatte. Der Gehorsam
war der geschaffene Ausdruck seiner ungeschaffenen Gottessohnschaft. Von diesem
ewigen Ursprungsverhiltnis zwischen Vater und Sohn ist die ununterbrochene Ab-
hingigkeit des Ordensmannes von seinen Obern ein Abbild. Wie Christus so sehr
Sohn ist, dafl er immerfort vom Vater ausgeht und tberhaupt nicht anders als vom
Vater her ist und denkt und liebt, so soll sich der Ordensstand als Gehorsamsstand
in Ahnlichkeit zur innertrinitarischen Seins- und Wirkgemeinschaft bewihren, Daf}
dies in der Form eines schmerzlichen Opfers geschieht, wire ohne Erbsiinde nicht ge-
wesen. Nun aber hat der Vater leidvolle Siithne gewollt, und Christus ist gehorsam
geworden bis zum Tode am Kreuz; auf diesem Wege soll ihm der gehorsame Ordens-
mann nachfolgen. Gewif} lebt jeder Christ in stindiger Abhingigkeit von Gott, aus
dem er jeden Augenblick als Kind seiner Gnade hervorgeht. Und er muf} auch so ge-
sinnt sein, dafl er im Notfall aus Gehorsam gegen den Willen Gottes sein Leben hin-
gibt. Aber diese Bereitschaft ist beim Christen in der Welt mehr verborgen, nur hier
und da, bei auflergewohnlichen Gelegenheiten tritt sie hervor. Im Ordensstand da-
gegen schafft sich diese allgemein vorhandene Haltung der Kirche einen dauernden
Ausdruck. Alle, die den Ordensmann sehen, sollen erkennen, dafi Christus, bis zum
Tode gehorsam, fortlebt.

3. Der Obere ist der Stellvertreter Gottes oder Christi.

So verschieden der Geist der Ordensgrinder sein mag, in diesem Punkte stimmen
ihre Regeln iberein. Der Wille des Obern ist der Wille Gottes. Wie ist diese An-
nahme zu rechtfertigen, und sic mufl gerechtfertigt werden, da mit Berufung auf sie
von Untergebenen manchmal die wunderlichsten Dinge verlangt worden sind3®. Hier
ist die schwierigste Aufgabe der Gehorsamstheologie zu leisten, bei der sich freilich
die Ordenssatzungen nicht linger aufhalten. Sie fuflen offenbar auf einer christlichen
Grundiiberzeugung, von der sie annehmen, dafl sie dem gliubigen Menschen in
Fleisch und Blut iibergegangen sei. Dem reflektierenden Verstand aber wird in dieser
Hinsicht einiges dunkel erscheinen, wovon er bis dahin geglaubt hatte, dal es ihm
klar gewesen sei. Verhaltnismafig leicht zu empfehlen ist ein Leben unter dem Ge-
horsam mit dem Hinweis auf die erbsiindliche Vorbelastung unseres Eigenwillens.
Er ist nun einmal zum Stolz geneigt, und es ist also gut, auch in erlaubten Dingen
dem Eigenwillen zu entsagen. Der Christ versteht auch, dafl der Stand des Gehor-
sams der Weg einer besonderen Nachfolge Christi ist, der von sich aus betont, daf}

% Vgl. die Beispiele des Gehorsams, die seit den Tagen der Kirchenviter in der asketi-
schen Literatur angefiihrt werden: Cassianus, De institutis renuntiantium, lib IV, cap 26;
Greg. M., Vita S. Benedicti, ap. PP. Bollandianos, Acta Sanctorium, t. III Martii, pag. 278;
De vitis Patrum lib, III, n. 27.



206 Josef Loosen

er niemals etwas aus sich, sondern alles in Abhangigkeit vom himmlischen Vater voll-
bringe. Aber deshalb Unterwerfung zu verlangen, weil das Wort des Obern oder der
Oberin das Wort Gottes sei, ist das nicht, theologisch gesprochen, eine Ubertreibung?
Denn es ist hier ja nicht wie sonst in der Kirche: die Priester haben Weihe-, die Pépste
und Bisch6fe haben Lehr- und Regierungsgewalt, die sie im Auftrage, also anstelle,
also als Stellvertreter Christi ausiiben, Dasselbe gilt von den Obern in den Priester-
orden, soweit sie an der Weihe- und Regierungsgewalt der Kirche teilnehmen. Aber
nicht dies macht sie zu Ordensobern. Nicht daher stammt ihre Autoritit, kraft deren
sie in den Augen der Untergebenen als Stellvertreter Gottes dastehen. Es gibt auch
weibliche Orden und minnliche Orden ohne Priester. Der Glaube, dafl sich im Willen
der Obern der Wille Gottes kundtut, mufl deshalb auf einer anderen Grundlage be-
ruhen. Hier ist an die Wandlungen zu erinnern, denen das religiose Gehorsamsideal
im Laufe der Jahrhunderte unterlag. Anfangs war die Beziehung zwischen Unterge-
benen und Vorgesetzten mehr ein freies Jiinger-Meister- (d. h. ein geistliches Ur-
sprungs-) verhiltnis, das Anschen, das der eine gegeniiber dem andern besaf}, ent-
sprang einem hoheren Grad an charismatischer Begabung. Spéter machte die endgiil-
tige Bindung durch das Geliibde den Gehorsam weitgehend unabhéngig vom Vor-
handensein oder Nichtvorhandensein einer solchen vertrauensvoll anerkannten cha-
rismatischen Uberlegenheit; er bedeutete nunmehr die Einordnung in eine religiose
Gemeinschaft und damit die Unterordnung unter deren Leitung im Sinne der Sat-
zungen dieser Gemeinschaft, wurde infolgedessen Funktion einer rechtlich umschrie-
benen Gliedschaft. Es liegt in der Natur jeder Gemeinschaft, daf sie nur bei Unter-
ordnung unter eine Fithrung, dessen Zustandigkeit festgelegt ist, existenz- und arbeits-
fihig bleibt. Weil es aber die Natur der Gemeinschaft so verlangt, darum will Gott
es, der der Urheber aller Notwendigkeiten ist, die sich aus der Natur der Gemein-
schaft ergeben, vorausgesetzt, dafl Ziel und Mittel der Gemeinschaft gut sind. Auch
die Moglichkeiten freier religiéser Gemeinschaftsbildung innerhalb der Kirche ist von
Gott gewollt, und insofern steht Gott hinter allem, was zum Bestand solcher Ver-
einigungen unentbehrlichist, d. h. im allgemeinen auch hinter den Anordnungen ihrer
Obern. Er hat ihnen nicht jenen unfehlbaren Beistand verheiflen, wie der hierarchi-
schen Kirche bei der Sakramentenspendung oder in Ausiibung ihres Lehramtes;
darum kann es im Einzel-, und, fiigen wir es gleich hinzu: im Ausnahmefall geraten
oder geboten sein, nicht zu gehorchen; aber weil es ein Einzel- und Ausnahmefall ist,
darum bedarf es jedesmal ganz besonderer Griinde.

Manches von dem, was gesagt worden ist, 1df8t sich auf jede, nicht nur auf die reli-
giose Gemeinschaft anwenden. Es kénnte daher den Anschein erwedken, als sei es
unter dieser Riicksicht dasselbe, ob ein Ordensmann dem Ordensobern oder ein welt-
licher Angestellter seinem Chef gehorcht. Denn die Einfiigung und Unterordnung
ist ja in beiden Fallen die notwendige Folge einer Gliedschaft. Und doch besteht
insofern ein Unterschied, als das Verhaltnis zwischen dem Untergebenen und seinem
Vorgesetzten im Orden durch das Gehorsamsgeliibde cine religitse Weihe empfangt.
Es ist nicht nur so, daf} das Gehorsamsgeliibde den Untergebenen in seiner Untertan-
stellung im Ordensverband erhilt. Der Gelobende opfert in einem Vorgriff auf die
Zukunft seine ganze Freiheit in einem einzigen, alles zusammenfassenden gegenwér-
tigen Akt in das Gehorsamsopfer des Erl6sers hinein. Das Geliibde wird vom Obern



Gestaltswandel im religiésen Gehorsamsideal 207

im Namen der Kirche entgegengenommen; da aber ein Gelibde Gott gemacht wird
und darum von Gott bestitigt werden muf, so ist es schlieflich Christus oder Gott,
den die Kirche und den der Obere bei der Annahme des Gelabdes vertritt und in
dessen Namen folglich auch der Obere die Erfillung der im Rahmen der Regeln
gelobten Unterwiirfigkeit verlangen kann, d. h. also: der Obere ist der Stellvertreter
Christi.

HI. Spannungen zwishen Autoritit und Freibeit im Geborsamsideal
Man kénnte fragen, ob nicht eine solche, iiber die Forderungen der Gebote hinaus-
gehende Auslieferung eines Menschen an einen anderen der Wiirde der Person wider-
spricht. Der Mensch ist ein seiner selbst machtiges Wesen, auf ein gewisses Maf} von
Verfiigungsgewalt iiber sein Tun und Lassen kann er einfach nicht verzichten.

1. Welche Freiheit also wird dem Ordensmann belassen?

Das Recht des Obern, Befehle zu erteilen, ist nicht unbegrenzt. Der Untergebene
darf nicht gehorchen, wenn der Obere etwas befiehlt, was gegen Gottes Gebot oder
gegen die Regel®02 verstofit. Der Untergebene muf§ nicht gehorchen, wenn der Obere
etwas anordnet, was aulerhalb der Regel liegt oder einen Heroismus verlangt, der
iiber die Forderung der Regel hinausgeht. Ob es so ist oder nicht, daritber muf sich
der Untergebene selbst sein Gewissensurteil bilden, mag es auch geraten sein, aus
Furdht vor Selbsttiuschung andere zu horen. Aber auch dann mufl schliefflich der Ein-
zelne selber entscheiden, ob er gehorchen darf oder muf}; das eigene Gewissen kann
niemand preisgeben; auf diese Freiheit zu verzichten, wire sittlich unerlaubt.

Damit sind die Méglichkeiten von Konflikten gegeben. Der Obere darf z. B. nichts
befehlen, was gegen das Gemeinwohl wire; denn das wire auch gegen die Regel,
weil eine Regel niemals gegen das Gemeinwohl verpflichten will und kann. Es
braucht kaum betont werden, daf} der Tatbestand klar vorliegen mufl, und das diirfte
nicht so oft der Fall sein, wie ein schwierig veranlagter Untergebener anzunehmen
geneigt ist. Aber sollte ein Ordensmann nach sorgfaltiger Uberlegung und nach Ein-
holen verstandigen Rates zu dem sicheren (wohlgemerkt: sicheren!) Gewissensurteil
gekommen sein, das, was der Obere verlangt, wiirde dem recht verstandenen Wohl
der Ordensgemeinschaft in einer wichtigen Sache einen schweren Schaden zufiigen, so
wire es seine Pflicht, den Obern darauf aufmerksam zu machen, und wenn der Ver-
such, ihn umzustimmen, ergebnislos bliebe, miifite er den Gehorsam verweigern. Das
gleiche gilt, sooft ein Befehl in ein unverduferliches Recht einer Einzelperson ein-
greift. So braucht wohl kaum betont zu werden, dafl z. B. die Eroffnung des eigenen
Gewissenszustandes im auflersakramentalen Bereich naturrechtlich ein persénliches
Vertrauensverhiltnis voraussetzt. Deshalb hat ja die Kirche ausdriicklich erklart, dafl
kein Untergebener zur Gewissensrechenschaft gezwungen werden diirfe (CIC can. 530).
Damit ist keine kritische, wohl aber eine gewisse selbstindige Haltung gegeniiber der
Leitung empfohlen. Es wird ja vorausgesetzt, daB eine ernste Sache auf dem Spiele
steht (nicht etwa die Bequemlichkeit des Untergebenen), und es wird die Annahme
gemacht, der Untergebene habe eine Sicherheit dariiber, dafl das, was der Obere will,

%3 Es sei denn, dafl ein Oberer von der Ordensregel in einem bestimmten Umfang dispen-
sieren kann.



208 Josef Loosen

das Gemeinwohl des Ordens oder der Kirche oder des Staates schwer schidigen wiirde.
Besitzt der Untergebene diese Gewifiheit nicht, sondern zweifelt, ob er in einem be-
stimmten Falle gehorchen muf, so soll er versuchen, den Zweifel zu beheben. Aber
solange er zweifelt, geht die Entscheidung des Obern vor, denn nicht der Unter-
gebene, sondern der Obere ist an erster Stelle mit der Wahrnehmung des Gemein-
wohls beauftragt. Darauf stiitzt sich die begriindete Vermutung, dafl er den besseren
Uberblick hat. Und wenn das Gewissensurteil, das sich der Untergebene gebildet hat,
fest ist, aber falsch, und es ist ihm trotz sorgfiltiger Uberpriifung unméglich, anders
zu denken als: das Befohlene ist sittlich nicht erlaubt, dann muf er nach seinem festen,
irrigen, hier und jetzt unkorrigierbaren Gewissen handeln. Davon abgesehen ist es
durchaus in der Ordnung, daff der Untergebene bemiiht ist, sich in die Anschauungen
des Obern hineinzudenken; denn schlieflich ist es um des Ganzen willen besser, daf}
der Obere die letzte Entscheidung in der Hand behilt3!. Das alles zeigt zur Geniige,
dafl der Gehorchende nicht aufhért, selber zu denken, zu priifen, zu beurteilen, Ent-
schliisse zu fassen. Allerdings konnte jemand einwenden, dies kénne doch wohl nicht
allzu viel sein, da die Gewissensfreiheit ein Minimum an Freiheit darstelle.

2. Auf welche Freiheit muff der Ordensmann verzichten?

Das ist naturgemifl in den einzelnen Orden sehr verschieden. Ein Méndh ist ab-
héngiger als das Mitglied eines apostolischen Ordens. Gleichwohl ist eines allen
Orden gemeinsam: niemand wihlt sich selbst die Tatigkeit oder die Menschen, mit
denen er umgeht. Zum Geist des Gehorsams gehort die Bereitschaft, hierhin oder
dorthin zu gehen, dies zu tun oder etwas anderes, wie es die Regel vorschreibt. Dazu
wird dem einzelnen eine Form des religiésen Lebens anerzogen, die ihm die spiri-
tuelle Eigenart seines Ordens aufprigt. Damit er in sie hineinwichst, muf} er sich
ihr hingeben, sonst bleibt er ein Fremdling im Kloster. Plidne miissen geopfert, eigene
Neigungen miissen zuriickgestellt werden, der Ordensmann muff der Freiheit, das
Leben nach seiner Art zu gestalten, weitgehend absagen.-Solange er sich damit nicht
in der rechten Weise abfindet, wird er, falls er iiberhaupt nach dem Ordensideal lebt,
cher genormt als von innen heraus geformt erscheinen.

Es soll hier nicht der Versuch unternommen werden, zu zeigen, dafl sich dem Ein-
zelnen im Orden manchmal ganz andere Moglichkeiten bieten als auferhalb des-
selben. Er erhilt unter Umstdnden eine umfassendere Bildung, die ihm anderswo
niemals zuteil geworden wire. Das mag oft so sein, aber auch dann ist das Wesent-
liche der grundsitzliche Verzicht auf jede eigenwillige Bestimmung des personlichen
Lebensweges. Darin ist nicht nur die Moglichkeit der Férderung, sondern auch die
des Gehemmtseins beschlossen. Ein kiinstlerisches Talent kann verwelken, weil ihm
vielleicht im Orden die Ungebundenheit abgeht, die es wie sein Lebenselement
braucht. Ein Wissenschaftler mufl im Interesse anderer Aufgaben die Wissenschaft
drangeben, obwohl er sich darin mehr answirken kénnte als auf dem Posten, auf den
ibn die Obern gestellt haben. Da ist Verzicht wirklich Verlust, und Opfer wird ein
ernst zu nehmendes Sterben, und die Frage ist: ist ein solches Vorangehen zu recht-
fertigen?

3 Mon. Ignat. 1 4, p. 677.



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 209

Natiirlicherweise 1a8t sich das vielleicht nicht mehr begreifen, auch dann nicht,
wenn es im Interesse der Gemeinschaft geschieht. Denn schliefllich ist eine Person kein
Mittel zur Verwirklichung des Gemeinwohles. Aber man darf nicht vergessen: auch
das gechort zur Freiheit der Person, daf man auf die Freiheit verzichten kann, und in
dem genannten Verzicht beginnt sich diese ihre tiefste Maglichkeit zu erfiillen. Nur
in der Hingabe an Gott kommen die Geschdpfe zu sich selbst, kommt auch ihre Frei-
heit zur letzten Vollendung. Ein solcher Untergang ist Auferstehung zu eineém neuen
Dascin. Vieles wird dabei verloren, Gréfleres wird hinzugegeben: eine innere Gelost-
heit von cigenen Wiinschen, ein Abstand sich selber gegeniiber, der einer reifen
Uberlegenheit iber alle und alles gleichkommt. Das ist erst recht Verfiigungsfreiheit
ber sich selbst; wo sie im Geiste Christi vollzogen wird, da wird auch das Mensch-
liche veredelt, und es bewahrheitet sich das Wort der Schrift: , Wer sein Leben liebt,
wird es verlieren; wer aber sein Leben hafit, der wird es gewinnen“s2,

Die Lehre von der Geduld in der Patristik

und bei Thomas von Aquin
Von Prof. Dr. Dietrich Lang-Hinrichsen, Bamberg

Die christliche Tugendlehre, ein spezifisches Problem der Theologie des Okzidents.

Man hat den Menschen der Neuzeit den heroischen oder prometheischen Menschen
genannt! und ihn dem harmonischen Menschentyp, wie er in den homerischen Grie-
chen und im gotischen Menschen des Mittelalters seine Ausprigung gefunden hat, ge-
geniibergestellt. Fiir jenen Menschentyp scheint die Welt als ein Chaos, und er erachtet
es als seine Aufgabe, dieses mit seiner eigenen ordnenden Kraft zu gestalten. Ihm
fehlt der Glaube an ecine natiirliche Ordnung, daher ist er von Urangst erfiillt. Alles
ist Bewegung und Unruhe in ihm. Der kontemplative Geist ist ihm fremd. Mit seinem
Machtwillen und seiner Fortschrittsbesessenheit verwickelt er sich immer tiefer in die
Welt des Stoffes. Indem er so die innere Sicherheit verlor und sich selbst nicht mehr
geniigte, suchte er nach fremden Werten. Bald lenkt er — in der Zeit der Klassik —
seinen Blick auf das Griechenland der Antike, bald, von den Romantikern gefiihrt,
auf das Mittelalter, bald, unter dem Einfluf Schopenhauers, auf die indische Welt.
Es ist die Sehnsucht nach einem Ruhepunkt in all der Rastlosigkeit und Ungeduld,
die ibn umgeben, das Verlangen nach dem Urvertrauen, das dem harmonischen Men-
schen gegeben war, der das All als Kosmos erlebte, von innerer Harmonie durchseelt,
nach der statischen Ruhe und Geborgenheit, die jene Epochen auszeichnete!2, Die-
ses Streben des Menschen der Neuzeit besteht weiter fort, und um so stirker, je kras-

2 Jo 12. 26.

t Vgl. zum Folgenden: Walter Schubert, Europa und die Seele des Ostens, Luzern 1938,
S. 141f, 251, 29, 48, 561, 99.

12 Daf sich allerdings in der Rickschau auf den ,harmonischen Menschen und die ,Epo-
chen der Geborgenheit® mehr unsere Sehnsucht als die Wirklichkeit widerspiegelt, hat die
neuere Historie gezeigt.

14





