
196 Josef Loosen 

Allein ich fürchte fast, mein Brief wird zu lang. Ich füge darum nur noch bei, daß 
wir alle hier (in Rom) die göttliche Güte bitten, der Seele des Don Juan Boquet den 
Frieden und die Ruhe der ewigen Glorie zu schenken. Ebenso beten wir für Euer 
Gnaden, Gott möge Sie trösten, möge durch sich selbst Ihnen den Verlust, ja alle ge- 
schaffenen Dinge ersetzen und endlich Sie und Ihre ganze Familie wachsen lassen 
in all den Gaben und Gnaden, die er Ihnen besonders zugedacht hat. 

In der Kraft dieser Gnaden, so gebe es uns Seine göttliche Majestät, wollen wir 
alle jeden Tag tapferer voranschreiten auf dem Weg seines immer größeren Dien- 
stes, zu seinem Lob und seiner Glorie. Amen. 

Aus Rom am 16. August 1554. 

Der Überbringer dieses Briefes ist ein Geistlicher und ein uns im Herrn sehr lieber 
Freund. Er wird Euer Gnaden auch zwei Agnus Dei von mir aushändigen und Ihnen 
erklären, welche Ablässe mit ihnen verbunden sind. 

Ignatius. 
(Fortsetzung folgt) 

Gestaltwandel im religiösen Gehorsamsideal 

Von Josef L o o s e n , S. J., Frankfurt a. Main 

Das Grundlegende im könobitischen Mönchtum wie auch in allen späteren reli- 
giösen Ordensgemeinschaften ist nicht das Armutsgelübde, auch nicht das Gelübde 
der Keuschheit, sondern das Gelübde des Gehorsams. Von seiner Geschichte und sei- 
ner theologischen Begründung ist in folgendem die Rede. 

/. Ges(hi<htli<he Formen des Gehorsamsideals 
Die Auffassung vom Gehorsam war nicht immer gleich. In ihrer Entwicklung spie- 

gelt sich die Entwicklung des Ordenslebens überhaupt. Anfangs führten die Asketen 
ein Einzeldasein in der Wüste, allmählich schlössen sie sich zu festen klösterlichen 
Gemeinschaften zusammen, zuletzt verteilten sie sich wieder als Mitglieder aposto- 
lischer Orden über die Städte und Dörfer. Anders ausgedrückt: dem Anachoretentum 
folgte das Könobitentum und an die Seite des Könobitentums traten die apostolischen 
Orden; äußerer Auszug aus der Welt, äußere Rückkehr in die Welt, das ist die Ten- 
denz und die große geschichtliche Linie. Der Wandel in der äußeren Lebensweise ist 
von großem Einfluß gewesen auf den Sinn, den man dem dritten, wohl grundlegen- 
den Gelübde des Ordenslebens gab: dem Gelübde des Gehorsams. 

1. Die Anachoreten waren Einsiedler. Soweit sie es ermöglichen konnten, zogen sie 
sich vom Verkehr mit anderen Menschen zurück. Jeder von ihnen hatte die Freiheit, 
sein Tagewerk einzuteilen, wie er wollte. Sein Streben ging dahin, durch mannigfache 
Gebetsübungen und Kasteiungen allen weltlichen Gedanken und Wünschen abzu- 
sterben, um sich mit der Ruhe eines leidenschaftslosen Herzens in die Beschauung der 
göttlichen Dinge zu versenken. Es blieb nicht aus, daß der eine von ihnen schneller 
dahin gelangte als der andere. Auch gab das Alter einen gewissen Vorsprung. Bald 



Gestaltwandel im religiösen Gehorsamsideal 197 

ragten einzelne, besonders erleuchtete Männer unter ihnen hervor. Zu ihnen gingen 
die übrigen, die Anfänger oder die Versuchten, und holten sich Rat und Ermutigung 
für ihre inneren Kämpfe. Ein Beispiel dafür, vielleicht das älteste überhaupt, ist der 
hl. Antonius, eben der, den Grünewald auf seinem Isenheimer Altar darstellt. Er 
hatte nicht geringe Mühe, einen Ort zu finden, an dem er allein sein konnte. Man 
verfolgte ihn bis in das Sandgebirge am rechten Nilufer, und als er sich in der Wüste 
gegen das Rote Meer zu sicher glaubte, wußte man ihn auch dort zu entdecken. Alle 
Welt wollte ihn um Rat fragen oder sich seinem Gebet empfehlen, denn man war 
überzeugt, daß er bei Gott große Macht habe1. Nach Antonius sind es andere geist- 
erfüllte Männer gewesen, denen man sich anvertraute, weil man annehmen zu dürfen 
glaubte, daß sie Gott besonders nahe standen. Was sie sagten, hatte eben Gott gesagt. 
Das sind die Anfänge der klösterlichen Gehorsamsbindung gewesen: eine Führung 
durch charismatisch begabte Heilige, denen man sich unterwarf, weil man Vertrauen 
zu ihnen hatte. Es war Gehorsam gegen einen geistlich Überlegenen, dessen Autorität 
rechtlich nicht festgelegt war. Es war ein Verhältnis, das in einer geistlichen Vater- 
schaft gründete. Wie weit der Einzelne sie gelten ließ, stand bei ihm. Der Gehorsam 
war freie Anerkennung der Überlegenheit des andern im Einzelfall, ohne daß eine 
dauernde Bindung erforderlich gewesen wäre. Wir kennen das Staretzentum der Ost- 
kirche aus den Büchern Dostojewskis. Es ist ein Überbleibsel des altkirchlichen Ge- 
horsamsverhältnisses auf Widerruf. 

Aber schon in der Frühzeit des Ordenslebens tauchte ein Gedanke auf, der diesem 
Vertrauensgehorsam einen neuen Beweggrund hinzufügte, sich der Leitung eines 
Mitbruders zu unterstellen. Als ein sicheres Mittel, zur Vollkommenheit zu gelangen, 
wurde die Preisgabe des eigenen Willens empfohlen. Diesen Rat suchte man durch 
mancherlei Beispiele zu erhärten. Abt Rufus erzählt, einer von den Wüstenvätern 
habe geträumt, er habe vier Stufen der Seligkeit im Himmel gesehen. Auf der ersten 
stehe der Mensch, der für eine Krankheit Gott dankt, auf der zweiten, wer Gast- 
freundschaft übt, auf der dritten, wer die Einsamkeit liebt, auf der vierten und höch- 
sten habe er den erblickt, der seinem geistlichen Vater um Gottes Willen gehorcht. 
Auf seine Frage, warum dies das Höchste sei, habe er zur Antwort erhalten: ,Wer 
Gehorsam leistet, hat allen Eigenwillen aufgegeben und hängt nun ganz von Gott 
und seinem geistlichen Vater ab'2. Durch die Bindung des eigenen Willens an den 
Willen des geistlichen Vaters hoffte man also, mit dem Willen Gottes eins zu werden. 
Nicht alles war durch Gebote oder Verbote geregelt. In Einzelfällen blieb oft Spiel- 
raum für eigene freie Entscheidung. Aber jene Männer wollten auch da, wo sie das 
eine oder das andere hätten tun dürfen, ohne daß der Wille Gottes verletzt worden 
wäre, größtmögliche Sicherheit haben. Was sie erfüllte, war ein tiefes Mißtrauen 
gegen eigene Einfälle und Meinungen, denn sie fürchteten, bei Gebrauch der ihnen 
verbliebenen Freiheit sich selber zu suchen. Der Gastfreundliche oder der Eremit im 
angeführten Beispiel ist deshalb geringer als der Gehorsame, weil er das, was er tut, 
lÖicp -9eXT)|xaTi, aus eigenem Willen vollbringt3. Zum Vertrauen auf die größere Er- 
fahrung des anderen gesellt sich also die Furcht, einer Selbsttäuschung der ungeord- 
neten Natur zum Opfer zu fallen. Aus beiden Gründen erschien es den alten Asketen 

1 Vgl. das Antoniusleben des hl. Athanasius: MG 26, 887•977. 
2 Apophthegmata Patrum: MG 65, 389 C.      3 Ebd. 



198 Josef Loosen 

ratsam, den Weg des Gehorsams zu gehen. Aber auch so blieb es ein Gehorsam auf 
der Grundlage eines persönlichen Vertrauens, das einem Begnadeten, einem Heiligen 
entgegengebracht wurde. Damit ist nicht gesagt, daß die christliche Frühzeit den Un- 
terschied zwischen persönlichem Ansehen und einer rechtlich-unpersönlich veranker- 
ten Autorität nicht schon gekannt hätte. Bereits in den paulinischen Gemeinden gab 
es Charismatiker, die nicht zugleich die amtlich bestellten Gemeindevorsteher waren. 
Aber diese, nicht jene, hatten die Leitungsgewalt; die Gläubigen mußten ihnen, nicht 
den Charismatikern gehorchen. Dagegen hatte am Anfang des Ordenslebens das 
charismatische Element in der Gehorsamsidee schon deshalb das Übergewicht, weil 
das Ordensleben noch nicht rechtlich organisiert war. Die Unterwerfung geschah frei, 
auf Widerruf, man band sich nicht lebenslänglich durch ein Gelübde. Der Gehorsam 
wurde einem Manne erwiesen, den man sich selber erwählt hatte. Man entschied sich 
für den, dessen Persönlichkeit die größere Gewähr bot, daß sein Urteil von Gott 
erleuchtet war. Das alles sollte man nicht vergessen, wenn man hört, wie in späteren 
Jahrhunderten die religiöse Gehorsamspflicht mit dem Hinweis auf das Beispiel der 
Väter der Vorzeit begründet wird. Die Voraussetzungen des Gehorsamsideals waren 
ursprünglich andere. Viel mehr als später fußte es auf einem persönlichen Ver- 
trauensverhältnis. 

2. Ein Wandel trat ein, als die Anachoreten die Lebensweise der Könobiten an- 
nahmen. Sie zogen in größeren Niederlassungen zusammen, die ersten Klöster wur- 
den gegründet. Bahnbrechend war, wie H. Bacht nachgewiesen hat, Pachomius, dem 
der Ruhm des ersten eigentlichen Gesetzgebers des Ordenslebens gebührt, nicht etwa 
Basilius, wie H. U. von Balthasar irrtümlicherweise behauptet4. Als Einsiedler hatte 
er die Erfahrung gemacht, daß viele die Schwierigkeiten und Erfahrungen eines ein- 
samen Lebens nicht ertrugen. Er überredete sie, sich zusammenzuschließen, damit sie 
einander Liebe erzeigen und sich gegenseitig förderlich sein könnten. Durch eine Ver- 
fassung, die er ihnen gab, regelte er ihr religiöses und auch das wirtschaftliche Leben. 
Das Gehorsamsideal zeigte neue Züge. Nicht so, daß die bisherige Auffassung ver- 
lorengegangen wäre. Die Rücksicht auf den asketischen Wert der Gehorsamslei- 
stung, die Überzeugung, daß der Verzicht auf die eigene Unabhängigkeit der kürzeste 
Weg zur Demut und die Demut die unentbehrliche Grundlage des rechten Verhält- 
nisses zu Gott sei, war auch weiterhin mitbestimmend. Aber es kam eine neue Rück- 
sicht hinzu. Gehorsam wurde gleichbedeutend mit der Einfügung in eine klösterliche 
Ordnung, diese aber schien durch die Vereinigung aller Befehlsgewalt in der Hand 
eines Abtes am besten gesichert. Auf diese Weise wurde der Gehorsam Ausdrudc 
eines Willens zur Gemeinschaft. Infolgedessen hörte er auf, nur dem Zweck der indi- 
viduellen Selbstheiligung zu dienen. Aus diesem Grunde war er aber auch von nun 
an fest umgrenzt. Die Gewalt des Obern war seit der Regel des hl. Pachomius durch 
die klösterliche Verfassung eingeengt. Man gehorchte nicht mehr schrankenlos, son- 
dern im Rahmen einer Regel. Der Gehorsam wurde nicht in erster Linie einem charis- 
matisch Begabten, sondern einem Vorgesetzten geleistet, von dem man genau wußte, 

4 Zu Basilius vgl. H. U. v. Balthasar, Die großen Ordensregeln, 1948, S. 27; zu Pacho- 
mius H. Bacht, Pakhome • der Große •Adler", diese Ztschr. 22 (1949), 367•382; ferner 
L'importance de l'ideal monastique chez S. Pacöme pour l'histoire du monachisme chretien, 
in: RAM 26 (1950), S. 308•326. 



Gestaltwandel im religiösen Gehorsamsideal 199 

welche rechtlichen Befugnisse ihm zukamen. Damit begann die Blickrichtung des Ge- 
horchenden sich zu verändern. Er sah im Vorgesetzten nicht allein den persönlichen 
Vertrauten. Selbst wenn der Obere seinen Erwartungen nicht entsprach, mußte er 
ihm doch gehorchen. Obwohl nach der Regel nur hervorragende Männer zu Äbten 
gewählt werden sollten, gaben nach der Wahl die persönlichen Vorzüge nicht mehr 
den Ausschlag. Stellvertreter Christi war der Obere von Amts wegen, und die amt- 
liche Autorität erhielt er auf Grund seiner rechtmäßigen Einsetzung. Von nun an 
beruhte der Klostergehorsam nicht mehr allein und nicht einmal mehr in erster Linie 
auf einem persönlichen Vertrauensverhältnis; stärker als die Person des Obern war 
sein Amt, und die Pflicht der Unterwerfung folgte aus einer juridischen Bindung. 
Diese Entwicklung begann mit dem aufkommenden könobitischen Mönchtum. 

Dabei blieben die früheren Begründungen immer noch wirksam, bzw. wurden ver- 
tieft und ergänzt. In der kürzeren Regel des hl. Basilius wird dem Mönch das Beispiel 
Ghristi vor Augen gestellt, dessen Nachfolge der beste Weg zur Überwindung des 
ungeordneten Eigenwillens sei. In diesem Zusammenhang tauchen Schriftstellen auf, 
die in späteren Ordenssatzungen noch oft wiederholt werden: Jo 5, 19 (•Der Sohn tut 
nichts aus sich selbst"), oder Jo 6, 38 (•Ich bin nicht vom Himmel herabgestiegen, 
meinen Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt hat"), oder 
Gal 5,17 (•Das Fleisch widerstreitet dem Geist, der Geist aber dem Fleisch, denn sie 
sind einander entgegen, so daß wir nicht das tun, was wir wollen"). Daraus wird 
die Folgerung gezogen: wenn dem so ist, •so ist alles, was aus eigenem Willen ge- 
wählt wird, den Gottesfürchtigen fremd"5. Auch das gehört zur Nachfolge Christi, 
von dem Paulus (Phil 2, 8) schreibt, daß •er gehorsam war bis zum Tode, bis zum 
Tode am Kreuz"6. Schon Basilius verlangt, der Mönch solle aus Gehorsam dem 
Obern sein Gewissen öffnen; ja, jeder solle die eigenen und die Sünden der anderen, 
denen er selber nicht helfen kann, dem Obern mitteilen7. 

Im gleichen Ideenkreis bewegt sich die Regel des hl. Benedikt. Gehorsam ist Weg 
zur Demut, Gehorsam ist Nachfolge Christi. Sein Vorbild wird mit denselben Schrift- 
worten gezeichnet wie bei Pachomius und Basilius, also mit Ps 17,45 (•Aufs Wort 
gehorcht er mir"), mit Lk 3,10 (•Wer euch hört, hört mich"), Jo 6, 38 (•Ich bin nicht 
gekommen, meinen Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt 
hat")8. Das Leben unter der Führung des Abtes ist die Verleugnung der persönlichen 
Neigungen und Gelüste. Das eigene Innere dem Obern offenbaren ist die fünfte Stufe 
der Demut9. Die achte besteht darin, daß der Mönch nichts tut, außer, was die gemein- 
same Regel verlangt und wozu ihn das Beispiel der Obern ermahnt10. Nachdrücklich 
betont Benedikt die Schnelligkeit, mit der die Befehle ausgeführt werden müssen: 
ohne Zögern, die angefangene Arbeit unvollendet lassend, hat der Mönch der Stimme 
seines Obern zu folgen, denn Gott ruft ihn durch sie11. 

Die Forderungen sind radikal. Von Pachomius bis Benedikt wird das Gehorsams- 
ideal in seiner ganzen Strenge entwickelt. Was die Unbedingtheit angeht, so hat der 
Stifter des Jesuitenordens am Anfang der Neuzeit nichts Neues hinzugefügt. Eher 
werden wir sagen dürfen, daß er in seinen Satzungen einschränkende Milderungen 
angebracht hat. Doch darüber später. 

5 H. U. v. Balthasar, a. a. 0. S. 19.       « Ebd., S. 80.       7 Ebd., S. 79.     8 Ebd, S. 160 f. 
9 Ebd., S. 165 f. 10 Ebd., S. 166.    » Ebd., S. 160. 



200 Josef Loosen 

Bei den großen Mönchsvätern steht jedenfalls, wie ein rückschauender Vergleich 
erkennen läßt, im Vordergrund die Sorge um das eigene Heil, mit der sich aber immer 
vordringlicher die Rücksicht der Einordnung in die klösterliche Gemeinschaft ver- 
bindet. In beiden Formen, als Mittel der Selbstheiligung wie als Funktion eines ge- 
ordneten Lebens innerhalb der Klosterfamilie, ist der Gehorsam gleichsam nach 
innen gekehrt. iSeine Notwendigkeit ist in den Dienst der Mönchsgemeinde gestellt 
und muß in ihr und für sie erfüllt werden. 

Das wurde anders, je mehr die Klöster, sei es als Gemeinschaft, sei es durch ein- 
zelne Mitglieder, Missions- und Kulturarbeit an der Welt übernahmen. Mönche zogen 
in die Länder der Heiden oder dienten Päpsten, Bischöfen, Kaisern als Berater. Eine 
neue Periode bereitete sich vor, nach den Anachoreten und Könobiten kamen 

3. die apostolischen Orden. Hier hat vielleicht vor anderen Franziskus den Über- 
gang geschaffen. Seine Brüder zogen durch die Städte und Dörfer und predigten oder 
arbeiteten bei fremden Leuten. Der äußere Zusammenhalt des klösterlichen Lebens 
begann sich zu lockern. Es war nicht mehr möglich, in allen Dingen den Befehl oder 
den Rat des Obern einzuholen. Der einzelne war oft genötigt, selbstverantwortlich zu 
handeln. Zwar blieb auch Franziskus dabei: die Brüder sind die, die in Armut, 
Keuschheit und Gehorsam leben. Er, nicht etwa Ignatius, hat als erster den Vergleich 
gebraucht: Der Gehorsame soll sein wie ein Leichnam (•cadaver"!), der sich nicht 
wehrt, ob man ihn hierhin oder dorthin trägt12. Trotzdem wurde der eigenen Wahl- 
freiheit ein größerer Spielraum gelassen. Von nun an hieß es nicht mehr, wie bei 
Benedikt: nichts tun, außer, was die Regel oder das Beispiel des Abtes befiehlt, son- 
dern in vielen Fällen galt es, selbständig •im Sinne des Obern" zu handeln13. Dieser 
freieren Form des Gehorsams entsprach es, daß Franziskus die Brüder ermahnte, in 
Liebe einander Untertan zu sein; die Vorgesetzten sollten nicht Prioren, sondern 
Ministri genannt werden14. Beim Befehlen und Gehorchen lag der Akzent auf dem 
Dienen und Lieben. Gehorsam war also immer noch eine Funktion der Gemeinschaft, 
aber anders, als in den älteren Mönchsorden. Er war nicht so sehr ein Stehen in einer 
heiligen Ordnung als ein persönlicher Erweis von Mensch zu Mensch und auch, durch 
die apostolische Tendenz der klösterlichen Arbeit, viel mehr als früher in die Welt 
hinein gerichtet. 

Das war der Anfang jener Entwicklung, die im Stifter des Jesuitenordens zu einem 
gewissen Abschluß gelangte. Wie die Regel des hl. Benedikt für das mönchische Le- 
ben, so wurden die Satzungen des hl. Ignatius Vorbild für alle neuzeitlichen, abend- 
ländischen, apostolischen Orden oder ordensähnlichen Gemeinschaften. Es war kein 
Bruch mit der Überlieferung. Die Gedanken früherer Ordensgründungen wurden 
übernommen. Auch Ignatius verbreitet sich darüber, wie notwendig es sei, dem Eigen- 
willen zu entsagen, um im Willen des Obern den Willen Gottes zu finden. Er verlangt 

12 Speculum perfectionis, ed. Paul Sabatier, Paris 1898, S. 83 f, zitiert bei K. D. Schmidt, 
Die Gehorsamsidee des Ignatius von Loyola (1935), S. 16, A. 6. Die Arbeit von Schmidt ist 
nicht ohne Einfluß auf unsere Darstellung der geschichtlichen Entwicklung des Gehorsams- 
ideals geblieben. 

13 Vgl. K. D. Schmidt, a. a. O., S. 18. 
14 Die Zweite Regel des Franziskanerordens 4. 5. 6., bei Balthasar, Die großen Ordens- 

regeln, S. 240•242. 



Gestaltwandel im religiösen Gehorsamsideal 201 

schnellen Gehorsam; der angefangene Buchstabe soll unvollendet zurückgelassen wer- 
den. Durch den Gehorsam wird die Ordensgemeinschaft ein Abbild jener heiligen 
Ordnung, nach der im Weltall die unteren Wesen durch die mittleren und die mitt- 
leren durch die oberen geführt werden18. Aber das alles erscheint in einer neuen 
Sicht irgendwie verändert. Im Vergleich zum mönchischen Gehorsamsideal ist die 
Grundhaltung, aus der dieser Gehorsam kommt, dieselbe und doch nicht dieselbe. 
Das Wort •Gelassenheit" gehörte zum Sprachschatz der mittelalterlichen Mystik. 
Ignatius bediente sich des gleichen Begriffes unter einem andern Wort, aber prägte 
ihn um. Er sprach von •Indifferenz" als einer unentbehrlichen Voraussetzung für den 
echten Gehorsam und meinte damit etwa: bedingungslose Einsatzbereitschaft für 
den göttlichen Dienst im Auftrag der Kirche. Der Jesuit sollte, unter Zurückstellung 
aller eigenen Pläne und Wünsche, gewillt sein, an jedem Ort der Welt und in jeder 
Art von apostolisch-priesterlicher Tätigkeit zu wirken, wenn er vom Papst oder von 
seinen Ordensobern geschickt wird16. Indifferenz ist also verhaltene und geballte 
Aktivität in Unterordnung unter den Willen Gottes, der im Willen des Obern er- 
kannt wird. Sie ist der Zustand eines Menschen, der sich vom Vater mit Christus 
unter Antrieb des Geistes durch die sichtbare Kirche in die erlösungsbedürftige Schöp- 
fung gesandt weiß, der aber über das nähere Wo und Wie weitere Weisungen von 
oben her abwartet. 

Das ist der Geist aller neuzeitlichen Orden, die im Dienste der Kirche direkt apo- 
stolisch tätig sein wollen. Der veränderten Zielsetzung entsprechend ist auch die Ein- 
schätzung der Mittel eine andere. Gewiß sollen alle Mitglieder nach persönlicher 
Vollkommenheit streben, aber die Vollkommenheit der einzelnen Mitglieder ist nicht 
der Zweck, für den diese Orden da sind. Selbstverständlich müssen die Ordensleute, 
jetzt wie früher, arm, keusch und gehorsam leben, doch vor allem deshalb, weil die 
Heiligkeit der Mitglieder unerläßlich ist zur Verwirklichung der Aufgaben, die dem 
ganzen Orden gestellt sind. Im Vordergrund steht der Gedanke an die Kirche, und 
zwar in sehr greifbarer Weise. Treibend ist die Sorge um das Heil aller Menschen. 
Der Welt möglichst bald und unmittelbar zu helfen, ist die Absicht, in deren Dienst 
auch das persönliche, innere und äußere Streben der einzelnen gestellt wird. In der 
Gesetzgebung dieser Orden kommt mit bemerkenswerter Schärfe der Gedanke zum 
Ausdruck, daß ein Orden nicht für sich oder seine Mitglieder, sondern für die Kirche 
da ist. Das Höhere, das beinahe stärker Gegenwärtige bleibt in der Ordenssatzung 
die ganze kirchliche Gemeinschaft. Daher ist der Ort dieser Klöster vornehmlich 
unter den Menschen. Schon äußerlich betrachtet, sind ihre Niederlassungen oft keine 
•Klöster" mehr, sondern gleichen eher profanen Bauwerken. Aus der Katholizität 
ihrer Zielsetzung heraus sind einige von diesen Ordensgründungen, z. B. die Gesell- 
schaft Jesu, nicht auf bestimmte apostolische Arbeiten spezialisiert. Sie wollen be- 
müht sein, den Menschen zu helfen, soweit diese einer religiösen Hilfe bedürfen. Also 
nicht nur predigen, sondern auch studieren, lehren, Schriftstellern, unterrichten an 
Schulen, Universitäten, in Europa oder in einem anderen Erdteil. 

15 Sendschreiben des hl. Ignatius über die Tugend des Gehorsams; in: Mon. hist. S. J., 
Mon. Ignat. I 4, pag. 680. 

16 Vgl., wie der Begriff der Indifferenz im Exerzitienbüchlein des hl. Ignatius vom Funda- 
ment an durch die grundlegenden Betrachtungen hindurch immer genauer determiniert wird. 



202 . Josef Loosen 

Eine solche Grundhaltung verlangt eine andere Handhabung des Gehorsams. 
Diese Vielseitigkeit macht es unmöglich, in enger Gebundenheit an die Befehle des 
Obern zu leben. Der Vorgesetzte müßte geradezu universal sein, um bis in die Einzel- 
heiten alles zu regeln. Und ein Untergebener, der immer den Wink des Obern ab- 
warten würde, wäre für die Aufgaben eines neuzeitlich-apostolischen Ordens nicht 
tauglich. Daher ist in den Satzungen der Gesellschaft Jesu, um nur ein Beispiel zu 
nennen, eine gewisse Unbestimmtheit und Weite zu erkennen. Es heißt nicht selten: 
so und so soll man vorgehen, wenn nicht in Anbetracht des Zieles und der Umstände 
etwas anderes besser erscheint, oder der Obere etwas anderes für gut findet. Die Art 
des Vorangehens ist also weniger traditionsgebunden, mehr auf persönliche Ent- 
scheidung gestellt, daher wendiger. 

Man kann mit Recht die Frage erheben: Ist eine solche Gemeinschaft auf die 
Dauer überhaupt lebensfähig? Gerade deshalb, weil die neueren Orden in ihrem 
geistigen Zusammenhalt gefährdeter sind, betonen sie mit auffallender Strenge die 
Notwendigkeit des Gehorsams. Man braucht nur an eine Stelle im Gehorsamsbrief 
des hl. Ignatius zu erinnern, wo es heißt, den Gehorsam sollten alle so üben, als ob 
das Wohl des ganzen Ordens einzig und allein davon abhinge17. Der Gehorsam er- 
hält zu den bisherigen Aufgaben noch eine neue Funktion: die gefährlichen Neben- 
wirkungen eines universalen Apostolates soll er abriegeln. Er soll den unvermeid- 
lichen Mangel an äußerer und vielleicht auch an innerer Gemeinsamkeit durch 
straffe, formale Bindungen ausgleichen. 

Daß er die persönliche Initiative nicht tötet, sondern mehr als früher voraussetztf 
läßt sich aus den Satzungen des hl. Ignatius leicht nachweisen. Während Benedikt 
vorschrieb, der Einzelne solle nichts tun, außer, wozu ihn die Regel oder das Bei- 
spiel der Obern anleite, sagt Ignatius, in bezug auf die Zahl und die Art der reli- 
giösen Übungen seien denen, die endgültig in den Orden aufgenommen sind, keine 
Vorschriften zu machen18. Sie sollen darin so viel tun, wie der Hl. Geist ihnen ein- 
gibt, jedoch nicht ohne Billigung des Beichtvaters und, im Zweifelsfalle, auch des 
Obern. Dem hl. Franz Borgias antwortet Ignatius auf eine Anfrage, wie er sich in 
einer bestimmten Angelegenheit verhalten solle, das, was ihm, d. i. Franz Borgias, 
zum größeren Tröste gereiche und was nach seinem Urteil das Bessere sei, würde 
auch ihm, d. i. Ignatius, recht sein19. Noch aufschlußreicher ist der Fall des P. Manare. 
Er hatte einmal gegen ein ausdrückliches, sogar schriftlich gegebenes •Mandatum" 
gehandelt. Er bekannte, er habe so getan, weil er sich Ignatius im Geist vorgestellt 
hätte, und es sei ihm gewesen, als hätte er diesen sagen hören, er solle so vorgehen. 
Ignatius schrieb ihm zurück, er sei ganz nach seinem (des Ignatius) Willen verfahren. 
•Der Mensch gibt das Amt, aber Gott gibt die Unterscheidung. Ich will, daß Du in 
Zukunft ohne Skrupel so handelst, wie Du unter den jeweiligen Umständen handeln 
zu müssen glaubst, ohne Dich durch entgegenstehende Regeln oder Anordnungen 
daran hindern zu lassen"20. Wie hätte es auch oft anders sein können? Franz Xaver 
war in Indien fern von Rom, ein Brief aus Europa oder nach Europa brauchte andert- 
halb Jahre oder länger. Da konnte nur einer stehen, der den Mut aufbrachte, auf 
eigene Verantwortung hin zu entscheiden. 

17 Mon. Ignat. I 4, p. 681.    18 Constitutiones S. J. VI 3, 1 = Mon. Ignat. III 3, p. 187 s. 
19 Mon. Ignat. I 5, p. 370.     20 Mon. Ignat. IV 1, p. 519. 



Gestaltwandel im religiösen Gehorsamsideal 203 

Ignatius rechnete also damit, daß die äußere Leitung durch die Obern in einer 
inneren Führung der Untergebenen durch den Hl. Geist ihr Gegenstück habe. Er war 
jedoch klug genug, um zu wissen, daß es nicht möglich sei, einen ganzen Orden nur 
auf •das innere Gesetz der Liebe" zu gründen21. Dazu braucht es Männer von starker 
religiöser Bewegtheit, und diese sind, ist erst einmal die Gründerzeit vorüber, nicht 
in jeder Generation gleich zahlreich. Ignatius hätte von sich aus gerne auf die Abfas- 
sung äußerer Satzungen verzichtet; das ergibt sich aus dem Vorwort seiner Konstitu- 
tionen22. Aber sein nüchterner Wirklichkeitssinn sagte ihm, daß eine religiöse Ge- 
meinschaft nur im Gehorsam gegen ein äußeres Gesetz ihren inneren Geist auf die 

Dauer rein erhält. 
Wie sehr Ignatius vom Untergebenen eigene Überlegung und Planung erwartete, 

erkennen wir bei Gelegenheit seiner Ausführungen über den sogenannten Verstandes- 
gehorsam. Das mag überraschen, denn wenn nach Ignatius eigenen Worten •außer 
dem Willen auch noch die Einsicht zum Opfer" gebracht werden23, wenn der Unter- 
gebene •nicht nur denselben Willen, sondern auch dieselbe Auffassung mit dem 
Obern haben" soll24, dann scheint für selbständige Urteilsbildung und eigene Ent- 
scheidung nicht mehr viel Raum übrig zu bleiben. Und doch soll und darf der Unter- 
gebene nur in den Fällen bemüht sein, die Gründe für die Meinung des Obern zu 
verstehen und sich zu eigen zu machen, wo nichts Sündhaftes befohlen wird25, oder 
die Wahrheit des Gegenteils nicht evident ist26. Im Zweifel spricht die Rechtsvermu- 
tung für den Obern. Solange sich bei Meinungsverschiedenheiten über das, was zu tun 
ist, für beide Seiten Argumente anführen lassen, soll sich der Sinn der Untergebenen 
dem Urteil des Vorgesetzten zuneigen, indem er annimmt, daß für gewöhnlich der 
Obere über das gründlichere Fachwissen oder die ausgedehntere Erfahrung oder den 
besseren Überblick verfügt, und daß es, von höherer Warte aus gesehen, manchmal 
notwendig ist, um des Ganzen willen ein Spezialinteresse oder einen Teilerfolg zu 
opfern. Das alles erfordert aber beim Untergebenen Überlegung. Er hat sich das 
Gewissensurteil zu bilden, daß er gehorchen darf und Gehorsam leisten muß. Bei Be- 
denken soll er, nach den Anweisungen des hl. Ignatius, vorstellig werden27. Führt 
er den Befehl aus, so soll es nicht bei einer rein äußeren Vollziehung bleiben. Ignatius 
will, daß sich der Untergebene in die Gründe des Obern hineindenke und so von 
innen heraus der Ansicht des Obern wie seiner eigenen folge28. Das Ideal ist also ge- 
rade nicht ein sogenannter •blinder" Gehorsam, wenn darunter die Durchführung 
eines Befehls verstanden wird, um dessen Begründung man sich nicht weiter kümmert. 
Vielmehr geht das Bestreben des heiligen Ordensstifters dahin, bei aller Unterord- 
nung die persönliche Würde des Gehorchenden unangetastet zu lassen. 

Das also ist die Linie der Entwicklung seit den Tagen der Anachoreten bis zu den 
Zeiten könobitischer Gründungen und apostolischer Orden: der Gehorsam ist zu- 
nächst Folgsamkeit eines Jüngers gegenüber seinem Meister, beruht somit auf einem 
geistigen Ursprungsverhältnis und ist wesentlich von persönlichem Vertrauen getra- 
gen. Später wird er Funktion einer rechtlich umschriebenen Gliedschaft an einer reli- 
giösen Gemeinschaft und schließt in der Gesellschaft Jesu und den ihr verwandten 
Gebilden in wachsendem Maße die selbstverantwortliche Entscheidung und Mitarbeit 

21 Constitut. S. J. Prooemium = Mon. Ignat. III 3, p. 39 s.     22 Ebd. 
23 Mon. Ignat. I 4, p. 674. 24 Ebd. 2S Ebd. 678. 26 Ebd. 674. 27 Ebd. 680. 28 Ebd. 678.174. 



204 Josef Loosen 

des Untergebenen ein. Dabei ist die Vorstellung von einem charismatischen Geführt- 
sein nicht völlig entschwunden, sondern lebt z. B. in den Satzungen der Gesellschaft 
Jesu insofern weiter, als vom Obern verlangt wird, er solle •im Herrn" überlegen, 
ehe er Befehle erteilt29. Gebet, Nachdenken, Beobachtungen der verschiedenen Re- 
gungen der Seele sollen dem Obern dazu verhelfen, daß er den Willen Gottes er- 
kennt, damit sein Wille mit jenem Gottes übereinstimmt. Auf diese Weise soll die 
Rechtsbeziehung zwischen Oberen und Untergebenen durch das Vertrauensverhält- 
nis zwischen Meister und Jünger vervollkommnet werden, was natürlich an die Per- 
sönlichkeit des Obern höchste Anforderungen stellt. 

//. Theologische Grundlagen des Gehorsamsideals 

In den ältesten Mönchsregeln wird der Gehorsam ebenso wie in den Satzungen 
neuerer apostolischer Orden auf Gründe hin empfohlen oder verlangt, die in der 
Hauptsache der Offenbarung entnommen sind. Hin und wieder treten Vernunftüber- 
legungen hinzu, etwa daß Gemeinschaftsarbeit vieler nur in Unterordnung unter 
eine einheitliche Führung geleistet werden könne. Aber das ist nur eine Rücksicht 
unter anderen, eine Erwägung menschlicher Klugheit zur Bestätigung dessen, was 
schon anderswoher feststeht. Der religiöse Gehorsam ist also ein eminent theolo- 
gisches Problem. Es handelt sich um etwas, was rein natürlich nicht verstanden werden 
kann. Ob Pachomius, ob Benedikt, ob Ignatius, in diesen Grundüberzeugungen stim- 
men alle überein: Gehorsam überwindet den Eigenwillen, Gehorsam ist ein wesent- 
licher Teil der Nachfolge Christi, Gehorsam einigt uns mit dem Willen Gottes oder 
des himmlischen Vaters oder Christi, dessen Stelle der Obere vertritt. 

1. Gehorsam überwindet den ungeordneten Eigenwillen. 

Diese Motivierung geht vom Dogma der Erbsünde aus. Die Schuld wird in der 
Taufe getilgt, die böse Begierlichkeit bleibt. Dadurch ist die Übung der Gottesliebe 
schwerer geworden. Der Mensch ist geneigt, die Kräfte seiner Natur zu seiner Lust 
und die geschaffenen Dinge nach seinem Gutdünken zu gebrauchen. In ihm ist eine 
spontane Unbotmäßigkeit, in der die Seele wider Gott, und der Leib wider den Geist 
aufbegehrt. Zu ihrer Bekämpfung ist jeder Christ verpflichtet, weil niemand ohne 
sie zur vollkommenen Gottesliebe gelangt. Es gibt aber zweierlei Wege, die verlorene 
Haltung selbstloser Hingabe zurückzugewinnen. Es kann einer im geordneten Ge- 
brauch seine Freiheit betätigen oder auch in erlaubten Dingen auf seine Freiheit ver- 
zichten. Das zweite ist die Weise klösterlichen Lebens. Durch Gelübde wird hier end- 
gültig zur äußeren Standesform erhoben, was wenigstens innerlich zu jedem Christen- 
leben gehört. Alle Menschen müssen bereit sein, ihren Eigenwillen zu lassen, um 
Gott über alles zu stellen. Jeder Gebrauch nach Gottes Willen verlangt eine Absage 
an den Absolutheitsanspruch des eigenen Ich. Daß dies nicht ohne beständiges inneres 
Sich-Absterben realisiert werden kann, zeigt der Ordensstand durch die freiwillige, 
lebenslängliche Bindung der Untergebenen an den Willen des Obern über das Pflicht- 
gemäße hinaus. Am Beispiel der Ordensleute soll der Welt klar werden, daß alles 

29 Dieser Ausdruck ist sowohl in den Konstitutionen wie in den Briefen des hl. Ignatius 
überaus häufig. Ignatius wünscht sehr, daß zur juristischen Leitungsgewalt die charismatische 
Autorität hinzukomme. 



Gestaltwandel im religiösen Gehorsamsideal 205 

Heilsstreben seit der Erbsünde unter das Gesetz des Todes gestellt ist, wobei das 
äußere Sterben ein Anzeichen jener inneren Abtötung sein soll, ohne die die Kirche 
nicht lebt. 

2. Gehorsam ist Kachfolge Christi. 

Das ist der zweite Grund, der in fast allen Ordensregeln genannt wird. Gemeint 
ist eine besondere, freiwillige Angleichung an den Weg, den Christus gewählt hat. 
Der Sohn lebt ganz aus der Abhängigkeit vom Vater. Er tat nichts aus sich. Es war 
seine Speise, den Willen dessen zu erfüllen, der ihn gesandt hatte. Der Gehorsam 
war der geschaffene Ausdruck seiner ungeschaffenen Gottessohnschaft. Von diesem 
ewigen Ursprungsverhältnis zwischen Vater und Sohn ist die ununterbrochene Ab- 
hängigkeit des Ordensmannes von seinen Obern ein Abbild. Wie Christus so sehr 
Sohn ist, daß er immerfort vom Vater ausgeht und überhaupt nicht anders als vom 
Vater her ist und denkt und liebt, so soll sich der Ordensstand als Gehorsamsstand 
in Ähnlichkeit zur innertrinitarischen Seins- und Wirkgemeinschaft bewähren. Daß 
dies in der Form eines schmerzlichen Opfers geschieht, wäre ohne Erbsünde nicht ge- 
wesen. Nun aber hat der Vater leidvolle Sühne gewollt, und Christus ist gehorsam 
geworden bis zum Tode am Kreuz; auf diesem Wege soll ihm der gehorsame Ordens- 
mann nachfolgen. Gewiß lebt jeder Christ in ständiger Abhängigkeit von Gott, aus 
dem er jeden Augenblick als Kind seiner Gnade hervorgeht. Und er muß auch so ge- 
sinnt sein, daß er im Notfall aus Gehorsam gegen den Willen Gottes sein Leben hin- 
gibt. Aber diese Bereitschaft ist beim Christen in der Welt mehr verborgen, nur hier 
und da, bei außergewöhnlichen Gelegenheiten tritt sie hervor. Im Ordensstand da- 
gegen schafft sich diese allgemein vorhandene Haltung der Kirche einen dauernden 
Ausdruck. Alle, die den Ordensmann sehen, sollen erkennen, daß Christus, bis zum 
Tode gehorsam, fortlebt. 

3. Der Obere ist der Stellvertreter Gottes oder Christi. 

So verschieden der Geist der Ordensgründer sein mag, in diesem Punkte stimmen 
ihre Regeln überein. Der Wille des Obern ist der Wille Gottes. Wie ist diese An- 
nahme zu rechtfertigen, und sie muß gerechtfertigt werden, da mit Berufung auf sie 
von Untergebenen manchmal die wunderlichsten Dinge verlangt worden sind30. Hier 
ist die schwierigste Aufgabe der Gehorsamstheologie zu leisten, bei der sich freilich 
die Ordenssatzungen nicht länger aufhalten. Sie fußen offenbar auf einer christlichen 
Grundüberzeugung, von der sie annehmen, daß sie dem gläubigen Menschen in 
Fleisch und Blut übergegangen sei. Dem reflektierenden Verstand aber wird in dieser 
Hinsicht einiges dunkel erscheinen, wovon er bis dahin geglaubt hatte, daß es ihm 
klar gewesen sei. Verhältnismäßig leicht zu empfehlen ist ein Leben unter dem Ge- 
horsam mit dem Hinweis auf die erbsündliche Vorbelastung unseres Eigenwillens. 
Er ist nun einmal zum Stolz geneigt, und es ist also gut, auch in erlaubten Dingen 
dem Eigenwillen zu entsagen. Der Christ versteht auch, daß der Stand des Gehor- 
sams der Weg einer besonderen Nachfolge Christi ist, der von sich aus betont, daß 

* Vgl. die Beispiele des Gehorsams, die seit den Tagen der Kirchenväter in der asketi- 
schen Literatur angeführt werden: Cassianus, De institutis renuntiantium, lib IV, cap 26; 
Greg. M., Vita S. Benedicti, ap. PP. Bollandianos, Acta Sanctorium, t. III Martii, pag. 278; 
De vitis Patrum Hb. III, n. 27. 



206 Josef Loosen 

er niemals etwas aus sich, sondern alles in Abhängigkeit vom himmlischen Vater voll- 
bringe. Aber deshalb Unterwerfung zu verlangen, weil das Wort des Obern oder der 
Oberin das Wort Gottes sei, ist das nicht, theologisch gesprochen, eine Übertreibung? 
Denn es ist hier ja nicht wie sonst in der Kirche: diePriester haben Weihe-, diePäpste 
und Bischöfe haben Lehr- und Regierungsgewalt, die sie im Auftrage, also anstelle, 
also als Stellvertreter Christi ausüben. Dasselbe gilt von den Obern in den Priester- 
orden, soweit sie an der Weihe- und Regierungsgewalt der Kirche teilnehmen. Aber 
nicht dies macht sie zu Ordensobern, Nicht daher stammt ihre Autorität, kraft deren 
sie in den Augen der Untergebenen als Stellvertreter Gottes dastehen. Es gibt auch 
weibliche Orden und männliche Orden ohne Priester. Der Glaube, daß sich im Willen 
der Obern der Wille Gottes kundtut, muß deshalb auf einer anderen Grundlage be- 
ruhen. Hier ist an die Wandlungen zu erinnern, denen das religiöse Gehorsamsideal 
im Laufe der Jahrhunderte unterlag. Anfangs war die Beziehung zwischen Unterge- 
benen und Vorgesetzten mehr ein freies Jünger-Meister- (d. h. ein geistliches Ur- 
sprungs-) Verhältnis, das Ansehen, das der eine gegenüber dem andern besaß, ent- 
sprang einem höheren Grad an charismatischer Begabung. Später machte die endgül- 
tige Bindung durch das Gelübde den Gehorsam weitgehend unabhängig vom Vor- 
handensein oder Nichtvorhandensein einer solchen vertrauensvoll anerkannten cha- 
rismatischen Überlegenheit; er bedeutete nunmehr die Einordnung in eine religiöse 
Gemeinschaft und damit die Unterordnung unter deren Leitung im Sinne der Sat- 
zungen dieser Gemeinschaft, wurde infolgedessen Funktion einer rechtlich umschrie- 
benen Gliedschaft. Es liegt in der Natur jeder Gemeinschaft, daß sie nur bei Unter- 
ordnung unter eine Führung, dessen Zuständigkeit festgelegt ist, existenz- und arbeits- 
fähig bleibt. Weil es aber die Natur der Gemeinschaft so verlangt, darum will Gott 
es, der der Urheber aller Notwendigkeiten ist, die sich aus der Natur der Gemein- 
schaft ergeben, vorausgesetzt, daß Ziel und Mittel der Gemeinschaft gut sind. Auch 
die Möglichkeiten freier religiöser Gemeinschaftsbildung innerhalb der Kirche ist von 
Gott gewollt, und insofern steht Gott hinter allem, was zum Bestand solcher Ver- 
einigungen unentbehrlich ist, d. h. im allgemeinen auch hinter den Anordnungen ihrer 
Obern. Er hat ihnen nicht jenen unfehlbaren Beistand verheißen, wie der hierarchi- 
schen Kirche bei der Sakramentenspendung oder in Ausübung ihres Lehramtes; 
darum kann es im Einzel-, und, fügen wir es gleich hinzu: im Ausnahmefall geraten 
oder geboten sein, nicht zu gehorchen; aber weil es ein Einzel- und Ausnahmefall ist, 
darum bedarf es jedesmal ganz besonderer Gründe. 

Manches von dem, was gesagt worden ist, läßt sich auf jede, nicht nur auf die reli- 
giöse Gemeinschaft anwenden. Es könnte daher den Anschein erwecken, als sei es 
unter dieser Rücksicht dasselbe, ob ein Ordensmann dem Ordensobern oder ein welt- 
licher Angestellter seinem Chef gehorcht. Denn die Einfügung und Unterordnung 
ist ja in beiden Fällen die notwendige Folge einer Gliedschaft. Und doch besteht 
insofern ein Unterschied, als das Verhältnis zwischen dem Untergebenen und seinem 
Vorgesetzten im Orden durch das Gehorsamsgelübde eine religiöse Weihe empfängt. 
Es ist nicht nur so, daß das Gehorsamsgelübde den Untergebenen in seiner Untertan- 
stellung im Ordensverband erhält. Der Gelobende opfert in einem Vorgriff auf die 
Zukunft seine ganze Freiheit in einem einzigen, alles zusammenfassenden gegenwär- 
tigen Akt in das Gehorsamsopfer des Erlösers hinein. Das Gelübde wird vom Obern 



Gestaltswandel im religiösen Gehorsamsideal 207 

im Namen der Kirche entgegengenommen; da aber ein Gelübde Gott gemacht wird 
und darum von Gott bestätigt werden muß, so ist es schließlich Christus oder Gott, 
den die Kirche und den der Obere bei der Annahme des Gelübdes vertritt und in 
dessen Namen folglich auch der Obere die Erfüllung der im Rahmen der Regeln 
gelobten Unterwürfigkeit verlangen kann, d. h. also: der Obere ist der Stellvertreter 

Christi. 

///. Spannungen zwischen Autorität und Freiheit im Gehorsamsideal 

Man könnte fragen, ob nicht eine solche, über die Forderungen der Gebote hinaus- 
gehende Auslieferung eines Menschen an einen anderen der Würde der Person wider- 
spricht. Der Mensch ist ein seiner selbst mächtiges Wesen, auf ein gewisses Maß von 
Verfügungsgewalt über sein Tun und Lassen kann er einfach nicht verzichten. 

1. Welche Freiheit also wird dem Ordensmann belassen? 

Das Recht des Obern, Befehle zu erteilen, ist nicht unbegrenzt. Der Untergebene 
darf nicht gehorchen, wenn der Obere etwas befiehlt, was gegen Gottes Gebot oder 
gegen die Regel303 verstößt. Der Untergebene muß nicht gehorchen, wenn der Obere 
etwas anordnet, was außerhalb der Regel liegt oder einen Heroismus verlangt, der 
über die Forderung der Regel hinausgeht. Ob es so ist oder nicht, darüber muß sich 
der Untergebene selbst sein Gewissensurteil bilden, mag es auch geraten sein, aus 
Furcht vor Selbsttäuschung andere zu hören. Aber auch dann muß schließlich der Ein- 
zelne selber entscheiden, ob er gehorchen darf oder muß; das eigene Gewissen kann 
niemand preisgeben; auf diese Freiheit zu verzichten, wäre sittlich unerlaubt. 

Damit sind die Möglichkeiten von Konflikten gegeben. Der Obere darf z. B. nichts 
befehlen, was gegen das Gemeinwohl wäre; denn das wäre auch gegen die Regel, 
weil eine Regel niemals gegen das Gemeinwohl verpflichten will und kann. Es 
braucht kaum betont werden, daß der Tatbestand klar vorliegen muß, und das dürfte 
nicht so oft der Fall sein, wie ein schwierig veranlagter Untergebener anzunehmen 
geneigt ist. Aber sollte ein Ordensmann nach sorgfältiger Überlegung und nach Ein- 
holen verständigen Rates zu dem sicheren (wohlgemerkt: sicheren!) Gewissensurteil 
gekommen sein, das, was der Obere verlangt, würde dem recht verstandenen Wohl 
der Ordensgemeinschaft in einer wichtigen Sache einen schweren Schaden zufügen, so 
wäre es seine Pflicht, den Obern darauf aufmerksam zu machen, und wenn der Ver- 
such, ihn umzustimmen, ergebnislos bliebe, müßte er den Gehorsam verweigern. Das 
gleiche gilt, sooft ein Befehl in ein unveräußerliches Recht einer Einzelperson ein- 
greift. So braucht wohl kaum betont zu werden, daß z. B. die Eröffnung des eigenen 
Gewissenszustandes im außersakramentalen Bereich naturrechtlich ein persönliches 
Vertrauensverhältnis voraussetzt. Deshalb hat ja die Kirche ausdrücklich erklärt, daß 
kein Untergebener zur Gewissensrechenschaft gezwungen werden dürfe (CIC can. 530). 
Damit ist keine kritische, wohl aber eine gewisse selbständige Haltung gegenüber der 
Leitung empfohlen. Es wird ja vorausgesetzt, daß eine ernste Sache auf dem Spiele 
steht (nicht etwa die Bequemlichkeit des Untergebenen), und es wird die Annahme 
gemacht, der Untergebene habe eine Sicherheit darüber, daß das, was der Obere will, 

"'a Es sei denn, daß ein Oberer von der Ordensregel in einem bestimmten Umfang dispen- 
sieren kann. 



208 Josef Loosen 

das Gemeinwohl des Ordens oder der Kirche oder des Staates schwer schädigen würde. 
Besitzt der Untergebene diese Gewißheit nicht, sondern zweifelt, ob er in einem be- 
stimmten Falle gehorchen muß, so soll er versuchen, den Zweifel zu beheben. Aber 
solange er zweifelt, geht die Entscheidung des Obern vor, denn nicht der Unter- 
gebene, sondern der Obere ist an erster Stelle mit der Wahrnehmung des Gemein- 
wohls beauftragt. Darauf stützt sich die begründete Vermutung, daß er den besseren 
Überblick hat. Und wenn das Gewissensurteil, das sich der Untergebene gebildet hat, 
fest ist, aber falsch, und es ist ihm trotz sorgfältiger Überprüfung unmöglich, anders 
zu denken als: das Befohlene ist sittlich nicht erlaubt, dann muß er nach seinem festen, 
irrigen, hier und jetzt unkorrigierbaren Gewissen handeln. Davon abgesehen ist es 
durchaus in der Ordnung, daß der Untergebene bemüht ist, sich in die Anschauungen 
des Obern hineinzudenken; denn schließlich ist es um des Ganzen willen besser, daß 
der Obere die letzte Entscheidung in der Hand behält31. Das alles zeigt zur Genüge, 
daß der Gehorchende nicht aufhört, selber zu denken, zu prüfen, zu beurteilen, Ent- 
schlüsse zu fassen. Allerdings könnte jemand einwenden, dies könne doch wohl nicht 
allzu viel sein, da die Gewissensfreiheit ein Minimum an Freiheit darstelle. 

2. Auf welche Freiheit muß der Ordensmann verzichten? 

Das ist naturgemäß in den einzelnen Orden sehr verschieden. Ein Mönch ist ab- 
hängiger als das Mitglied eines apostolischen Ordens. Gleichwohl ist eines allen 
Orden gemeinsam: niemand wählt sich selbst die Tätigkeit oder die Menschen, mit 
denen er umgeht. Zum Geist des Gehorsams gehört die Bereitschaft, hierhin oder 
dorthin zu gehen, dies zu tun oder etwas anderes, wie es die Regel vorschreibt. Dazu 
wird dem einzelnen eine Form des religiösen Lebens anerzogen, die ihm die spiri- 
tuelle Eigenart seines Ordens aufprägt. Damit er in sie hineinwächst, muß er sich 
ihr hingeben, sonst bleibt er ein Fremdling im Kloster. Pläne müssen geopfert, eigene 
Neigungen müssen zurückgestellt werden, der Ordensmann muß der Freiheit, das 
Leben nach seiner Art zu gestalten, weitgehend absagen.-Solange er sich damit nicht 
in der rechten Weise abfindet, wird er, falls er überhaupt nach dem Ordensideal lebt, 
eher genormt als von innen heraus geformt erscheinen. 

Es soll hier nicht der Versuch unternommen werden, zu zeigen, daß sich dem Ein- 
zelnen im Orden manchmal ganz andere Möglichkeiten bieten als außerhalb des- 
selben. Er erhält unter Umständen eine umfassendere Bildung, die ihm anderswo 
niemals zuteil geworden wäre. Das mag oft so sein, aber auch dann ist das Wesent- 
liche der grundsätzliche Verzicht auf jede eigenwillige Bestimmung des persönlichen 
Lebensweges. Darin ist nicht nur die Möglichkeit der Förderung, sondern auch die 
des Gehemmtseins beschlossen. Ein künstlerisches Talent kann verwelken, weil ihm 
vielleicht im Orden die Ungebundenheit abgeht, die es wie sein Lebenselement 
braucht. Ein Wissenschaftler muß im Interesse anderer Aufgaben die Wissenschaft 
drangeben, obwohl er sich darin mehr auswirken könnte als auf dem Posten, auf den 
ihn die Obern gestellt haben. Da ist Verzicht wirklich Verlust, und Opfer wird ein 
ernst zu nehmendes Sterben, und die Frage ist: ist ein solches Vorangehen zu recht- 
fertigen? 

31 Mon. Ignat. I 4, p. 677. 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 209 

Natürlicherweise läßt sich das vielleicht nicht mehr begreifen, auch dann nicht, 
wenn es im Interesse der Gemeinschaft geschieht. Denn schließlich ist eine Person kein 
Mittel zur Verwirklichung des Gemeinwohles. Aber man darf nicht vergessen: auch 
das gehört zur Freiheit der Person, daß man auf die Freiheit verzichten kann, und in 
dem genannten Verzicht beginnt sich diese ihre tiefste Möglichkeit zu erfüllen. Nur 
in der Hingabe an Gott kommen die Geschöpfe zu sich selbst, kommt auch ihre Frei- 
heit zur letzten Vollendung. Ein solcher Untergang ist Auferstehung zu einem neuen 
Dasein. Vieles wird dabei verloren, Größeres wird hinzugegeben: eine innere Gelöst- 
heit von eigenen Wünschen, ein Abstand sich selber gegenüber, der einer reifen 
Überlegenheit über alle und alles gleichkommt. Das ist erst recht Verfügungsfreiheit 
über sich selbst; wo sie im Geiste Christi vollzogen wird, da wird auch das Mensch- 
liche veredelt, und es bewahrheitet sich das Wort der Schrift: •Wer sein Leben liebt, 
wird es verlieren; wer aber sein Leben haßt, der wird es gewinnen"32. 

Die Lehre von der Geduld in der Patristik 
und bei Thomas von Aquin 

Von Prof. Dr. Dietrich Lang-Hinrichsen, Bamberg 

Die christliche Tugendlehre, ein spezifisches Problem der Theologie des Okzidents. 

Man hat den Menschen der Neuzeit den heroischen oder prometheischen Menschen 
genannt1 und ihn dem harmonischen Menschentyp, wie er in den homerischen Grie- 
chen und im gotischen Menschen des Mittelalters seine Ausprägung gefunden hat, ge- 
genübergestellt. Für jenen Menschentyp scheint die Welt als ein Chaos, und er erachtet 
es als seine Aufgabe, dieses mit seiner eigenen ordnenden Kraft zu gestalten. Ihm 
fehlt der Glaube an eine natürliche Ordnung, daher ist er von Urangst erfüllt. Alles 
ist Bewegung und Unruhe in ihm. Der kontemplative Geist ist ihm fremd. Mit seinem 
Machtwillen und seiner Fortschrittsbesessenheit verwickelt er sich immer tiefer in die 
Welt des Stoffes. Indem er so die innere Sicherheit verlor und sich selbst nicht mehr 
genügte, suchte er nach fremden Werten. Bald lenkt er • in der Zeit der Klassik • 
seinen Blick auf das Griechenland der Antike, bald, von den Romantikern geführt, 
auf das Mittelalter, bald, unter dem Einfluß Schopenhauers, auf die indische Welt. 
Es ist die Sehnsucht nach einem Ruhepunkt in all der Rastlosigkeit und Ungeduld, 
die ihn umgeben, das Verlangen nach dem Urvertrauen, das dem harmonischen Men- 
schen gegeben war, der das All als Kosmos erlebte, von innerer Harmonie durchseelt, 
nach der statischen Ruhe und Geborgenheit, die jene Epochen auszeichnete11. Die- 
ses Streben des Menschen der Neuzeit besteht weiter fort, und um so stärker, je kras- 

32 Jo 12. 26. 
1 Vgl. zum Folgenden: Walter Schubert, Europa und die Seele des Ostens, Luzern 1938, 

S. 14 ff, 25 f, 29, 48, 56f, 99. 
•a Daß sich allerdings in der Rückschau auf den •harmonischen Menschen" und die •Epo- 

chen der Geborgenheit" mehr unsere Sehnsucht als die Wirklichkeit widerspiegelt, hat die 
neuere Historie gezeigt. 

14 




