Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 209

Natiirlicherweise 1a8t sich das vielleicht nicht mehr begreifen, auch dann nicht,
wenn es im Interesse der Gemeinschaft geschieht. Denn schliefllich ist eine Person kein
Mittel zur Verwirklichung des Gemeinwohles. Aber man darf nicht vergessen: auch
das gechort zur Freiheit der Person, daf man auf die Freiheit verzichten kann, und in
dem genannten Verzicht beginnt sich diese ihre tiefste Maglichkeit zu erfiillen. Nur
in der Hingabe an Gott kommen die Geschdpfe zu sich selbst, kommt auch ihre Frei-
heit zur letzten Vollendung. Ein solcher Untergang ist Auferstehung zu eineém neuen
Dascin. Vieles wird dabei verloren, Gréfleres wird hinzugegeben: eine innere Gelost-
heit von cigenen Wiinschen, ein Abstand sich selber gegeniiber, der einer reifen
Uberlegenheit iber alle und alles gleichkommt. Das ist erst recht Verfiigungsfreiheit
ber sich selbst; wo sie im Geiste Christi vollzogen wird, da wird auch das Mensch-
liche veredelt, und es bewahrheitet sich das Wort der Schrift: , Wer sein Leben liebt,
wird es verlieren; wer aber sein Leben hafit, der wird es gewinnen“s2,

Die Lehre von der Geduld in der Patristik

und bei Thomas von Aquin
Von Prof. Dr. Dietrich Lang-Hinrichsen, Bamberg

Die christliche Tugendlehre, ein spezifisches Problem der Theologie des Okzidents.

Man hat den Menschen der Neuzeit den heroischen oder prometheischen Menschen
genannt! und ihn dem harmonischen Menschentyp, wie er in den homerischen Grie-
chen und im gotischen Menschen des Mittelalters seine Ausprigung gefunden hat, ge-
geniibergestellt. Fiir jenen Menschentyp scheint die Welt als ein Chaos, und er erachtet
es als seine Aufgabe, dieses mit seiner eigenen ordnenden Kraft zu gestalten. Ihm
fehlt der Glaube an ecine natiirliche Ordnung, daher ist er von Urangst erfiillt. Alles
ist Bewegung und Unruhe in ihm. Der kontemplative Geist ist ihm fremd. Mit seinem
Machtwillen und seiner Fortschrittsbesessenheit verwickelt er sich immer tiefer in die
Welt des Stoffes. Indem er so die innere Sicherheit verlor und sich selbst nicht mehr
geniigte, suchte er nach fremden Werten. Bald lenkt er — in der Zeit der Klassik —
seinen Blick auf das Griechenland der Antike, bald, von den Romantikern gefiihrt,
auf das Mittelalter, bald, unter dem Einfluf Schopenhauers, auf die indische Welt.
Es ist die Sehnsucht nach einem Ruhepunkt in all der Rastlosigkeit und Ungeduld,
die ibn umgeben, das Verlangen nach dem Urvertrauen, das dem harmonischen Men-
schen gegeben war, der das All als Kosmos erlebte, von innerer Harmonie durchseelt,
nach der statischen Ruhe und Geborgenheit, die jene Epochen auszeichnete!2, Die-
ses Streben des Menschen der Neuzeit besteht weiter fort, und um so stirker, je kras-

2 Jo 12. 26.

t Vgl. zum Folgenden: Walter Schubert, Europa und die Seele des Ostens, Luzern 1938,
S. 141f, 251, 29, 48, 561, 99.

12 Daf sich allerdings in der Rickschau auf den ,harmonischen Menschen und die ,Epo-
chen der Geborgenheit® mehr unsere Sehnsucht als die Wirklichkeit widerspiegelt, hat die
neuere Historie gezeigt.

14



210 Dietrich Lang-Hinrichsen

ser sich jene Merkmale der Moderne ausprigen. Er begniigt sich in seinen besten
Vertretern nicht damit, jenen Epochen Bewunderung zu zollen, er bemiiht sich viel-
inehr in seiner Sehnsucht nach innerem Ausgleich darum, etwas von jener Grund-
stimmung heriiberzuretten in seine eigene Existenz, etwas von jenen Zeiten selbst zu
leben. Gerade die christliche Tugendlehre, die von der Patristik und Scholastik in
Ankniipfung an die griechisch-rémische Philosophie erarbeitet worden ist und daher
ihre geistigen Wurzeln in den beiden groflen harmonischen Epochen europdischer
Kultor hat, in der mittelalterlich-christlichen und der klassisch-antiken, wird ihn be-
fihigen, zu denen zu gehoren, die, wie es im Gleichnis vom Simann heifit, Frucht
bringen in Geduld.

Ziehen wir den grofen Kulturraum des Mittelmeers in Betracht, in dem die Viater
lebten und wirkten, so erscheint es verstindlich, dafl die wesentlichen Unterschiede
des Ostlichen griechischen Raumes und des westlichen rémischen Raumes, in die der
Gesamtraum zerfiel, sich auch in der Geistigkeit und dem Schaffen der Vater wider-
spiegeln. Ist der griechische Geist vornehmlich der Geist des Erkennens, der Speku-
lation, so ist es nicht iiberraschend, dafl die grofe Arbeit der Dogmenformulierung
durch die ostliche, griechische Theologie gelenkt wurde. Ist der Geist der rémischen
Welt weniger theoretischer als vorwiegend praktischer Natur, so erklirt es, dafl die
Haupttatigkeit der westlichen Patristik sich nicht so sehr Problemen von vorwiegend
spekulativem Charakter zuwendet, als vielmehr den praktisch-sittlichen Fragen. Na-
turgemaf handelt es sich bei dieser Feststellung nur um eine Durchschnittsfeststellung,
eine Konstatierung des vorwiegenden Charakters der 6stlichen und westlichen Patri-
stik, keineswegs um die Behauptung der Ausschlieflichkeit. Denn historische Entwick-
lungen sind stets sehr komplexer Natur und vollziehen sich leider niemals mit jener
eindeutigen Klarheit, wie sie im Interesse der Lehrbiicher wiinschenswert ware. Wie
weitgehend aber jene Charakterisierung zutrifft, geht deutlich daravs hervor, daf
der grofite und spekulativste Kopf der abendlandischen Viter, Augustin, sich als dog-
mnatischer Theologe gerade aus der griechischen Patristik gendhrt hat. Diese Verschie-
denheiten besagen aber nicht, daf hinsichtlich des Zentralproblems des Christentums
etwa prinzipiell verschiedene Auffassungen in der &stlichen und westlichen Patro-
logie bestanden hitten. Vielmehr war fir die Theologen beider Gruppen die Zen-
tralfrage des Christentums ein und dieselbe, namlich die Frage der Erlésung, nur daff
der Osten sich in mehr abstrakten, der Westen mehr in religids-sittlichen Fragestel-
lungen um das Problem bemiihte. So ist es also nicht das Wesen des Christentums, in
dem Griechen und Rémer differieren, als vielmehr die Blickrichtung, in der dieses
Wesen betrachtet wird. Fiir die ersteren war die Erfassung des gottmenschlichen We-
sens Christi das Hauptanliegen, wahrend fiir die letzteren die Frage nach dem Heils-
vorgang, nach dem Zusammenwirken von géttlicher Gnade und menschlichem Willen
im Vordergrunde der Betrachtung steht.

So nimmt es nicht Wunder, daf wir bei den Vitern des Westens ein starkes Bemii-
hen um die christliche Tugendlehre finden. Aber auch dies gilt nicht etwa in dem Sinne,
daf} etwa die Griechen zu diesem Thema nichts beigetragen hatten. Es braucht nur an
Chrysostomus erinnert zo werden, um diesen Sachverhalt klar zu stellen. Aber der
wesentliche Anteil an der Ausbildung dieser Lehre ist doch dem Westen zuzuschrei-
ben. Bei ihren Arbeiten handelt es sich weniger um die Ausarbeitung eines geschlos-



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 211

senen Systems der Tugendlehre, sondern, dem Frithstadium der Theologie entspre-
chend, mehr um die Behandlung einzelner Tugenden. Aber auch einen zusammen-
fassenden Uberblick hat die Lehre schon in jener Zeit, und charakteristischer Weise
bei einem Vater des Abendlandes, in dem Werke ,De officiis“ von Ambrosius er-
halten. Bei ihm und speziell in diesem Werke zeigt sich ein kennzeichnendes Merkmal
der christlichen, insbesondere abendlindischen Theologie, das sie aof Jahrhunderte
hinaus beherrschen sollte, die philosophische Fundierung der christlichen Dogmen
im Ideengut der griechisch-romischen Antike. Ist jenes Werk doch im Anschluf} an
Plato, Aristoteles, besonders aber an Cicero ,,De officiis“ geschrieben. Aber das heifie
Bemiihen der Patrologie, wie der christlichen Theologie tiberhaupt, um den Tugend-
begriff ist nicht, jedenfalls nicht in erster Linie, aus dem Bestreben zu erkliren, ,eine
Ausgleichung von Evangelium und antikem Erbe“2 zu finden, obwoh! sich eine solche
Auseinandersetzung im griechisch-romischen Kulturraum der Viter, nicht zuletzt,
angesichts der aus diesem Kulturkreis gegen das Christentum gerichteten Angriffe,
apologetisch bedingt, geradezu aufdringte. Vielmehr handelt es sich, wie bereits oben
hervorgehoben, um eine spezifische Betrachtung des Erlasungsproblems unter dem
Gesichtspunkt des Heilsprozesses, des Zusammenwirkens von gottlicher Gnade und
menschlichem Willen, sozusagen um das Bestreben, die Naht za finden, durch die
Natur und Ubernatur, — vom Menschen aus betrachtet, denn fiir Gott sind sie ja
eines — verbunden sind, oder wie Bernhart (a.a.Q.) es ausdriickt, die Gefahr der
Auseinandersprengung von Gott und Welt und also schlieflich des Menschenbildes
selbst zu beschwdren. , Wie kann . . ., das ist die Frage, das hachste Zielgut des Seins,
das christlich verstandene »summum bonum«, als die alles bestimmende und ausrich-
tende Kraft zur Lebensform werden, so dafl auch das »honestumc, alles Gut einer
irdisch-sittlichen Selbstbejahung . . ., dafl auch das »utile« als Gesamtheit der dufle-
ren Giiter und Gaben des Lebens und des Leibes auf Gott bezogen und vor ihm ge-
rechtfertigt bleiben?* (Bernhart a.a. Q.) Das Problem ist von so allgemeiner Bedeu-
tung, dafl es von seiner spezifisch christlichen Form abgeschen, einen selbstéindigen
Bestand hat und bereits die groflen Philosophen des Altertums in seinen Bann ziehen
muflte. So hat die Tugendlehre ihre grofle Geschichte, von Plato, Aristoteles, der Stoa
bis auf Plotin, Porphyrias und Auogustinus und schlieflich bis zu Thomas von Aquins.

Hingt nun aber das christliche Tugendsystem eng mit dem antiken, inshesondere
aristotelisch-stoischen zusammen®, so kann doch andererseits, wie bei der philosophi-
schen Fundierung der christlichen Dogmen im Ideengut des Altertums iiberhaupt,
nicht etwa von einer einfachen Ubernahme die Rede sein. Welche grundlegende Um-
wandlung und Umwertung z. B. die Ideenlehre des Neuplatonismus bei Augustin
gefunden hat, hat u. a. Karl Adam in seiner Schrift ,Die geistige Entwicklung des
Augustin® eindringlich gezeigt. Die grofen Theologen des Christentums haben die
Gedanken der alten Philosophen zur Auffithrung des christlichen Lehrgebiudes be-
nutzt, wie man etwa edle Marmorblicke heidnischer Tempel zum Bau christlicher
Kirchen verwendet hat, selbstindig in der Anordnung, hingeordnet auf die christ-
liche Idee und erfillt mit ihr.

2 Joseph Bernbart, Summe der Theologie, Stuttgart (1938) Bd. III, S, LVI.
3 Bernhart, a. a. O., Band II, S. 858 Anm. 1.
4 Bernhart, a. a. O., Band II. EinL 8. XLIV .

14*



212 Dietrich Lang-Hinrichsen

Dafl die Vater sich mit der Tugendlehre beschiftigten, erscheint auch noch aus
einem anderen Grunde begreiflich. Muflte sich doch der im Vergleich zur Scholastik
viel schriftndheren Patristik die Behandlung dieser Probleme formlich aufdringen
angesichts des reichen Materials, das die Heilige Schrift hierfiir lefert. Es sei nur
kurz auf die Aufzahlung der 4 Kardinaltugenden im Alten Testament’ und die Ga-
ben des Heiligen Geistes® und die dem jeweiligen Zweck entsprechenden Aunfzih-
lungen der Tugenden im NT und deren Zuriickfithrung auf ein letztes Prinzip? sowie
die zahlreichen Vorbilder, die die Heilige Schrift fir die einzelnen Tugenden gibt,
hingewiesen.

So schufen die Vater, wenn auch in erster Linie nicht in systematischer Arbeit, ein
reiches Gedankengut auf dem Gebiet der Tugendlehre, das dann im Mittelalter die
wesentliche Grundlage fiir die Weiterarbeit bildete. In Schriften tber die Tugenden
wurden die patristischen Lehren zusammengestellt, bis schlieflich in wissenschaftlich-
systematischer Weise der hl. Thomas unter Benutzung der Viterlehre, insbesondere
des hl. Augustin, seine berithmte Tugendlehre entwidkelte, fiir die ihm als philoso-
phische Grundlage die nikomachische Ethik des Aristoteles diente.

Dies alles gilt auch fir den kleinen Ausschnitt aus dem Gesamtkomplex der Tu-
gendlehre, die Geduld. Hier klingt all das Streben und Bemiihen, die ganze Proble-
matik des Heilsprozesses, die Gnade von oben und das Miithen der Kreatur unten,
immer wieder als Grundakkord durch. Auch hier bot die Heilige Schrift michtige
Impulse zur Behandlung des Stoffes. Von zahlreichen Belegen sei auf einige charak-
teristische, wie auf das Buch Job, auf Tob 2, 12; Sir 2, 2—5; Lk 21, 19; Rom 3, 26;
5, 8; 12, 12; 1 Kor 13, 4; Hebr 10, 36; Jak 1, 3 und 5, 7—11 hingewiesen. So ist es
natiirlich, dafl wir zahlreiche Viterstellen finden, die sich, wenn auch nur kurz, mit
ihr beschaftigen. So schreibt z. B. Clemens Romanus den Korinthern: ,Nachdem er
(der hl. Paulus) die gesamte Welt Gerechtigkeit gelehrt hatte, legte er vor den Pra-
fekten Zeugnis ab und machte so seine Wanderung aus dieser Welt nach dem Ort der
Heiligen, ein Beispiel geduldiger Ausdauer gebend“s. Und Polycarp schreibt den
Philippern: ,Gott aber, der Vater unseres Herrn Jesus Christus, und der ewige
Priester, Gottes Sohn, Jesus Christus selbst, werden euch im Glauben, in der Wahr-
heit, in Sanftmut, ohne Zorn, in Geduld, Langmut, Duldsamkeit und Keuschheit auf-
richten und euch Anteil unter ihren Heiligen gewdhren®s. Fiur Clemens v. Alex-
andrien ist die Geduld, das geduldige Ertragen der Schmerzen, das Ausharren in
Geduld sogar ein Hauptkennzeichen des Gnostikers, des vollkommenen Menschen.
Zeigt sich doch gerade in der Geduld, wie sehr der Mensch seinen Leidenschaften er-
storben ist. Der nach der Vollkommenheit des Erkennens Strebende soll sich ,als ein
Mann erweisen in geduldigem und standhaftem Ertragen, im Lebenswandel, in der
Sinnesart und in der Selbstzucht, bei Nacht und bei Tage“t?. Denn ,die Standhaftig-
keit strebt ihrerseits mit Gewalt auf das Gott-Ahnlichwerden hin, indem sie durch
Geduld die Freiheit von Leidenschaften erreicht . . . Diese Geduld wird der Gnostiker
gewinnen, soweit er ein Gnostiker ist; in Versuchung wird er Gott preisen, wie der

5 Weish 8, 7. ¢ Is 11, 2f. 7 Roém 5, 5; 1 Xor 13, 1ff; Kol 3, 14.

8 1 Klem 5, 7, ed. Bihlmeyer, Tiibingen 1924, I, 38.  ?® 12, 2, ed. Biklmeyer, S. 119.

10 Stromata I1. 18; MG 8, 1020 f; Bibl. d. K. V., Clem. v. Alex. III, ed. Stihlin II 81,4,
S. 210.



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 213

edle Job“102, Gregor der Grofie endlich bezeichnet bei der Erklarung des Schriftwor-
tes: ,In patientia vestra possidebitis animas vestras* (Lk 21, 19) (Durch geduldiges
Ausharren werdet ihr eure Seelen gewinnen), die Geduld als ,radix et custos omnium
virtutum® (Wurzel und Wachter aller Tugenden) und charakterisiert sie an der glei-
chen Stelle des Naheren dahin: ,Aliena mala aequanimiter perpeti“t! (Leiden, die
von anderen auferlegt werden, mit Gleichmut ertragen).

Handelt es sich hierbei um mehr oder minder gelegentliche Einzelduflerungen, so
ist das Thema in der Literatur des christlichen Altertums, soweit ersichtlich, dreimal
zom ansdricklichen Gegenstand besonderer Abhandlungen gemacht worden und
zwar bezeichnenderweise von Kirchenschriftstellern des Westens: von Tertullian,
Cyprian und Augustin?2,

I Tertullian: Uber die Geduld

Bei dieser Schrift, fiir die sich ein genaunes Entstehungsjahr noch nicht hat ermitteln
lassen, handelt es sich nach den bisherigen Annahmen um eine Arbeit, die der ersten
Periode der schriftstellerischen Tatigkeit Tertullians entstammt, also nicht jener
groflen Epoche dogmatisch-apologetischer Tiatigkeit, in der seine Hauptwerke ent-
standen sind, anch wohl nicht jener vorangehenden Gruppe von Schriften, die er
wahrscheinlich als Lehrer der Katechumenen an seine Schiiler gerichtet hat, sondern
in die noch frithere Gruppe, in der er ,sich sozusagen mit sich selbst beschaftigt” und
»der subjektivistische Standpunkt noch vorherrschend® ist. Schriften, die auch nach
dem damaligen Stand der Lehre'noch nicht als wissenschaftliche Behandlung der The-
ologie bezeichnet werden konnen!s. Dafl Tertullian diese Schrift fiir sich selber, ,zu
seinem eigenen Nutz und Frommen® geschrieben hat und nicht fiir andere (aa0.8.10),
kann wohl aus seinen eigenen Worten in Kap. 1 der Abhandlung geschlossen werden,
nach denen er bestdndig an der Fieberhitze der Ungeduld krank liege und er eine
Art Trost darin suche, ,iber das zu disputieren, was zu genieflen uns nicht gegeben
ist, etwa wie die Kranken, solange sie der Gesundheit entbehren, nicht aufhéren
konnen, von deren Vorteilen zu reden®.

Der Inhalt der Schrift gliedert sich wie folgt!4:

Nachdem der Verfasser in der angegebenen Weise seine Unwiirdigkeit, fiber diese Tugend
zu schreiben, bekannt und deren Lob gesungen hat (Kap 1), spricht er zunichst von der Ge-
duld Gottes und deren Eigenart (Kap. 2), filhrt dann Christus als cin vielscitiges Vorbild der

103 Stromata I1. 20; MG 8, 1048; Bibl. d. K. V., a. a. O. 11, 103, 1 u. 4, S. 225. — Auch
sonst finden sich gerade in den Stromata zahlreiche Hinweise auf die Geduld (vgl. den Re-
gisterband der Berliner Kirchenviter Ausgabe zu Athanasius unter dwoubvn, Band IV, 777).

1t Hom 35 in Evang. ad Lk 21, 9—19; ML 76, 1261 f. — vgl. S. Thomas S. th. 2, 2 qu 136,
a2d3u. a4c

2 Migne (ML 4, 622 Anm.) nennt in einer Zusammenstellung, die offensichtlich voll-
standig sein soll, noch einen gewissen Bischof Paulus. Uber ihn enthalt aber weder Migne
(a. a. 0.) eine nihere Angabe, noch ist z. B. in der Patrologie von Altaner (Freiburg 1931)
etwas dariiber zn finden, so dafl die Richtigkeit der Angabe bei Migne wohl in Zweifel ge-
zogen werden kann. Jedenfalls mufl der Aufor, da nicht naher zu ermitteln, aufler Betracht
bleiben. Auch in Buchberger, Bd 9, und dem Kirchenlexikon von Weger und Welte, Bd. 9,
wird die Arbeit nicht erwahnt.

13 Vgl. Heinrich Kellner, Einleitung zu Tertullians ausgewihlten Schriften, ins Deutsche
abersetzt, Bd. 1, S. XXXV {f, Bibl. der K. V., Kempten und Miinchen 1912.

14 Vgl. Kellner S. 34.



214 Dietrich Lang-Hinrichsen

Geduld an (Kap. 8), um sich dann der Lehre im cinzelnen zuzuwenden. Sie wurzelt im Ge-
horsam und der Gott schuldige Gehorsam verpflichtet nns zur Geduld (Kap. 4); die Unge-
duld war die Ursache der Siinde beim Teufel, bei den ersten Menschen und ist es bei ihren
Nachkommen, besonders beim jiidischen Volke (Kap. 5). Die Geduld ist stets im Gefolge des
Glaubens. Die Vervollkommnung des alten Gesetzes, die Christus gebracht hat, bestand
wesentlich in erhéhten Anforderungen der Geduld (Kap. 6). Sie lehrt uns, zeitliche Giiter in
der rechten Weise zu besitzen und deren Verlust zu ertragen (Kap. 7). Den Beleidigungen
mofl man Geduld entgegensetzen (Kap. 8). Der Schmerz iiber den Verlust der Angehérigen
wird bei den Christen durch die Geduld gemindert und ertriglich gemacht (Kap. 9). Manch-
mal ist Rachsucht Ursache zur Ungeduld (Kap. 10). Auch sonst sind die Anlisse zur Un-
geduld zahlreich. Man muf8 die Geduld bewahren bei groBen und kleinen Leiden, selbst-
verschuldeten wie bei den von Gott zugelassenen Schicksalen (Kap. 11). Die Geduld erhilt
den Frieden, macht willfahrig zur Bufle und erweckt Liebe (Kap. 12). Den Leib befzhigt die
Geduld zur Abtdtung, zur Ubung der jungfriulichen Enthaltsamkeit und Ertragung des
Martyriums (Kap. 13). Beispicle gottvertravender Geduld in grofien kérperlichen Schmerzen
(Kap. 14). Wert, Wirkungen und Schénheit der Geduld (Kap. 15). Sie ist nicht zu verwech-
seln mit Stumpfheit, Gefithllosigkeit und sittlicher Gleichgiltigkeit (Kap. 16).

Obwohl zu den ersten Schriften gehérend, zeigt sie doch bereits im Wesentlichen
das aus seinem Hauptwerk , Apologeticus® bekannte, stark individuelle Geprége, das
den tertullianischen Stil kennzeichnet, eine gewandte, sprachlich effektvoll aufgesetzte,
zu Ironie und Antithesen neigende Danrstellung, die nicht selten die Grenze dessen
streift, was wir Dialektik zu nennen pflegen, und die es oft nétig macht, den nicht
immer auf gleicher Hohe stehenden gedanklichen Kern herauszuschalen.

In sachlicher Hinsicht wird man nicht behaupten kénnen, dafl die Schrift sich in der
theologischen Fundierung der Gedanken durch besondere Tiefe auszeichnet. Dabei
darf man jedoch zwei Dinge nicht aufier Acht lassen, namlich einmal den Stand der
Theologie zu jener Zeit iiberhaupt — gab es doch aufler Hermas, Justin und Irenius
kaum einen Kirchenschriftsteller, der als Theologe anzusprechen wire!s, so dafl im
Wesentlichen tatsidchlich Neuland zu bearbeiten war, insbesondere handelt es sich
wohl so gut wie sicher um die erste Schrift iiber den Gegenstand —, ferner aber han-
delt es sich, wie erwdhnt, um eine der ersten Schriften, die Tertullian auf theologi-
schem Gebiet verfafit hat. Erst im Laufe der Zeit wuchsen mit der Kenntnis der Li-
teratur — wobei an die Profanliteratur zu denken ist — auch Umfang und Gehalt
seiner Schriften!s. Aber die Vertrautheit mit der Heiligen Schrift des AT. und NT.,
die Schriftndhe bei seinen Argumentationen — ein kennzeichnendes Merkmal des
Viterschrifttums —, zeigen sich selbst in diesem kleinen Rahmen.

Angesichts der allgemeinen Hohenlage dieser Schrift, des Fehlens einer eigentlich
wissenschaftlichen Fundamentierung, von ,theologischem Dilettantismus“1? zu spre-
chen, dirfte aber selbst dann zu weit gehen, wenn man von den erwahnten ,mildern-
den Umstéanden® absieht. Denn eine ndhere Betrachtung zeigt, daf} sie, wenn auch oft
im Keim, im grofien und ganzen die wesentlichen Gesichtspunkte der Lehre von der
christlichen Geduld enthilt, ein Resultat, das immerhin beachtlich erscheint.

1. Die Geduld im Rahmen der christlichen Tugendlehre
In systematisch-spekulativer Hinsicht ist zunéchst die Einreihung der Geduld unter
den Begriff der Tugend bedeutsam. Diesen definiert Tertullian nicht, sondern setzt thn

15 Vgl. Kellner, Einl. S. XXXVI. 1% Vgl. Kellner, a. a. 0. S. XXXVI.
17 Vgl. Kellner, a. a. 0. S. XXXVII.



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 215

offenbar aus dem Sprachgebrauch und der Heiligen Schrift als bekannt voraus. Er be-
miiht sich auch nicht um systematische Fragen, also etwa darum, wie die Tugenden
einzuteilen sind und an welcher Stelle die Geduld einzuordnen ist. Wohl aber sucht
er bis zu einem gewissen Grade ihr Verhiltnis zu den géttlichen Tugenden zu bestim-
men. So kommt er in Kap. 6 und 12 auf das Verhaltnis der Geduld zur Liebe zu
sprechen. Die Liebe wird nur durch die Geduld allein erlernt, sagt er. Danach scheint
es, dafl die Geduld der Liebe vorangehen miisse. Dabei hat Tertullian aber wohl
weniger ein systematisches Verhiltnis im Auge als vielmehr die psychologischen Be-
zichungen, die in seiner Abhandlung iiberhaupt eine wichtige Rolle spielen. Ziehen
wir das von ihm selbst herangezogene Pauluswort heran, so diirfte jedenfalls das
systematische Verhiltnis eher umgekehrt sein. Denn wenn es heifit, die Liebe ertridgt
alles, so ist sie eben auch die Wurzel der Geduld, nicht umgekehrt. Aber auch rein
psychologisch wird man ungeachtet der Wechselwirkung, die zwischen beiden Tugen-
den zweifellos besteht, die Liebe, das weit Umfassendere, als das Vorangehende an-
sehen miissen. Tertullian selbst macht gleich darauf eine Bemerkung, die mit der
Lehre, dal die Geduld vorangehen miisse, nicht in Einklang steht. Er bezeichnet sie
als ,Begleiterin® der Liebe. Wer begleitet, geht aber nicht voran.

Es besteht also sicherlich eine gewisse Unsicherheit in der Bestimmung des Ver-
haltnisses der beiden Tugenden, was u. a. mit der sehr weiten Fassung des Geduld-
begriffes, wie er hier gebraucht wird, zusammenhéngt. Darauf ist es auch teilweise
zurdckzufithren, wenn Tertullian, den Satz liber die Feindesliebe zitierend (Kap. 6),
sagt, in diesem Grundgesetz sei die ganze Lehre von der Geduld zusammengefafit.
Natiirlich hingt die Feindesliebe mit der Geduld zusammen, indem sie das geduldige
Ertragen der Angriffe des Feindes erfordert. Aber unmittelbar ist sie ein Gebot der
Caritas, und zwar ein Ausschnitt aus dieser, und bei der von Tertullian vorgenom-
menen Vermengung kommt das Spezifische der Geduld nicht zum Ausdruck. Abgese-
hen von dem Mangel an systematischer Schirfe, der sich hier geltend macht, mag auch
ein gewisser Hang zu Ubertreibungen und Extremen — eine charakteristische Note
seiner Personlichkeit!8, deren er sich am Beginn gerade dieser Abhandlung zeiht und
die uns noch 6fter begegnet — eine Rolle gespielt haben.

Die Bezichungen der Geduld zum Glauben charakterisiert er dahin, dafl sie dem
Glauben vorangehe und ihm folge (Kap. 6). Dies ist sicher in dem natiirlichen Sinn
richtig, dafl eine zum Ausharren und Ertragen geneigte Natur fiir die Annahme des
Glaubens besonders disponiert ist und iiber alle Priifungen hin die Kraft gibt, in
ihm zu verharren.

Am besten ist wohl die Verwurzelung der christlichen Tugend in der Hoffnung ge-
lungen. Uber den in Kap. 9 und dem Apostelwort behandelten Fall des Verlustes von
Angehérigen hinaus ist bei allen Ubeln die christliche Geduld in der Hoffnung auf
die Erlésung im Jenseits begriindet, die alle Leiden dieser Welt sub specie aeterni-
tatis betrachten 1488t, d. h. die christliche Geduld 1st eschatologisch orientiert. Hiermit
ist Tertullian, wie es scheint, zum eigentlichen Kern der Geduld vorgedrungen. Damit
steht im Einklang, was er die duflere Erscheinung der Geduld nennt. Thr Antlitz ist
nicht von Tritbsinn gerunzelt, was offensichtlich sagt, dafl sie den Geduldigen frei
von Triibsinn macht. Denn er legt den richtigen Mafistab an die Leiden, d. h. er mifit

18 Altaner, S. 89f.



216 Dietrich Lang-Hinrichsen

sie nach dem Endziel, vor welchem sie in ihrer Nichtigkeit erscheinen. Doch fiihrt dies
schon in das Gebiet der aszetischen Betrachtung, die spiter erfolgen soll.

Der Rang der Geduld ist nach Tertullian ein sehr hoher. Denn wir haben sie mit
Gott gemein (Kap. 1 u. 2). An einer dogmatischen Herausarbeitung der Gemeinsam-
keiten und Unterschiede der gottlichen und menschlichen Geduld 138t es Tertullian
aber fehlen. Denn dafl es sich in beiden Fillen um dieselbe Erscheinung handeln
konne, mufl von vornherein ausscheiden, da ein Ertragen von Leiden, das fir die
menschliche Geduld wesentlich ist, bei Gott nicht in Betracht kommen kann. Es kann
sich also nur um die Auffindung eines gemeinsamen Vergleichspunktes handeln, der
gewif} sehr wichtig wire und zur Erkenntnis ihres Wesens und Charakters beitragen
wiirde. Tertullian behandelt die Geduld Gottes aber auch weniger als ein Mittel zur
Erkenntnis des Wesens dieser Tugend, als vielmehr unter dem Gesichtspunkt des
Vorbildes fiir den Menschen, also mehr moralisch-aszetisch.

Unter allen Tugenden erkennt Tertullian der Geduld hochsten Rang zu, weil nach
ihm niemand ein Gott wohlgefdlliges Werk ohne diese Tugend zu verrichten im-
stande ist. Auch wenn die Richtigkeit dieses Satzes eingerdumt wiirde, wire dies fiir
die Rangordnung unter den Tugenden nicht, jedenfalls nicht allein entscheidend. Das
Problem ist erheblich komplexerer Natur und mufl nach Art der Tugend, nach jhrem
Objekt und danach, auf welche menschliche Lebensiuflerung sie sich bezicht, usw.
entschieden werden und setzt daher eine genaue begriffliche Abgrenzung und Syste-
matik der Tugend voraus, die bei Tertullian fehlt. Dies zeigt sich auch an anderen
Stellen. So richtig es z. B. nicht nur fiir die moralisch-aszetische Betrachtung ist, das
Martyrium als den wohl bedeutendsten Anwendungsfall geduldigen Erleidens —
schon wegen des eschatologischen Grundcharakters — anzufithren, so tritt doch bei
Tertullian nicht hervor, dafl das Wesen dieses Phanomens allein unter dem Ge-
sichtspunkt der Geduld nicht zu erschépfen ist; gerade hier wire die Gelegenheit fir
die Abgrenzung von Geduld und Tapferkeit und fir eine Inbeziehungsetzung der
Geduld zu den sonstigen Tugenden?®.

Es handelt sich bei der Klassifizierung der Geduld wohl auch um eine der Uber-
treibungen Tertullians. Aber wie gesagt, trigt auch die weite Fassung des Begriffes
der Geduld Schuld daran, daf} in spekulativer Hinsicht die Darstellung etwas Ver-
schwommenes hat. Wenn er zu der Formulierung gelangt (Kap. 5), dafl das Bése die
mangelnde Geduld im Guten ist, die Unfihigkeit, im Guten verharren zu kénnen,
oder, positiv gewendet, die Geduld das Ausharren im Guten ist, so mufl doch die
Frage aufgeworfen werden, ob eine solche Ausdehnung des Begriffes im Umfang, die
nach einem bekannten Satz der Logik einen entsprechenden Verlust an Inhalt zur
Folge hat, zur Schaffung eines sinnvollen Wesensbegriffes geeignet erscheint. Tat-
siachlich ist cine spezifische Eigenart der Geduld so nicht mehr gegeben. Sie muf sich
dann weitgehend mit anderen Begriffen tberschneiden. Dies -erkldrt auch die Exzes-
sivitit, die Ungeduld ganz allein zur Ursache jeder Siinde zu machen (Kap. 5), zwei-
fellos eine Ubertreibung, die sich neben der haufigen Erscheinung, daf sich die allge-
meinen Proportionen zugunsten des Gegenstandes, den man gerade literarisch be-
handelt, verschieben, aus der mangelnden Herausarbeitung der Eigenarten des Be-

19 Vgl u. a. Josef Pieper, Vom Sinn der Tapferkeit, Leipzig 1934, S. 62ff.



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 217

griffes erklirt®*. Immerhin liegt ein richtiger Kern in jener Bemerkung Tertullians,
wovon noch die Rede sein wird.

In der gleichen Linie liegt es dann, wenn Tertullian den Siindenfall mit der Unge-
duld der Stammeltern begrindet und den Siindenfall des Teufels selbst als Folge
seiner Ungeduld erklidrt. Wenn vielleicht auch eingerdumt werden kann, dafl Emp-
findungen, die der Ungeduld dhnlich sind, u. a. eine Rolle gespielt haben kénnen, so
kann doch wohl nicht behauptet werden, dafl damit allein der Siindenfall erklart wird,
wie es Tertullian offensichtlich will. Dazu kommt noch, dafl es der prinzipiellen Er-
orterung bedarf, inwieweit im Paradies von einem Ertragen von Leiden, wie es fiir
die Geduld in Betracht kommt, die Rede sein kann. Ahnliches gilt fiir den Fall des
Teufels, die Engelsiinde; wie bei der Geduld Gottes kann auch hier nur von einer
Parallelerscheinung der Ungeduld gesprochen werden. Zutreffend ist es dagegen,
wenn Tertullian bemerkt, dafl im neuen Bund die Geduld eine zentralere Stellung
habe als im alten. Wenn es auch im AT. Beispiele hervorragender Geduld gibt, die
Tertullian selbst anfiihrt, insbesondere Job, so weist er doch zutreffend auf die Scharfe
des Talionsprinzips, also des Gedankens der Wiedervergeltung im AT. und auf die
Vermehrung der Lehre von der Gerechtigkeit um die der Geduld hin (Kap. 6). Sicher
ist, dafl die Liebe im NT. eine unvergleichlich stirkere Akzentuierung erhalten hat,
und sie nicht nur durch die Lehre, sondern vor allem durch das einzigartige Beispiel
Christi in den Mittelpunkt des neuen Bundes geriickt worden ist. Damit hat naturge-
maf alles, was seine Wurzel in der Liebe hat, also auch die Geduld, in weitestem
Mafle an Bedeutung gewonnen.

Die Frage, wie der Mensch diese so grofle Tugend erwerben kénne, beantwortet
Tertullian dahin, daf} er sie durch gottliche Eingebung erhalt. Im Wege der Gnade
teilt Gott sie zu nach seinem eigenen freien Ermessen (Kap. 1). In der spiteren Ter-
minologie der Tugendlehre wiirden wir sagen, Tertullian rechne die christliche Ge-
duld zu den eingegossenen Tugenden. Dies ist sicher richtig, wenn wir, wie es Ter-
tullian tut, die Geduld nicht nur im Hinblick auf das naturgemafie Ziel betrachten —
dann ist sie eine erworbene Tugend —, sondern in ihrer Hinordnung auf die iiber-
natiirliche Seligkeit. Die sogenannten sittlichen Tugenden, zu denen die Geduld ge-
hort, beziehen sich als iibérnatiirliche Tugenden auf denselben Gegenstand wie die
erworbenen Tugenden, aber auf diesen Gegenstand in seiner iibernatiirlichen Be-
ziehung zu Gott. Betrachten wir also die Geduld in ihrer Hinordnung auf das iiber-
natiirliche Ziel, also als spezifisch christliche Tugend, wie es Tertullian tut, so gehort
sie zu den eingegossenen sittlichen Tugenden. Sie wird dann also dem Mensdien
durch gottliche Gnade zuteil.

Ziehen wir das Fazit aus Tertullians Lehre von der Geduld in systematisch-speku-
lativer Hinsicht, so werden wir sicher anerkennen miissen, daff Tertullian zahlreiche
Fragen aus der vielverschlungenen Problematik der Tugendlehre zutreffend 16st, zum
mindesten aber behandelt oder wenigstens beriihrt. Dadurch wird deutlich, dafl man
mit der Bezeichnung ,theologischer Dilettantismus® der Abhandlung nicht einmal
auf dogmatischem Gebiete gerecht wird. Hinza kommt noch, daf sie ithrem ganzen
Zuschnitt nach kein dogmatischer, sondern ein moralisch-aszetischer Traktat ist und
sein will.

20 Vgl. auch Kellner a. a. O., S. 16.



218 Dietrich Lang-Hinrichsen

2. Die Geduld als christlicher Lebensbegriff

Tertullians Geduldsbegriff kennzeichnet, daf} er kein Formalbegriff ist. Nicht jedes
Ausharren, nicht jede Standhaftigkeit ist fiir ihn Tugend, sondern nur das Stand-
halten um Gottes willen, um Christi willen, um des Guten willen. Nur die himmlische
und wahre, die christliche Geduld ist in Wahrheit Geduld. Die um des Bosen willen,
um niedriger Ziele willen geiibte ,Geduld®, vom Teufel verliehen, ist keine Geduld
(Kap. 16). Um die heutige Terminologie zu gebrauchen, seine Ethik ist keine Formal-
ethik im Sinne Kants, sondern ,materiale Wertethik“21, seine Begriffe sind von vorn-
herein verbunden mit Inhalten und Zielen. Dies entspricht der christlichen Ethik von
Anbeginn bis heute. Die in der Existenzphilosophie vielfach?!2 vertretene Auffassung,
daf} die Unbedingtheit des Einsatzes des Menschen, gleichviel wofiir er geleistet wird,
vollen sittlichen Wert habe, hat in der christlichen Ethik keinen Raum. ,Die Tugend
im Dienste des Lasters® (F. Wilhelm Forster) hat fiir sie aufgehort, eine Tugend zu
sein. Darin geht sie einig mit der Ethik der Antike, die, wenn auch nicht der bewufiten
Tendenz, so doch der Sache nach, materielle Wertethik war?? und die gerade darum
zur philosophischen Fundierung der christlichen Ethik dienen konnte.

Die Geduld ist bei Tertullian auf Gott und auf Christus ausgerichtet. Sie stehen im
Mittelpunkt der Betrachtung, mit ihnen hat sie der Mensch gemein. Gott und Chri-
stus sind fiir ihn das Vorbild der Geduld, deren Inhalt ist daher fiir ihn die Nachfolge
Christi. Geduld ist also bei Tertullian ein Lebensbegriff. Dies 1aflt es uns auch ver-
stindlich erscheinen, warum er den Anforderungen eines Tugendbegriffes im Sinne
der spéteren christlichen Doktrin teilweise recht wenig geniigt, weshalb dieser spekula-
tiv betrachtet oft so verschwommen wirkt und eine so weiteFassung aufweist. Was uns
dort oft unzureichend erscheint, hier glinzt es in hellem Lichte. Wie das Leben selbst,
so lassen sich auch die lebendigen Seinsweisen nicht in feste Schemata fassen. Das
Bewegte, die flieBenden Uberginge sind gerade das Charakteristische. Es ist nicht die
Statik des Systems, sondern die Dynamik des Lebens, die wir vor uns haben, theo-
zentrisch und christozentrisch orientiert. Schon bei Erérterung der Bezichungen von
Hoffnung und Geduld ist hervorgehoben worden, da fiir Tertullian der Gedanke
der Auferstehung mit Christus zum Wesenskern der Geduld fithrt (Kap. 9). Fiir den
Schmerz iiber den Tod ist daher kein Platz mehr, weil wir mit dem Tod die Hoffnung
auf unsere eigene Auferstehung haben. Unser Begehren ist es, wie der Apostel sagt
(Phil 1, 238), aufgenommen zu werden und bei Christus zu sein. Darin liegt das Ge-
heimnis der christlichen Geduld. Darin zeichnet Tertullian ihr Antlitz so: ,Ihre
Augen sind mit dem Ausdruck der Freude erhoben® (Kap. 15). Diese eschatologische
Einstellung ist es auch, die uns den Mafistab fiir die richtige Einstellung zu den Gii-
tern dieser Welt und die Geduld fiir das Ertragen ihres Verlustes gibt. Denn die
Richtung auf das wahre Ziel, die imitatio Christi, mahnt uns zur Weltverachtung
(Kap. 7). Ja, wer von Ungeduld iiber einen Verlust ergriffen wird, der siindigt nahezu
gegen Gott selbst, indem er das Irdische hoher stellt als das Himmlische. ,Denn un-
sere Seele, die wir vom Herrn erhalten haben, hat sich dann von der Liebe zu zeit-
lichen Dingen verwirren lassen® . .. Mag die ganze Welt zugrunde gehen, wenn ich

2t Max Scheler, Nicolai Hartmann. *#la Vgl. auch Heidegger ,Sein nund Zeit“, S. 283
22 In bezug auf die Nikomachische Ethik des Aristoteles vgl. Nicolai Hartmann: Ethik,
Berlin 1926, S. V1, 256 {f.



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 219

nur die Geduld als Gewinn davontrage (Kap. 7). Mit diesen Worten ist deutlich der
Gedanke, dafl der Christ fiir die Welt sterbe, als letzte Konsequenz des christlichen
Lebens zum Ausdruck gelangt.

Klar wird dies nochmals bei seinen Ausfithrungen tiber das Martyrium. Wenn er
dieses eine Erneuerung der Taufe nennt (Kap. 13), so wissen wir aus Rém 6, 3 ff,
dafl damit unser Tod und unsere Neuschaffung und Auferstehung gemeint sind.
Darum ist das Martyrium der ,Probekampf um die Seligkeit®, das ,Hinaufsteigen
an den Sitz der Gottheit selbst® (Kap. 13), und die Ertragung der Leiden bedeutet
wie bei Christus das Gelangen zum Sieg. Deshalb miissen wir uns freuen, so heifit es
an anderer Stelle (Kap. 11), und uns Gliick wiinschen, wenn wir der géttlichen Zich-
tigung gewiirdigt werden. Mit diesen Worten hat Tertullian das Wesen des christ-
lichen Lebens in seinem tiefsten Kern und mit allen Konsequenzen dargestellt und
die Teilnahme an diesem durch die Ubung der Geduld in eindrucksvoller Weise zur
Darstellung gebracht. Andererseits 1ait sich jedoch nicht verkennen, dafl das Schwer-
gewicht der Abhandlung nicht hier, sondern auf dem Gebiete der Aszetik liegt. Alle
Ausfithrungen, die Tertullian iber das Wesen und die Grundgedanken des christ-
lichen Lebens sucht, dienen mehr oder weniger zur Ableitung und Begriindung von
aszetischen Vorschriften. Dieses Moment tritt bei ihm weitgehend in den Vorder-
grund. Die Geduld Gottes und Christi erscheint vorwiegend unter dem Gesichts-
punkt des Vorbildes der von uns zu iibenden Tugenden, als das gute Beispiel fir
unser eigenes Verhalten, fiir die Vermeidung von Lastern und Siinden. Tertullian
schildert die Folgen der Ungeduld in den verschiedenen Sparten des Lebens: Rach-
sucht, Almosengeben, Trauer, Vergebung gegeniiber dem Nachsten, Reinheit des
Korpers usw., kurz, das, was wir heute Moraltheologie und Aszetik nennen, steht,
wenn wir die vorwiegende Zielsetzung, die Hauptakzentuierung des Inhalts der
Schrift in Betracht ziehen, im Vordergrund. Wir sehen deutlich den kiinftigen Kate-
cheten2s, fiir den die Anwendung der Lehre auf das tagliche Leben ein wichtiges An-
liegen ist, der seiner ganzen Interessenrichtung entsprechend durch grundlegende
Abhandlungen iiber sittliche Themata in erster Linie dazu beigetragen hat, daff man
Nordafrika das klassische Land der altchristlichen Moraltheologie genannt hat.

II. Cyprian: Uber das Gut der Geduld

In der zeitlichen Reihenfolge der niachste, der iiber die Geduld geschrieben hat, ist
Cyprian23a, Seine Schrift ,De bono patientiae“, von der ein Teil in das monastische
Brevier eingegangen ist (4. Sonntag nach Ostern, Matutin, 2. Nocturn), wurde von
ihm zur Beruhigung der erhitzten Gemiiter im Ketzertaufstreit verfafit®4, in wel-
chem es darum ging, ob das Sakrament der Taufe auch dann giltig sei, wenn es von
einem auflerhalb der Kirche stehenden gespendet werde, vielleicht auch im Hinblick auf
seine eigene Lage in diesem Streit — denn im Gegensatz zu Papst Stephan verwarf
er die Giltigkeit der Ketzertaufe. Sie fdllt daher in die letzten Jahre seines im
Jahre 258 durch Martyrium endenden Lebens.

23 Vgl. Kellner, Einl. S. XXXVIIL

232 Zur Vermeidung von Wiederholungen soll im Folgenden das, was sich mit Tertullian
deckt, nur kurz gestreift und in der Erdrterung vorwiegend das Sondergut der anderen
Schriftsteller behandelt werden.  2¢ Altaner, S. 146.



220 Dietrick Lang-Hinrichsen

Der &uflere Gedankengang der Schrift glicdert sich wie folgt: Nachdem der Verfasser zu-
nichst die wahre Geduld von der falschen der Philosophen unterschieden und sie zur Ge-
duld Gottes nnd besonders zur Geduld Christi in Bezichung gesetit hat, entfaltet er den
Wert der christlichen Geduld. Er legt ihren Nutzen und ihre Notwendigkeit dar durch den
Hinweis anf die Heilige Schrift und eine eingechende Begriindung, nennt als hervorragende
Beispiele der Ubung der Geduld Job und Tobias und untersucht, damit ans dem ihr ent-
gegengesetzten Laster, der Ungeduld, noch mehr das Gut der Geduld hervorleuchte, den
Ubelcharakter der Ungeduld. Zum Schluf tadelt er die Begierde nach Rache und erinnert
daran, dafl nach der Heiligen Schrift die Rache nicht uns, sondern Gott gebithre.

Es scheint beinahe zum Dogma geworden zu sein, daff Cyprian, wie er allgemein
seine Gedanken Tertullian entlehnt habe, speziell in dieser Schrift von ihm abhingig
sei?®. Habe doch Cyprian, wenn er seinem Diener sagte, ,Da magistrum® (Gib mir
den Meister), Tertullian gemeint, dessen Schriften er téglich gelesen habe. Aller-
dings, wenn wir unser Augenmerk auf das von Cyprian in seiner Abhandlung ver-
wertete Material richten, ist diese Ansicht gewif richtig, wie Tertullian Gberhaupt,
weitgehend die Fundgrube fiir die Behandlung dieses Gegenstandes gewesen zu sein
scheint, was u. a. auch aus Augustins Schrift klar hervorgeht. Aber entscheidend
diirfte wohl sein, dafi Cyprian aus der Abhandlung Tertullians, die ihm mehr als
Materialsammlung diente, etwas Eigenstindiges gestaltet hat. Hier wird sich bei
niherer Priifung ergeben, daff er das Schwergewicht der Betrachtung im Vergleich
mit Tertullian verlagert hat.

Erfreulich wirkt es, dafl die Ubertreibungen Tertullians, von denen schon die Rede
war, bei diesem, von ,Klugheit und Milde“?? geleiteten Geist nicht begegnen. So
hoch der Rang ist, der der Geduld zuerkannt wird, sie wird nicht als die héchste Tu-
gend bezeichnet. Der Zusammenhang mit der Feindesliebe wird betont, aber nicht
gelehrt, dafl in ihr die ganze Lehre von der Geduld enthalten sei. Die Beziehungen
von Ungeduld und Sinde werden behandelt, aber die Ungeduld nicht allein zur
Ursache jeder Sinde gemacht. Im iibrigen wiirde man der Abhandlung noch mehr
Unrecht als der Tertullians tun, wollte man der systematisch-spekulativen Seite eine
zu grofie Bedeutung fiir ihre Bewertung beimessen. Die Fragen der Systematik inter-
essieren ihn hier nicht: weder die Abgrenzung von anderen Tugenden, noch ihre
Rangordnung, ihre Begriffsformulierung, ihr Verhiltnis zur Siinde usw. Wollte man
aus ihr eine theologische Lehre abzuleiten versuchen, so wiirde — mit den angege-
benen und den sich noch aus dem Folgenden ergebenden Einschrinkungen — dasselbe
gesagt werden konnen, was in dieser Beziehung iiber Tertullian gesagt worden ist.

Die Geduld als Erscheinungsform des Seins in Christus

Das eigentliche Anliegen Cyprians liegt anderswo. Sein Ziel ist die Integration der
Geduld im christlichen Leben iberhaupt. Schon bei der begrifflichen Abgrenzung
der Geduld von 4hnlichen Haltungen des auferchristlichen Lebens tritt dies deutlich
hervor. Beschrankte sich Tertullian darauf, aus dem Geduldbegriff auszuscheiden,
was nach Inhalt, Beweggrund und Ziel nicht gut ist, so geht Cyprian einen Schritt
weiter, er zieht die letzte Konsequenz aus der Offenbarung und dem Geheimnis der
Erlésung. Schon das muf} aus dem Begriff der wahren Geduld — mag es auch bei rein
natiirlicher Betrachtung nicht als schlecht qualifiziert werden miissen — ausscheiden,

2 Vgl. Julius Baer, Bibl. d. KV, Cyprian I, S. 286; Altaner, S.144,146, 28 Altaner, S. 90.
27 Altaner, S 144.



Die Lehkre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 221

was nicht in der Weisheit Gottes wurzelt (vgl. Kap. 2). Denn wenn sie nicht an Gott
orientiert ist, dann hat sie mit zwingender Notwendigkeit einen falschen Orien-
tierungspunkt. ,Weil dort nicht die wahre Weisheit ist, so kann dort auch nicht die
wahre Geduld sein®, eine restlose Theifizierung und Christifizierung des Geduld-
begriffs. Nur sekundire Bedeutung hat es fiir Cyprian, dafl eine anders orientierte
Weisheit letztlich auch in ihren sittlichen Auswirkungen — vor allem mangels Demut
und Milde — praktisch sichtbar scheitern muf§ (Kap. 2). Das Entscheidende ist fiir ihn
etwas anderes. War Tertullian schon weitgehend zum Kern der Sache vorgestofien,
so war die Verankerung der Geduld in Gott und Christus doch auf weite Strecken
im Sinne der Uorbildlichkeit der Geduld Gottes und Christi fiir die mensch-
lichen Handlungen gedacht. Es wire gewifl eindeutig und ungerecht, diese Bedeu-
tung der Funktion des Tugendbegriffes, als Grundprinzip fiir die Ableitung von
Moralsdtzen zu dienen, leugnen zu wollen. Aber sie ist nicht das Primire, nicht das
Eigentliche, ja vielleicht nur eine Hilfsfunktion des Tugendbegriffes, in der schon
eine Konzession an die menschliche Schwiche, an die Verminderung des urspriing-
lichen, selbstverstandlich-instinktsicheren christlichen Elans zum Ausdruck kommt.
Denn oft geraten Bemithungen, die in dieser Richtung unternommen werden, dahin,
in erster Linie die Grenze des Erlaubten nach nnten hin, das moralische Minimum,
das, was gerade noch passieren kann, zu finden, womit sich insbesondere die minutids
ausgebildete Moraltheologie unserer: Zeit, wahrscheinlich mit Recht, weitgehend zu
beschiftigen pflegt.

Bei Cyprian geht es in erster Linie um ein anderes. Wenn er sagt, dafl es fiir das
Leben, fiir die Verherrlichung Gottes nichts Groferes gebe, als gestiitzt auf die Vor-
schriften des Herrn in Gehorsam, Furcht und Demut Geduld zu beachten (Kap. 1),
dann darum, weil wir als geborene Diener und Kinder Gottes der Geduld des Vaters
zu folgen haben, weil das Ziel der Geduld die Anniherung an Gott ist, weil Gottes
Ahnlichkeit in unseren Akten leuchtet (Kap. 5), weil Christi Leben ein Leben des
Leidens in Geduld war und weil wir, wenn Christus der Weg unseres Heils ist,
wenn wir ihn ,anziehen“, wenn wir mit einem Worte Christen sind, es nur sein
konnen, indem wir in der gleichen Haltung durch sein Leiden hindurchgehen
(Kap. 9). Durch die Teilnahme an seinem Leiden in Geduld, nehmen wir — und nur
auf diesem Wege — an Christus teil. Dulden und tapfer ausharren (Kap. 13), ist der
einzige Weg der Nachfolge Christi. Nur hierdurch, nur durch die Wahrung der Ge-
duld, sind wir in Christus, nur so gelangen wir durch Christus zu Gott. Sie lenkt uns,
damit wir den Weg Christi einhalten kénnen. Nur indem wir durch sein Leiden
schreiten, sind wir Kinder Gottes. Das ist der Angelpunkt der ganzen Lehre Cyprians
von der Geduld und ist und soll deshalb nach ihm der Angelpunkt des christlichen
Lebens iiberhaupt sein. Nicht ein Tun und Handeln nach Analogie eines aufierhalb
von uns stehenden, in irgend einer Parallelstellung zum Menschen befindlichen Bil-
des Christi ist das Wesentliche, sondern das vollkommene Eingehen in ihn, das voll-
kommene Einssein mit ihm: Christus in uns und wir in Christus. Nicht nach dem
Vorbild Christi leben, sondern Christus selbst leben, das ist das Entscheidende. Nicht
eine Weise, dieses oder jenes zu tun, sondern eine Seinsweise ist das Wesentliche.
Die Tugend der Geduld ist also fiir ihn eine ontologische Realitit. Nicht so sehr
das Ziel, nach dem wir zu streben haben, das ,Hinaufsteigen zu dem Sitz der Gott-



222 Dietrich Lang-Hinrichsen

heit selbst“ (Tertull. Kap. 13), sondern der richtige Weg hierzu — das Einssein mit
Christus, das Sein in Christus —, der notwendigerweise zu diesem Ziel fithren muf},
ist das Eigentliche oder richtiger gesagt: Weg und Ziel verschmelzen in eins; denn
nur der Weg Christi ist einer und ein unteilbarer von Anfang bis zum Ziel, der
des Leidens, der Niederlage und des Sieges, ein Weg, auf dem Christus durch die
Geduld geleitet wurde. Und der Weg seiner Nachfolge ist es, um die zitierten Worte
Cyprians wegen ihrer Bedeutung nochmals zu wiederholen: gelenkt durch die Ge-
duld durch Christi Leiden zu schreiten und so in ihm zu bleiben und durch ihn zum
Vater zu gelangen (Kap. 20). Gerade wegen der Teilnahme am Leiden Christi, die
die Nachfolge Christi ist, erhilt das christliche Leben seinen besonderen Ernst und
seine besondere Schwere. Die Fiille dieses Lebens erfordert die Entsagung dieser
Welt (Kap. 12), und gerade sie, weil sie die Teilnahme am Leiden voll verwirklicht,
128t die Teilnehmer die Bedringungen des Teufels um so haufiger und heftiger er-
leiden (Kap. 12). Gerade die Haltung im Leiden ist das Wesentliche der Geduld.
»Nichts anderes unterscheidet mehr Gerechte und Ungerechte, als dafl der Ungerechte
sich im Ungliick ungeduldig beklagt und Gott listert, der Gerechte sich aber geduldig
erweist.”

Die Geduld zeigt sich also nicht so sehr in dem, was wir tun oder nicht tun. Sie ist
vielmehr eine innere Stellungnahme, das Beziehen einer Position im Leiden, welche
das Sein in Christus ist. Es ist das, was nach den Worten Cyprians Job, der auch zu
denen gehért, die ,die Gestalt Christi in sich in einem vorgeformten Bilde tragen®
(Kap. 10), charakterisiert. ,Durch alle noch so schweren Schmerzen wurde er nicht ge-
brochen, sondern predigte das Lob Gottes“ (Kap. 18). In diesen schlichten Worten ist
das Wesen der Geduld in seinem Vollgehalt ausgesprochen. Es stellt sich dar als die
christliche, adlige Haltung in Leiden, die eine Erscheinungsform des Seins in Christus
ist. Gleichzeitig enthalt es vorgeformt den Kern des kontemplativ-monastischen Le-
bens, Verzicht auf die Welt, Nicht-Gebrochen-Werden im freiwillig auf sich genom-
menen Leiden und Lob Gottes.

So steht das Bild des christlichen Lebens und der Geduld in ihm als seines inte-
grierenden Bestandteils in seiner ganzen Fiille vor uns. Nicht wird gefragt, ob es ohne
gefahbrliches Risiko eventuell mit einem Weniger geht, ob sich vielleicht von dem
Preis, der nun einmal gezahlt werden muf}, etwas abhandeln 148t, das Nachleben
Christi in seiner Breite und Tiefe mit dem Blick nach oben, nicht nach unten, steht zur
Erérterung. Es ist der christliche Vitalismus in seiner Allheit, deutlich ausgesprochen
in den Worten Cyprians: ,Die Geduld ist reichlich und vielfdltig und wird nicht
durch eine enge Grenze eingeschlossen und nicht durch enge Schranken begrenazt.
Weithin offen ist die Tugend der Geduld. Deren Weite und Grofle geht zwar aus der
Quelle eines Namens hervor, wird aber durch viele Adern iber mannigfachte Wege
der Herrlichkeit ausgegossen“ (Kap. 20). Eindringlicher kann das flutende Leben,
das in ihr pulst, kaum zum Ausdruck gebracht werden.

Standen bei Tertullian die Alltags-Konsequenzen noch weitgehend im Vorder-
grund, so sind sie hier, betrachtet im Gesamtrahmen, durchaus peripher. Sie sind nicht
mehr Selbstzweck, sondern mehr Hilfsmittel, eine psychologische Technik fiir uns,
um das Unfaflbare faflbar zu machen. An die Stelle des Katecheten tritt der Kirchen-
fiirst. (Fortsetzung folgt)





