
Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 209 

Natürlicherweise läßt sich das vielleicht nicht mehr begreifen, auch dann nicht, 
wenn es im Interesse der Gemeinschaft geschieht. Denn schließlich ist eine Person kein 
Mittel zur Verwirklichung des Gemeinwohles. Aber man darf nicht vergessen: auch 
das gehört zur Freiheit der Person, daß man auf die Freiheit verzichten kann, und in 
dem genannten Verzicht beginnt sich diese ihre tiefste Möglichkeit zu erfüllen. Nur 
in der Hingabe an Gott kommen die Geschöpfe zu sich selbst, kommt auch ihre Frei- 
heit zur letzten Vollendung. Ein solcher Untergang ist Auferstehung zu einem neuen 
Dasein. Vieles wird dabei verloren, Größeres wird hinzugegeben: eine innere Gelöst- 
heit von eigenen Wünschen, ein Abstand sich selber gegenüber, der einer reifen 
Überlegenheit über alle und alles gleichkommt. Das ist erst recht Verfügungsfreiheit 
über sich selbst; wo sie im Geiste Christi vollzogen wird, da wird auch das Mensch- 
liche veredelt, und es bewahrheitet sich das Wort der Schrift: •Wer sein Leben liebt, 
wird es verlieren; wer aber sein Leben haßt, der wird es gewinnen"32. 

Die Lehre von der Geduld in der Patristik 
und bei Thomas von Aquin 

Von Prof. Dr. Dietrich Lang-Hinrichsen, Bamberg 

Die christliche Tugendlehre, ein spezifisches Problem der Theologie des Okzidents. 

Man hat den Menschen der Neuzeit den heroischen oder prometheischen Menschen 
genannt1 und ihn dem harmonischen Menschentyp, wie er in den homerischen Grie- 
chen und im gotischen Menschen des Mittelalters seine Ausprägung gefunden hat, ge- 
genübergestellt. Für jenen Menschentyp scheint die Welt als ein Chaos, und er erachtet 
es als seine Aufgabe, dieses mit seiner eigenen ordnenden Kraft zu gestalten. Ihm 
fehlt der Glaube an eine natürliche Ordnung, daher ist er von Urangst erfüllt. Alles 
ist Bewegung und Unruhe in ihm. Der kontemplative Geist ist ihm fremd. Mit seinem 
Machtwillen und seiner Fortschrittsbesessenheit verwickelt er sich immer tiefer in die 
Welt des Stoffes. Indem er so die innere Sicherheit verlor und sich selbst nicht mehr 
genügte, suchte er nach fremden Werten. Bald lenkt er • in der Zeit der Klassik • 
seinen Blick auf das Griechenland der Antike, bald, von den Romantikern geführt, 
auf das Mittelalter, bald, unter dem Einfluß Schopenhauers, auf die indische Welt. 
Es ist die Sehnsucht nach einem Ruhepunkt in all der Rastlosigkeit und Ungeduld, 
die ihn umgeben, das Verlangen nach dem Urvertrauen, das dem harmonischen Men- 
schen gegeben war, der das All als Kosmos erlebte, von innerer Harmonie durchseelt, 
nach der statischen Ruhe und Geborgenheit, die jene Epochen auszeichnete11. Die- 
ses Streben des Menschen der Neuzeit besteht weiter fort, und um so stärker, je kras- 

32 Jo 12. 26. 
1 Vgl. zum Folgenden: Walter Schubert, Europa und die Seele des Ostens, Luzern 1938, 

S. 14 ff, 25 f, 29, 48, 56f, 99. 
•a Daß sich allerdings in der Rückschau auf den •harmonischen Menschen" und die •Epo- 

chen der Geborgenheit" mehr unsere Sehnsucht als die Wirklichkeit widerspiegelt, hat die 
neuere Historie gezeigt. 

14 



210 Dietrich Lang-Hinrichsen 

ser sich jene Merkmale der Moderne ausprägen. Er begnügt sich in seinen besten 
Vertretern nicht damit, jenen Epochen Bewunderung zu zollen, er bemüht sich viel- 
mehr in seiner Sehnsucht nach innerem Ausgleich darum, etwas von jener Grund- 
stimmung herüberzuretten in seine eigene Existenz, etwas von jenen Zeiten selbst zu 
leben. Gerade die christliche Tugendlehre, die von der Patristik und Scholastik in 
Anknüpfung an die griechisch-römische Philosophie erarbeitet worden ist und daher 
ihre geistigen Wurzeln in den beiden großen harmonischen Epochen europäischer 
Kultur hat, in der mittelalterlich-christlichen und der klassisch-antiken, wird ihn be- 
fähigen, zu denen zu gehören, die, wie es im Gleichnis vom Sämann heißt, Frucht 
bringen in Geduld. 

Ziehen wir den großen Kulturraum des Mittelmeers in Betracht, in dem die Väter 
lebten und wirkten, so erscheint es verständlich, daß die wesentlichen Unterschiede 
des östlichen griechischen Raumes und des westlichen römischen Raumes, in die der 
Gesamtraum zerfiel, sich auch in der Geistigkeit und dem Schaffen der Väter wider- 
spiegeln. Ist der griechische Geist vornehmlich der Geist des Erkennens, der Speku- 
lation, so ist es nicht überraschend, daß die große Arbeit der Dogmenformulierung 
durch die östliche, griechische Theologie gelenkt wurde. Ist der Geist der römischen 
Welt weniger theoretischer als vorwiegend praktischer Natur, so erklärt es, daß die 
Haupttätigkeit der westlichen Patristik sich nicht so sehr Problemen von vorwiegend 
spekulativem Charakter zuwendet, als vielmehr den praktisch-sittlichen Fragen. Na- 
turgemäß handelt es sich bei dieser Feststellung nur um eine Durchschnittsfeststellung, 
eine Konstatierung des vorwiegenden Charakters der östlichen und westlichen Patri- 
stik, keineswegs um die Behauptung der Ausschließlichkeit. Denn historische Entwick- 
lungen sind stets sehr komplexer Natur und vollziehen sich leider niemals mit jener 
eindeutigen Klarheit, wie sie im Interesse der Lehrbücher wünschenswert wäre. Wie 
weitgehend aber jene Charakterisierung zutrifft, geht deutlich daraus hervor, daß 
der größte und spekulativste Kopf der abendländischen Väter, Augustin, sich als dog- 
matischer Theologe gerade aus der griechischen Patristik genährt hat. Diese Verschie- 
denheiten besagen aber nicht, daß hinsichtlich des Zentralproblems des Christentums 
etwa prinzipiell verschiedene Auffassungen in der östlichen und westlichen Patro- 
logie bestanden hätten. Vielmehr war für die Theologen beider Gruppen die Zen- 
tralfrage des Christentums ein und dieselbe, nämlich die Frage der Erlösung, nur daß 
der Osten sich in mehr abstrakten, der Westen mehr in religiös-sittlichen Fragestel- 
lungen um das Problem bemühte. So ist es also nicht das Wesen des Christentums, in 
dem Griechen und Römer differieren, als vielmehr die Blickrichtung, in der dieses 
Wesen betrachtet wird. Für die ersteren war die Erfassung des gottmenschlichen We- 
sens Christi das Hauptanliegen, während für die letzteren die Frage nach dem Heils- 
vorgang, nach dem Zusammenwirken von göttlicher Gnade und menschlichem Willen 
im Vordergrunde der Betrachtung steht. 

So nimmt es nicht Wunder, daß wir bei den Vätern des Westens ein starkes Bemü- 
hen um die christliche Tugendlehre finden. Aber auch dies gilt nicht etwa in dem Sinne, 
daß etwa die Griechen zu diesem Thema nichts beigetragen hätten. Es braucht nur an 
Chrysostomus erinnert zu werden, um diesen Sachverhalt klar zu stellen. Aber der 
wesentliche Anteil an der Ausbildung dieser Lehre ist doch dem Westen zuzuschrei- 
ben. Bei ihren Arbeiten handelt es sich weniger um die Ausarbeitung eines geschlos- 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 211 

senen Systems der Tugendlehre, sondern, dem Frühstadium der Theologie entspre- 
chend, mehr um die Behandlung einzelner Tugenden. Aber auch einen zusammen- 
fassenden Überblick hat die Lehre schon in jener Zeit, und charakteristischer Weise 
bei einem Vater des Abendlandes, in dem Werke •De officiis" von Ambrosius er- 
halten. Bei ihm und speziell in diesem Werke zeigt sich ein kennzeichnendes Merkmal 
der christlichen, insbesondere abendländischen Theologie, das sie auf Jahrhunderte 
hinaus beherrschen sollte, die philosophische Fundierung der christlichen Dogmen 
im Ideengut der griechisch-römischen Antike. Ist jenes Werk doch im Anschluß an 
Plato, Aristoteles, besonders aber an Cicero •De officiis" geschrieben. Aber das heiße 
Bemühen der Patrologie, wie der christlichen Theologie überhaupt, um den Tugend- 
begriff ist nicht, jedenfalls nicht in erster Linie, aus dem Bestreben zu erklären, •eine 
Ausgleichung von Evangelium und antikem Erbe"2 zu finden, obwohl sich eine solche 
Auseinandersetzung im griechisch-römischen Kulturraum der Väter, nicht zuletzt, 
angesichts der aus diesem Kulturkreis gegen das Christentum gerichteten Angriffe, 
apologetisch bedingt, geradezu aufdrängte. Vielmehr handelt es sich, wie bereits oben 
hervorgehoben, um eine spezifische Betrachtung des Erlösungsproblems unter dem 
Gesichtspunkt des Heilsprozesses, des Zusammenwirkens von göttlicher Gnade und 
menschlichem Willen, sozusagen um das Bestreben, die Naht zu finden, durch die 
Natur und Übernatur, • vom Menschen aus betrachtet, denn für Gott sind sie ja 
eines • verbunden sind, oder wie Bernhart (a.a.O.) es ausdrückt, die Gefahr der 
Auseinandersprengung von Gott und Welt und also schließlich des Menschenbildes 
selbst zu beschwören. •Wie kann ..., das ist die Frage, das höchste Zielgut des Seins, 
das christlich verstandene »summum bonum«, als die alles bestimmende und ausrich- 
tende Kraft zur Lebensform werden, so daß auch das »honestum«, alles Gut einer 
irdisch-sittlichen iSelbstbejahung.. ., daß auch das »utile« als Gesamtheit der äuße- 
ren Güter und Gaben des Lebens und des Leibes auf Gott bezogen und vor ihm ge- 
rechtfertigt bleiben?" (Bernhart a.a.O.) Das Problem ist von so allgemeiner Bedeu- 
tung, daß es von seiner spezifisch christlichen Form abgesehen, einen selbständigen 
Bestand hat und bereits die großen Philosophen des Altertums in seinen Bann ziehen 
mußte. So hat die Tugendlehre ihre große Geschichte, von Plato, Aristoteles, der Stoa 
bis auf Plotin, Porphyrius und Augustinus und schließlich bis zu Thomas von Aquin3. 

Hängt nun aber das christliche Tugendsystem eng mit dem antiken, insbesondere 
aristotelisch-stoischen zusammen4, so kann doch andererseits, wie bei der philosophi- 
schen Fundierung der christlichen Dogmen im Ideengut des Altertums überhaupt, 
nicht etwa von einer einfachen Übernahme die Rede sein. Welche grundlegende Um- 
wandlung und Umwertung z. B. die Ideenlehre des Neuplatonismus bei Augustin 
gefunden hat, hat u. a. Karl Adam in seiner Schrift •Die geistige Entwicklung des 
Augustin" eindringlich gezeigt. Die großen Theologen des Christentums haben die 
Gedanken der alten Philosophen zur Aufführung des christlichen Lehrgebäudes be- 
nutzt, wie man etwa edle Marmorblöcke heidnischer Tempel zum Bau christlicher 
Kirchen verwendet hat, selbständig in der Anordnung, hingeordnet auf die christ- 
liche Idee und erfüllt mit ihr. 

2 Joseph Bernhart, Summe der Theologie, Stuttgart (1938) Bd. III, S. LVI. 
3 Bernhart, a. a. 0., Band II, S. 358 Anm. 1. 
4 Bernhart, a. a. O., Band II. Einl. S. XLIV . 

14» 



212 Dietrich Lang-Hinrichsen 

Daß die Väter sich mit der Tugendlehre beschäftigten, erscheint auch noch aus 
einem anderen Grunde begreiflich. Mußte sich doch der im Vergleich zur Scholastik 
viel schriftnäheren Patristik die Behandlung dieser Probleme förmlich aufdrängen 
angesichts des reichen Materials, das die Heilige Schrift hierfür liefert. Es sei nur 
kurz auf die Aufzählung der 4 Kardinaltugenden im Alten Testament5 und die Ga- 
ben des Heiligen Geistes6 und die dem jeweiligen Zweck entsprechenden Aufzäh- 
lungen der Tugenden im NT und deren Zurückführung auf ein letztes Prinzip7 sowie 
die zahlreichen Vorbilder, die die Heilige Schrift für die einzelnen Tugenden gibt, 
hingewiesen. 

So schufen die Väter, wenn auch in erster Linie nicht in systematischer Arbeit, ein 
reiches Gedankengut auf dem Gebiet der Tugendlehre, das dann im Mittelalter die 
wesentliche Grundlage für die Weiterarbeit bildete. In Schriften über die Tugenden 
wurden die patristischen Lehren zusammengestellt, bis schließlich in wissenschaftlich- 
systematischer Weise der hl. Thomas unter Benutzung der Väterlehre, insbesondere 
des hl. Augustin, seine berühmte Tugendlehre entwickelte, für die ihm als philoso- 
phische Grundlage die nikomachische Ethik des Aristoteles diente. 

Dies alles gilt auch für den kleinen Ausschnitt aus dem Gesamtkomplex der Tu- 
gendlehre, die Geduld. Hier klingt all das Streben und Bemühen, die ganze Proble- 
matik des Heilsprozesses, die Gnade von oben und das Mühen der Kreatur unten, 
immer wieder als Grundakkord durch. Auch hier bot die Heilige Schrift mächtige 
Impulse zur Behandlung des Stoffes. Von zahlreichen Belegen sei auf einige charak- 
teristische, wie auf das Buch Job, auf Tob 2, 12; Sir 2, 2•5; Lk 21, 19; Rom 3, 26; 
5, 3; 12, 12; 1 Kor 13, 4; Hebr 10, 36; Jak 1, 3 und 5, 7•11 hingewiesen. So ist es 
natürlich, daß wir zahlreiche Väterstellen finden, die sich, wenn auch nur kurz, mit 
ihr beschäftigen. So schreibt z. B. Clemens Romanus den Korinthern: •Nachdem er 
(der hl. Paulus) die gesamte Welt Gerechtigkeit gelehrt hatte, legte er vor den Prä- 
fekten Zeugnis ab und machte so seine Wanderung aus dieser Welt nach dem Ort der 
Heiligen, ein Beispiel geduldiger Ausdauer gebend"8. Und Polycarp schreibt den 
Philippern: •Gott aber, der Vater unseres Herrn Jesus Christus, und der ewige 
Priester, Gottes Sohn, Jesus Christus selbst, werden euch im Glauben, in der Wahr- 
heit, in Sanftmut, ohne Zorn, in Geduld, Langmut, Duldsamkeit und Keuschheit auf- 
richten und euch Anteil unter ihren Heiligen gewähren"9. Für Clemens v. Alex- 
andrien ist die Geduld, das geduldige Ertragen der Schmerzen, das Ausharren in 
Geduld sogar ein Hauptkennzeichen des Gnostikers, des vollkommenen Menschen. 
Zeigt sich doch gerade in der Geduld, wie sehr der Mensch seinen Leidenschaften er- 
storben ist. Der nach der Vollkommenheit des Erkennens Strebende soll sich •als ein 
Mann erweisen in geduldigem und standhaftem Ertragen, im Lebenswandel, in der 
Sinnesart und in der Selbstzucht, bei Nacht und bei Tage"10. Denn •die Standhaftig- 
keit strebt ihrerseits mit Gewalt auf das Gott-Ähnlichwerden hin, indem sie durch 
Geduld die Freiheit von Leidenschaften erreicht... Diese Geduld wird der Gnostiker 
gewinnen, soweit er ein Gnostiker ist; in Versuchung wird er Gott preisen, wie der 

5 Weish 8, 7.       6 Is 11, 2 f.       7 Rom 5, 5; 1 Kor 13, 1 ff; Kol 3, 14. 
8 1 Klem 5, 7, ed. Bihlmeyer, Tübingen 1924, I, 38.     » 12, 2, ed. Bihlmeyer, S. 119. 

10 Stromata II. 18; MG 8, 1020 f; Bibl. d. K. V., Clem. v. Alex. III, ed. Stählin II 81,4, 
S. 210. 



Die Lehre von der Geduld in der Palrislik und bei Thomas von Aquin 213 

edle Job"10a. Gregor der Große endlich bezeichnet bei der Erklärung des Schriftwor- 
tes: •In patientia vestra possidebitis animas vestras" (Lk21, 19) (Durch geduldiges 
Ausharren werdet ihr eure Seelen gewinnen), die Geduld als •radix et custos omnium 
virtutum" (Wurzel und Wächter aller Tugenden) und charakterisiert sie an der glei- 
chen Stelle des Näheren dahin: •Aliena mala aequanimiter perpeti"11 (Leiden, die 
von anderen auferlegt werden, mit Gleichmut ertragen). 

Handelt es «ich hierbei um mehr oder minder gelegentliche Einzeläußerungen, so 
ist das Thema in der Literatur des christlichen Altertums, soweit ersichtlich, dreimal 
zum ausdrücklichen Gegenstand besonderer Abhandlungen gemacht worden und 
zwar bezeichnenderweise von Kirchenschriftstellern des Westens: von Tertullian, 
Cyprian und Augustin12. 

/. Tertullian: über die Geduld 

Bei dieser Schrift, für die sich ein genaues Entstehungsjahr noch nicht hat ermitteln 
lassen, handelt es sich nach den bisherigen Annahmen um eine Arbeit, die der ersten 
Periode der schriftstellerischen Tätigkeit Tertullians entstammt, also nicht jener 
großen Epoche dogmatisch-apologetischer Tätigkeit, in der seine Hauptwerke ent- 
standen sind, auch wohl nicht jener vorangehenden Gruppe von Schriften, die er 
wahrscheinlich als Lehrer der Katechumenen an seine Schüler gerichtet hat, sondern 
in die noch frühere Gruppe, in der er •sich sozusagen mit sich selbst beschäftigt" und 
•der subjektivistische Standpunkt noch vorherrschend" ist. Schriften, die auch nach 
dem damaligen Stand der Lehre'noch nicht als wissenschaftliche Behandlung der The- 
ologie bezeichnet werden können13. Daß Tertullian diese Schrift für sich selber, •zu 
seinem eigenen Nutz und Frommen" geschrieben hat und nicht für andere (aaO.S. 10), 
kann wohl aus seinen eigenen Worten in Kap. 1 der Abhandlung geschlossen werden, 
nach denen er beständig an der Fieberhitze der Ungeduld krank liege und er eine 
Art Trost darin suche, •über das zu disputieren, was zu genießen uns nicht gegeben 
ist, etwa wie die Kranken, solange sie der Gesundheit entbehren, nicht aufhören 
können, von deren Vorteilen zu reden". 

Der Inhalt der Schrift gliedert sich wie folgt14: 
Nachdem der Verfasser in der angegebenen Weise seine Unwürdigkeit, über diese Tugend 

zu schreiben, bekannt und deren Lob gesungen hat (Kap 1), spricht er zunächst von der Ge- 
duld Gottes und deren Eigenart (Kap. 2), führt dann Christus als ein vielseitiges Vorbild der 

»»aStromata II. 20; MG 8, 1048; Bibl. d. K. V., a. a. O. II, 103, 1 u. 4, S. 225. • Auch 
sonst finden sich gerade in den Stromata zahlreiche Hinweise auf die Geduld (vgl. den Re- 
gisterband der Berliner Kirchenväter Ausgabe zu Athanasius unter wtoue>vr|, Band IV, 777). 

11 Hom 35 in Evang. ad Lk 21, 9•19; ML 76, 1261 f. • vgl. S. Thomas S. th. 2, 2 qu 136, 
a 2 d 3 u. a 4 c. 

12 Migne (ML 4, 622 Anm.) nennt in einer Zusammenstellung, die offensichtlich voll- 
ständig sein soll, noch einen gewissen Bischof Paulus. Über ihn enthält aber weder Migne 
(a. a. 0.) eine nähere Angabe, noch ist z. B. in der Patrologie von Altaner (Freiburg 1931) 
etwas darüber zu finden, so daß die Richtigkeit der Angabe bei Migne wohl in Zweifel ge- 
zogen werden kann. Jedenfalls muß der Autor, da nicht näher zu ermitteln, außer Betracht 
bleiben. Auch in Buchberger, Bd 9, und dem Kirchenlexikon von Wetjer und Weite, Bd. 9, 
wird die Arbeit nicht erwähnt. 

13 Vgl. Heinrich Kellner, Einleitung zu Tertullians ausgewählten Schriften, ins Deutsche 
übersetzt, Bd. 1, S. XXXVI ff, Bibl. der K. V., Kempten und München 1912. 

14 Vgl. Kellner S. 34. 



214 Dietrich Lang-Hinrichsen 

Geduld an (Kap. 3), um sich dann der Lehre im einzelnen zuzuwenden. Sie wurzelt im Ge- 
horsam und der Gott schuldige Gehorsam verpflichtet uns zur Geduld (Kap. 4); die Unge- 
duld war die Ursache der Sünde beim Teufel, bei den ersten Menschen und ist es bei ihren 
Nachkommen, besonders beim jüdischen Volke (Kap. 5). Die Geduld ist stets im Gefolge des 
Glaubens. Die Vervollkommnung des alten Gesetzes, die Christus gebracht hat, bestand 
wesentlich in erhöhten Anforderungen der Geduld (Kap. 6). Sie lehrt uns, zeitliche Güter in 
der rechten Weise zu besitzen und deren Verlust zu ertragen (Kap. 7). Den Beleidigungen 
muß man Geduld entgegensetzen (Kap. 8). Der Schmerz über den Verlust der Angehörigen 
wird bei den Christen durch die Geduld gemindert und erträglich gemacht (Kap. 9). Manch- 
mal ist Rachsucht Ursache zur Ungeduld (Kap. 10). Auch sonst sind die Anlässe zur Un- 
geduld zahlreich. Man muß die Geduld bewahren bei großen und kleinen Leiden, selbst- 
verschuldeten wie bei den von Gott zugelassenen Schicksalen (Kap. 11). Die Geduld erhält 
den Frieden, macht willfährig zur Buße und erweckt Liebe (Kap. 12). Den Leib befähigt die 
Geduld zur Abtötung, zur Übung der jungfräulichen Enthaltsamkeit und Ertragung des 
Martyriums (Kap. 13). Beispiele gottvertrauender Geduld in großen körperlichen Schmerzen 
(Kap. 14). Wert, Wirkungen und Schönheit der Geduld (Kap. 15). Sie ist nicht zu verwech- 
seln mit Stumpfheit, Gefühllosigkeit und sittlicher Gleichgültigkeit (Kap. 16). 

Obwohl zu den ersten Schriften gehörend, zeigt sie doch bereits im Wesentlichen 
das aus seinem Hauptwerk •Apologeticus" bekannte, stark individuelle Gepräge, das 
den tertullianischen Stil kennzeichnet, eine gewandte, sprachlich effektvoll aufgesetzte, 
zu Ironie und Antithesen neigende Darstellung, die nicht selten die Grenze dessen 
streift, was wir Dialektik zu nennen pflegen, und die es oft nötig macht, den nicht 
immer auf gleicher Höhe stehenden gedanklichen Kern herauszuschälen. 

In sachlicher Hinsicht wird man nicht behaupten können, daß die Schrift sich in der 
theologischen Fundierung der Gedanken durch besondere Tiefe auszeichnet. Dabei 
darf man jedoch zwei Dinge nicht außer Acht lassen, nämlich einmal den Stand der 
Theologie zu jener Zeit überhaupt • gab es doch außer Hermas, Justin und Irenäus 
kaum einen Kirchenschriftsteller, der als Theologe anzusprechen wäre15, so daß im 
Wesentlichen tatsächlich Neuland zu bearbeiten war, insbesondere handelt es sich 
wohl so gut wie sicher um die erste Schrift über den Gegenstand •, ferner aber han- 
delt es sich, wie erwähnt, um eine der ersten Schriften, die Tertullian auf theologi- 
schem Gebiet verfaßt hat. Erst im Laufe der Zeit wuchsen mit der Kenntnis der Li- 
teratur • wobei an die Profanliteratur zu denken ist • auch Umfang und Gehalt 
seiner Schriften16. Aber die Vertrautheit mit der Heiligen Schrift des AT. und NT., 
die Schriftnähe bei seinen Argumentationen • ein kennzeichnendes Merkmal des 
Väterschrifttums •, zeigen sich selbst in diesem kleinen Rahmen. 

Angesichts der allgemeinen Höhenlage dieser Schrift, des Fehlens einer eigentlich 
wissenschaftlichen Fundamentierung, von •theologischem Dilettantismus"17 zu spre- 
chen, dürfte aber selbst dann zu weit gehen, wenn man von den erwähnten •mildern- 
den Umständen" absieht. Denn eine nähere Betrachtung zeigt, daß sie, wenn auch oft 
im Keim, im großen und ganzen die wesentlichen Gesichtspunkte der Lehre von der 
christlichen Geduld enthält, ein Resultat, das immerhin beachtlich erscheint. 

1. Die Geduld im Rahmen der christlidien Tugendlehre 

In systematisch-spekulativer Hinsicht ist zunächst die Einreihung der Geduld unter 
den Begriff der Tugend bedeutsam. Diesen definiert Tertullian nicht, sondern setzt ihn 

» Vgl. Kellner, Einl. S. XXXVI.     " Vgl. Kellner, a. a. O. S. XXXVI. 
17 Vgl. Kellner, a. a. O. S. XXXVII. 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 215 

offenbar aus dem Sprachgebrauch und der Heiligen Schrift als bekannt voraus. Er be- 
müht sich auch nicht um systematische Fragen, also etwa darum, wie die Tugenden 
einzuteilen sind und an welcher Stelle die Geduld einzuordnen ist. Wohl aber sucht 
er bis zu einem gewissen Grade ihr Verhältnis zu den göttlichen Tugenden zu bestim- 
men. So kommt er in Kap. 6 und 12 auf das Verhältnis der Geduld zur Liebe zu 
sprechen. Die Liebe wird nur durch die Geduld allein erlernt, sagt er. Danach scheint 
es, daß die Geduld der Liebe vorangehen müsse. Dabei hat Tertullian aber wohl 
weniger ein systematisches Verhältnis im Auge als vielmehr die psychologischen Be- 
ziehungen, die in seiner Abhandlung überhaupt eine wichtige Rolle spielen. Ziehen 
wir das von ihm selbst herangezogene Pauluswort heran, so dürfte jedenfalls das 
systematische Verhältnis eher umgekehrt sein. Denn wenn es heißt, die Liebe erträgt 
alles, so ist sie eben auch die Wurzel der Geduld, nicht umgekehrt. Aber auch rein 
psychologisch wird man ungeachtet der Wechselwirkung, die zwischen beiden Tugen- 
den zweifellos besteht, die Liebe, das weit Umfassendere, als das Vorangehende an- 
sehen müssen. Tertullian selbst macht gleich darauf eine Bemerkung, die mit der 
Lehre, daß die Geduld vorangehen müsse, nicht in Einklang steht. Er bezeichnet sie 
als •Begleiterin" der Liebe. Wer begleitet, geht aber nicht voran. 

Es besteht also sicherlich eine gewisse Unsicherheit in der Bestimmung des Ver- 
hältnisses der beiden Tugenden, was u. a. mit der sehr weiten Fassung des Geduld- 
begriffes, wie er hier gebraucht wird, zusammenhängt. Darauf ist es auch teilweise 
zurückzuführen, wenn Tertullian, den Satz über die Feindesliebe zitierend (Kap. 6), 
sagt, in diesem Grundgesetz sei die ganze Lehre von der Geduld zusammengefaßt. 
Natürlich hängt die Feindesliebe mit der Geduld zusammen, indem sie das geduldige 
Ertragen der Angriffe des Feindes erfordert. Aber unmittelbar ist sie ein Gebot der 
Caritas, und zwar ein Ausschnitt aus dieser, und bei der von Tertullian vorgenom- 
menen Vermengung kommt das Spezifische der Geduld nicht zum Ausdruck. Abgese- 
hen von dem Mangel an systematischer Schärfe, der sich hier geltend macht, mag auch 
ein gewisser Hang zu Übertreibungen und Extremen • eine charakteristische Note 
seiner Persönlichkeit18, deren er sich am Beginn gerade dieser Abhandlung zeiht und 
die uns noch öfter begegnet • eine Rolle gespielt haben. 

Die Beziehungen der Geduld zum Glauben charakterisiert er dahin, daß sie dem 
Glauben vorangehe und ihm folge (Kap. 6). Dies ist sicher in dem natürlichen Sinn 
richtig, daß eine zum Ausharren und Ertragen geneigte Natur für die Annahme des 
Glaubens besonders disponiert ist und über alle Prüfungen hin die Kraft gibt, in 
ihm zu verharren. 

Am besten ist wohl die Verwurzelung der christlichen Tugend in der Hoffnung ge- 
lungen. Über den in Kap. 9 und dem Apostelwort behandelten Fall des Verlustes von 
Angehörigen hinaus ist bei allen Übeln die christliche Geduld in der Hoffnung auf 
die Erlösung im Jenseits begründet, die alle Leiden dieser Welt sub specie aeterni- 
tatis betrachten läßt, d. h. die christliche Geduld ist eschatologisch orientiert. Hiermit 
ist Tertullian, wie es scheint, zum eigentlichen Kern der Geduld vorgedrungen. Damit 
steht im Einklang, was er die äußere Erscheinung der Geduld nennt. Ihr Antlitz ist 
nicht von Trübsinn gerunzelt, was offensichtlich sagt, daß sie den Geduldigen frei 
von Trübsinn macht. Denn er legt den richtigen Maßstab an die Leiden, d. h. er mißt 

18 Altaner, S. 89 f. 



216 Dietrich Lang-Hinrichsen 

sie nach dem Endziel, vor welchem sie in ihrer Nichtigkeit erscheinen. Doch führt dies 
schon in das Gebiet der aszetischen Betrachtung, die später erfolgen soll. 

Der Rang der Geduld ist nach Tertullian ein sehr hoher. Denn wir haben sie mit 
Gott gemein (Kap. 1 u. 2). An einer dogmatischen Herausarbeitung der Gemeinsam- 
keiten und Unterschiede der göttlichen und menschlichen Geduld läßt es Tertullian 
aber fehlen. Denn daß es sich in beiden Fällen um dieselbe Erscheinung handeln 
könne, muß von vornherein ausscheiden, da ein Ertragen von Leiden, das für die 
menschliche Geduld wesentlich ist, bei Gott nicht in Betracht kommen kann. Es kann 
sich also nur um die Auffindung eines gemeinsamen Vergleichspunktes handeln, der 
gewiß sehr wichtig wäre und zur Erkenntnis ihres Wesens und Charakters beitragen 
würde. Tertullian behandelt die Geduld Gottes aber auch weniger als ein Mittel zur 
Erkenntnis des Wesens dieser Tugend, als vielmehr unter dem Gesichtspunkt des 
Vorbildes für den Menschen, also mehr moralisch-aszetisch. 

Unter allen Tugenden erkennt Tertullian der Geduld höchsten Rang zu, weil nach 
ihm niemand ein Gott wohlgefälliges Werk ohne diese Tugend zu verrichten im- 
stande ist. Auch wenn die Richtigkeit dieses Satzes eingeräumt würde, wäre dies für 
die Rangordnung unter den Tugenden nicht, jedenfalls nicht allein entscheidend. Das 
Problem ist erheblich komplexerer Natur und muß nach Art der Tugend, nach ihrem 
Objekt und danach, auf welche menschliche Lebensäußerung sie sich bezieht, usw. 
entschieden werden und setzt daher eine genaue begriffliche Abgrenzung und Syste- 
matik der Tugend voraus, die bei Tertullian fehlt. Dies zeigt sich auch an anderen 
Stellen. So richtig es z. B. nicht nur für die moralisch-aszetische Betrachtung ist, das 
Martyrium als den wohl bedeutendsten Anwendungsfall geduldigen Erleidens • 
schon wegen des eschatologischen Grundcharakters • anzuführen, so tritt doch bei 
Tertullian nicht hervor, daß das Wesen dieses Phänomens allein unter dem Ge- 
sichtspunkt der Geduld nicht zu erschöpfen ist; gerade hier wäre die Gelegenheit für 
die Abgrenzung von Geduld und Tapferkeit und für eine Inbeziehungsetzung der 
Geduld zu den sonstigen Tugenden19. 

Es handelt sich bei der Klassifizierung der Geduld wohl auch um eine der Über- 
treibungen Tertullians. Aber wie gesagt, trägt auch die weite Fassung des Begriffes 
der Geduld Schuld daran, daß in spekulativer Hinsicht die Darstellung etwas Ver- 
schwommenes hat. Wenn er zu der Formulierung gelangt (Kap. 5), daß das Böse die 
mangelnde Geduld im Guten ist, die Unfähigkeit, im Guten verharren zu können, 
oder, positiv gewendet, die Geduld das Ausharren im Guten ist, so muß doch die 
Frage aufgeworfen werden, ob eine solche Ausdehnung des Begriffes im Umfang, die 
nach einem bekannten Satz der Logik einen entsprechenden Verlust an Inhalt zur 
Folge hat, zur Schaffung eines sinnvollen Wesensbegriffes geeignet erscheint. Tat- 
sächlich ist eine spezifische Eigenart der Geduld so nicht mehr gegeben. Sie muß sich 
dann weitgehend mit anderen Begriffen überschneiden. Dies erklärt auch die Exzes- 
sivität, die Ungeduld ganz allein zur Ursache jeder Sünde zu machen (Kap. 5), zwei- 
fellos eine Übertreibung, die sich neben der häufigen Erscheinung, daß sich die allge- 
meinen Proportionen zugunsten des Gegenstandes, den man gerade literarisch be- 
handelt, verschieben, aus der mangelnden Herausarbeitung der Eigenarten des Be- 

19 Vgl. u. a. Josef Pieper, Vom Sinn der Tapferkeit, Leipzig 1934, S. 62 ff. 



Die Lehre von der Geduld in der Palristik und bei Thomas von Aqain 217 

griffes erklärt20. Immerhin liegt ein richtiger Kern in jener Bemerkung Tertullians, 
wovon noch die Rede sein wird. 

In der gleichen Linie liegt es dann, wenn Tertullian den Sündenfall mit der Unge- 
duld der Stammeltern begründet und den iSündenfall des Teufels selbst als Folge 
seiner Ungeduld erklärt. Wenn vielleicht auch eingeräumt werden kann, daß Emp- 
findungen, die der Ungeduld ähnlich sind, u. a. eine Rolle gespielt haben können, so 
kann doch wohl nicht behauptet werden, daß damit allein der Sündenfall erklärt wird, 
wie es Tertullian offensichtlich will. Dazu kommt noch, daß es der prinzipiellen Er- 
örterung bedarf, inwieweit im Paradies von einem Ertragen von Leiden, wie es für 
die Geduld in Betracht kommt, die Rede sein kann. Ähnliches gilt für den Fall des 
Teufels, die Engelsünde; wie bei der Geduld Gottes kann auch hier nur von einer 
Parallelerscheinung der Ungeduld gesprochen werden. Zutreffend ist es dagegen, 
wenn Tertullian bemerkt, daß im neuen Bund die Geduld eine zentralere Stellung 
habe als im alten. Wenn es auch im AT. Beispiele hervorragender Geduld gibt, die 
Tertullian selbst anführt, insbesondere Job, so weist er doch zutreffend auf die Schärfe 
des Talionsprinzips, also des Gedankens der Wiedervergeltung im AT. und auf die 
Vermehrung der Lehre von der Gerechtigkeit um die der Geduld hin (Kap. 6). Sicher 
ist, daß die Liebe im NT. eine unvergleichlich stärkere Akzentuierung erhalten hat, 
und sie nicht nur durch die Lehre, sondern vor allem durch das einzigartige Beispiel 
Christi in den Mittelpunkt des neuen Bundes gerückt worden ist. Damit hat naturge- 
mäß alles, was seine Wurzel in der Liebe hat, also auch die Geduld, in weitestem 
Maße an Bedeutung gewonnen. 

Die Frage, wie der Mensch diese so große Tugend erwerben könne, beantwortet 
Tertullian dahin, daß er sie durch göttliche Eingebung erhält. Im Wege der Gnade 
teilt Gott sie zu nach seinem eigenen freien Ermessen (Kap. 1). In der späteren Ter- 
minologie der Tugendlehre würden wir sagen, Tertullian rechne die christliche Ge- 
duld zu den eingegossenen Tugenden. Dies ist sicher richtig, wenn wir, wie es Ter- 
tullian tut, die Geduld nicht nur im Hinblick auf das naturgemäße Ziel betrachten • 
dann ist sie eine erworbene Tugend •, sondern in ihrer Hinordnung auf die über- 
natürliche Seligkeit. Die sogenannten sittlichen Tugenden, zu denen die Geduld ge- 
hört, beziehen sich als übernatürliche Tugenden auf denselben Gegenstand wie die 
erworbenen Tugenden, aber auf diesen Gegenstand in seiner übernatürlichen Be- 
ziehung zu Gott. Betrachten wir also die Geduld in ihrer Hinordnung auf das über- 
natürliche Ziel, also als spezifisch christliche Tugend, wie es Tertullian tut, so gehört 
sie zu den eingegossenen sittlichen Tugenden. Sie wird dann also dem Menschen 
durch göttliche Gnade zuteil. 

Ziehen wir das Fazit aus Tertullians Lehre von der Geduld in systematisch-speku- 
lativer Hinsicht, so werden wir sicher anerkennen müssen, daß Tertullian zahlreiche 
Fragen aus der vielverschlungenen Problematik der Tugendlehre zutreffend löst, zum 
mindesten aber behandelt oder wenigstens berührt. Dadurch wird deutlich, daß man 
mit der Bezeichnung •theologischer Dilettantismus" der Abhandlung nicht einmal 
auf dogmatischem Gebiete gerecht wird. Hinzu kommt noch, daß sie ihrem ganzen 
Zuschnitt nach kein dogmatischer, sondern ein moralisch-aszetischer Traktat ist und 
sein will. 

20 Vgl. auch Kellner a. a. O., S. 16. 



218 Dietrich Lang-Hinrichsen 

2. Die Geduld als christlicher Lebensbegriff 

Tertullians Geduldsbegriff kennzeichnet, daß er kein Formalbegriff ist. Nicht jedes 
Ausharren, nicht jede Standhaftigkeit ist für ihn Tugend, sondern nur das Stand- 
halten um Gottes willen, um Christi willen, um des Guten willen. Nur die himmlische 
und wahre, die christliche Geduld ist in Wahrheit Geduld. Die um des Bösen willen, 
um niedriger Ziele willen geübte •Geduld", vom Teufel verliehen, ist keine Geduld 
(Kap. 16). Um die heutige Terminologie zu gebrauchen, seine Ethik ist keine Formal- 
ethik im Sinne Kants, sondern •materiale Wertethik"21, seine Begriffe sind von vorn- 
herein verbunden mit Inhalten und Zielen. Dies entspricht der christlichen Ethik von 
Anbeginn bis heute. Die in der Existenzphilosophie vielfach213 vertretene Auf fassung, 
daß die Unbedingtheit des Einsatzes des Menschen, gleichviel wofür er geleistet wird, 
vollen sittlichen Wert habe, hat in der christlichen Ethik keinen Raum. •Die Tugend 
im Dienste des Lasters" (F.Wilhelm Förster) hat für sie aufgehört, eine Tugend zu 
sein. Darin geht sie einig mit der Ethik der Antike, die, wenn auch nicht der bewußten 
Tendenz, so doch der Sache nach, materielle Wertethik war22 und die gerade darum 
zur philosophischen Fundierung der christlichen Ethik dienen konnte. 

Die Geduld ist bei Tertullian auf Gott und auf Christus ausgerichtet. Sie stehen im 
Mittelpunkt der Betrachtung, mit ihnen hat sie der Mensch gemein. Gott und Chri- 
stus sind für ihn das Vorbild der Geduld, deren Inhalt ist daher für ihn die Nachfolge 
Christi. Geduld ist also bei Tertullian ein Lebensbegriff. Dies läßt es uns auch ver- 
ständlich erscheinen, warum er den Anforderungen eines Tugendbegriffes im Sinne 
der späteren christlichen Doktrin teilweise recht wenig genügt, weshalb dieser spekula- 
tiv betrachtet oft so verschwommen wirkt und eine so weite Fassung aufweist. Was uns 
dort oft unzureichend erscheint, hier glänzt es in hellem Lichte. Wie das Leben selbst, 
so lassen sich auch die lebendigen Seinsweisen nicht in feste Schemata fassen. Das 
Bewegte, die fließenden Übergänge sind gerade das Charakteristische. Es ist nicht die 
Statik des Systems, sondern die Dynamik des Lebens, die wir vor uns haben, theo- 
zentrisch und christozentrisch orientiert. Schon bei Erörterung der Beziehungen von 
Hoffnung und Geduld ist hervorgehoben worden, daß für Tertullian der Gedanke 
der Auferstehung mit Christus zum Wesenskern der Geduld führt (Kap. 9). Für den 
Schmerz über den Tod ist daher kein Platz mehr, weil wir mit dem Tod die Hoffnung 
auf unsere eigene Auferstehung haben. Unser Begehren ist es, wie der Apostel sagt 
(Phil 1, 23), aufgenommen zu werden und bei Christus zu sein. Darin liegt das Ge- 
heimnis der christlichen Geduld. Darin zeichnet Tertullian ihr Antlitz so: •Ihre 
Augen sind mit dem Ausdruck der Freude erhoben" (Kap. 15). Diese eschatologische 
Einstellung ist es auch, die uns den Maßstab für die richtige Einstellung zu den Gü- 
tern dieser Welt und die Geduld für das Ertragen ihres Verlustes gibt. Denn die 
Richtung auf das wahre Ziel, die imitatio Christi, mahnt uns zur Weltverachtung 
(Kap. 7). Ja, wer von Ungeduld über einen Verlust ergriffen wird, der sündigt nahezu 
gegen Gott selbst, indem er das Irdische höher stellt als das Himmlische. •Denn un- 
sere Seele, die wir vom Herrn erhalten haben, hat sich dann von der Liebe zu zeit- 
lichen Dingen verwirren lassen" . .. Mag die ganze Welt zugrunde gehen, wenn ich 

21 Max Scheler, Nicolai Hartmann.    21a Vgl. auch Heidegger •Sein und Zeit", S. 283 
22 In bezug auf die Nikomachische Ethik des Aristoteles vgl. Nicolai Hartmann: Ethik, 

Berlin 1926, S. VI, 256 ff. 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 219 

nur die Geduld als Gewinn davontrage (Kap. 7). Mit diesen Worten ist deutlich der 
Gedanke, daß der Christ für die Welt sterbe, als letzte Konsequenz des christlichen 

Lebens zum Ausdruck gelangt. 
Klar wird dies nochmals bei seinen Ausführungen über das Martyrium. Wenn er 

dieses eine Erneuerung der Taufe nennt (Kap. 13), so wissen wir aus Rom 6, 3 ff., 
daß damit unser Tod und unsere Neuschaffung und Auferstehung gemeint sind. 
Darum ist das Martyrium der •Probekampf um die Seligkeit", das •Hinaufsteigen 
an den Sitz der Gottheit selbst" (Kap. 13), und die Ertragung der Leiden bedeutet 
wie bei Christus das Gelangen zum Sieg. Deshalb müssen wir uns freuen, so heißt es 
an anderer Stelle (Kap. 11), und uns Glück wünschen, wenn wir der göttlichen Züch- 
tigung gewürdigt werden. Mit diesen Worten hat Tertullian das Wesen des christ- 
lichen Lebens in seinem tiefsten Kern und mit allen Konsequenzen dargestellt und 
die Teilnahme an diesem durch die Übung der Geduld in eindrucksvoller Weise zur 
Darstellung gebracht. Andererseits läßt sich jedoch nicht verkennen, daß das Schwer- 
gewicht der Abhandlung nicht hier, sondern auf dem Gebiete der Aszetik liegt. Alle 
Ausführungen, die Tertullian über das Wesen und die Grundgedanken des christ- 
lichen Lebens sucht, dienen mehr oder weniger zur Ableitung und Begründung von 
aszetischen Vorschriften. Dieses Moment tritt bei ihm weitgehend in den Vorder- 
grund. Die Geduld Gottes und Christi erscheint vorwiegend unter dem Gesichts- 
punkt des Vorbildes der von uns zu übenden Tugenden, als das gute Beispiel für 
unser eigenes Verhalten, für die Vermeidung von Lastern und Sünden. Tertullian 
schildert die Folgen der Ungeduld in den verschiedenen Sparten des Lebens: Rach- 
sucht, Almosengeben, Trauer, Vergebung gegenüber dem Nächsten, Reinheit des 
Körpers usw., kurz, das, was wir heute Moraltheologie und Aszetik nennen, steht, 
wenn wir die vorwiegende Zielsetzung, die Hauptakzentuierung des Inhalts der 
Schrift in Betracht ziehen, im Vordergrund. Wir sehen deutlich den künftigen Kate- 
cheten23, für den die Anwendung der Lehre auf das tägliche Leben ein wichtiges An- 
liegen ist, der seiner ganzen Interessenrichtung entsprechend durch grundlegende 
Abhandlungen über sittliche Themata in erster Linie dazu beigetragen hat, daß man 
Nordafrika das klassische Land der altchristlichen Moraltheologie genannt hat. 

//. Cyprian: über das Gut der Geduld 

In der zeitlichen Reihenfolge der nächste, der über die Geduld geschrieben hat, ist 
Cyprian233. Seine Schrift •De bono patientiae", von der ein Teil in das monastische 
Brevier eingegangen ist (4. Sonntag nach Ostern, Matutin, 2. Nocturn), wurde von 
ihm zur Beruhigung der erhitzten Gemüter im Ketzertaufstreit verfaßt24, in wel- 
chem es darum ging, ob das Sakrament der Taufe auch dann gültig sei, wenn es von 
einem außerhalb der Kirche stehenden gespendet werde, vielleicht auch im Hinblick auf 
seine eigene Lage in diesem Streit • denn im Gegensatz zu Papst Stephan verwarf 
er die Gültigkeit der Ketzertaufe. Sie fällt daher in die letzten Jahre seines im 
Jahre 258 durch Martyrium endenden Lebens. 

23 Vgl. Kellner, Einl. S. XXXVIII. 
23a Zur Vermeidung von Wiederholungen soll im Folgenden das, was sich mit Tertullian 

deckt, nur kurz gestreift und in der Erörterung vorwiegend das Sondergut der anderen 
Schriftsteller behandelt werden.       24 Altaner, S. 146. 



220 Dietrich Lang-Hinriclisen 

Der äußere Gedankengang der Schrift gliedert sich wie folgt: Nachdem der Verfasser zu- 
nächst die wahre Geduld von der falschen der Philosophen unterschieden und sie zur Ge- 
duld Gottes und besonders zur Geduld Christi in Beziehung gese^t hat, entfaltet er den 
Wert der christlichen Geduld. Er legt ihren Nutzen und ihre Notwendigkeit dar durch den 
Hinweis auf die Heilige Schrift und eine eingehende Begründung, nennt als hervorragende 
Beispiele der Übung der Geduld Job und Tobias und untersucht, damit aus dem ihr ent- 
gegengesetzten Laster, der Ungeduld, noch mehr das Gut der Geduld hervorleuchte, den 
Übelcharakter der Ungeduld. Zum Schluß tadelt er die Begierde nach Rache und erinnert 
daran, daß nach der Heiligen Schrift die Rache nicht uns, sondern Gott gebühre. 

Es scheint beinahe zum Dogma geworden zu sein, daß Cyprian, wie er allgemein 
seine Gedanken Tertullian entlehnt habe, speziell in dieser Schrift von ihm abhängig 
sei25. Habe doch Cyprian, wenn er seinem Diener sagte, •Da magistrum" (Gib mir 
den Meister), Tertullian gemeint, dessen Schriften er täglich gelesen habe26. Aller- 
dings, wenn wir unser Augenmerk auf das von Cyprian in seiner Abhandlung ver- 
wertete Material richten, ist diese Ansicht gewiß richtig, wie Tertullian überhaupt, 
weitgehend die Fundgrube für die Behandlung dieses Gegenstandes gewesen zu sein 
scheint, was u. a. auch aus Augustins Schrift klar hervorgeht. Aber entscheidend 
dürfte wohl sein, daß Cyprian aus der Abhandlung Tertullians, die ihm mehr als 
Materialsammlung diente, etwas Eigenständiges gestaltet hat. Hier wird sich bei 
näherer Prüfung ergeben, daß er das Schwergewicht der Betrachtung im Vergleich 
mit Tertullian verlagert hat. 

Erfreulich wirkt es, daß die Übertreibungen Tertullians, von denen schon die Rede 
war, bei diesem, von •Klugheit und Milde"27 geleiteten Geist nicht begegnen. So 
hoch der Rang ist, der der Geduld zuerkannt wird, sie wird nicht als die höchste Tu- 
gend bezeichnet. Der Zusammenhang mit der Feindesliebe wird betont, aber nicht 
gelehrt, daß in ihr die ganze Lehre von der Geduld enthalten sei. Die Beziehungen 
von Ungeduld und Sünde werden behandelt, aber die Ungeduld nicht allein zur 
Ursache jeder Sünde gemacht. Im übrigen würde man der Abhandlung noch mehr 
Unrecht als der Tertullians tun, wollte man der systematisch-spekulativen Seite eine 
zu große Bedeutung für ihre Bewertung beimessen. Die Fragen der Systematik inter- 
essieren ihn hier nicht: weder die Abgrenzung von anderen Tugenden, noch ihre 
Rangordnung, ihre Begriffsformulierung, ihr Verhältnis zur Sünde usw. Wollte man 
aus ihr eine theologische Lehre abzuleiten versuchen, so würde • mit den angege- 
benen und den sich noch aus dem Folgenden ergebenden Einschränkungen • dasselbe 
gesagt werden können, was in dieser Beziehung über Tertullian gesagt worden ist. 

Die Geduld als Erscheinungsform des Seins in Christus 

Das eigentliche Anliegen Cyprians liegt anderswo. Sein Ziel ist die Integration der 
Geduld im christlichen Leben überhaupt. Schon bei der begrifflichen Abgrenzung 
der Geduld von ähnlichen Haltungen des außerchristlichen Lebens tritt dies deutlich 
hervor. Beschränkte sich Tertullian darauf, aus dem Geduldbegriff auszuscheiden, 
was nach Inhalt, Beweggrund und Ziel nicht gut ist, so geht Cyprian einen Schritt 
weiter, er zieht die letzte Konsequenz aus der Offenbarung und dem Geheimnis der 
Erlösung. Schon das muß aus dem Begriff der wahren Geduld • mag es auch bei rein 
natürlicher Betrachtung nicht als schlecht qualifiziert werden müssen • ausscheiden, 

25 Vgl. Julius Baer, Bibl. d. KV, Cyprian I, S. 286; Altaner, S. 144,146.     20 Altaner, S. 90. 
27 Altaner, S 144. 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 221 

was nicht in der Weisheit Gottes wurzelt (vgl. Kap. 2). Denn wenn sie nicht an Gott 
orientiert ist, dann hat sie mit zwingender Notwendigkeit einen falschen Orien- 
tierungspunkt. •Weil dort nicht die wahre Weisheit ist, so kann dort auch nicht die 
wahre Geduld sein", eine restlose Theifizierung und Christifizierung des Geduld- 
begriffs. Nur sekundäre Bedeutung hat es für Cyprian, daß eine anders orientierte 
Weisheit letztlich auch in ihren sittlichen Auswirkungen • vor allem mangels Demut 
und Milde • praktisch sichtbar scheitern muß (Kap. 2). Das Entscheidende ist für ihn 
etwas anderes. War Tertullian schon weitgehend zum Kern der Sache vorgestoßen, 
so war die Verankerung der Geduld in Gott und Christus doch auf weite Strecken 
im Sinne der Vorbüdlichkeit der Geduld Gottes und Christi für die mensch- 
lichen Handlungen gedacht. Es wäre gewiß eindeutig und ungerecht, diese Bedeu- 
tung der Funktion des Tugendbegriffes, als Grundprinzip für die Ableitung von 
Moralsätzen zu dienen, leugnen zu wollen. Aber sie ist nicht das Primäre, nicht das 
Eigentliche, ja vielleicht nur eine Hilfsfunktion des Tugendbegriffes, in der schon 
eine Konzession an die menschliche Schwäche, an die Verminderung des ursprüng- 
lichen, selbstverständlich-instinktsicheren christlichen Elans zum Ausdruck kommt. 
Denn oft geraten Bemühungen, die in dieser Richtung unternommen werden, dahin, 
in erster Linie die Grenze des Erlaubten nach unten hin, das moralische Minimum, 
das, was gerade noch passieren kann, zu finden, womit sich insbesondere die minutiös 
ausgebildete Moraltheologie unserer' Zeit, wahrscheinlich mit Recht, weitgehend zu 
beschäftigen pflegt. 

Bei Cyprian geht es in erster Linie um ein anderes. Wenn er sagt, daß es für das 
Leben, für die Verherrlichung Gottes nichts Größeres gebe, als gestützt auf die Vor- 
schriften des Herrn in Gehorsam, Furcht und Demut Geduld zu beachten (Kap. 1), 
dann darum, weil wir als geborene Diener und Kinder Gottes der Geduld des Vaters 
zu folgen haben, weil das Ziel der Geduld die Annäherung an Gott ist, weil Gottes 
Ähnlichkeit in unseren Akten leuchtet (Kap. 5), weil Christi Leben ein Leben des 
Leidens in Geduld war und weil wir, wenn Christus der Weg unseres Heils ist, 
wenn wir ihn •anziehen", wenn wir mit einem Worte Christen sind, es nur sein 
können, indem wir in der gleichen Haltung durch sein Leiden hindurchgehen 
(Kap. 9). Durch die Teilnahme an seinem Leiden in Geduld, nehmen wir • und nur 
auf diesem Wege • an Christus teil. Dulden und tapfer ausharren (Kap. 13), ist der 
einzige Weg der Nachfolge Christi. Nur hierdurch, nur durch die Wahrung der Ge- 
duld, sind wir in Christus, nur so gelangen wir durch Christus zu Gott. Sie lenkt uns, 
damit wir den Weg Christi einhalten können. Nur indem wir durch sein Leiden 
schreiten, sind wir Kinder Gottes. Das ist der Angelpunkt der ganzen Lehre Cyprians 
von der Geduld und ist und soll deshalb nach ihm der Angelpunkt des christlichen 
Lebens überhaupt sein. Nicht ein Tun und Handeln nach Analogie eines außerhalb 
von uns stehenden, in irgend einer Parallelstellung zum Menschen befindlichen Bil- 
des Christi ist das Wesentliche, sondern das vollkommene Eingehen in ihn, das voll- 
kommene Einssein mit ihm: Christus in uns und wir in Christus. Nicht nach dem 
Vorbild Christi leben, sondern Christus selbst leben, das ist das Entscheidende. Nicht 
eine Weise, dieses oder jenes zu tun, sondern eine Seinsweise ist das Wesentliche. 
Die Tugend der Geduld ist also für ihn eine ontologische Realität. Nicht so sehr 
das Ziel, nach dem wir zu streben haben, das •Hinaufsteigen zu dem Sitz der Gott- 



222 Dietridi Lang-Hinrichsen 

heit selbst" (Tertull. Kap. 13), sondern der richtige Weg hierzu • das Einssein mit 
Christus, das Sein in Christus •, der notwendigerweise zu diesem Ziel führen muß, 
ist das Eigentliche oder richtiger gesagt: Weg und Ziel verschmelzen in eins; denn 
nur der Weg Christi ist einer und ein unteilbarer von Anfang bis zum Ziel, der 
des Leidens, der Niederlage und des Sieges, ein Weg, auf dem Christus durch die 
Geduld geleitet wurde. Und der Weg seiner Nachfolge ist es, um die zitierten Worte 
Cyprians wegen ihrer Bedeutung nochmals zu wiederholen: gelenkt durch die Ge- 
duld durch Christi Leiden zu schreiten und so in ihm zu bleiben und durch ihn zum 
Vater zu gelangen (Kap. 20). Gerade wegen der Teilnahme am Leiden Christi, die 
die Nachfolge Christi ist, erhält das christliche Leben seinen besonderen Ernst und 
seine besondere Schwere. Die Fülle dieses Lebens erfordert die Entsagung dieser 
Welt (Kap. 12), und gerade sie, weil sie die Teilnahme am Leiden voll verwirklicht, 
läßt die Teilnehmer die Bedrängungen des Teufels um so häufiger und heftiger er- 
leiden (Kap. 12). Gerade die Haltung im Leiden ist das Wesentliche der Geduld. 
•Nichts anderes unterscheidet mehr Gerechte und Ungerechte, als daß der Ungerechte 
sich im Unglück ungeduldig beklagt und Gott lästert, der Gerechte sich aber geduldig 
erweist." 

Die Geduld zeigt sich also nicht so sehr in dem, was wir tun oder nicht tun. Sie ist 
vielmehr eine innere Stellungnahme, das Beziehen einer Position im Leiden, welche 
das Sein in Christus ist. Es ist das, was nach den Worten Cyprians Job, der auch zu 
denen gehört, die •die Gestalt Christi in sich in einem vorgeformten Bilde tragen" 
(Kap. 10), charakterisiert. •Durch alle noch so schweren Schmerzen wurde er nicht ge- 
brochen, sondern predigte das Lob Gottes" (Kap. 18). In diesen schlichten Worten ist 
das Wesen der Geduld in seinem Vollgehalt ausgesprochen. Es stellt sich dar als die 
christliche, adlige Haltung in Leiden, die eine Erscheinungsform des Seins in Christus 
ist. Gleichzeitig enthält es vorgeformt den Kern des kontemplativ-monastischen Le- 
bens, Verzicht auf die Welt, Nicht-Gebrochen-Werden im freiwillig auf sich genom- 
menen Leiden und Lob Gottes. 

So steht das Bild des christlichen Lebens und der Geduld in ihm als seines inte- 
grierenden Bestandteils in seiner ganzen Fülle vor uns. Nicht wird gefragt, ob es ohne 
gefährliches Risiko eventuell mit einem Weniger geht, ob sich vielleicht von dem 
Preis, der nun einmal gezahlt werden muß, etwas abhandeln läßt, das Nachleben 
Christi in seiner Breite und Tiefe mit dem Blick nach oben, nicht nach unten, steht zur 
Erörterung. Es ist der christliche Vitalismus in seiner Allheit, deutlich ausgesprochen 
in den Worten Cyprians: •Die Geduld ist reichlich und vielfältig und wird nicht 
durch eine enge Grenze eingeschlossen und nicht durch enge Schranken begrenzt. 
Weithin offen ist die Tugend der Geduld. Deren Weite und Größe geht zwar aus der 
Quelle eines Namens hervor, wird aber durch viele Adern über mannigfachte Wege 
der Herrlichkeit ausgegossen" (Kap. 20). Eindringlicher kann das flutende Leben, 
das in ihr pulst, kaum zum Ausdruck gebracht werden. 

Standen bei Tertullian die Alltags-Konsequenzen noch weitgehend im Vorder- 
grund, so sind sie hier, betrachtet im Gesamtrahmen, durchaus peripher. Sie sind nicht 
mehr Selbstzweck, sondern mehr Hilfsmittel, eine psychologische Technik für uns, 
um das Unfaßbare faßbar zu machen. An die Stelle des Katecheten tritt der Kirchen- 
fürst. (Fortsetzung folgt) 




