
231 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Dictionnaire de Spiritualite, Faszikel 

11•13, Clugny-Contemplation, Paris, 

Beauchesne, 1948•50, Sp. 1009•1776. 

Das große Lexikon, eines der vielen 
Nachschlagewerke, die der französischen 
Theologie zu verdanken sind, hat in den 
letzten Jahren wieder Fortschritte gemacht, 
langsame, aber um so solidere. Es genügt 
schon, die hauptsächlichen Stichworte zu 
nennen, um in den Wert der 3 Faszikel 
einen Einblick zu bekommen: Code de Droit 
canonique, Coeur sacre de Jesus, Commu- 
nion, Congregation de la S. Vierge, Con- 
naissance de soi, Conscience, Conseils evan- 
geliques, Contemplation. Wie immer behan- 
delt das Werk auch hier sowohl die Theorie 
als auch die Geschichte der einschlägigen Be- 
griffe. Unter Übergehung der zahlreichen 
geistlichen Schriftsteller, von denen sich 
manche wie Charles de Condren einen be- 
deutenden Namen gemacht haben, heben wir 
nur einige allgemeine Begriffe heraus, die 
für das geistliche Leben von Bedeutung sind. 

•Code de Droit canonique" (Sp. 1012 bis 
1022). Der Verfasser, Kirchenrechtslehrer 
Jombart, beginnt mit dem Hinweis, daß 
Recht und Vollkommenheit nicht einander 
gegenüberstehen, wie man manchmal an- 
nimmt, sondern daß das Recht auch für die 
nach Vollkommenheit Strebenden die Grund- 
lage der Lebenshaltung bietet. Zudem ent- 
hält das Gesetzbuch, wie es seit 1917 vor- 
liegt, viele Bestimmungen, die unmittelbar 
das religiöse Leben fördern, wenngleich es 
grundsätzlich keine Aszetik ist. Hierher ge- 
hören schon die vielen Bestimmungen über 
die Sakramentenspendung, die weit über die 
Pflicht zur Gültigkeit hinausgehen, deren ge- 
naue Ausführung aber die Frömmigkeit an- 
regt. Dasselbe gilt von den Vorschriften 
über Einweihung und Ausstattung von Kir- 
chen, über Feste, Fasten, Abstinenz. Selbst 
die Strafgesetze gehören hierher, da sie 
stets auch Besserung bezwecken. Besonders 
weit geht das Recht auf die Vollkommen- 
heitspflege ein, wo es von Klerikern und Or- 
densleuten handelt. Was es von den Kleri- 
kern, wenn auch durch Vermittlung des Bi- 
schofs verlangt, sind wesentlich Übungen 
der Vollkommenheit: Brevier, heilige Messe, 

Beicht, Betrachtung, Anbetung der Eucha- 
ristie, Rosenkranz, Zölibat, Gehorsam gegen 
den Bischof. Noch energischer gehen die 
Vorschriften für die Ordensleute auf das 
Vollkommenheitsleben ein, und wenn bloß 
sie befolgt werden, ist der Fortschritt ge- 
sichert. 

•Collections canoniques" (Sp. 1093 bis 
1102). Der bekannte Kirchenrechtsgeschichtler 
Ivo Zeiger S. J. geht bei Behandlung des 
verwandten Themas von dem andern mo- 
dernen Gegensatz aus: Rechtskirche und 
Liebeskirche und weist ausdrücklich darauf 
hin, daß die beiden Begriffe keine Gegen- 
sätze sind, sondern sich ergänzen: das Recht 
soll die Tugend und Vollkommenheit 
schützen. Bei den alten Rechtssammlungen, 
den Dekretalen, dem Decretum Gratiani 
u. a. gehen die beiden Begriffe noch stark 
durcheinander. Ein klares Zusammengehen 
hat erst der CJC gebracht. 

•Collections spirituelles" (1102•1121). 
Hier hat der belgische Historiker de Ghel- 
linck eine wertvolle Zusammenstellung der 
alten und neuen aszetischen Sammlungen 
gebracht, von den Apophthegmata Patrum 
über Cassians Collationes Patrum bis zu den 
mittelalterlichen, die sich mit dem Namen 
großer Kirchenväter zierten, bes. Augustinus, 
Bernhard, Bonaventura, und heute als Apo- 
kryphen unter deren Werken bekannt sind. 
Gute Auszüge davon enthalten u. a. in neue- 
rer Zeit das Enchiridion Asceticum von 
Rouet-Dutilleul; J. de Guibert S. J., Docu- 
menta ecclesiastica christianae perfectionis 
Studium spectantia; H. Koch, Quellen zur 
Geschichte der Askese und des Mönchtums, 
Tübingen. Dazu kommen die zahllosen 
Sammlungen sowohl der einzelnen Länder 
wie Frankreich, Italien, Spanien, Deutsch- 
land, wie der einzelnen Orden und aszeti- 
schen Schulen. • De Ghellink schließt mit 
dem praktischen Hinweis, daß diese Samm- 
lungen, die bisher sehr verschieden an Wert 
sind, heute von Männern geleitet werden 
müssen, die ein gutes Wissen mit klugem 
Urteil verbinden, damit der Zweck erreicht 
wird, den die Kirche selbst vorstellt, wenn 
sie an den theologischen Hochschulen für die 
zukünftigen Priester eigene Lehrstühle für 
Aszetik verlangt.     E. Rait; v. Frent; S. J. 



232 Buchbesprechungen 

Melanges Marcel Viller (1880•1899 

•1949). Revue d'Ascetique et de My- 
stique, Avril-Decembre 1949, 97•562. 

Marcel Viller, geb. 6. 5. 1880, trat am 
6. 10. 1899 in die Gesellschaft Jesu ein und 
hat in ihr vor etwa 2 Jahren sein goldenes 
Jubiläum gefeiert. Seine Arbeiten sind so 
bedeutend, daß seine Freunde und Schüler 
ihm einen umfangreichen Jubiläumsband ge- 
widmet haben. Er war nämlich mit t Josef 
de Guibert S. J. zusammen Begründer der 
Revue d'Ascetique et de Mystique 1920 ff. 
und deren Mitarbeiter und hat eine Unzahl 
wertvoller systematischer und besonders ge- 
schichtlicher Beiträge geliefert, die z. T., wie 
seine Funde über Evagrius Ponticus, epoche- 
machend waren. 1930 gab er eine vorzügliche 
Geschichte der Frömmigkeit der ersten Jahr- 
hunderte heraus, die später Karl Rahner S.J. 
in freier Bearbeitung ins Deutsche übertrug 
(Aszese und Mystik in der Väterzeit, Frei- 
burg i. Br.) und mit ausführlichen Literatur- 
angaben und genauen Quellennachweisen 
versah. Sein wertvollstes Unternehmen ist 
aber zweifelsohne das Dictionnaire de Spiri- 
tualite, dessen Ausgabe er noch heute leitet. 
Dazu kommen viele Aufsähe in andern theo- 
logischen Zeitschriften. An seiner Arbeit ist 
noch besonders anzuerkennen, daß er sie 
rastlos fortgesetzt hat, obwohl ihn schon seit 
Jahren ein schweres Augenleiden behindert. 
Nebenbei hat er noch über 20 Jahre eine 
Exerzitienzeitschrift geleitet und viele Bei- 
träge dazu geliefert. • Die Mitarbeiter der 
vorliegenden Festschrift sind zum großen 
Teil Professoren an theologischen Hochschu- 
len in Frankreich, Italien, Deutschland, Bel- 
gien und Mitglieder des Prediger-, Franzis- 
kaner- und Jesuitenordens und der Redemp- 
toristen. • Es mag genügen, über einige 
Aufsähe ein Wort zu sagen. 

L. Christiani, D. Gorce, J. Leclerq, A. de 
Bovis, R. Roques, R. Draguet, B. de Gaiffier, 
G. Hofmann, P. Pourrat, A. Combes schrei- 
ben über die Aszese oder Aszetik des hl. Ig- 
natius von Antiochien, des hl. Hieronymus, 
des hl. Augustin, des Ps. Dionysius, des hei- 
ligen Papstes Gregor VII., des hl. Franz von 
Sales, des hl. Vinzenz von Paul, der hl. The- 
resia v. K. J. Die Person des Verfassers wie 
eine Zahl der Mitarbeiter machen es erklär- 
lich, daß mehrere Aufsätje die Exerzitien des 
hl. Ignatius behandeln. Einige Abhandlungen 
seien noch besonders hervorgehoben. G. 
Bardy entwickelt, wie der Begriff der Phi- 

losophie im jungen Christentum sich von 
einer Theorie zu einer praktischen Lebens- 
form und Aszese wandelt. • J. de Blic S. J. 
bietet eine klare Unterscheidung der beiden 
scholastischen Begriffe: conscientia und syn- 
deresis, die wir heute beide mit dem Wort: 
Gewissen übersehen. • P. Galtier S. J. 
sucht, im Anschluß an J. de Guibert, die 
Frage zu beantworten, wie sich die Demut 
der Heiligen erklären lasse, die doch von 
ihrem tatsächlichen sittlichen Höherstand 
wußten; er schließt sich dabei an Augustin 
und Gregor den Großen an. • A. Cabassut 
O.S.B. legt dar, daß wir nicht nur bei Maria, 
sondern auch bei Christus von einer ,mütter- 
lichen' Liebe sprechen können, ja, sie als 
Vorbild aller menschlich mütterlichen Liebe 
anerkennen müssen. Man kann beifügen, 
daß das gleiche Mittelalter, das die Herz- 
Jesu-Andacht hervorbrachte, auch vom lie- 
benden Herzen des ewigen Vaters sprach. • 
J. de Ghellinck gibt einen wertvollen Ein- 
blick in die Bibliotheken der Kartäuser, die 
es schon im Mittelalter verstanden, die Bü- 
cher nach ihrem aszetisch-mystischen Wert 
zu ordnen und zu empfehlen. • P. Debong- 
nie C.SS.R. greift in den Streit um die Lü- 
becker Imitatio Christi-Handschriften ein. 
Er bleibt energisch bei der alten These, daß 
Thomas Verfasser der •Imitatio" sei. • Eine 
gute Erklärung zu dem Weiheakt der klei- 
nen hl. Theresia am Dreifaltigkeitsfest 1895 
im Zusammenhang ähnlicher Selbstopfer im 
Karmel gibt A. Combes. • Karl Rahner S.J. 
schneidet eine Frage an, die die Offenbarun- 
gen von Cornillon im 13., von Paray le 
Monial im 17., von Fatima im 20. Jahrhun- 
dert immer noch aktuell sein lassen: darf 
man solche Offenbarungen rein negativ be- 
urteilen, als nicht gehörig zur wesentlichen 
Offenbarung, die mit dem Tod des legten 
Apostels abgeschlossen ist, oder muß man 
nicht positiv ihren Sinn aufzuhellen suchen, 
den sie als Befehl an die ganze Kirche, etwa 
zu einer neuen Andacht, haben? Hier bleibt 
man gespannt auf eine Fortsetjung des Ar- 
tikels. • A. Willwoll S.J., der schon im 
ersten Band des Dictionnaire einen wertvol- 
len Beitrag zur Psychologie der Aszese ge- 
geben hatte, untersucht in ähnlicher Weise 
die Bedeutung des Irrationalen, hier als des 
Unterbewußten, für die Frömmigkeit. • 
Das sind einige Beiträge der wertvollen 
•Melanges Marcel Viller". 

E. Rait; v. Frentj S.J. 



Buchbesprechungen 233 

XJeuthey, Leo, Einswerden mit 
Christus. Düsseldorf, Patmos-Verlag, 
1949. 154 S., 8°. DM 6.80. 

Ein gutes Buch, das •die Lehre vom inne- 
ren Leben in einfachen Worten, jedoch in 
ihrer ganzen Tiefe" gibt (7). Seinen Unter- 
titel •Franziskanische Geisteslehre" trägt es 
mit vollem Recht: Franziskus ist das füh- 
rende Vorbild für diese Geistigkeit, der hl. 
Bonaventura, die hl. Veronica Guiliani und 
die selige Angela von Foligno, die immer 
wieder zu Wort kommenden Kronzeugen da- 
für, daß diese franziskanische Geistigkeit in 
den drei Orden des hl. Franz auch zur vollen 
Entfaltung kam. 

Klar und übersichtlich ist die Gliederung: 
Ziel, so werden wir in vier vorbereitenden 
Kapiteln belehrt, ist die Vergöttlichung in 
Christus, der Weg dazu Christus selbst, bzw. 
unsere Umwandlung in ihn; •es genügt, die 
göttliche Liebe, nämlich Christus, mit der 
dem Glauben eingeborenen Triebkraft zu 
lieben, und die Liebe wird alles andere voll- 
enden" (26). Die Liebe zum Geschöpf hat 
ihre Bedeutung und Sinnhaftigkeit nur als 
Liebe zu Gott: •Alles zu lieben, heißt sich 
innerlich mit Gott in der Liebe vereinigen. 
Das geringste Geschöpf dagegen nicht zu 
lieben, sondern zu hassen und zu mißachten, 
das heißt sich von Gott und von der Liebe 
trennen"  (41). 

Die neun Kapitel des ersten Wegstücks 
sind dem aszetischen Leben in Christus ge- 
widmet, wobei u. a. das heilige Meßopfer, 
Gebet, Armut und Demut, Keuschheit und 
Abtötung, sowie •unsere Schwester das Lei- 
den" in spezifisch franziskanischer Sicht ge- 
zeigt werden sollen. Der Verfasser vertritt 
die Meinung, daß es sich in seinen Darle- 
gungen einfach um die Lehre der Frohbot- 
schaft über die Vollkommenheit handelt, die 
er deshalb allen Seelen vorlegen will. 
•Diese werden um so mehr franziskanisch 
sein, je mehr sie der Frohbotschaft entspre- 
chen. Und sie werden unserer Ansicht nach 
um so mehr der Frohbotschaft entsprechen, 
je mehr sie franziskanisch sind" (8). 

Von hier aus • aber auch in sich selbst 
gesehen • scheint uns allerdings seine etwas 
schroffe und allzu klare Abhebung der fran- 
ziskanischen Geisteslehre von andern Wegen 
(10 f.) • genannt werden der benedikti- 
nische, dominikanische und der ignatianische 
• sehr fragwürdig. 

Das zweite Wegstück führt uns  in vier 

Kapiteln in das mystische Leben der Chri- 
stusvereinigung ein. 

So viel Schönes auch dabei gesagt «wird, 
wir glauben doch die (S. 112 ff. behauptete 
und S. 113 schlecht bewiesene) Notwendig- 
keit der Mystik für alle Christen anzweifeln 
zu müssen, wobei wir uns auf keine gerin- 
gere Autorität als die •Dunkle Nacht" des 
hl. Joh. v. Kreuz (München 1924, S. 43) be- 
rufen können: •Nicht alle, die ihrem Stande 
gemäß ein geistliches Leben führen, erhebt 
Gott zur vollkommenen Beschauung; die Ur- 
sache  davon  ist nur  ihm bekannt". 

Josef Grot; SJ. 

Jaegen, Hieronymus, Das mysti- 
sche Gnadenleben. 4. (vom Ver- 
fasser überarbeitete 3.) Auflage. Heraus- 
gegeben und mit Anmerkungen versehen 
von Prof. Dr. Ignaz Backes. Heidelberg, 
F. H. Kerle Verlag 1949,184 S. 

Die 4. Auflage der vorliegenden Ein- 
führung in das mystische Gnadenleben un- 
terscheidet sich von der dritten durch Zurück- 
gehen auf den letjten von Jaegen selbst 
redigierten Text und durch die sorgfältigen, 
über 50 Seiten Text füllenden Anmerkun- 
gen, in denen Prof. Dr. Ignaz Backes das 
Werk des heiligmäßigen und hochbegnade- 
ten Trierer Bankdirektors kommentiert. 
Diese Anmerkungen zeugen durchweg von 
großer Sachkenntnis der mystischen Theo- 
logie. Mit anerkennenswerter Akribie hat 
Backes die Abhängigkeit Jaegens von seiner 
Vorlage, dem dirretorio mistico J. B. Scara- 
mellis, untersucht, um auf diese Weise einer- 
seits das Werk in die aszetisch-mystische 
Tradition der Kirche, vor allem der beiden 
großen Spanier Teresa von Avila und Jo- 
hannes vom Kreuz, hineinstellen, anderer- 
seits das Eigengut Jaegens hervorheben zu 
können. Dadurch wird nicht nur dem ge- 
wöhnlichen Leser ein Dienst erwiesen, son- 
dern auch die theologisch wissenschaftliche 
Benutjung des Werkes erleichtert. Für eine 
kommende Auflage würde man die Über- 
zahl der Anmerkungen gern ein wenig re- 
duziert sehen, dafür aber einen zusammen- 
hängenden Kommentar, bzw. eine Einfüh- 
rung in die Eigenart Jaegenscher Mystik sehr 
begrüßen. Außerdem wünschte man bis- 
weilen eine kritischere Einstellung gegen- 
über den Ausführungen Jaegens selbst, da 
dieser bei seiner ausgesprochen pädagogi- 
schen Absicht und in seiner fast schulmeister- 
lichen, typisch deutschen Neigung zu Ord- 



234 Buchbesprechungen 

nung, Übersichtlichkeit und Systematisierung 
die theologisch und psychologisch schwieri- 
gen Fragen der mystischen Entfaltung mit 
ihrer Vielgestaltigkeit vielleicht zu sehr nach 
seinen eigenen Erfahrungen normiert und 
vereinfacht hat. Für die kritische Würdigung 
der Mystik Jaegens verweisen wir auf die 
Arbeit von Karl Wild (Diese Zeitschrift 7 
[1932], 289ff.: •Das mystische Gnadenleben 
nach H. Jaegen"). Was diese Mystik für die 
heutige Zeit besonders empfiehlt, ist ihre 
heilige Nüchternheit und ihr apostolischer 
Zug. Friedrich Wulf. S.f. 

Das bittere Leiden uns er e s 
Herrn Jesu Christi. Kach den Be- 
trachtungen der gottseligen Anna K a- 
thar in a Emmerich. Aus den reli- 
giösen Schriften Clemens Brentanos her- 
ausgegeben und mit einem Kachwort ver- 
sehen von Theo Rody. Aschaffenburg, 
Pattloch, 1950. Geb. DM 8.50. 

Dieses Buch bedarf nach seiner inhalt- 
lichen Seite keiner Empfehlung mehr, da es 
im katholischen Volk allgemein bekannt und 
weit verbreitet ist. Rody gibt es hier als 
Werk Brentanos heraus, so wie es von ihm 
geschrieben wurde. Es ist eine schöne, statt- 
liche Ausgabe. Das Nachwort sagt das Wich- 
tigste über Visionen und Stigmatisationen. 
Man vermißt an dieser Ausgabe moderne 
Anmerkungen, die nicht nur in dem alten 
Lebensbild zu Beginn angebracht wären, 
sondern auch fortlaufend im Text. Es ist 
seit Brentanos Zeiten so viel über die Em- 
merick geschrieben worden, daß eine Neu- 
auflage daran nicht einfach vorbeigehen 
kann. Insbesondere die Arbeiten von P. W. 
Hümpfner OESA hätten verwertet werden 
müssen. Wo Brentano inzwischen überholt 
und korrigiert worden ist, müßte das ver- 
merkt werden. Es dürfte auch nicht erst auf 
der allerletjten Seite stehen, warum trotj 
allem die Schreibweise Emmerich statt Em- 
merick beibehalten wurde. 

A. Rodewyk S.f. 

Brodrick, fames, S.J., Petrus Ca- 
nisius. 1521•1597. Aus dem Eng- 
lischen übersetzt von Dr. Karl Teich, 
Theologieprofessor. Wien, Verlag Her- 
der 1950. Band I 596 S., Band II 678 S., 
gr. 8°, DM 40.•. 

1935 veröffentlichte P. James Brodrick 
S. J. in englischer Sprache ein fesselnd ge- 

schriebenes Leben des heiligen Kirchen- 
lehrers und zweiten Apostels der Deutschen, 
Petrus Canisius S. J. (London, Sheed and 
Ward). Das Werk stützt sich hauptsächlich 
auf die von P. Otto Braunsberger S. J. sorg- 
fältig veröffentlichten Briefe des Heiligen, 
wertet aber auch die einschlägige Literatur 
bis auf die neuere Zeit aus. Bei der Bespre- 
chung des Werkes in dieser Zeitschrift 
(11 Jahrgang 1936 S. 165 ff) sprach P. Fr. 
X. Munding S. J. zum Schlüsse folgenden 
Wunsch aus: •Nach eifrigem Lesen des mit 
vieler Liebe zu seinem Helden geschriebe- 
nen Werkes drängt sich der Wunsch auf, 
daß, falls sich in absehbarer Zeit im deut- 
schen Sprachgebiet niemand findet, der das 
Leben des zweiten Bonifatius ausführlich 
darstellt, das Brodricksche Werk einen be- 
rufenen Übersetzer findet, der imstande ist, 
auch den vielen literarischen Vorzügen des 
englischen Originals voll und ganz gerecht 
zu werden." 

Diesen Wunsch hat Prof. Dr. Karl Teich 
in jahrelanger Arbeit unter Mitwirkung be- 
rufener Kräfte mit der Übersetzung des Bro- 
drickschen Werkes voll und ganz erfüllt. Die 
Übersetzung liest sich glatt und entspricht 
durchweg dem deutschen Sprachgefühl. 
Fremdsprachliche Ausdrücke oder Sätze sind 
in Anmerkungen übersetzt oder erklärt. Der 
Übersetzer hat den großen 859 Seiten zäh- 
lenden Quartband des Verfassers in zwei 
Bände geteilt. Es wäre für den Leser wohl 
angenehmer, wenn auch die langen Kapitel 
in mehrere Unterabschnitte zerlegt worden 
wären. Ein Hinweis auf die Bedeutung des 
Werkes wäre wohl bei der •Bemerkung des 
Übersetzers" und nicht nur auf dem Um- 
schlag angezeigt gewesen. Der Hofprediger 
Maximilians hieß nicht Phauser, sondern 
Pfauser (I 299ff). Die gut ausgewählten 
zeitgenössischen Bilder des Originalwerkes 
können dank dem Entgegenkommen des 
Londoner Verlags auch das Übersetzungs- 
werk zieren. Der rühmlich bekannte Verlag 
hat dem vortrefflichen Werk eine würdige 
Ausstattung gegeben. Wir wünschten von 
vielen Heiligen eine so zuverlässige und, 
was die geschichtliche Treue angeht, gerade- 
zu mustergültige Lebensbeschreibung. 

B. Wilhelm, S. f. 



Buchbesprechungen 235 

Weilner, Ignaz, Gottselige In- 
nigkeit. Die Grundhaltung der religiö- 
sen Seele nach Johann Michael Sailer. Re- 
gensburg, Verlag Friedrich Pustet 1949, 
415 S. 

Dem Verfasser dieser sorgfältigen Studie 
geht es darum, die Persönlichkeit des gro- 
ßen Lehrers, Erziehers und Bischofs von 
ihrem innersten Grunde her zu erfassen, von 
dem eigentlichsten Anliegen her, das ihre 
Seele zeitlebens bewegte. Der Bereich, in den 
es hier vorzustoßen galt, ist der der Fröm- 
migkeit, des frommen, gottsuchenden Her- 
zens. Mit Recht wurde dieser Weg gewählt. 
Denn Sailer ist nicht von einer klaren, ab- 
gerundeten Doktrin her zu erfassen; wir 
möchten darum auch den Beinamen eines 
•bayrischen Kirchenvaters", den sich der 
Verfasser mehr oder weniger zu eigen macht, 
(S. 143, 156, 345) vermieden wissen. Was 
ihn vielmehr kennzeichnet und was sein blei- 
bendes Verdienst bis in unsere Tage hinein 
ausmacht, ist die Tatsache, daß er gegenüber 
dem Rationalismus und Moralismus der 
Aufklärung (die auch heute noch nicht er- 
storben sind) zum Verkünder einer neuen 
Religiosität wurde, oder besser, daß er die 
Quellen der echten christlichen Religiosität 
wieder zum Fließen brachte. Den Schlüssel 
zur Erschließung Sailerscher Frömmigkeit 
sieht Weilner, wieder mit vollem Recht, wie 
wir glauben, in dem Begriff der •gottseligen 
Innigkeit". Da Sailer kein systematischer 
Denker war und seine Lehre von der all- 
mählichen Umwandlung des gottsuchenden 
Menschenherzens zur Vereinigung mit Gott 
in vielem unklar bleibt, galt es diesen Be- 
griff mit großer Behutsamkeit aus dem Ge- 
samtwerk Sailers zu heben. Das tut der Ver- 
fasser im Hauptteil seines umfangreichen 
Buches. Um aber einen rechten Zugang zum 
vollen Verständnis des Innigkeitsbegriffes 
zu gewinnen, versucht Weilner ihn geistes- 
und frömmigkeitsgeschichtlich einzuordnen. 
Diesem Anliegen dient der erste Teil seines 
Werkes, der fast ein Drittel des Gesamtum- 
fanges ausmacht. Im dritten Teil endlich 
sucht der Verfasser Sailers Innigkeitsbot- 
schaft religions-psychologisch für die Gegen- 
wart auszuwerten. 

Ein erfreuliches und sehr zuverlässiges 
Buch. Wohl scheint es methodisch zunächst 
nicht einheitlich genug aufgebaut zu sein 
und allzuverschiedene Gesichtspunkte zu be- 
rücksichtigen.  Aber  das  lag  wohl  an  der 

Verschlungenheit des Innigkeitsbegriffes 
und der Darstellungsweise Sailers, die im- 
mer etwas Fließendes und Schwebendes hat. 
Zum Schluß gewinnt man doch den Ein- 
druck, daß es dem Verfasser gelungen ist, 
gerade dieses herauszuarbeiten und damit 
den ganzen Menschen und sein Werk ver- 
ständlich und fruchtbar zu machen. 

Friedrich Wulf, S. f. 

May, John Lewis, Konvertit und 
Kardinal. Geist und Gestalt John 
Henry Newmans. Graz-Salzburg-Wien, 
Verlag Anton Pustet (1948), 358 S., 
DM 9.•. 

In kurzen Kapiteln, die bald dem äußeren 
Lebensweg des großen Engländers nach- 
gehen, bald seine innere Entwicklung auf- 
zeigen, bald seine Werke zu interpretieren 
suchen, wird hier ein ungemein lebendiges, 
anschauliches und unmittelbar wirkendes 
Lebensbild entworfen. Den englischen Ver- 
fasser dieser ausgezeichneten Biographie 
führte das Bemühen, sich und anderen die 
Gestalt Newmans zu erschließen, zum katho- 
lischen Glauben. Man spürt darum die in- 
nere Anteilnahme auf jeder Seite. In der 
Interpretation der Hauptwerke Newmans 
wird man als kath. Theologe bisweilen an- 
derer Meinung sein. Aber das hindert nicht, 
dieses Buch sehr zu empfehlen. Hervorzu- 
heben ist vor allem noch die hohe literari- 
sche Kunst der biographischen Darstellung, 
die den Engländer gegenüber uns Deutschen 
mit ihrem schweren Rüstzeug von jeher aus- 
zeichnet. Friedrich Wulf, S. J. 

Groß, Karl O.S.B., Willibald 
W olf st einer, Mönch und Abt 1855- 
1942. Ettal, Buch- und Kunstverlag 1950. 
198 S. Geb. DM 5.10. 

Wer je das Glück einer Begegnung mit 
dem H. H. Abt Willibald Wolfsteiner hatte, 
der stand sofort unter dem Eindruck einer 
Persönlichkeit, die von einer gewinnenden 
Bescheidenheit, väterlichen Güte und tiefen 
Gottverbundenheit geprägt war. Dieser Ein- 
druck wird noch bestärkt durch die warme 
Schilderung seines Lebens und Werkes, die 
von Anfang bis zum Schluß den Leser fes- 
selt. Zu bedauern ist nur, daß nicht mehr 
direkte Zeugnisse seines begnadeten Innen- 
lebens vorliegen; in seiner Bescheidenheit 
hat der Abt eine große Zahl wichtiger Quel- 



236 Buchbesprechungen 

len vernichtet. Das Buch ist ein würdiges 
Denkmal für die edle Gestalt des Abtes so- 
wie für sein gesegnetes Wirken im Dienste 
der neuerstandenen Abtei Ettal. 

K. Hahn S.J. 

Brinkmann, Elisabeth, Der letzte 
Gang. Ein Priesterleben im Dienste 
Todgeweihter. Erinnerungen an meinen 
Bruder. Münster, Verlag Asckendorff, 
1950. 104 S. mit einem Titelbild. Kart. 
DM 3.25. Geb. DM 4.25. 

Das Büchlein ist ein ergreifendes Hohe- 
lied christlicher und priesterlicher Liebe zu 
den vielen Todgeweihten, in deren Dienst 
der am 18. 9. 1949 verstorbene Pfarrer 
Brinkmann sein Leben opferte. In schlichter, 
zu Herzen gehender Sprache wird der äußere 
Werdegang, der anziehende Charakter und 
das heroische Apostolat dieses vorbildlichen 
Priesters geschildert, von dem auch noch 
nach seinem Tode eine leuchtende Kraft aus- 
strahlt. Das Büchlein verdient wärmste An- 
erkennung und weiteste Verbreitung. 

K. Hahn S.J. 

Hernegger, Beda, Gemeinschaft 
aus der Kr aft de s Ev an gel i um s. 
Salzburg, Otto Müller Verlag 1950. 
200 S. kl. 8°. 

Das Anliegen des Buches ist dies: •Die 
große Wunde am Körper der Christenheit 
ist der Mangel an Brudergeist, das Fehlen 
wahrer Gemeinschaft unter den Gläubigen, 
die doch am gleichen Tisch, am Mahl des 
Herrn sich nähren" (70). Vf. begnügt sich nicht 
mit theoretischen Darstellungen, wie diese 
Wunde geheilt werden könnte. An solchen 
fehlt es ja nicht. Vielmehr berichtet er aus- 
führlich # und anregend von einem neuen 
praktischen Versuch, der, offenbar in Öster- 
reich, von einer kleinen Gruppe von Prie- 
stern und Laien unternommen wurde, um 
das Gebot des Herrn möglichst weitgehend 
zu erfüllen. Man begann die Christen eines 
Häuserblocks oder eines Straßenzuges ohne 
Rücksicht auf Bildung und Stand zu einer 
Gemeinschaft zusammenzuschließen. Die 
Brüder und Schwestern einer solchen Ge- 
meinschaft treffen sich außer am Opferaltar 
der Pfarrkirche von Zeit zu Zeit irgendwo 
in einer Wohnung. Nach einem kurzen Ge- 
bet erklärt einer, der dafür besonders ge- 
schult wurde, ein Wort aus dem Neuen Te- 
stament, das als Richtschnur für die kom- 

menden Tage genommen wird. In gemein- 
samer Aussprache sucht man Antwort auf 
die vielseitigen Fragen, die das konkrete Le- 
ben an die einzelnen als Christen stellt. Da- 
bei bleibt es aber nicht. •Es ist üblich in un- 
seren Gemeinschaften, daß jeder Bruder, 
jede Schwester ihre Fähigkeit der ganzen 
Gemeinschaft zur Verfügung stellt: ein 
Rechtsanwalt gibt allen die nötigen Aus- 
künfte in Rechtssachen; ein Arzt stellt sich 
allen Armen zur Verfügung; eine Schnei- 
derin hilft den Frauen im Zuschneiden der 
Kleider und berät sie in der Auswahl der 
Stoffe; ein Elektriker besorgt die kleinen 
und größeren Reparaturen in den Häusern" 
(HO). Und so weiter. Weil die Gemeinschaft 
klein ist, wird niemand überbelastet. 

Und der Erfolg? Der Verfasser urteilt 
sehr nüchtern: •Im großen und ganzen ge- 
sehen sind die bisher entstandenen christ- 
lichen Gemeinschaften noch derart in der 
Minderzahl, daß sie noch nirgends bereits 
das Bild einer Pfarrei oder einer Stadt ver- 
änderten" (81). Dazu bedarf es wohl auch 
mehrerer Jahre. Der Verfasser berichtet 
offen von den Schwierigkeiten und Mißer- 
folgen seiner Arbeit. Das macht sein Buch 
besonders wertvoll. Es vermittelt Erfahrung. 

Trotzdem sind die bisherigen Ergebnisse 
schon recht beachtlich. Sie haben den Beweis 
geliefert, daß der eingeschlagene Weg wirk- 
lich gangbar ist. Viele Menschen warten nur 
darauf, daß jemand den Anfang macht. 
Freudig und dankbar gehen sie darauf ein, 
wenn sie nur merken, •daß jene, die ihnen 
diese Botschaft brachten, selbst mit allen 
Kräften strebten, danach zu leben" (180). 
Ein Priester, der einmal einer Zusammen- 
kunft beiwohnte, erzählt: •Ich fühlte mich 
beinahe in eine urchristliche Versammlung 
zurückversetzt" (100). Natürlich beibt das 
nicht verborgen. Eine solche Gemeinschaft 
der Liebe hat eine große missionarische 
Kraft. Man kann deshalb nur wünschen, daß 
das Buch einen großen Leserkreis und die 
mutigen Priester und Laien viele Nach- 
ahmer finden. 

Vielleicht darf man eine Warnung an- 
fügen. Der Verfasser erwähnt unter ande- 
rem, daß die Mitglieder solcher Gemein- 
schaften bei ihren Zusammenkünften sich 
die guten und schlechten Erfahrungen ihres 
religiösen Lebens mitteilen, damit der eine 
von dem anderen lerne (93, 98/99). An sich 
ein  fruchtbarer Gedanke. Aber  es  bedarf 



Buchbesprechungen 237 

großer Diskretion, um peinlidie Dinge zu 
vermeiden, die uns an manchen protestan- 
tischen Erweckungsbewegungen abstoßen. 
Der Seelsorger, der die Führer der einzelnen 
Gruppen schult, wird darauf ein Auge ha- 
ben müssen. Willibald Arnold, S. f. 

Häring, Bernhard, Das Heilige 
und das Gute. Religion und Sittlich- 
keit in ihrem gegenseitigen Bezug. Krail- 
ling vor München, Erich Wewel Verlag 
1950, 318 S., DM 9.80. 

Das Werk ist eine phänomenologische Un- 
tersuchung des grundlegenden Verhältnisses 
von Religion und Moral, auf dem Hinter- 
grund der religions- und moralphilosophi- 
schen Auseinandersetjungen der neueren und 
neuesten Zeit. In den beiden ersten Kapiteln 
wird eine Phänomenologie des Heiligen und 
des Guten, wie sie sich dem religiösen, bzw. 
sittlichen Bewußtsein darstellen, entworfen. 
In beiden Fällen wird, entsprechend der 
personalistischen Ausgangsposition des Ver- 
fassers, der hier von Max Scheler und 
Theodor Steinbüchel herkommt, der dialo- 
gische Charakter des Heiligen und des Gu- 
ten betont. Das dritte und Hauptkapitel ist 
der Frage nach dem gegenseitigen Ver- 
hältnis von Religion und Sittlichkeit gewid- 
met. An Hand typischer Lösungsversuche 
(N. Hartmann, Kant, Schleiermacher, E. 
Brunner, R. Otto, M. Scheler) wird einer- 
seits die relative Autonomie von Religion 
und Moral herausgearbeitet (•Religion fängt 
bei sich selber an" [R. Otto], •Moral fängt 
bei sich selber an" [S. 59]), anderseits aber, 
von ihrer personalen Tiefe her, ihre wesent- 
liche Hinordnung aufeinander erwiesen. 
Dieses Ergebnis wird dann im 4. Kapitel 
auf die Frage nach der Möglichkeit, der Not- 
wendigkeit und den Grenzen einer Ethik der 
Selbstvervollkommnung angewandt. Das 
5. Kapitel endlich holt sozusagen die Frucht 
der ganzen Untersuchungen in eine christ- 
liche Sicht heim, indem es zeigt, wie erst im 
christlichen Glauben, näherhin in der Nach- 
folge Christi, der dialogische Sinn von Re- 
ligion und Sittlichkeit, des Heiligen und des 
Guten, vollkommen erhellt und verwirk- 
licht wird. 

Man sieht, ein Buch, das ein zentrales 
Thema unseres Lebens entfaltet und eine 
Fülle von Gedanken und Anregungen ent- 
hält. Es zeichnet sich aus durch eine äußerst 

klare Darstellung, durch eine saubere An- 
wendung der phänomenologischen Methode, 
durch Weite und Verständnisbereitschaft in 
der Auslegung der angeführten Autoren bei 
aller grundsätjlichen Eigenständigkeit des 
Verfassers. Hin und wieder hätte man 
einen Wunsch gehabt, so z. B. daß das all- 
gemeine Schuld- und Sündenbewußtsein des 
unheiligen Menschen vor dem heiligen Gott, 
anderseits das positive Gewissen (das Be- 
wußtsein der rechten Ordnung in der eige- 
nen Seele, das Einssein des Menschen mit 
seinem Wesensgrund) ebenso genau wie das 
schuldige Gewissen phänomenologisch ana- 
lysiert worden wären. • Für das Anliegen 
dieser Zeitschrift ist vor allem das letjte Ka- 
pitel über die Ethik der Nachfolge von be- 
sonderer Bedeutung. Es verdiente weitere 
Beachtung, und man möchte wünschen, daß 
der Autor hier mit seinen Arbeiten fort- 
führe. Friedrich Wulf S.J. 

Haecker, Theodor, Metaphysik 
d es Fühl ens. München, Kösel-Verlag 
1950, 97 S., hart. DM 3.50. 

Die Studie, eine nachgelassene Schrift 
Theodor Haeckers, die nicht ganz vollendet 
wurde, aber doch im wesentlichen dasteht, 
befaßt sich mit der Wesensart des Fühlens. 
Es ist die Absicht des Autors, neben dem 
Denken und Wollen das Gefühl als eigen- 
ständiges Vermögen zu erweisen. Ausgangs- 
punkt bildet die Überlegung, daß dem Den- 
ken das Begriffspaar Wahr-Falsch, dem 
Wollen das Begriffspaar Gut-Böse als we- 
senseigentümlich zugeordnet wird. Frage ist: 
Gibt es ein derartiges bestimmendes Be- 
griffspaar auch für das Fühlen? Haecker be- 
jaht diese Frage mit dem Hinweis auf die 
Worte: Selig-Unselig. 

Diese Aufweisung leuchtet ein. Da die 
Wahrheit und das Gute auch von Gott aus- 
gesagt werden, müßte, wenn die Seligkeit 
ein echtes Transzendentale ist, auch sie von 
Gott ausgesagt werden können. Tatsächlich 
ist die Vorstellung geläufig, daß Gott nicht 
nur der unendlich Wahre und Gute, sondern 
auch der unendlich Selige ist. Die Liturgie 
spricht beispielsweise von Gott, dem Geiste, 
als der •Lux beatissima". 

Ist die Seligkeit und damit das Gefühl in 
Gott, so ist das Gefühl auch eine geistige 
Wirklichkeit. Auch • sagen wir. Denn daß 
es leibliche Gefühle (Lust-Unlust) und see- 



238 Buchbesprechungen 

lische (hauptsächlich die sozialen, die •war- 
men" Gefühle; Leid und Freude sind ja 
durch die kontaktstiftende Faßlichkeit, 
Äußerlichkeit so sehr gemeinschaftsbildend) 
gibt, wurde nie bezweifelt. Aber es gibt nicht 
nur sie •, sondern auch das geistige Fühlen 
der Seligkeit und Unseligkeit. 

Haecker zieht Äußerungen Pascals und 
Kierkegaards und Augustins an, die eine 
Freude, eine selbst erlebte Freude zu be- 
schreiben sich bemühen. Diese Freude sieht 
Haecker als Seligkeit an • eine Freude, die 
nicht, wie die seelischen, kommunikativ, son- 
dern als geistige eine solche Tiefe und In- 
nerlichkeit besitzt, daß sie in völliger Ein- 
samkeit überhaupt erst ihre letjte Voll- 
endung und Ausreifung erfährt. 

Zum Ausgang wird diese Frage nach der 
Wesensart der Liebe gestellt. Haecker will 
sie nicht als Akt des Willens, sondern nur 
als Fühlen gelten lassen: •Ich behaupte nur, 
daß sie (die Liebe) primär im Fühlen sei" 
(S. 82). 

(Ergänzend mag hinzugefügt werden, daß 
die Neuscholastik, z. B. J. Fröbes, Psycho- 
logia speculativa, Herder, Freiburg 1927, 
geistige Gefühle kennt und sie einleuchtend 
beweist). H. Thurn S.J. 

Plus, Raoul S.J., Über die Ein- 
fachheit im Urngang mit Gott 
und den Mitmenschen. Konstanz, 
Kanisius-Verlag, 1950,108 S. 

Der bekannte französische Jesuit spricht 
hier in schlichter Form über die Einfach- 
heit, die er nicht nur von den verschieden- 
sten Seiten beleuchtet, sondern die er auch 
als erstrebenswertes Ideal dem Leser nahe- 
bringt. Die überaus zahlreichen Beispiele, 
meist aus neuerer Zeit, erleichtern das Ver- 
ständnis sehr. Der Übersetzer hat den Text 
gut wiedergegeben, aber übersehen, daß er 
das Buch deutschen Lesern anbieten will, die 
unmöglich all die vielen Franzosen kennen 
können, von denen in dem Buch die Rede 
ist. Deshalb wären an manchen Stellen zu- 
sätzliche Anmerkungen sehr angebracht ge- 
wesen und Hinweise darauf, was von den 
zitierten Werken bereits in deutscher 
Sprache vorliegt. Auch wäre an manchen 
Stellen wohl simple und simplicity besser 
mit schlicht und Schlichtheit als immer mit 
einfach und Einfachheit wiedergegeben 
worden. 

A. Rodewyk S. J. 

Peitzenmeier, Dr., Josef, Friede 
und Freude. Ein Gang durchs Kir- 
chenjahr für Ordensfrauen. Paderborn, 
Ferd. Schöningh, 1950. Geb. DM 3.90. 

Das Buch enthält Schwesternvorträge des 
Verfassers, die mitgeschrieben wurden. 
Nicht die Liturgie steht • wie man nach 
dem Untertitel erwarten sollte • im Vor- 
dergrund, sondern vielmehr die psycholo- 
gische Seite des aszetisdien Lebens. Viele 
Schwierigkeiten, die das Ordensleben, be- 
sonders bei Schwestern, mit sich bringt, wer- 
den gut herausgestellt, beleuchtet und gelöst, 
d. h. es wird der Weg zu ihrer Lösung ge- 
zeigt. Nach dieser Seite bietet das Buch viel 
Anregung. 

Aber es läßt sich eine gewisse Einseitig- 
keit nicht verkennen, die ihren Grund nun 
einmal darin hat, daß die Vorträge zunächst 
für einen ganz engen, homogenen Zuhörer- 
kreis ausgearbeitet wurden, dann auch in 
dem Bestreben, alles in den Lichtkegel der 
Freude zu rücken. So soll z. B. die Höl- 
lenbetrachtung uns froh machen in dem Ge- 
danken, daß wir bei guten Willens nicht in 
die Hölle kommen werden. Oder •die 
Freude ist das Ziel jeder Betrachtung. Wir 
müssen aus dem Betrachtungsstoff immer 
das herausholen, was uns Freude macht". 
Manche Verallgemeinerungen gehen zu 
weit: •Die Einsiedler haben dauernd be- 
trachtet." •Wir sollten keinem anderen Be- 
trachtungsstoff den Vorzug geben vor dem, 
was Gott uns selbst für diesen Tag gibt" 
(d. h. in der Liturgie). Bisweilen wäre es 
auch gut gewesen, zu zeigen, wie sich be- 
stimmte aszetische Forderungen bei Kran- 
kenschwestern wieder ^nders auswirken als 
bei Lehrschwestern. 

Trotz dieser Einschränkungen macht doch 
allein schon die Art, wie die Fragen hier an- 
gepackt werden, das Buch recht lesenswert. 

A. Rodewyk S. J. 

Bulst, Werner S.J., •Wir beten 
an". Eucharistische Andachten für das 
Kirchenjahr. Kevelaer, Verlag Butzon 
und Bercker 1950. 16", 304 S., Leinen 
DM 4.20. 

Hier kommt ein neues Gebetbuch zu den 
vielen, die wir schon haben; aber es hat ein 
besonderes Anliegen und wohl eine Auf- 
gabe: Für das Beten vor dem ausgesetzten 
Allerheiligsten werden hier die Fest- 
geheimnisse des Kirchenjahres nachdrücklich 



Buchbesprecliungen 239 

auf die eucharistische Mitte bezogen. Das 
geschieht selbst bei Heiligenfesten so selbst- 
verständlich und ohne jeden Zwang, daß 
man sich eigentlich wundern möchte, wes- 
halb das bisher nicht häufiger geschehen ist. 
So bleibt kein Raum mehr für den Eindruck, 
die Aussetzung des Allerheiligsten geschehe 
nur •zur Erhöhung der Feierlichkeit", 
während das Beten eigentlich daran •vor- 
beigeht". 

Die Texte sind sorgfältig gestaltet unter 
starker Verwendung der Heiligen Schrift in 
Wort und Gedanken. So haben sie bei aller 
Schlichtheit eine große Tiefe, die sich bei 
eingehender Betrachtung mehr und mehr er- 
schließt. Die Anordnung ist zunächst für ein 
gemeinsames Wechselgebiet gedacht, doch 
lassen sich die einzelnen Abschnitte auch gut 
verwenden, wenn nur der Vorbeter das Buch 
zur Hand hat. Ebenso wird ein persönliches 
Beten reiche Anregung finden. 

Herbert Roth S. J. 

Salvaneschi, Kino, Weisheit des 
Leidens. Speyer, Pilger-Verlag 1950, 
206 S. 

Der blinde Verfasser nimmt durch seine 
Romane, Biographien und Abhandlungen 
über Lebenskunst in der italienischen Lite- 
ratur einen geachteten Rang ein. Aus per- 
sönlichem Erleben wendet er sich an die 
Leidtragenden aller Art, die nur zu oft an 
der scheinbaren Sinnlosigkeit ihres Schick- 
sals irre werden und ihren Glauben an die 
göttliche Weltordnung zu verlieren drohen. 
Er will ihnen das Leiden als den großen 
Lehrmeister des Lebens und den Erzieher zu 
einer gereiften Persönlichkeit aufzeigen. 
Durch das Buch schwingt ein tiefer Glaube an 
die göttliche Vorsehung und eine warme Liebe 
zu den Menschen. Die italienische Ausgabe 
hat bisher 22 Auflagen erlebt; möge auch 
die deutsche Ausgabe, die von Else Brunn 
und Alban Haas in sorgfältiger Übertra- 
gung besorgt wurde, recht vielen Lesern zum 
Quell des Trostes und Segens werden. 

K. Hahn S. J. 

Häußler, Friedrich S.J., Licht und 
Kraft für Kranke. Dülmen, Lau- 
mann, 1950. Geh. DM 1.75. 

Rölli, Dr. Alois, Kleine Kran- 
kenbibel. Stuttgart, Schwabenverlag, 
1950. 155 S. Geb. DM 3.•. 

Beide Verfasser haben dasselbe Anliegen: 
den Kranken aus der Heiligen Schrift Worte 

des Trostes zu bieten. Häußler bringt dar- 
über hinaus noch viele Zitate und Sprüche 
aus anderer Literatur. Er legt sie dem Leser 
ohne Kommentar vor. Er ist gleichsam der 
Arzt, der dem Kranken die heilsame Medizin 
hinstellt und wieder fortgeht. Dr. Rölli setzt 
sich dagegen ans Krankenbett und redet mit 
dem Kranken, indem er ihm nun die Worte 
der Heiligen Schrift herzlich und tief er- 
klärt. Beide Arten haben etwas für sich, doch 
möchten wir letzterer den Vorzug geben. 
Beide Büchlein bringen am Schluß noch eine 
Reihe passender Gebete. 

A. Rodewyk S. J. 

Wolpert, Leo, Ereignisse und 
Gleichnisse. Ein Buch zum Lesen, 
Lehren und Leben. Regensburg, Verlag 
Friedrich Pustet (1950). 247 S., DM 6.80. 

Nach dem Vorbild des göttlichen Lehrers 
will der Verfasser Wahrheiten und Forde- 
rungen des heiligen Glaubens in Ereignissen 
und Gleichnissen aufleuchten lassen. Die 224 
kurzen, packenden Beispiele und Geschich- 
ten, die mit großem Fleiß und reifer Le- 
benserfahrung zusammengetragen sind, wol- 
len edle Gedanken und gute Entschlüsse zu 
christlichem Handeln in der Seele des Lesers 
wecken. Sie sind eine praktische Pädagogik, 
die Eltern, Seelsorgern und Lehrern eine 
willkommene Hilfe für die religiöse Erzie- 
hung sein will. K. Hahn S. J. 

Klimsch-Grabinski, L e b endieLo - 
ten? Sind Verstorbene zu- 
rückgekommen? Nach eidlichen 
Aussagen und auf Grund sonstiger gut 
bezeugter Berichte. Ölten, Otto Walter, 
1949. 8. Auflage, 316 S., Fr. 11.80. 

Die vorliegende 8. Auflage ist so weit- 
gehend umgearbeitet, daß sie nur noch etwa 
ein Drittel des von Klinisch ursprünglich 
verfaßten Textes enthält. Gr. hat mit Ken- 
nerblick, großer Umsicht und spürbarem 
Verantwortungsbewußtsein ein reiches Ma- 
terial zum Beleg der möglichen Wiederkehr 
Verstorbener zusammengetragen. Da die 
große Mehrzahl der Fälle glaubhaft bezeugt 
erscheint, trägt das Buch sicher seinen guten 
Teil dazu bei, der exakten Forschung da- 
durch zu dienen, daß auf Grund typischer 
Gleichartigkeit der Phänomene (z. B. einge- 
brannte Hand) eines Tages auch verlässige 
Kriterien  für  die Echtheit  berichteter  Er- 



240 Buchbesprechungen 

scheinungen Verstorbener erarbeitet werden 
können. Wertvoll ist auch, daß Gr. einge- 
hend darlegt, daß aus der tatsächlichen Er- 
scheinung Verstorbener kein Schluß auf die 
Möglichkeit willkürlicher Zitation im Sinne 
des Spiritismus berechtigt ist. Wo Gr. über 
den sachlichen Bericht hinaus Auswertungen 
versucht oder andeutet, fühlt man nicht im- 
mer sicheren Boden unter den Füßen. So 
möchten wir vor allem hinter eine Grund- 
konzeption des Buches ein Fragezeichen ma- 
chen: •Rein philosophisch und weltanschau- 
lich betrachtet, ist das Erscheinen von Dahin- 
geschiedenen sozusagen eine unbedingte 
Forderung der menschlichen Vernunft, wenn 
wir Menschen rein verstandesmäßig an ein 
Fortleben glauben sollen" (222). Auch scheint 
aus tatsächlicher Erscheinung Verstorbener 
zwar wohl ein empirischer Beweis für das 
Fortleben nach dem Tode möglich, kaum je- 
doch ein solcher für die Geistigkeit der Seele. 

Georg Trapp S. J. 

Grabinski, Bruno, Was wissen 
wirvom Jenseits? München, Manz 
1950, 240 S., DM 5.60. 

Über dieses Werk läßt sich im wesent- 
lichen dasselbe sagen, wie über das vorige, 
weil es aus derselben Einstellung geschrie- 
ben ist. Aus den Erscheinungen Verstorbener 
soll erfahrungswissenschaftlich dargetan 
werden, daß es eine geistige Menschenseele 
gibt und daß sie nach dem Tode fortbesteht. 
Es ist also nur ein kleiner Teil des Jenseits, 
der durch diese Berichte beleuchtet werden 
soll. Allein genommen würden sie nicht rei- 
chen, uns zu überzeugen, aber die theologi- 
schen Beweise einmal vorausgesetjt, bilden 
sie eine Bestätigung und Veranschaulichung. 

A. Rodewyk S.f. 

Widler, Walter, Buch der W eis- 
sagungen. 8. völlig umgearbeitete 
Auflage. München, Manz 1950. 176 S., 
DM 4.90. 

Es handelt sich in der vorliegenden Samm- 
lung um eine Auswahl solcher Weissagun- 
gen, die sich auf das Zeitgeschehen unserer 
Tage und der weiteren Zukunft beziehen. 

Der Verfasser hat Wert darauf gelegt, mög- 
lichst geschichtlich sicher bezeugte Texte zu 
bringen und lieber auf die Wiedergabe ver- 
zichtet, wenn der Wortlaut ihm nicht ge- 
sichert schien. Wertvoll ist, daß die einzel- 
nen Stücke mit einer Einleitung und einem 
anschließenden kurzen Kommentar versehen 
sind. In diesem wird kritisch zu dem Text 
Stellung genommen und dem Leser das Ma- 
terial bereitgestellt, auf das hin er sich selbst 
sein Urteil bilden kann. Der Verfasser hält 
mit dem seinigen meist sehr vorsichtig zu- 
rück. In einem Nachwort wird das Wich- 
tigste, was sich bei der Lektüre ergeben hat, 
systematisch zusammengefaßt und hier deut- 
lich der Unterschied herausgearbeitet zwi- 
schen einer Prophetie 1. aus menschlicher 
Hellsichtigkeit, 2. aus dämonischer und 
3. aus göttlicher Inspiration. In diesem 
Nachwort wird vieles gesagt, was vielleicht 
besser als Einleitung vorausgeschickt worden 
wäre, denn so kommt man zu wenig vorbe- 
reitet an den Kern des Buches. Es werden 
zudem wohl nicht allzu viele Leser sich noch 
nachträglich mit diesen Fragen beschäftigen 
wollen, nachdem sie einmal unter den Ein- 
druck der Weissagungen selbst geraten sind. 
Zum mindesten wäre es gut, einleitend vor- 
auszuschicken, was denn von den drei Arten 
der Weissagungen überhaupt erwartet wer- 
den kann. So hat z. B. schon der hl. Augu- 
stinus in einer eigenen Schrift das Wesent- 
liche über das Weissagen der Dämonen ge- 
sagt, was von anderen später wiederholt 
und weiter ausgebaut wurde. Es wäre auch 
nicht abwegig gewesen, aus der Mystik, z. B. 
aus den Werken des heiligen Kirchenlehrers 
Johannes v. Kreuz zu zeigen, warum und in 
welchem Grade sich gotterleuchtete Men- 
schen, die die Gabe der Weissagung haben, 
bei der Aufnahme und Verarbeitung von 
Visionen irren könen. Wem es im einzelnen 
nicht auf solche theologische Abgrenzungen 
ankommt, sondern mehr auf die Frage: Was 
wurde überhaupt geweissagt?, der findet in 
dem vorliegenden Büchlein alles Wissens- 
werte gut und übersichtlich zusammen. 
Allerdings hätten Literaturverzeichnis und 
Quellenangabe nicht fehlen dürfen. 

A. Rodewyk S.f. 




