Die Besuchung des Allerkeiligsten : 249

Feier nur mehr eine Fessel und Beschrankung sieht, wehrt den Fluch nicht von der
Arbeit, 16st die Verkrampfung des Arbeitsmenschen nicht, sondern verlagert und -
verdeckt sie nur. Ein Arzt spricht aus reicher Erfahrung geradezu von einer ,Sonn-
tagsneurose“ als einer Form der Flucht vor Gott und vor sich selbst hinein in den
Lirm des Vergniigens. Ein solch profanisierter Sonntag mag in etwa noch die physi-
schen Krifte erneuern, ,zur Aufrechterhaltung des seelischen Gleichgewichtes und
der seelischen Gesundheit® dient er nichts.

Die christliche Wertung der Arbeit ist zusammengefalt in dem religios verstan-
denen Begriff ,Beruf“. Unter Beruf (munus, officium) verstehen wir mit dem
hl. Thomas ,den Dienst am Ganzen unter gottlichem Ruf und Auftrag”. Nur im
Licht und Kraftfeld des christlichen Sonntags kann die Arbeit die volle Hohe des
Berufsideals erreichen: hineingetaucht in den hochsten Kult Gottes, dargebracht als
Opfer des Lobes, des Dankes und der Sithne, im Blute Christi abgewaschen vom
Fluch der Siinde, jede Woche neu iibernommen als Auftrag Gottes in dem Segen
Gottes, getragen in der steten Verbindung mit Christus dem Gekreuzigten als Last
der Liebe fiir die Brider, so ist jede rechte Arbeit wahrhaft ein christlicher Beruf.

Die Besuchung des Allerheiligsten
Von Friedrich Walf, S.]J., Miinchen

Unter unseren ,Geistlichen Ubungen“ nimmt die Besuchung des Allerheiligsten
einen wichtigen Platz ein. Sie gehort zur festen Ordnung eines religiésen Lebens,
und wir kénnen uns gar nicht mehr vorstellen, dafl sie jahrhundertelang — bis ins
hohe Mittelalter hinein — der Christenheit unbekannt blieb. Uns Zeitgenossen einer
entseelten und sikularisierten Welt, die wir mehr als frithere Geschlechter unter der
Vertreibung aus dem Paradies und unter der Gottesferne, unter dem Alleinsein und
der Verlassenheit leiden, will das Wohnen Christi unter uns, seine eucharistische
Gegenwart in unseren Kirchen und Kapellen, als eine der begliickendsten und trost-
lichsten Geheimnisse ynseres Glaubens erscheinen. Wir bemitleiden unsere getrenn-
ten Britder und sehen in der Armut ihrer leeren Gotteshiuser eine der empfindlich-
sten Folgen des Abfalls vom wahren Glauben.

Bei aller Liebe der katholischen Christenheit zu ihrem kostbarsten Schatz 1afit sich
auf der anderen Seite aber nicht leugnen, dafl der eucharistische Kult, soweit er von
der heiligen Opferfeier unterschieden wird, in manchen Kreisen nicht mehr jene freu-
dige Zustimmung erfahrt, die thm zur Zeit unserer Viter noch ganz allgemein zuteil
wurde. Man sieht vielfach in der stillen oder auch 6ffentlichen Anbetung des aller-
heiligsten Sakramentes eine mehr oder weniger isolierte Frommigkeitsiibung, die,
wie man sagt, allzu lange den Sinn dieses Sakramentes: Opfermahl und Mahlopfer

“der Kirche zu sein, in den Hintergrund gedringt und sogar verdunkelt habe. Den
deutlichsten Beweis dafiir erblickt man in den vielen Andachten, die aus diesem Kult
entstanden seien und die, wie z. B. die Herz- Jesu-Andacht, keinen lebendigen Zu-

¢ Dr. med F. Decartins, Medizinische Aspekte der Sonntagshelllgung und -entheiligung,
in: Anima, 1949, S. 343 ff.



250 Friedrich Wulf

sammenhang mehr mit jenen Geheimnissen aufwiesen, deren sinnbildliche Wirklich-
keit doch gerade die Eucharistie sei, mit dem Geheimnis ndmlich von Tod und Auf-
erstehung Christi und dem seines mystischen Leibes. Je mehr aber ein Christ von die-
sen Geheimnissen gepréigt sei, je tiefer er aus dem téglichen Opfer heraus lebe, je
erleuchteter er die heilige Opferspeise empfange, als Teilnahme an der lebenspen-
denden und geistvermittelnden Kraft des Erlosertodes, als Zeichen der Einheit und
der Liebe, um so weniger finde er dann noch einen Zugang zu den vielerlei Formen
auflerliturgischer eucharistischer Frommigkeit. Sie atmeten zu sehr den Geist der per-
sénlichen Intimitat und lieflen die Weite vermissen; sie seien zu einsejtig auf den
Einzelmenschen und sein privates Heil bezogen und -vernachlissigten die Gemein-
schaft; sie versuchten entweder die Vergangenheit heraufzuholen — in der Betonung
des historischen Christus —, oder aber — wie in den prunkvollen Feiern und Pro-
zessionen — das Zukiinftige gegenwirtig zu machen und damit das eigentliche
signum christlicher Frommigkeitshaltung, den Ubergangscharakter unserer jetzigen
Situation zu verwischen.

Nun hat zwar Papst Pius XI1. in seinem Rundschreiben ,Mediator Dei“ klar und
deatlich betont, dafl die verschiedenen Formen und Ubungen des eucharistischen An-
betungskultes, wie sie sich in der Kirche und mit ihrer Billigung entwickelt haben,
dem Geist der heiligen Liturgie entstammten und ihrerseits wieder viel zur Verleben-
digung des liturgischen Lebens beitriigent, aber auf der anderen Seite muff man
doch wohl zugeben, dafl dieser Zusammenhang im Bewufitsein der Glaubigen und in
den traditionellen Andachten und Gebeten zu wenig zum Ausdruck kommt2. Was
insbesondere die Besuchung des Allerheiligsten betrifft, so diirften sich wohl die
allermeisten mit dem schlichten Glauben an das nicht weiter unterschiedene Gegen-
wartigsein des Herrn unter der Gestalt des Brotes begniigen, und falls sie sich ndhere
Gedanken iiber die Art und Weise dieses Gegenwartigseins machen, so stellen sie
sich den Herrn nach irdischer Weise vor, so als weile er noch raum-zeitlich unter uns,
und als kénne man mit ihm sprechen wie mit seinesgleichen, oder aber sie sehen in
ihm einfachhin Gott, den Ewigen, Thronenden, der die Geschicke der Welt und des
Menschen in seiner Hand hilt und der nun vom Himmel herabgestiegen ist, um im
Tabernakel unter uns zu wohnen. Dafl die sakramentale Daseinsweise zwischen dem
Irdisch-Geschichtlichen und der jenseitigen Vollendung liegt, daf sie die geheimnis-
volle und lebendige Verbindung zwischen dem geschichtlichen Jesus und dem er-
hohten Herrn darstellt, dafl sie den Ubergang vom Diesseits zum Jenseits bedeutets,
ist den wenigsten bewuft. Und doch wird erst vom rechten Verstindnis dieser be-
sonderen Gegenwartigkeit her der innere Zusammenhang zwischen Messe und Kom-
munion einerseits und der Anbetung des eucharistischen Herrn anderseits aufleuch-
ten und damit die Besuchung des Allerheiligsten als Ubung des geistlichen Lebens fiir
die Vertiefung und Vereinheitlichung der Frommigkeit fruchtbar gemacht. Ver-
suchen wir das aufzuzeigen.

Der eucharistische Kult auflerhalb der heiligen Messe beruht auf dem Geheimnis,

1 AAS XIV (1947) p. 570

2 Einen groflen Fortschritt haben hier die neueren Ausgaben der verschiedenen Difzesan-
gebetbiicher gebracht; vgl. auch das schone Biichlein von W. Bulst, ,Wir beten an“. Eucha-
ristische Andadhten fiir das Kirchenjahr, Kevelaer 1950 (d ie s e Zeitschrift 24 (1951) 238 f.)

3 Vgl. Gottlieb Sohngen, Das sakramentale Wesen des MeRopfers, Essen1946, S. 28 u. 46 f.



Die Besuchung des Allerheiligsten 251

daf ,die Eudbaristie sowohl Opfer wie auch Sakrament ist und sich dadurch von
anderen Sakramenten unterscheidet, dafl sie nicht bloff die Gnade mitteilt, sondern
den Urheber der Gnade in fortdauernder Weise enthilt“s. Wenngleich nun hier von
der Eucharistie als Sakrament im Unterschied zum Opfer die Rede ist, so muf
dennoch festgehalten werden, daf sich die beiden Riicksichten des Opfers und des
Sakramentes nicht voneinander trennen lassen. Denn das Sakrament kommt nur in
der Weise des Opfers zustande und das Opfer wird nur im Sakrament wirklich. Das
Sakrament der heiligsten Eucharistie ist seinem Wesen nach ein Opfersakrament
und das eucharistische Opfer ist wesentlich ein sakramentales Opfer. Zwar sagt der
Roémische Katechismus, dafl ,die heilige Eucharistie, die in der Pyxis aufbewahrt oder
zum Kranken getragen werde, inder Ordnung des Sakramentes, nicht der des Opfers
zu suchen sei“ (sacramenti, non sacrificii, rationem habet)s, aber das darf nicht so ver-
standen werden, als ob im Sakrament aufierhalb des Opfervollzugs in der heiligen
Messe von der Ricksicht des Opfers nichts mehr zu finden wire. Das Gegenteil ist der
Fall. Denn die Eucharistie wurde ja nicht in erster Linie zur Anbetung, sondern als
Opferspeise eingesetzt; sie ist, wie De la Taille sagt, ,nur insofern Sakrament, d. h.
heiligend, als sie Opfer, d. h. Opfergabe ist“s, Darum hat auch alle eucharistische
Frommigkeit vom Opfer auszugehen. — Es ist also zunichst einmal genauer zu zei-
gen, in welcher Weise die Eucharistie als Sakrament vom Opfer gepragt bleibt.

Beginnen wir dafiir mit dem, was das Konzil von Trient iiber das Wesen der hei-
ligen Eucharistie als Opfer sagt: Die Opfergabe des Kreuzesopfers und des eucha-
ristischen Opfers, heifit es dort, ist ,ein und dieselbe und es ist derselbe, der jetzt

. durch den Dienst der Priester opfert und der sich selbst damals am Kreuze darbrachte,
nur die Art der Darbringung ist verschieden®?. Es ist hier von drei Dingen die Rede:
von der Opfergabe, vom Opferpriester und von der Darbringung des Opfers. Alles
nun, was zum aktiven Vollzug und zur Darbringung des Opfers gehort, die eigent-
liche Opferhandlung, der Opferakt, ist auf die Messe beschrankt und mit ihr abge-
schlossen, es bleiben aber der Opferpriester und die Opfergabe. Darum kann man mit
Redht sagen: ,Im Tabernakel und in der Monstranz ist unter der Gestalt des Brotes
der gekreuzigte Herr, der Christus crucifixus wirklich zugegen; nicht aber ist hier das
Kreuzesleiden und Kreuzesopfer selbst gegenwirtig gesetzt. Christi Gegenwart im
Tabernakel und in der Monstranz ist nicht opferhaft“s, d. h. Christus ist auflerhalb
der heiligen Messe nicht als der sich standig Opfernde gegenwirtig. Aber es ist den-
noch wirklich der Geopferte, der Gekreuzigte, oder wie Thomas von Aquin sagt, der
Christus passus®, den wir anbetend in der Hostie verehren.

Das hat zunichst einmal den Sinn, dafl unter der Gestalt des Bfotes derselbe
Christus zugegen ist, der einst am Kreuze gelitten und sich im Liebesgehorsam dem

4 Enc. ,Mediator Dei“ 1. c. p. 569. Ahnlich im Konzil von Trient: ,Das aber ist das Her-
vorragende und Einzigartige an ihr (der heiligen Eucharistie), dafl die iibrigen Sakramente
dann erst ihre heiligende Kraft besitzen, wenn man sie gebraucht, in der Eucharistie aber
der Urheber der Heiligkeit vor ihrem Gebrauch da ist“ (sess. 13, c. 8; nach Neuner-Roos 486;
Denz. 876).

§ Cat. Rom. II c. 4, qu. 69

¢ Mysterium fidei, Paris 1924, S. 541

7 sess. 22 ¢. 2 {nach Neuner-Roos 514; Denz. 940)

8 S6hngen aaO. S. 9/10

9S.Th. 3 qu66a9ad5;ibid qu73a3ad3;as5ad?2



252 o Friedrich Wulf

Vater zur Erlosung der Menschheit aufgeopfert hat. Zwar gehért das Leiden als
materiell-physischer Vorgang endgiiltig der Vergangenheit an. ,Insofern (aber)
,Leiden® ein personal-geistiges Geschehen meint, ist eigentlich das ,Gelitten haben’,
,Gestorben sein’ usw. cine prasentische Aussage, so sehr dem materiell-physischen
Vorgang, hinter dem und iz dem sich das geistig-personale Geschehen realisierte,
eine wirkliche Vergangenheit, ein ,Jetzt-nicht-mehr-sein‘ zukommt. Das gilt daher
auch von Christus und vom Gegenwartbleiben seiner Passion“10, Aber nicht nur
darum ist das ,Gelitten haben®, das ,Geopfert sein® eine prisentische Aussage, weil
kein Geschehen so sehr in das geistig-personale Sein des Herrn eingegangen ist wie
gerade sein Leiden am Kreuz, seine Hingabe in den Tod, der ragende Gipfel, die
entscheidende Stunde seines Gehorsams und seiner Liebe, sondern vor allem darum,
weil es sich objektiv um den Gehorsamsakt des Gottessohnes handelt, der als
solcher vom Vater angenommen wurde.!* Da sich nimlich Christus ,kraft des Gei-
stes Gott zum makellosen Opfer darbrachte (Hebr 9, 14) und ,in das Heiligtum
eintrat, indem er sein Blut vergof}, und dies ein fiir allemal“ (Hebr 9, 12), ist er in
alle Ewigkeit Hoherpriester und Mittler eines Neuen Bundes geworden, ,um auch
in vollem Mafle denen Heil zu bringen, die sich durch seine Vermittlung Gott nahen,
weil er allezeit lebt, um fiir sie einzutreten“ (Hebr 7, 24 f.). Und nachdem sein Opfer
einmal vom Vater angenommen wurde, ist er selbst die ewige, den Geist erwirkende
Opfergabe vor dem Angesichte des Vaters. ,Hostia enim durat in suo esse hostiae
acceptatae“ (Die Opfergabe bleibt seinshaft im Zustand des Angenommenseins
[durch den Vater]'2. So thront denn Christus zur Rechten des Vaters als ,das Lamm,
das geschlachtet wurde* (Geh Offb 5,12), d. h. als die lebendige und ewige Dar-
stellung des ein fir allemal dargebrachten Opfers. Derselbe Christus nun, der im
Himmel als Hoherpriester und Mittler des Neuen Bundes, als immerwihrende
Opfergabe zur Siihne fiir unsere Siinden vor dem Vater erscheint, um fir uns einzu-
treten, ist auch in der heiligsten Evcharistie unter den sakramentalen Gestalten wirk-
lich gegenwirtig. Mit Recht sagen wir darum, daf wir im eucharistischen Herrn
. unserer Kirchen und Tabernakel den Christus passus, den Geopferten und Gekreu-
zigten verehren.

Diese Aussage hat aber auch noch einen zweiten und engeren Sinn. Der unter der
Gestalt des Brotes gegenwirtige Herr ist in einer besonderen Weise unsere Opfer-
gabe, die Opfergabe der Kirche, die anf unseren Altiren, in unserem Namen und
durch unsere Priester Gott dargebracht wurde. Der lebendige Zusammenhang zwi-
schen dem eucharistischen Opfer und dem Christus der Hostie ist durch die sakra-
mentale Gestalt gewahrt. Es ist dieselbe Gestalt, die u. a. den Ritus der heiligen
Messe als Opferritus deutlich macht. Kraft der Wandlungsworte ist nimlich unter
der Gestalt des Brotes unmittelbar nur der Leib und unter der Gestalt des Weines
unmittelbar nur das Blut Christi gegenwirtig. Uber die Brotsgestalt wurde das Wort
gesprochen: ,Dies ist mein Leib“ — und wir diirfen den niheren Sinn aus Lk 22, 19
erginzen —, ,der fir euch hingegeben wird“, und iiber die Gestalt des Weines:

0 Karl Rahner 8. J., Die vielen Messen und das eine Opfer, Zeitschrift f. k. Th. 71 (1949),
S. 266, Anm. 27

¥ Dies scheint uns dber Rahner hinaus der entscheidende Grund fiir die ewige Prisenz
des Kreuzesopfers Christi zu sein.

12 De la Taille, aa0. S. 143



. Die Besuchung des Allerheiligsten 253

»Dies ist der Kelch meines Blutes, des neuen und ewigen Bundes — Geheimnis des
Glaubens —, das fiir euch und fiir viele vergossen wird zur Vergebung der Siinden”.
Im sakramentalen Bereich ist darum Christus auch diber die Messe hinaus als der
Geopferte und als unsere Opfergabe gegenwirtig. Aus demselben Grund empfingt
derjenige, der auflerhalb der Messe kommuniziert, genau so wie der in der Messe
Kommunizierende, ,das Sakrament des Leidens Christi“, die Opferspeise, die den
Menschen im Hinblick auf den Christus passus, den gekrenzigten Christus, vollenden
soll13,

So haben wir also in der heiligen Eucharistie beides: den ewigen Hohenpriester
im Allerheiligsten des Himmels, die immerwahrende Opfergabe, ,das Lamm, das
geschlachtet ward“, dem die Engel und Altesten huldigen, auf dem Throne der Herr-
lichkeit, und wieder — in der sakramentalen Gestalt des Todes — den Gekreuzigten,
der von allen Altaren auf uns herabschaut, und beides ist ein und derselbe Christus,
-der fiir uns gelitten hat und gestorben ist, und der im Himmel sein Opfer dem Vater
darstellt. Der verkldrte Herr und seine sakramentale Opfergestalt sind in der Eucha-
ristie voneinander nicht ablésbar; sie bilden vielmehr eine geheimnisvolle Einheit
ganz eigener Art. Christus ist nicht gegenwartig ohne die sakramentale Gestalt, diese
hinwiedernm hat kein selbsteigenes Sein, sondern ist ganz von Christus her und auf
ihn hin. Von ihm ist sie eingesetzt, ihn bezeichnet sie, ihn enthilt sie, von ihm hat sie
darum auch ihren einzigen Sinn, ihre Kraft und ihre Wiirde. So innig ist die Einheit
zwischen dem eucharistischen Herrn und seiner Opfergestalt, dafl unsere Anbetung
nicht nur Christus in sich gebithrt, in der Glorie seiner Verklirung, sondern dem
sakramentalen Christus als ganzem, in und mit diesem Zeichen des geopferten Leibes.
Im Sakrament seines Fleisches und Blutes erfand somit Christus eine Weise des
Gegenwirtigseins (nicht Existenzweise!), die zwischen der raum-zeitlichen dieses
irdischen Lebens und jener endgiiltigen des verklarten Lebens im Himmel liegt. Sie
bezeichnet genau jene Stelle, an der wir uns als Glaubende befinden, die Stelle des
»Hintibergangs aus dieser Welt zum Vater“14. Noch gehéren wir dieser Zeit an —
davon kiindet das sichtbare Zeichen der Passion —, aber der Gnade nach sind wir
schon am Ziel, in der Herrlichkeit dessen, der in seinem Opfertod den Himmel erdff-
net und den Geist herabgesandt hat.

"Blutiger Opfertod am Kreuz und himmlische Liturgie riicken, wie in der heiligen
Messe, so auch in der eucharistischen Gegenwart iiberhaupt, aufs engste zusammen.
Darum wird dieses Sakrament in der Uberlieferung der Kirche auch auf der einen
Seite das Sakrament des Leidens und des Todes Christi genannt!5, auf der anderen
Seite aber wieder , jenes unsagbare und génzlich gottliche Geschenk, durch das sein
(Christi) Sieg iiber den Tod und sein Triumph dargestellt wird“:s, Dementsprechend
betet die Christenheit vor den Tabernakeln der Welt einmal: ,O salutaris hostia“,
o heilbringende Opfergabe, ,O paschalis victimae/agnus mansuetissime®, du Lamm

13S. Th.3qu73a8ad3
14 Vgl Trident. sess. 22, ¢, 1, Denz. 938

15‘,,Mysterium corporis et mysterium passionis“ (August. PL 85, 1358); ,sacramentum
dominicae passionis® (Amalar. PL 105, 989 A); ,Eucharistia est sacramentum passionis’
Christi“ (S. Thomas S. Th. 8 qu 73 a. 3 ad 3).

48 Trident. sess. 13, ¢. 5; Denz. 878



9254 Friedrich Wulf

des Osteropfers, voller Geduld!?, und dann wieder, freudig gestimmt und jubelnd:
»Pange lingua, gloriosi corporis mysterium®, preiset, Lippen, das Geheimnis dieses
herrlichen Leibes, der wie das Blut des Erlosers dem Heile der Welt geweiht wurde.
Immer aber ist es das zentrale Geheimnis des Glaubens, das Opfer von Golgotha,
bald in seiner irdischen Wirklichkeit, bald in seinem ewigen, unverginglichen Ge-
halt, das im eucharistischen Beten der Kirche, in den grofien Hymnen verehrt und
gefeiert wird. Welche Spanne des Gedankens und der Empfindung liegt dabei zwi-
schen dem: ,Ave verum corpus natum ex Maria virgine, vere passum immolatum,
in cruce pro homine, cuius latus perforatum unda fluxit et sanguine” und jenem
Preisgesang des Fronleichnamsfestes: ,Sacris sollemniis juncta sint gaudia et ex
praecordiis sonent praeconia“, der gleichsam ,das Echo der streitenden Kirche auf
den Lobeshymnus darstellt, den die triumphierende Kirche immerdar jubelt vor Gott
und dem Lamme, »das geschlachtet ward«“17a, Zeit und Ewigkeit berithren sich hier
in jenem geheimnisvollen Bereich des Sakramentalen, in dem Christus uns nahe sein
will.

Von dieser eigentiimlichen Zwischenrdumlichkeit und Zwischenzeitlichkeit sollte
nun auch unser Beten erfiillt sein, wenn wir den Herrn im Sakrament seiner Passion
und seines Triumphes besuchen. Es mifite immer etwas von einem , Hiniibergang aus
dieser Welt zum Vater® an sich haben. Das Wort ,Besuch®, ,Besuchung des Aller-
heiligsten®, das wir gern fiir das stille und personliche Sprechen mit Christus im
Tabernakel gebrauchen, kénnte da mifiverstandlich wirken. Man stellt sich darunter
leicht einen Besuch nach irdischer Art vor, den wir z. B. bei einem guten Bekannten
machen?8, Christus ist aber nicht mehr auf irdische Art bei uns; er ist von uns ge-
gangen, er hat diese Welt endgiltig verlassen, um erst am Ende der Zeit mit Macht
‘und Herrlichkeit wiederzukehren. Wer darum dem Herrn im Sakrament innerlich
nahe kommen, wer in den Austausch des Herzens mit ihm gelangen will,"der muf}
ihm zuvor nachfolgen und die Welt verlassen, der muf} in sein Opfer und in seinen
Tod eingehen. Man kann ihn darum nicht gleich beim Eintritt in eine Kirche oder
Kapelle mit seinen Bitten iberfallen, man kann ihn nicht einfach ansprechen, wie
man einen Menschen seiner Umgebung anspricht. Solchen Betern miifite der Herr
dasselbe sagen, was er einst nach seiner Verheiflungsrede den Juden und den Jiingern
gesagt hat, als er sah, wie man ihn mifiverstanden hatte: ,Der Geist ist es, der Leben
wirkt; das Fleisch niitzt nichts. Die Werte, die ich zu euch geredet habe, sind Geist
und Leben“ (Joh 6, 63). Die sakramentale Gegenwart ,entspricht dem verklarten
Zustand des erhohten Herrn, der sich als Erstopfernder und der seinen Geistleib und
sein Geistblut als geistleibliche Opfergabe gegenwirtig setzt durch den Heiligen
Geist“19, :

17 So eine in Deutschland weitverbreitete und beliebte Sequenz des 13. Jahrhunderts. Nach
Dreves-Blume, Ein Jahrtausend lateinischer Hymnendichtung. Leipzig 1909, S. 210

17a  Mediator Dei“, 1. ¢c. p. 570

18 Dieses Miflverstindnis legt sich z. B. nahe, wenn Lippert tiber die Besuchung des Aller-
heiligsten folgendes sagt: ,Der Zweck und das Ziel derselben ist, zu einem moglichst ver-
trauten Umgang mit dem lebendigen und gegenwirtigen Heiland zu gelangen, zu einem
Verkehr, der so unmittelbar und selbstverstandlich ist, wie es der Verkehr mit einem sicht-
baren Freund nur immer sein kann“. So in dem Buch: Zur Psydhologie des Jesuitenordens,
Miinchen, 19232, S. 18

19 Sghngen, a.a.0., S. 46



Die Besuchung des Allerheiligsten 255

Der Auszug aus dieser Welt, das Eingehen in den Bereich des Sakramentes, in dem
Christus dem Menschen als der Geopferte und darin als der Sieger iiber Tod und
Siinde begegnen will, vollzieht sich zunichst einmal in der Betitigung eines leben-
digen Glaubens. Dieser Glaube fordert ein Sterben der Sinne und des bloff natiir-
lichen Verstandes, wie es unnachahmlich im ,Adoro te devote, latens deitas® zum
Ausdruck gebracht ist. Da mufl der Mensch seine eigene Welt aufgeben, mufl die
Stimmen von ,drauflen zum Schweigen bringen, muf} sein Herz leer machen und
sich selbst sterben. Erst wer so auf die eigene Sicherheit und Erfiillung in dieser Welt

- zu verzichten gewillt ist, wer sich selbst leer zu machen und zu entblé8en versucht,
wer sich selbst zu sterben beginnt, erfahrt den Herrn in der Gegenwirtigkeit seiner
Passion, in dem hier und jetzt fiir mich Geopfert-sein, in der Dringlichkeit seines
Mahnrufes: ,Komm und folge mir!“ ,Wenn du so (den Leib Christi) dir vorgestellt
siehst, dann sag zu dir selbst: ,Diesem Leib verdank® ich es, daff ich nicht mehr Erde
und Asche bin, nicht mehr gefangen, sondern frei; um dessentwillen hoffe ich, den
Himmel und die dort mir hinterlegten Giiter zu erlangen: das Leben der Unsterb-
lichkeit, das Los der Engel, den Umgang mit Christus; dieser Leib, von Nigeln
durchbohrt, von Geifleln zerschlagen, ward nicht Beute des Todes; ... es ist jener
Leib, der blutentstellt, von einer Lanze durchstochen, zwei heilbringende Quellen
fiir die Welt hervorstrémte, Blut und Wasser. . .. Diesen Leib schenkte er uns, dafl
wir ihn umfassen und essen: so grofl war seine Liebe“?, Damit enthillt sich dem
Glaubenden der geopferte Leib zugleich als der Leib der Herrlichkeit, das Opfer
‘des Kreuzes als Quelle der GeistausgieBung, der Tod als Leben; und der Betende
gewahrt das Unfaflbare und Erregende, daff in der Gestalt des Todes, des Opfer-
todes Jesu, die Herrlichkeit Gottes in Christus, verhiillt zwar, aber substanziell und
lebendig, unter uns und fiirr uns gegenwirtig ist und schon in die sichtbare Welt
hineinragt. Darum ist diese schon nicht mehr nur die dem Tod verfallene. Das in
den Tabernakeln aufbewahrte Sakrament ist gleichsam die lebendige und sichtbare
Briicke vom Tode zum Leben, der stindige Einbruch Gottes in diese Zeit. Wer darum
in den Raum dieses Sakramentes eintritt, wer der Welt und sich selbst stirbt, der kann
schon mit Christus sprechen: ,Vater, gekommen ist die Stunde, verherrliche deinen
Sohn, damit der Sohn dich verherrliche“ (Joh 17, 1). Der steht schon mitten in der
Herrlichkeit dessen, den er gliubig umféngt, der ist schon jenseits der Todeslinie,
jenseits der Verwesung, der alles Fleisch ausgesetzt ist, der weif§ schon etwas von der
Unangreifbarkeit und Uniberwindlichkeit der von Christus Erlésten.

Hier ist nun auch die Stelle, wo die kirchliche Herz-Jesu-Andadht ihren Ursprung
hat. Da Golgotha die hochste Entfaltung der Liebe des Herrn zu uns bedeutet und
zugleich die vollkommenste Offenbarung der Gehorsamsliebe des Sohnes zu seinem
Vater, so ist gerade dieser Hohepunkt der Liebe des Gottmenschen in der heiligsten
Eucharistie festgehalten. In ihr wird, wie Thomas von Aquin sagt, ,das Andenken an
jene -iiberstromende Liebe erncuert, die Christus in seinem Leiden bekundet hat.
Damit die unendliche Grofe dieser Licbe den Herzen der Gliubigen noch tiefer ein-
gepragt wiirde, setzte er beim letzten Abendmahl, als er nach der Feier des Passah-
mahles mit seinen Jiingern sich anschickte, aus dieser Welt zum Vater zu gehen, dieses

] 20 5Joh.f Chrysostomus, In 1 ad Cor 24, 4 (PG 61, 208 £.). Zitiert nach ,Mediator Dei“,
. ¢. 570 f.



256 Friedrich Wulf

Sakrament zum ewigen Gedichtnis seines Leidens ein“2l. Das also ist der letzte Sinn
dieses Sakramentes: die Summe der Liebe des Erlésers, wie sie sich im Kreuzesopfer
offenbart hat, in einem sichtbaren Zeichen festzuhalten und uns mitzuteilen. Drangte
dieser Sinn nicht von selbst dazu, in der sakramentalen Gestalt des Geopferten und
Gekreuzigten das verwundete und gedffnete Herz zu sehen, als Inbegriff und Quelle
der Erléserliebe? Gewi} hat es auch schon vor Maria Margareta Alacoque eine be-
sondere Verehrung des Herzens unseres Herrn gegeben und immer hatte sie ihren
Ursprung in der Betrachtung des leidenden und gekreuzigten Christus. Aber niemals
war der Zusammenhang mit der heiligsten Eucharistie so deutlich gewesen. Viel-
leicht — und zum Schaden dieser Andacht — ist das vielen nicht geniigend bewufit.
Manche Formen und Gebete scheinen das zu bezeugen. Sie sind zu subjektiv, zu senti-
mental, zu isoliert. Die echte Herz-Jesu-Verehrung im Sinne der Kirche mufi ganz
vom Opfer her gesehen werden. Sie schlieft sich unmittelbar an die stindige Erneue-
rung des Kreuzesopfers auf unseren Altiren an. Sie sieht im Eucharistischen Herrn
die Opfergabe der Kirche, das Haupt des mystischen Leibes, das in seinen Gliedern
immer noch leidet. Das gibt ihr etwas Dringendes, Gegenwartsnahes, Weltweites,
uns hier und jetzt Angehendes. Sie erschopft sich nicht in rein inneren Akten, son-
dern entziindet sich immer wieder an der sakramentalen Zeichenhaftigkeit. In dieser
Sicht wird schliefllich auch die starke Betonung des Sihnegedankens verstindlich, die
die neuzeitliche Herz- Jesu-Verehrung kennzeichnet. Insofern sie damit allerdings zu
sehr beim leidenden Herrn stehen zu bleiben scheint, findet sie ihre notwendige Er-
ginzung in der Verehrung Christi, des Konigs, die den Triumph der Erléserliebe
feiert, wie sie vor allem in der Hingabe der Kirche an ihren Herrn zum Ausdruck
kommt.

Damit ist zugleich noch auf ein Letztes hingewiesen, das unsere Tabernakelfrém-
migkeit aus einer allzu starken Subjektivitat befreien kénnte. Christus hat die hei-
ligste Eucharistie ,in der Kirche als Zeichen ihrer Einheit und Liebe hinterlassen, in
der er alle Christen untereinander vereint und verbunden wissen wollte“22. Sie sollte
»ein sinnenfilliges Zeichen jenes einen Leibes sein, dessen Haupt er selbst ist und
dem wir nach seinem Willen als Glieder durch die engen Bande des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe verbunden sein sollen, so dafl wir alle dasselbe sagen und
keine Spaltungen unter uns seien®23. Dieser Glaube war von Anfang an in der Kirche
lebendig. Sogar die sakramentalen Gestalten wurden in diesen Symbolismus ein-
bezogen. So heifit es z. B. in jener berGhmten Anaphora des Bischofs Serapion von
Thmuis aus dem vierten Jahrhundert: ,Wie dieses Brot auf den Bergen zerstreut
war und gesammelt eins wurde, so sammle auch deine heilige Kirche aus allen Vél-
kern und auf der ganzen Erde, in jeder Stadt, jedem Dorf und jedem Haus und
mache sie zu der einen, lebendigen, katholischen Kirche“2t, Augustinus ist es vor
allem, der dieses Thema entfaltet und das Mittelalter wandelt es in seinen Spuren
ab. Ob nun die Gestalt des Brotes schon in sich die Einheit der Kirche bezeichnet oder
nur zusammen und in Vereinigung mit dem Leibe des Herrn, den sie enthilt, spielt
fiir unsere Belange keine Rolle. Wichtig ist hier nur, dafl der Herr im Sakrament

21 Qpusculum 57 (II. Nocturn von Fronleichnam)

22 Trident. sess. 13, praef. (Neuner-Roos 482; Denz. 873 a)
25 jbid. c. 2 (N-R 485; Denz. 875)

24 ed. F. X. Funk, Paderborn 1905, S. 174



Die Besuchung des Allerheiligsien 257

nicht in erster Linie fiir die persénliche Heiligung gegenwértig ist, sondern fiir den
Aufbau seines mystischen Leibes der Kirche, die sich im Ubergang aus dieser Welt
zum Vater befindet.

Davon sollte nun auch unsere Frommigkeit vor dem Tabernakel erfillt sein. Der
eucharistische Herr, vor dem ich knie, will auch mich heimholen in die Einheit seines
Leibes. Er wendet mir darum die Gebete und Opfer aller Christglaubigen zu, die sich
heute und jetzt wieder seinem Opfer angeschlossen haben. Er nimmt aber auch meine
Gebete und Opfer an, um die Christenheit zu heiligen und zu einen. Alle sollen eins
werden in ihm, niherhin in seinem Opfer und darin in seinem Sieg. In der heiligsten
Eucharistie ist das innerste Geheimnis der Kirche sichtbar geworden, der streitenden
und der triumphierenden, das Geheimnis ihres Todes und ihrer Auferstehung, mein
cigenes Geheimnis. Und wenn das Sakrament des Altares im Letzten das Sakrament
der geopferten und triumphierenden Liebe, des gebrochenen und jubelnden Herzens
Jesu Christi ist, dann schligt in ihm auch das Herz der Kirche und unser eigenes Herz,
leidend und frohlockend vor dem Angesicht des himmlischen Vaters.

~

Ignatius von Loyola
und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen

Von Hugo Rahner, S.J, Innsbrud

{Fortsetsung)
111,

Von der klbsterlichen Volltkommenheit

Ignatius bezeichnet es selbst als Kennzeidchen seiner geistlichen Kehr von Manresa,
daf er ,um diese Zeit den lebhaften Wunsch fiihlte, sich iiber gittliche Dinge zu
unterhalten und einige Menschen zu finden, die dazu fihig waren\. Erst spiter
wurde er wortkarg und zuriickhaltend, wenn ihkm Probleme des inneren Lebens vor- -
gelegt wurden. Dem in Manresa aufgebrochenen Drang nach geistlichem Sprechen
und Lehren gab er vor allem in Barcelona nach, wo er von Mdrz 1524 an durch
das ganze Jahr 1525 das miihsame Lateinstudium gerne durch fromme Gespriche mit
Nonnen aus den zahlreichen Klistern der Stadt unterbrach, um deren meist recht laxe
Sitten zu verbessern — sagte ja noch 1559 ein Pater in einem Brief an den General
Laynez, die Hieronymitinnen in Barcelona seien ,mehr Damen als Nonnen“?, und
es ist bekannt, dafl der seltsame Pilger Inigo beim Uersuch, die nicht eben engel-
haften Nonnen im Kloster Unserer Lieben Frau von den Engeln zu einer besseren
Beobachtung der Klausur zu bewegen, von enttiuschten Herren halb tot gepriigelt
wurded. Inigo hat diese Schldge nie vergessen, und zwanzig Jahre spéter noch setzt
er Papst und Kénig und Bischife in Bewegung zur Reform der katalonischen Kloster.

1 Acta Ignatii 34 {(=Mon. Hist. S. J., Fontes narrativi de S. Ignatio I, S. 408)

2 Mon. Hist. S. J., Mon. Laynez IV, S. 302

3 Mon. Ignat. IV, 2, S. 90 f. — P. Dudon, Saint Ignace de Loyola, Paris 1934, S. 134 f.

17





