
Die Besudumg des Allerkeiligsten 249 

Feier nur mehr eine Fessel und Beschränkung sieht, wehrt den Fluch nicht von der 
Arbeit, löst die Verkrampfung des Arbeitsmenschen nicht, sondern verlagert und 
verdeckt sie nur. Ein Arzt spricht aus reicher Erfahrung geradezu von einer •Sonn- 
tagsneurose" als einer Form der Flucht vor Gott und vor sich selbst hinein in den 
Lärm des Vergnügens. Ein solch profanisierter Sonntag mag in etwa noch die physi- 
schen Kräfte erneuern, •zur Aufrechterhaltung des seelischen Gleichgewichtes und 
der seelischen Gesundheit" dient er nicht6. 

Die christliche Wertung der Arbeit ist zusammengefaßt in dem religiös verstan- 
denen Begriff •Beruf". Unter Beruf (munus, officium) verstehen wir mit dem 
hl. Thomas •den Dienst am Ganzen unter göttlichem Ruf und Auftrag". Nur im 
Licht und Kraftfeld des christlichen Sonntags kann die Arbeit die volle Höhe des 
Berufsideals erreichen: hineingetaucht in den höchsten Kult Gottes, dargebracht als 
Opfer des Lobes, des Dankes und der Sühne, im Blute Christi abgewaschen vom 
Fluch der Sünde, jede Woche neu übernommen als Auftrag Gottes in dem Segen 
Gottes, getragen in der steten Verbindung mit Christus dem Gekreuzigten als Last 
der Liebe für die Brüder, so ist jede rechte Arbeit wahrhaft ein christlicher Beruf. 

Die Besuchung des Allerheiligsten 

Von Friedrich Wulf, S. J., München 

Unter unseren •Geistlichen Übungen" nimmt die Besuchung des Allerheiligsten 
einen wichtigen Platz ein. Sie gehört zur festen Ordnung eines religiösen Lebens, 
und wir können uns gar nicht mehr vorstellen, daß sie jahrhundertelang • bis ins 
hohe Mittelalter hinein • der Christenheit unbekannt blieb. Uns Zeitgenossen einer 
entseelten und säkularisierten Welt, die wir mehr als frühere Geschlechter unter der 
Vertreibung aus dem Paradies und unter der Gottesferne, unter dem Alleinsein und 
der Verlassenheit leiden, will das Wohnen Christi unter uns, seine eucharistische 
Gegenwart in unseren Kirchen und Kapellen, als eine der beglückendsten und tröst- 
lichsten Geheimnisse unseres Glaubens erscheinen. Wir bemitleiden unsere getrenn- 
ten Brüder und sehen in der Armut ihrer leeren Gotteshäuser eine der empfindlich- 
sten Folgen des Abfalls vom wahren Glauben. 

Bei aller Liebe der katholischen Christenheit zu ihrem kostbarsten Schatz läßt sich 
auf der anderen Seite aber nicht leugnen, daß der eucharistische Kult, soweit er von 
der heiligen Opferfeier unterschieden wird, in manchen Kreiseln nicht mehrjene freu- 
dige Zustimmung erfährt, die ihm zur Zeit unserer Väter noch ganz allgemein zuteil 
wurde. Man sieht vielfach in der stillen oder auch öffentlichen Anbetung des aller- 
heiligsten Sakramentes eine mehr oder weniger isolierte Frömmigkeitsübung, die, 
wie man sagt, allzu lange den Sinn dieses Sakramentes: Opfermahl und Mahlopfer 
der Kirche zu sein, in den Hintergrund gedrängt und sogar verdunkelt habe. Den 
deutlichsten Beweis dafür erblickt man in den vielen Andachten, die aus diesem Kult 
entstanden seien und die, wie z. B. die Herz-Jesu-Andacht, keinen lebendigen Zu- 

6 Dr. med 'F. Decurtins, Medizinische Aspekte der Sonntagsheiligung und -entheiligung, 
in: Anima, 1949, S. 343 ff. 



250 Friedrich Wulf 

sammenhang mehr mit jenen Geheimnissen aufwiesen, deren sinnbildliche Wirklich- 
keit doch gerade die Eucharistie sei, mit dem Geheimnis nämlich von Tod und Auf- 
erstehung Christi und dem seines mystischen Leibes. Je mehr aber ein Christ von die- 
sen Geheimnissen geprägt sei, je tiefer er aus dem täglichen Opfer heraus lebe, je 
erleuchteter er die heilige Opferspeise empfange, als Teilnahme an der lebenspen- 
denden und geistvermittelnden Kraft des Erlösertodes, als Zeichen der Einheit und 
der Liebe, um so weniger finde er dann noch einen Zugang zu den vielerlei Formen 
außerliturgischer eucharistischer Frömmigkeit. Sie atmeten zu sehr den Geist der per- 
sönlichen Intimität und ließen die Weite vermissen; sie seien zu einseitig auf den 
Einzelmenschen und sein privates Heil bezogen und vernachlässigten die Gemein- 
schaft; sie versuchten entweder die Vergangenheit heraufzuholen • in der Betonung 
des historischen Christus •, oder aber • wie in den prunkvollen Feiern und Pro- 
zessionen • das Zukünftige gegenwärtig zu machen und damit das eigentliche 
signum christlicher Frömmigkeitshaltung, den Übergangscharakter unserer jetzigen 
Situation zu verwischen. 

Nun hat zwar Papst Pius XII. in seinem Rundschreiben •Mediator Dei" klar und 
deutlich betont, daß die verschiedenen Formen und Übungen des eucharistischen An- 
betungskultes, wie sie sich in der Kirche und mit ihrer Billigung entwickelt haben, 
dem Geist der heiligen Liturgie entstammten und ihrerseits wieder viel zur Verleben- 
digung des liturgischen Lebens beitrügen1, aber auf der anderen Seite muß man 
doch wohl zugeben, daß dieser Zusammenhang im Bewußtsein der Gläubigen und in 
den traditionellen Andachten und Gebeten zu wenig zum Ausdruck kommt2. Was 
insbesondere die Besuchung des Allerheiligsten betrifft, so dürften sich wohl die 
allermeisten mit dem schlichten Glauben an das nicht weiter unterschiedene Gegen- 
wärtigsein des Herrn unter der Gestalt des Brotes begnügen, und falls sie sich nähere 
Gedanken über die Art und Weise dieses Gegenwärtigseins machen, so stellen sie 
sich den Herrn nach irdischer Weise vor, so als weile er noch raum-zeitlich unter uns, 
und als könne man mit ihm sprechen wie mit seinesgleichen, oder aber sie sehen in 
ihm einfachhin Gott, den Ewigen, Thronenden, der die Geschicke der Welt und des 
Menschen in seiner Hand hält und der nun vom Himmel herabgestiegen ist, um im 
Tabernakel unter uns zu wohnen. Daß die sakramentale Daseinsweise zwischen dem 
Irdisch-Geschichtlichen und der jenseitigen Vollendung liegt, daß sie die geheimnis- 
volle und lebendige Verbindung zwischen dem geschichtlichen Jesus und dem er- 
höhten Herrn darstellt, daß sie den Übergang vom Diesseits zum Jenseits bedeutet3, 
ist den wenigsten bewußt. Und doch wird erst vom rechten Verständnis dieser be- 
sonderen Gegenwärtigkeit her der innere Zusammenhang zwischen Messe und Kom- 
munion einerseits und der Anbetung des eucharistischen Herrn anderseits aufleuch- 
ten und damit die Besuchung des Allerheiligsten als Übung des geistlichen Lebens für 
die Vertiefung und Vereinheitlichung der Frömmigkeit fruchtbar gemacht. Ver- 
suchen wir das aufzuzeigen. 

Der eucharistische Kult außerhalb der heiligen Messe beruht auf dem Geheimnis, 

1 AAS XIV (1947) p. 570 
2 Einen großen Fortschritt haben hier die neueren Ausgaben der verschiedenen Diözesan- 

gebetbücher gebracht; vgl. auch das schöne Büchlein von W. Bulst, •Wir beten an". Eucha- 
ristische Andachten für das Kirchenjahr, Kevelaer 1950 (diese Zeitschrift 24 (1951) 238 f.) 

3 Vgl. Gottlieb Söhngen, Das sakramentale Wesen des Meßopfers, Essenl946, S. 28 u. 46 f. 



Die Besuchung des Allerheiligsten 251 

daß •die Eucharistie sowohl Opfer wie auch Sakrament ist und sich dadurch von 
anderen Sakramenten unterscheidet, daß sie nicht bloß die Gnade mitteilt, sondern 
den Urheber der Gnade in fortdauernder Weise enthält"4. Wenngleich nun hier von 
der Eucharistie als Sakrament im Unterschied zum Opfer die Rede ist, so muß 
dennoch festgehalten werden, daß sich die beiden Rücksichten des Opfers und des 
Sakramentes nicht voneinander trennen lassen. Denn das Sakrament kommt nur in 
der Weise des Opfers zustande und das Opfer wird nur im Sakrament wirklich. Das 
Sakrament der heiligsten Eucharistie ist seinem Wesen nach ein Opfersakrament 
und das eucharistische Opfer ist wesentlich ein sakramentales Opfer. Zwar sagt der 
Römische Katechismus, daß •die heilige Eucharistie, die in der Pyxis aufbew'ahrt oder 
zum Kranken getragen werde, in der Ordnung des Sakramentes, nicht der des Opfers 
zu suchen sei" (saoramenti, non sacrificii, rationem habet)3, aber das darf nicht so ver- 
standen werden, als ob im Sakrament außerhalb des Opfervollzugs in der heiligen 
Messe von der Rücksicht des Opfers nichts mehr zu finden wäre. Das Gegenteil ist der 
Fall. Denn die Eucharistie wurde ja nicht in erster Linie zur Anbetung, sondern als 
Opferspeise eingesetzt; sie ist, wie De la Taille sagt, •nur insofern Sakrament, d. h. 
heiligend, als sie Opfer, d. h. Opfergabe ist"6. Darum hat auch alle eucharistische 
Frömmigkeit vom Opfer auszugehen. • Es ist also zunächst einmal genauer zu zei- 
gen, in welcher Weise die Eucharistie als Sakrament vom Opfer geprägt bleibt. 

Beginnen wir dafür mit dem, was das Konzil von Trient über das Wesen der hei- 
ligen Eucharistie als Opfer sagt: Die Opfergabe des Kreuzesopfers und des eucha- 
ristischen Opfers, heißt es dort, ist •ein und dieselbe und es ist derselbe, der jetzt 
durch den Dienst der Priester opfert und der sich selbst damals am Kreuze darbrachte, 
nur die Art der Darbringung ist verschieden"7. Es ist hier von drei Dingen die Rede: 
von der Opfergabe, Vom Opferpriester und von der Darbringung des Opfers. Alles 
nun, was zum aktiven Vollzug und zur Darbringung des Opfers gehört, die eigent- 
liche Opferhandlung, der Opferakt, ist auf die Messe beschränkt und mit ihr abge- 
schlossen, es bleiben aber der Opferpriester und die Opfergabe. Darum kann man mit 
Recht sagen: •Im Tabernakel und in der Monstranz ist unter der Gestalt des Brotes 
der gekreuzigte Herr, der Ohristus crucifixus wirklich zugegen; nicht aber ist hier das 
Kreuzesleiden und Kreuzesopfer selbst gegenwärtig gesetzt. Christi Gegenwart im 
Tabernakel und in der Monstranz ist nicht opferhaft"8, d. h. Christus ist außerhalb 
der heiligen Messe nicht als der sich ständig Opfernde gegenwärtig. Aber es ist den- 
noch wirklich der Geopferte, der Gekreuzigte, oder wie Thomas von Aquin sagt, der 
Christus passus9, den wir anbetend in der Hostie verehren. 

Das hat zunächst einmal den Sinn, daß unter der Gestalt des Brotes derselbe 
Christus zugegen ist, der einst am Kreuze gelitten und sich im Liebesgehorsam dem 

4 Enc. •Mediator Dei" 1. c. p. 569. Ähnlich im Konzil von Trient: •Das aber ist das Her- 
vorragende und Einzigartige an ihr (der heiligen Eucharistie), daß die übrigen Sakramente 
dann erst ihre heiligende Kraft besitzen,, wenn man sie gebraucht, in der Eucharistie aber 
der Urheber der Heiligkeit vor ihrem Gebrauch da ist" (sess. 13, c. 3; nach Neuner-Roos 486; 
Denz. 876). 

5 Cat. Rom. II. c. 4, qu. 69 
8 Mysterium fidei, Paris 1924, S. 541 
7 sess. 22 c. 2 (nach Neuner-Roos 514; Denz. 940) 
8 Söhngen aaO. S. 9/10 
» S. Th. 3 qu 66 a 9 ad 5; ibid. qu 73 a 3 ad 3; a 5 ad 2 



252 Friedrich Wulf 

Vater zur Erlösung der Menschheit aufgeopfert hat. Zwar gehört das Leiden als 
materiell-physischer Vorgang endgültig der Vergangenheit an. •Insofern (aber) 
.Leiden' ein personal-geistiges Geschehen meint, ist eigentlich das ,Gelitten haben', 
.Gestorben sein' usw. eine präsentische Aussage, so sehr dem materiell-physischen 
Vorgang, hinter dem und in dem sich das geistig-personale Geschehen realisierte, 
eine wirkliche Vergangenheit, ein Jetzt-nicht-mehr-sein' zukommt. Das gilt daher 
auch von Christus und vom Gegenwartbleiben seiner Passion"10. Aber nicht nur 
darum ist das •Gelitten haben", das •Geopfert sein" eine präsentische Aussage, weil 
kein Geschehen so sehr in das geistig-personale Sein des Herrn eingegangen ist wie 
gerade sein Leiden am Kreuz, seine Hingäbe in den Tod, der ragende Gipfel, die 
entscheidende Stunde seines Gehorsams und seiner Liebe, sondern vor allem darum, 
weil es sich objektiv um den Gehorsamsakt des Gottessohnes handelt, der als 
solcher vom Vater angenommen wurde.11 Da sich nämlich Christus •kraft des Gei- 
stes Gott zum makellosen Opfer darbrachte" (Hebr 9, 14) und •in das Heiligtum 
eintrat, indem er sein Blut vergoß, und dies ein für allemal" (Hebr 9, 12), ist er in 
alle Ewigkeit Hoherpriester und Mittler eines Neuen Bundes geworden, •um auch 
in vollem Maße denen Heil zu bringen, die sich durch seine Vermittlung Gott nahen, 
weil er allezeit lebt, um für sie einzutreten" (Hebr 7, 24 f.). Und nachdem sein Opfer 
einmal vom Vater angenommen wurde, ist er selbst die ewige, den Geist erwirkende 
Opfergabe vor dem Angesichte des Vaters. •Hostia enim durat in suo esse hostiae 
acceptatae" (Die Opfergabe bleibt seinshaft im Zustand des Angenommenseins 
[durch den Vater]12. So thront denn Christus zur Rechten des Vaters als •das Lamm, 
das geschlachtet wurde" (Geh Offb 5, 12), d. h. als die lebendige und ewige Dar- 
stellung des ein für allemal dargebrachten Opfers. Derselbe Christus nun, der im 
Himmel als Hoherpriester und Mittler des Neuen Bundes, als immerwährende 
Opfergabe zur Sühne für unsere Sünden vor dem Vater erscheint, um für uns einzu- 
treten, ist auch in der heiligsten Eucharistie unter den sakramentalen Gestalten wirk- 
lich gegenwärtig. Mit Recht sagen wir darum, daß wir im eucharistischen Herrn 
unserer Kirchen und Tabernakel den Christus passus, den Geopferten und Gekreu- 
zigten verehren. 

Diese Aussage hat aber auch noch einen zweiten und engeren Sinn. Der unter der 
Gestalt des Brotes gegenwärtige Herr ist in einer besonderen Weise unsere Opfer- 
gabe, die Opfergabe der Kirche, die auf unseren Altären, in unserem Namen und 
durch unsere Priester Gott dargebracht wurde. Der lebendige Zusammenhang zwi- 
schen dem eucharistischen Opfer und dem Christus der Hostie ist durch die sakra- 
mentale Gestalt gewahrt. Es ist dieselbe Gestalt, die u. a. den Ritus der heiligen 
Messe als Opferritus deutlich macht. Kraft der Wandlungsworte ist nämlich unter 
der Gestalt des Brotes unmittelbar nur der Leib und unter der Gestalt des Weines 
unmittelbar nur das Blut Christi gegenwärtig. Über die Brotsgestalt wurde das Wort 
gesprochen: •Dies ist mein Leib" • und wir dürfen den näheren Sinn aus Lk 22, 19 
ergänzen •, •der für euch hingegeben wird", und über die Gestalt des Weines: 

10 Karl Rahner S. J., Die vielen Messen und das eine Opfer, Zeitschrift f. k. Th. 71 (1949), 
S. 266, Anm. 27 

11 Dies scheint uns über Rahner hinaus der entscheidende Grund für die ewige Präsenz 
des Kreuzesopfers Christi zu sein. 

12 De la Taille, aaO. S. 143 



Die Besuchung des Allerheiligsten 253 

•Dies ist der Kelch meines Blutes, des neuen und ewigen Bundes • Geheimnis des 
Glaubens •, das für euch und für viele vergossen wird zur Vergebung der Sünden". 
Im sakramentalen Bereich ist darum Christus auch über die Messe hinaus als der 
Geopferte und als unsere Opfergabe gegenwärtig. Aus demselben Grund empfängt 
derjenige, der außerhalb der Messe kommuniziert, genau so wie der in der Messe 
Kommunizierende, •das Sakrament des Leidens Christi", die Opferspeise, die den 
Menschen im Hinblick auf den Christus passus, den gekreuzigten Christus, vollenden 
soll13. 

So haben wir also in der heiligen Eucharistie beides: den ewigen Hohenpriester 
im Allerheiligsten des Himmels, die immerwährende Opfergabe, •das Lamm, das 
geschlachtet ward", dem die Engel und Ältesten huldigen, auf dem Throne der Herr- 
lichkeit, und wieder • in der sakramentalen Gestalt des Todes • den Gekreuzigten, 
der von allen Altären auf uns herabschaut, und beides ist ein und derselbe Christus, 
der für uns gelitten hat und gestorben ist, und der im Himmel sein Opfer dem Vater 
darstellt. Der verklärte Herr und seine sakramentale Opfergestalt sind in der Eucha- 
ristie voneinander nicht ablösbar; sie bilden vielmehr eine geheimnisvolle Einheit 
ganz eigener Art. Christus ist nicht gegenwärtig ohne die sakramentale Gestalt, diese 
hinwiederum hat kein selbsteigenes Sein, sondern ist ganz von Christus her Und auf 
ihn hin. Von ihm ist sie eingesetzt, ihn bezeichnet sie, ihn enthält sie, von ihm hat sie 
darum auch ihren einzigen Sinn, ihre Kraft und ihre Würde. So innig ist die Einheit 
zwischen dem eucharistischen Herrn und seiner Opfergestalt, daß unsere Anbetung 
nicht nur Christus in sich gebührt, in der Glorie seiner Verklärung, sondern dem 
sakramentalen Christus als ganzem, in und mit diesem Zeichen des geopferten Leibes. 
Im Sakrament seines Fleisches und Blutes erfand somit Christus eine Weise des 
Gegenwärtigseins (nicht Existenzweise!), die zwischen der raum-zeitlichen dieses 
irdischen Lebens und jener endgültigen des verklärten Lebens im Himmel liegt. Sie 
bezeichnet genau jene Stelle, an der wir uns als Glaubende befinden, die Stelle des 
•Hinübergangs aus dieser Welt zum Vater"14. Noch gehören wir dieser Zeit an • 
davon kündet das sichtbare Zeichen der Passion •, aber der Gnade nach sind wir 
schon am Ziel, in der Herrlichkeit dessen, der in seinem Opfertod den Himmel eröff- 
net und den Geist herabgesandt hat. 

"Blutiger Opfertod am Kreuz und himmlische Liturgie rücken, wie in der heiligen 
Messe, so auch in der eucharistischen Gegenwart überhaupt, aufs engste zusammen. 
Darum wird dieses Sakrament in der Überlieferung der Kirche auch auf der einen 
Seite das Sakrament des Leidens und des Todes Christi genannt15, auf der anderen 
Seite aber wieder •jenes unsagbare und gänzlich göttliche Geschenk, durch das sein 
(Christi) Sieg über den Tod und sein Triumph dargestellt wird"16. Dementsprechend 
betet die Christenheit vor den Tabernakeln der Welt einmal: •0 salutaris hostia", 
o heilbringende Opfergabe, •0 paschalis victimae/agnus mansuetissime", du Lamm 

13 S. Th. 3 qu 73 a 3 ad 3 
14 Vgl. Trident, sess. 22, c, 1, Denz. 938 
15 •Mysterium corporis et mysterium passionis" (August. PL 35, 1353); •sacramentum 

dominicae passionis" (Amalar. PL 105, 989 A); •Eucharistia est sacramentum passionis 
Christi" (S. Thomas S. Th. 3 qu 73 a. 3 ad 3). 

116 Trident, sess. 13, c. 5; Denz. 878 



254 Friedridi Wulf 

des Osteropfers, voller Geduld17, und dann wieder, freudig gestimmt und jubelnd: 
•Pange lingua, gloriosi corporis mysterium", preiset, Lippen, das Geheimnis dieses 
herrlichen Leibes, der wie das Blut des Erlösers dem Heile der Welt geweiht wurde. 
Immer aber ist es das zentrale Geheimnis des Glaubens, das Opfer von Golgotha, 
bald in seiner irdischen Wirklichkeit, bald in seinem ewigen, unvergänglichen Ge- 
halt, das im eucharistischen Beten der Kirche, in den großen Hymnen verehrt und 
gefeiert wird. Welche Spanne des Gedankens und der Empfindung liegt dabei zwi- 
schen dem: •Ave verum corpus natum ex Maria virgine, vere passum immolatum, 
in cruce pro homine, cuius latus perforatum unda fluxit et sanguine" und jenem 
Preisgesang des Fronleichnamsfestes: •Sacris sollemniis iuncta sint gaudia et ex 
praecordiis sonent praeconia", der gleichsam •das Echo der streitenden Kirche auf 
den Lobeshymnus darstellt, den die triumphierende Kirche immerdar jubelt vor Gott 
und dem Lamme, »das geschlachtet ward«"17a. Zeit und Ewigkeit berühren sich hier 
in jenem geheimnisvollen Bereich des Sakramentalen, in dem Christus uns nahe sein 
will. 

Von dieser eigentümlichen Zwischenräumlichkeit und Zwischenzeitlichkeit sollte 
nun auch unser Beten erfüllt sein, wenn wir den Herrn im Sakrament seiner Passion 
und seines Triumphes besuchen. Es müßte immer etwas von einem •Hinübergang aus 
dieser Welt zum Vater" an sich haben. Das Wort •Besuch", •Besuchung des Aller- 
heiligsten", das wir gern für das stille und persönliche Sprechen mit Christus im 
Tabernakel gebrauchen, könnte da mißverständlich wirken. Man stellt sich darunter 
leicht einen Besuch nach irdischer Art vor, den wir z. B. bei einem guten Bekannten 
machen18. Christus ist aber nicht mehr auf irdische Art bei uns; er ist von uns ge- 
gangen, er hat diese Welt endgültig verlassen, um erst am Ende der Zeit mit Macht 
und Herrlichkeit wiederzukehren. Wer darum dem Herrn im Sakrament innerlich 
nahe kommen, wer in den Austausch des Herzens mit ihm gelangen will, der muß 
ihm zuvor nachfolgen und die Welt verlassen, der muß in sein Opfer und in seinen 
Tod eingehen. Man kann ihn darum nicht gleich beim Eintritt in eine Kirche oder 
Kapelle mit seinen Bitten überfallen, man kann ihn nicht einfach ansprechen, wie 
man einen Menschen seiner Umgebung anspricht. Solchen Betern müßte der Herr 
dasselbe sagen, was er einst nach seiner Verheißungsrede den Juden und den Jüngern 
gesagt hat, als er sah, wie man ihn mißverstanden hatte: •Der Geist ist es, der Leben 
wirkt; das Fleisch nützt nichts. Die Worte, die ich zu euch geredet habe, sind Geist 
und Leben" (Joh6, 63). Die sakramentale Gegenwart •entspricht dem verklärten 
Zustand des erhöhten Herrn, der sich als Erstopfernder und der seinen Geistleib und 
sein Geistblut als geistleibliche Opfergabe gegenwärtig setzt durch den Heiligen 
Geist"19. 

17 So eine in Deutschland weitverbreitete und beliebte Sequenz des 13. Jahrhunderts. Nach 
Dreves-Blume, Ein Jahrtausend lateinischer Hymnendichtung. Leipzig 1909, S. 210 

17a •Mediator Dei", 1. c. p. 570 
18 Dieses Mißverständnis legt sich z. B. nahe, wenn Lippert über die Besuchung des Aller- 

heiligsten folgendes sagt: •Der Zweck und das Ziel derselben ist, zu einem möglichst ver- 
trauten Umgang mit dem lebendigen und gegenwärtigen Heiland zu gelangen, zu einem 
Verkehr, der so unmittelbar und selbstverständlich ist, wie es der Verkehr mit einem sicht- 
baren Freund nur immer sein kann". So in dem Buch: Zur Psychologie des Jesuitenordens, 
München, 19232, S. 18 

19 Söhngen, a.a.O., S. 46 



Die Besuchung des Allerheiligsten 255 

Der Auszug aus dieser Welt, das Eingehen in den Bereich des Sakramentes, in dem 
Christus dem Menschen als der Geopferte und darin als der Sieger über Tod und 
Sünde begegnen will, vollzieht sich zunächst einmal in der Betätigung eines leben- 
digen Glaubens. Dieser Glaube fordert ein Sterben der Sinne und des bloß natür- 
lichen Verstandes, wie es unnachahmlich im •Adoro te devote, latens deitas" zum 
Ausdruck gebracht ist. Da muß der Mensch seine eigene Welt aufgeben, muß die 
Stimmen von •draußen" zum Schweigen bringen, muß sein Herz leer machen und 
sich selbst sterben. Erst wer so auf die eigene Sicherheit und Erfüllung in dieser Welt 
zu verzichten gewillt ist, wer sich selbst leer zu machen und zu entblößen versucht, 
wer sich selbst zu sterben beginnt, erfährt den Herrn in der Gegenwärtigkeit seiner 
Passion, in dem hier und jetzt für mich Geopfert-sein, in der Dringlichkeit seines 
Mahnrufes: •Komm und folge mir!" •Wenn du so (den Leib Christi) dir vorgestellt 
siehst, dann sag zu dir selbst: .Diesem Leib verdank' ich es, daß ich nicht mehr Erde 
und Asche bin, nicht mehr gefangen, sondern frei; um dessentwillen hoffe ich, den 
Himmel und die dort mir hinterlegten Güter zu erlangen: das Leben der Unsterb- 
lichkeit, das Los der Engel, den Umgang mit Christus; dieser Leib, von Nägeln 
durchbohrt, von Geißeln zerschlagen, ward nicht Beute des Todes; ... es ist jener 
Leib, der blutentstellt, von einer Lanze durchstochen, zwei heilbringende Quellen 
für die Welt hervorströmte, Blut und Wasser. ... Diesen Leib schenkte er uns, daß 
wir ihn umfassen und essen: so groß war seine Liebe"20. Damit enthüllt sich dem 
Glaubenden der geopferte Leib zugleich als der Leib der Herrlichkeit, das Opfer 
des Kreuzes als Quelle der Geistausgießung, der Tod als Leben; und der Betende 
gewahrt das Unfaßbare und Erregende, daß in der Gestalt des Todes, des Opfer- 
todes Jesu, die Herrlichkeit Gottes in Christus, verhüllt zwar, aber substanziell und 
lebendig, unter uns und für uns gegenwärtig ist und schon in die sichtbare Welt 
hineinragt. Darum ist diese schon nicht mehr nur die dem Tod verfallene. Das in 
den Tabernakeln aufbewahrte iSakrament ist gleichsam die lebendige und sichtbare 
Brücke vom Tode zum Leben, der ständige Einbruch Gottes in diese Zeit. Wer darum 
in den Raum dieses Sakramentes eintritt, wer der Welt und sich selbst stirbt, der kann 
schon mit Christus sprechen: •Vater, gekommen ist die Stunde, verherrliche deinen 
Sohn, damit der Sohn dich verherrliche" (Joh 17, 1). Der steht schon mitten in der 
Herrlichkeit dessen, den er gläubig umfängt, der ist schon jenseits der Todeslinie, 
jenseits der Verwesung, der alles Fleisch ausgesetzt ist, der weiß schon etwas von der 
Unangreifbarkeit und Unüberwindlichkeit der von Christus Erlösten. 

Hier ist nun auch die Stelle, wo die kirchliche Herz-Jesu-Andacht ihren Ursprung 
hat. Da Golgotha die höchste Entfaltung der Liebe des Herrn zu uns bedeutet und 
zugleich die vollkommenste Offenbarung der Gehorsamsliebe des Sohnes zu seinem 
Vater, so ist gerade dieser Höhepunkt der Liebe des Gottmenschen in der heiligsten 
Eucharistie festgehalten. In ihr wird, wie Thomas von Aquin sagt, •das Andenken an 
jene überströmende Liebe erneuert, die Christus in seinem Leiden bekundet hat. 
Damit die unendliche Größe dieser Liebe den Herzen der Gläubigen noch tiefer ein- 
geprägt würde, setzte er beim letzten Abendmahl, als er nach der Feier des Passah- 
mahles mit seinen Jüngern sich anschickte, aus dieser Welt zum Vater zu gehen, dieses 

10 Joh. Chrysostomus, In 1 ad Cor 24, 4 (PG 61, 203 f.). Zitiert nach •Mediator Dei", 
1. c. 570 f. 



256 Friedrich Wulf 

Sakrament zum ewigen Gedächtnis seines Leidens ein"21. Das also ist der letzte Sinn 
dieses Sakramentes: die Summe der Liebe des Erlösers, wie sie sich im Kreuzesopfer 
offenbart hat, in einem sichtbaren Zeichen festzuhalten und uns mitzuteilen. Drängte 
dieser Sinn nicht von selbst dazu, in der sakramentalen Gestalt des Geopferten und 
Gekreuzigten das verwundete und geöffnete Herz zu sehen, als Inbegriff und Quelle 
der Erlöserliebe? Gewiß hat es auch schon vor Maria Margareta Alacoque eine be- 
sondere Verehrung des Herzens unseres Herrn gegeben und immer hatte sie ihren 
Ursprung in der Betrachtung des leidenden und gekreuzigten Christus. Aber niemals 
war der Zusammenhang mit der heiligsten Eucharistie so deutlich gewesen. Viel- 
leicht • und zum Schaden dieser Andacht • ist das vielen nicht genügend bewußt. 
Manche Formen und Gebete scheinen das zu bezeugen. Sie sind zu subjektiv, zu senti- 
mental, zu isoliert. Die echte Herz-Jesu-Verehrung im Sinne der Kirche muß ganz 
vom Opfer her gesehen werden. Sie schließt sich unmittelbar an die ständige Erneue- 
rung des Kreuzesopfers auf unseren Altären an. Sie sieht im Eucharistischen Herrn 
die Opfergabe der Kirche, das Haupt des mystischen Leibes, das in seinen Gliedern 
immer noch leidet. Das gibt ihr etwas Drängendes, Gegenwartsnahes, Weltweites, 
uns hier und jetzt Angehendes. Sie erschöpft sich nicht in rein inneren Akten, son- 
dern entzündet sich immer wieder an der sakramentalen Zeichenhaftigkeit. In dieser 
Sicht wird schließlich auch die starke Betonung des Sühnegedankens verständlich, die 
die neuzeitliche Herz-Jesu-Verehrung kennzeichnet. Insofern sie damit allerdings zu 
sehr beim leidenden Herrn stehen zu bleiben scheint, findet sie ihre notwendige Er- 
gänzung in der Verehrung Christi, des Königs, die den Triumph der Erlöserliebe 
feiert, wie sie vor allem in der Hingabe der Kirche an ihren Herrn zum Ausdruck 
kommt. 

Damit ist zugleich noch auf ein Letztes hingewiesen, das unsere Tabernakelfröm- 
migkeit aus einer allzu starken Subjektivität befreien könnte. Christus hat die hei- 
ligste Eucharistie •in der Kirche als Zeichen ihrer Einheit und Liebe hinterlassen, in 
der er alle Christen untereinander vereint und verbunden wissen wollte"22. Sie sollte 
•ein sinnenfälliges Zeichen jenes einen Leibes sein, dessen Haupt er selbst ist und 
dem wir nach seinem Willen als Glieder durch die engen Bande des Glaubens, der 
Hoffnung und der Liebe verbunden sein sollen, so daß wir alle dasselbe sagen und 
keine Spaltungen unter uns seien"23. Dieser Glaube war von Anfang an in der Kirche 
lebendig. Sogar die sakramentalen Gestalten wurden in diesen Symbolismus ein- 
bezogen. So heißt es z. B. in jener berühmten Anaphora des Bischofs Serapion von 
Thmuis aus dem vierten Jahrhundert: •Wie dieses Brot auf den Bergen zerstreut 
war und gesammelt eins wurde, so sammle auch deine heilige Kirche aus allen Völ- 
kern und auf der ganzen Erde, in jeder Stadt, jedem Dorf und jedem Haus und 
mache sie zu der einen, lebendigen, katholischen Kirche"24. Augustinus ist es vor 
allem, der dieses Thema entfaltet und das Mittelalter wandelt es in seinen Spuren 
ab. Ob nun die Gestalt des Brotes schon in sich die Einheit der Kirche bezeichnet oder 
nur zusammen und in Vereinigung mit dem Leibe des Herrn, den sie enthält, spielt 
für unsere Belange keine Rolle. Wichtig ist hier nur, daß der Herr im Sakrament 

21 Opusculum 57 (II. Nocturn von Fronleichnam) 
22 Trident, sess. 13, praef. (Neuner-Roos 482; Denz. 873 a) 
23 ibid. c. 2 (N-R 485; Denz. 875) 
24 ed. F. X. Funk, Paderborn 1905, S. 174 



Die Besuchung des Allerheiligsten 257 

nicht in erster Linie für die persönliche Heiligung gegenwärtig ist, sondern für den 
Aufbau seines mystischen Leibes der Kirche, die sich im Übergang aus dieser Welt 
zum Vater befindet. 

Davon sollte nun auch unsere Frömmigkeit vor dem Tabernakel erfüllt sein. Der 
eucharistische Herr, vor dem ich knie, will auch mich 'heimholen in die Einheit seines 
Leibes. Er wendet mir darum die Gebete und Opfer aller Christgläubigen zu, die sich 
heute und jetzt wieder seinem Opfer angeschlossen haben. Er nimmt aber auch meine 
Gebete und Opfer an, um die Christenheit zu heiligen und zu einen. Alle sollen eins 
werden in ihm, näherhin in seinem Opfer und darin in seinem Sieg. In der heiligsten 
Eucharistie ist das innerste Geheimnis der Kirche sichtbar geworden, der streitenden 
und der triumphierenden, das Geheimnis ihres Todes und ihrer Auferstehung, mein 
eigenes Geheimnis. Und wenn das Sakrament des Altares im Letzten das Sakrament 
der geopferten und triumphierenden Liebe, des gebrochenen und jubelnden Herzens 
Jesu Christi ist, dann schlägt in ihm auch das Herz der Kirche und unser eigenes Herz, 
leidend und frohlockend vor dem Angesicht des himmlischen Vaters. 

Ignatius von Loyola 
und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 

Von Hugo R a h n e r, S. J., Innsbruck 

(Fortsetjung) 

III. 

Von der klösterlichen Vollkommenheit 

Ignatius bezeichnet es selbst als Kennzeichen seiner geistlichen Kehr von Manresa, 
daß er •um diese Zeit den lebhaften Wunsch fühlte, sich über göttliche Dinge zu 
unterhalten und einige Menschen zu finden, die dazu fähig waren"1. Erst später 
wurde er wortkarg und zurückhaltend, wenn ihm Probleme des inneren Lebens vor- 
gelegt wurden. Dem in Manresa aufgebrochenen Drang nach geistlichem Sprechen 
und Lehren gab er vor allem in Barcelona nach, wo er von März 1524 an durch 
das ganze Jahr 1525 das mühsame Lateinstudium gerne durch fromme Gespräche mit 
Können aus den zahlreichen Klöstern der Stadt unterbrach, um deren meist recht laxe 
Sitten zu verbessern • sagte ja noch 1559 ein Pater in einem Brief an den General 
Laynez, die Hieronymitinnen in Barcelona seien •mehr Damen als Nonnen"2, und 
es ist bekannt, daß der seltsame Pilger Inigo beim Versuch, die nicht eben engel- 
haften Nonnen im Kloster Unserer Lieben Frau von den Engeln zu einer besseren 
Beobachtung der Klausur zu bewegen, von enttäuschten Herren halb tot geprügelt 
wurde3. Inigo hat diese Schläge nie vergessen, und zwanzig Jahre später noch setzt 
er Papst und König und Bischöfe in Bewegung zur Reform der katalonischen Klöster. 

1 Acta Ignatii 34 ( = Mon. Hist. S. J., Fontes narrativi de S. Ignatio I, S. 408) 
2 Mon. Hist. S. J., Mon. Laynez IV, S. 302 
3 Mon. Ignat. IV, 2, S. 90 f. • P. Dudon, Saint Ignace de Loyola, Paris 1934, S. 134 f. 

17 




