Die Besuchung des Allerheiligsien 257

nicht in erster Linie fiir die persénliche Heiligung gegenwértig ist, sondern fiir den
Aufbau seines mystischen Leibes der Kirche, die sich im Ubergang aus dieser Welt
zum Vater befindet.

Davon sollte nun auch unsere Frommigkeit vor dem Tabernakel erfillt sein. Der
eucharistische Herr, vor dem ich knie, will auch mich heimholen in die Einheit seines
Leibes. Er wendet mir darum die Gebete und Opfer aller Christglaubigen zu, die sich
heute und jetzt wieder seinem Opfer angeschlossen haben. Er nimmt aber auch meine
Gebete und Opfer an, um die Christenheit zu heiligen und zu einen. Alle sollen eins
werden in ihm, niherhin in seinem Opfer und darin in seinem Sieg. In der heiligsten
Eucharistie ist das innerste Geheimnis der Kirche sichtbar geworden, der streitenden
und der triumphierenden, das Geheimnis ihres Todes und ihrer Auferstehung, mein
cigenes Geheimnis. Und wenn das Sakrament des Altares im Letzten das Sakrament
der geopferten und triumphierenden Liebe, des gebrochenen und jubelnden Herzens
Jesu Christi ist, dann schligt in ihm auch das Herz der Kirche und unser eigenes Herz,
leidend und frohlockend vor dem Angesicht des himmlischen Vaters.

~

Ignatius von Loyola
und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen

Von Hugo Rahner, S.J, Innsbrud

{Fortsetsung)
111,

Von der klbsterlichen Volltkommenheit

Ignatius bezeichnet es selbst als Kennzeidchen seiner geistlichen Kehr von Manresa,
daf er ,um diese Zeit den lebhaften Wunsch fiihlte, sich iiber gittliche Dinge zu
unterhalten und einige Menschen zu finden, die dazu fihig waren\. Erst spiter
wurde er wortkarg und zuriickhaltend, wenn ihkm Probleme des inneren Lebens vor- -
gelegt wurden. Dem in Manresa aufgebrochenen Drang nach geistlichem Sprechen
und Lehren gab er vor allem in Barcelona nach, wo er von Mdrz 1524 an durch
das ganze Jahr 1525 das miihsame Lateinstudium gerne durch fromme Gespriche mit
Nonnen aus den zahlreichen Klistern der Stadt unterbrach, um deren meist recht laxe
Sitten zu verbessern — sagte ja noch 1559 ein Pater in einem Brief an den General
Laynez, die Hieronymitinnen in Barcelona seien ,mehr Damen als Nonnen“?, und
es ist bekannt, dafl der seltsame Pilger Inigo beim Uersuch, die nicht eben engel-
haften Nonnen im Kloster Unserer Lieben Frau von den Engeln zu einer besseren
Beobachtung der Klausur zu bewegen, von enttiuschten Herren halb tot gepriigelt
wurded. Inigo hat diese Schldge nie vergessen, und zwanzig Jahre spéter noch setzt
er Papst und Kénig und Bischife in Bewegung zur Reform der katalonischen Kloster.

1 Acta Ignatii 34 {(=Mon. Hist. S. J., Fontes narrativi de S. Ignatio I, S. 408)

2 Mon. Hist. S. J., Mon. Laynez IV, S. 302

3 Mon. Ignat. IV, 2, S. 90 f. — P. Dudon, Saint Ignace de Loyola, Paris 1934, S. 134 f.

17



258 Hugo Rahner

Aus der Zeit seines ersten Eifers in Barcelona stammt nun die Bekanntschaft mit
einer aus adeligem Geschlecht stammenden Nonne des vornehmen Benediktine-
rinnenkonvents St. Clara, Sor Teresa Rajadell (meist Rejadella genannt). Noch
nach vielen Jahren, als Inigo bereits seine langen Pariser Studien hinter sich gebracht
und in Uenedig mit seinen Gefihrten sich vereinigt hat, gehen die Briefe mit der
hochgemuten Nonne hin und her. Der erste, der daraus erhalten ist?, zeigt uns
Ignatius noch in seiner ganzen Bereitschaft, eingehend auf die Fragen der religiosen
Uollkommenheit zu antworten. Es ist der ausfiihrlichste Brief, den Ignatius je zu die-
sen Fragen geschrieben hat — wohl auch darum, weil er Sor Rajadell in Uerbindung
mit Lope de Caceres wufite, seinem einstigen Gefihrten aus der Idealzeit von Barce-
lona und Alcald, der spiiter dann so drgerlich untreu wurde, und darum verweist er
Sor Teresa am Ende des Briefes an die geistliche Leitung durch den anderen Freund,
den Kartiuser Juan de Castro, dem wir schon im Brief der Dofia Sebastiana Exarch
begegnet sind. — Der 2weite Briefs, der schon nach drei Monaten (als Antwort auf
einen uns verlorenen Brief der Nonne) folgt, ist bereits kiirzer, und man hat den
Eindruck einer leisen Ungeduld, mit der Ignatius in den sehr bewegten Wochen in
Uenedig die wohl endlosen Selbstbeschreibungen der geistlichen Dame gelesen haben
mag. Aber eben dieser Brief ist wiederum ein Juwel aus den geistlichen Briefen des
grofien Seelenkenners, der mit einer iiberlegenen und selbsterfahrenen Sicherheit
die wesentlichen Dinge des Gebetes darlegt. — Nun folgt eine lange Pause — es
sind die Jahre der eigentlichen Ordensgriindung, die Ignatius in Rom ganz ausfiil-
len. Bei Sor Rajadell erregt die Kunde von der papstlichen Bestitigung hellen
JubelS. Sie schreibt ofter an Ignatius, aber sie erhdlt jetzt keine Antworten mehr,
so daf8 ein Freund aus Barcelona einmal Ignatius mahnt, er mége doch den Getreuen
in Barcelona rascher antworten, ,denn nicht alle haben die Demut der Senora
Rejadella, die zweimal und dreimal schreibt, ohne eine Antwort zu bekommen. Und
der zweite Brief ist doch jedesmal genau so liebenswiirdig und hiflich wie der
erste“1, Im Grund ist 1gnatius aber noch der alte und getreue Freund: und so erhdlt
Sor Teresa im November 1543 einen Brief, der knapp und niichtern mit ,erstens,
wweitens, drittens® numeriert den Trost zum Tod einer unbekannten Nomne des
Klosters und dann eine (rein patrologisch gesehen nicht eben stimmige®) Anweisung
betreffs der tiglichen Kommunion enthilt®. Aber der Brief ist noch aus einem anderen
Grunde von Bedeutung: er enthdlt die ersten Anzeichen des von nun an geradezu
stiirmisch sich entwickelnden Problems der Klosterreform in Sankt Clara, deren
Fiihrerin Sor Rajadell geworden ist. Dariiber gleich mehr: hier folgen nun zundchst
die drei besprochenen Briefe.

4 Ep. Ignatii 1, S. 99/107. — Eine mangelhaftere Uberseung dieses und des folgenden
Briefes, dic zudem nur ein Auszug war, gaben wir in dem Buch von O. Karrer — H. Rahner,
Ignatius von Loyola, Geistliche Briefe, Einsiedeln 1942, S. 70/80.

8 Ep. Ignatii I, S. 107/109
8 Fontes narrativi I, S. 242
7 Ep. mixtae I, S. 119

8 Vgl. dazu H. Rahner, Ignatius von Loyola und die aszetische Tradition der Kirchen-
viter: Zeitschr. f. Aszese n. Mystik 17 (1942) S. 65

* Ep. Ignatii L, S. 274/76



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 259
*

Die Gnade und Liebe Chr1st1 unseres Herrn sei immerdar mit uns zu Huld
und Hilfe.

Vergangener Tage habe ich Thren Brief erhalten. Er hat mir grofie Freude gemadlt
in unserem Herrn, dem Sie dienen und dem noch mehr zu dienen Sie verlangen.
Denn auf Gott miissen wir alles Gute zuriickwenden, das sich in all seiner Kreatur
findet.

Sie schreiben mir in Threm Brief, dafl (der Priester) Caceres mir ausfiihrlich von
Ihren geistlichen Angelegenheiten berichten wird. Das hat er auch getan, und er
schrieb nicht nur von Threm geistlichen Leben, sondern von allen Mitteln und Rat-
schligen, die er in jedem einzelnen Punkt desselben lhnen angegeben hat. Als ich
seinen Brief zu Ende gelesen hatte, fand ich, dafl mir eigentlich nichts mehr dbrig
bleibt, was ich Thnen schreiben konnte. Nur hatte ich es lieber gehabt, wenn Sie selbst
mir diesen Bericht geschickt hitten. Denn niemand kann besser in das Verstindnis
der seelischen Leiden einfithren, als derjenige, der diese Leiden selber durchmachen
mufl.

Sie bitten mich in Ihrem Brief, ich mdchte doch um der Liebe Gottes unseres Herrn
willen die Sorge fiir Ihre Seele ibernehmen. Nun bin ich zwar dessen gewif}, daf seit
vielen Jahren mir die Gottliche Majestit, ohne dafl ich dessen wiirdig wire, den
heiffen Wunsch eingab, allen Menschen vollkommen zu Dienst zu sein, es seien"
Minner oder Frauen, die auf den Wegen des gottlichen Willens und Wohlgefallens
wandeln. Desgleichen méchte ich allen dienen, die in diesem verpflichtenden Dienst
Gottes sich mithen. Und da ich nun nicht zweifeln kann, Sie seien einer dieser Men-
schen, so méchte ich mich dort befinden, wo ich mein Wort durch die Tat beweisen
konnte.

So bitten Sie mich denn, ich mochte Thnen doch ausfuhrhch schreiben, was der Herr
mir zn sagen auftrigt, und ich méchte meine Meinung klar und bestimmt ausdriicken.
Gat, ich werde also sagen, was ich vor dem Herrn fiir recht halte, und ich werde es,
in ganz lauterer Gesinnung, sehr klar und deutlich sagen. Wenn Ibnen meine Worte
hier oder dort etwas scharf vorkommen, so ist diese Schirfe mehr gegen den Feind
gerichtet, der Sie zu verwirren sucht, als gegen Sie personlich.

In zwei Belangen versucht der bose Feind Sie zu beunruhigen — nicht als ob er
Sie gleich in eine Siindenschuld stiirzen wollte, die Sie von Ihrem Gott und Herrn
trennen miifite, nein, er macht Sie verwirrt, um Sie abzubringen vom grofieren Dienst
Gottes und um Ihnen die wadhsende Seelenruhe zu rauben. Das erste nun (womit der
Feind Sie versucht), ist dies: er fl68t und redet Ibnen eine falsche Demut ein. Das
zweite: er versetzt Sie in eine iibertriebene Furcht vor Gott, womit Sie sich zu sehr
abgeben und beschiftigen.

Was den ersten Punkt betrifft, so ist das die gewohnliche Taktik, die der bése
Feind denen gegeniiber beobachtet, die Gott unserem Herrn dienen wollen und
damit anfangen: er legt ihnen Hindernisse und macht Einwinde, und das ist die
erste Waffe, mit der er uns verwunden will. Zum Beispiel (sagt er): ,Wie willst
Du all Deine Jahre hindurch so ein Leben der Bufle fiihren ohne die Freuden der
Familie, der Freunde, des Besitzes? Wie ein solches Leben der Einsamkeit, ohne
einen Augenblick der Ruhe? Gibt es nicht andere Wege, auf denen Du Deine Seele

1



260 Hugo Rahﬁer ‘

retten konntest, ohne so viele Gefahren?“ Damit will er uns einreden, dafl wir mit
all den Miihsalen, die er uns vorspiegelt, linger leben miifiten, als je ein Mensch
lebte. Nichts aber verrit er von der Siligkeit und den Trostungen, die der Herr
solchen Menschen zu geben pflegt — wenn der neue Diener Gottes allen jenen Ein-
flilsterungen die Spitze abbricht mit dem liebenden Entschlufi, seinem Schépfer und
Herrn auch ins Leiden zu folgen. Sofort aber hat der bose Feind eine zweite Waffe
bereit, und das ist die Selbstsicherheit und der eitle Stolz. Er spiegelt ihm vor, wie
viel Giite und Heiligkeit doch schon in ihm sei und setzt ihn auf einen héheren
Thron, als es seine Verdienste gestatteten. Wenn dann der Diener Gottes diese Pfeile
abwehrt, indem er sich verdemiitigt und erniedrigt und einfach nicht sein will, was
der bose Feind ihm zu sein vorgaukelt, dann ziickt der Feind die dritte Waffe, das
ist die falsche Demut. Wenn némlich der Feind sieht, wie der Diener Gottes so gut
ist und so demiitig, daf er bei aller treuen Erfiillung dessen, was Gott von ihm ver-
langt, sich dennoch als génzlich unniitz vorkommt und immer nur auf seine eigene
Schwiche und niemals auch nur auf den Gedanken an Selbstverherrlichung schaut,
— dann verleitet er thn zu dem Wahn, es sei schon eine Art von Siinde der eitlen
Ruhmsucht, wenn man an sich selbst in irgend einer Form feststellen wolle, was Gott
der Herr einem schon Gutes gegeben habe in Werk und Vorsatz und Sehnsucht, denn
man stelle das ja nur aus Eigenliebe fest. So bringt er den Diener Gottes dazu,
_iiberhaupt nicht mehr von den Gaben zu sprechen, die er vom Herrn empfangen
hat, weil er damit weder anderen, noch sich selbst etwas niitze. Und doch ist die Er-
innerung an die empfangenen Wohltaten immer eine Hilfe zu noch Gréferem.

Gewif}, dieses Sprechen von empfangenen Gnaden mufl mit viel Zuriidkhaltung
geschehen und darf nur gepflogen werden aus Riicksicht auf den seelischen Fortschritt,
den eigenen und den des Nachsten; und mit diesem soll man davon nur sprechen,
wenn man ihn dafiir vorbereitet findet, wenn sie willigen Herzens sind und selbst
schon vorangeschritten.

Damit (der Feind) uns demiitig macht, will er uns zur falschen Demut verleiten,
d. h. zu einer mafllosen, zu einer geradezu siindigen Demut. Und eben dafiir sind
Ihre Worte ein treffliches Exempel.

Denn nachdem sie mir einige Ihrer Schwichen und Angstlichkeiten aufgezihlt
haben, die hierher gehoren, sagen Sie, Sie seien eine ,armselige Ordensfrau®; es
scheine Thnen zwar, als hitten Sie guten Willen, Christus unserem Herrn zu dienen.
Sie wagten aber nicht rund heraus zu sagen: ,Ich habe den Willen, Christus zu
dienen®, oder: ,Der Herr hat mir den Willen, ihm zu dienen, gegeben®. Sie ge-
trauten sich hochstens zu sagen: ,Es scheint mir wohl, dafl ich diesen guten Willen
habe“. Aber wenn sie einmal gut zuschen, dann miissen Sie doch erkennen, dafl all
dieses Verlangen, Christus dem Herrn zu dienen, gar nicht von Thnen selbst kommt,
sondern ein Geschenk Gottes des Herrn ist. Sagen Sie also ruhig: ,Der Herr hat
mir wachsende Sehnsucht gegeben, eben diesem Herrn treu zu dienen“. Denn mit
diesen Worten preisen Sie nur Ihn, weil das, was Sie so preisgebend mitteilen, ja
sein Gnadengeschenk ist. Sie rithmen sich also in ihm, nicht in sich selbst, denn Sie
schreiben ja die Gnade nicht sich selbst zu.

So miissen wir denn gut achtgeben: wenn der bése Feind uns erhoht, miissen wir



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 261

uns nichtig machen, indem wir uns unsere Siinden und unser Elend vorerzihlen;
wenn er uns niederdriickt und zu Boden tritt, miissen wir uns im wahren Glauben
- und fester Hoffnung zum Herrn emporschwingen, uns die von ihm erhaltenen Gna-
den aufzihlen und beherzigen, mit welcher Liebe und Fiirsorge Gott auf das Heil
unserer Seele harrt. Dem bosen Feind aber ist es gleichgiiltig, ob er die Wahrheit
spricht oder ligt — wenn er uns nur besiegen kann.

Erinnern Sie sich doch gut, wie die Mirtyrer, als sie vor dem Tribunal der heid-
nischen Richter standen, einfach sagten: , Wir sind Knechte Christi!“ iSo stehen auch
Sie vor dem Tribunal des Feindes der ganzen menschlichen Natur, auch Sie werden
von ihm versucht, wenn er IThnen die Kraft rauben will, die der Herr Thnen gegeben
bat, wenn er Sie mit all seinen Listen und Tauschungen schwichlich und ingstlich
zu machen sucht. Da sollten Sie nicht nur ,wagen“ zu behaupten, Sie hitten ,den
guten Willen, unserem Herrn zu dienen®, sondern vielmehr frisch und ohne Furcht
bekennen: ,Ich bin eine Dienerin Gottes, und lieber will ich sterben, als mich von
seinem Dienst lossagen“! Kommt mir der Feind mit ,Gerechtigkeit“, dann sage ich
sofort: ,Barmherzigkeit“; und sagt er mir ,Barmherzigkeit“, dann halte ich ihm
entgegen: ,Gerechtigkeit®. Auf diese Weise miissen wir einen Mittelweg suchen, der
uns von jeder inneren Unruhe frei macht. Wir milssen so ,dem Possenreifler eine
Posse vorspielen®., Wir miissen uns an jenes Wort der Heiligen Schrift halten, das
da sagt: ,Hiite dich, vor lauter Demut ein Tor zu werden®! (Sirach 13,10)

Ich komme zum zweiten Punkt. Wenn der bése Feind einmal in unserem Inneren
die Angstlichkeit und das Gespenst der falschen Demut hat wach werden lassen,
- 50 dafl wir uns nicht mehr getrauen, selbst von guten, heiligen und den Fortschritt
fordernden Dingen zu sprechen, dann treibt er uns in eine neue Angst, und die ist
noch viel schlimmer als die erste: in die Angst ndmlich, wir seien von Gott verlassen,
getrennt von ihm, ferne von ihm. Das geht ja zum groflen Teil aus der vorhin be-
sprochenen Angst hervor. Denn wenn der Feind einmal in der ersten Angst seinen
Sieg davongetragen hat, ist es ihm ein Leichtes, uns auch mit der zweiten Angst zu
versuchen.

Um das nun irgendwie genauer zu erkliren, muf ich erst auf eine andere Methode
eingehen, die der bose Feind anzuwenden pflegt. Findet er einen Menschen, der ein
laxes Gewissen hat, der ohne viel Bedenken seine Siinden der Reihe nach begeht,
so setzt er alles darein, ihm die ldflliche Siinde als ein Nichts, die schwere als eine
liflliche, die ganz schwere Siinde aber als eine Kleinigkeit hinzustellen. Auf diese
Weise bedient er sich des Hauptfehlers, den er in uns wahrnimmt — in diesem Falle
also des weiten Gewissens. Findet er dagegen jemand mit einem sehr zarten Ge-
wissen — eine Eigenschaft, die an sich durchaus nicht als Fehler bezeichnet werden
kann — und sieht, wie er nicht nur jede schwere Siinde weit von sich wegweist, des-
gleichen die ldflichen Siinden soweit wie moglich (denn alle zu vermeiden ist nicht
in unserer Macht gelegen), sondern dariiber hinaus auch noch jeden Schein eines
héaufigen Versagens im Vollkommenheitsstreben und eines Fehlers im Zuviel und im
Zuwenig verhiiten will — (findet er also so jemand), dann sucht er ein so gut ge-
sinntes Gewissen zu verwirren, indem er als Siinde erklirt, was keine Siinde ist, als
Fehler, was Vollkommenbheit ist, rein nur um uns zu zerzausen und ein Leid anzutun.



262. Hugo Rahner

Denn wo er jemand nicht zu hiufigen Siinden verfithren kann, ja selbst die Hoffnung,
je dahin zu gelangen, aufgeben mufl, da sucht er wenigstens noch zu quilen.

Weiterhin muf} ich, um die obengenannte Angst in threm Entstehen zu erkliren,
hier, wenn auch nur kurz, auseinandersetzen, auf welche zwei Weisen Gott der Herr
fiir gewGhnlich eine Lektion erteilt, oder doch die Erteilung zulaft. Die eine Lektion
halt er selbst, die andere 1afit er nur zu.

Die Lektion, die Gott selbst uns erteilt, besteht in innerer Trostung, die jegliche
Verwirrung aus der Seele hinaustreibt und 'sie machtig zur Liebe Gottes hinzieht;
einige erleuchtet er mit solcher Trostung, anderen enthiillt er viele Geheimnisse usw.
Mit dieser gottlichen Trostung gibt es sich schliefilich, dafl alle Miihe eine Freude und
alle Ermiidung Ruhe wird. Wer mit diesem Fifer, dieser Glut und innerlichen Tré-
stung seinen Weg dahineilt, fiir den ist keine Last so groB}, dafl sie ihm nicht leicht
dinkte und keine Bufle, noch ein anderes hartes Werk so schwer, dafl es ihm nicht
sehr stf wire. Diese (Trostung) zeigt und bahnt den Weg dorthin, wohin wir stre-
ben sollen und dessen Gegenrichtung wir flichen miissen. So eine Trostung ist nicht
allezeit in uns, sondern kommt und geht nach bestimmten, von Gott festgesetzten
Gezeiten: all dies zu unserem Fortschritt.

Bleiben wir ohne solche Tréstung, dann beginnt sofort die zweite Lektion. Sie
besteht in Folgendem. Unser alter Feind setzt uns jetzt alle nur ausdenkbaren Hin-
dernisse in den Weg, um uns von der eingeschlagenen Richtung abzubringen. (Jetzt)
quilt er-uns heftig, und zwar stets mit dem Gegenstiick zu der ersten Lektion: da
sind wir dann oft traurig, ohne daf wir merken, da er uns traurig macht; da konnen
wir nicht mehr mit Andacht miindlich beten oder betrachten, wir kénnen nicht mehr
von den Dingen Gottes des Herrn mit ein biflchen innerer Freude sprechen oder
reden horen, alles ist in uns ohne irgend ein siifles Schmedken oder Kosten. Aber nicht
genug damit. Wenn uns der Feind nun in dieser Stimmung findet, so schwach ge-
worden, so ganz unterworfen diesen schiadlichen Gedanken, dann fliistert er uns ein,
. wir seien tiberhaupt ganz und gar von Gott dem Herrn vergessen worden — und
damit sind wir zur eigenen Uberzeugung gekommen, dafl wir von unserem Herrn
ganz und gar getrennt seien; nichts habe es geniitzt, was wir jemals Gutes getan,
nichts sei es wert, was wir Gutes zu tun winschten. So legt er alles darauf ab, uns
in die Stimmung eines alles umfassenden Mifitrauens hineinzuziehen.

So werden wir erleben, dafl in uns eine grofle Furcht und Angst aufsteht, wenn
wir in einer solchen Zeit allzusehr unser eigenes Elend betrachten und uns seinen
triigerischen Gedankengédngen ganz unterwerfen.

Darum heifit es wohl zusehen, wer unser Kampfgegner ist. Sind wir in Trostung,
dann miissen wir uns klein machen und verdemiitigen in dem Gedanken, dafl sofort
wieder die Erprobung komme und die Versuchung; sind wir dagegen inmitten dieser
Versuchung, im Dunkel und in der Traurigkeit, dann heifit es dagegen ankimpfen,
ohne es uns verdrieffen zu lassen, dann mufl man mit Geduld auf die (kommende)
Trostung des Herrn harren, die alle Verwirrung und Finsternis wieder aus unserem
Inneren vertreiben wird.

Nun bleibt uns noch zu besprechen iibrig, was wir von jenen Dingen zu halten



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 263

haben, deren unmittelbaren Entsprung ans Gott unserem Herrn wir innerlich wahr-
nehmen, und wie wir sie benitzen sollen.

Da geschieht es manchmal, dafl der Herr selbst unsere Seele bewegt und gleichsam
zu diesem oder jenem Tun zwingt, indem er unsere Seele weit offen macht. Das heifdt:
er beginnt in unserem Innern zu sprechen, ohne jedes Gerdusch von Worten, er reifit
die Seele ganz zu seiner Liebe empor und schenkt uns ein Wahrnehmen seiner selbst,
so dafl wir selbst, wenn wir wollten, dem gar nicht widerstehen konnten. Dieses innere
Gefiih], dessen wir innewerden, besagt notwendig, dafl wir uns seinen Geboten, den
Vorschriften der Kirche und dem Gehorsam gegen unsere Oberen gleichférmig
machen. Es ist erfiillt von tiefer Demut, denn es ist ja Gottes eigener Geist, der in
allem waltet. Dennoch kénnen wir uns darin manchmal tduschen, so nimlich: nach
einer solchen Trostung und inneren Erleuchtung bleibt die Seele voll Freude zuariidk;
da schleicht sich der bése Feind ein, ganz verborgen unter der gut bemalten Maske
der Frohlichkeit und bringt uns dazu, das, was wir von Gott dem Herrn zu spiiren
bekamen, zu iibertreiben. Damit macht er uns unordentlich und bringt alles in uns
durcheinander. Dann wieder verleitet er uns, die eben erhaltene gottliche Lektion
fiir weniger wichtig za halten, macht uns storrisch, mifimutig, weil wir nicht voll und
ganz all das ausfihrten, was uns in der Erleuchtung aufgegangen ist.

Hier also gilt es mehr Vorsicht anzawenden als in allen anderen Dingen. Manch-
mal mufl man die Lust, von den Gnaden Gottes unseres Herrn zu sprechen, ziigeln;
ein andermal dagegen mufl man von ihnen sprechen iiber das hinaus, wozu uns
augenblicklich die Lust odér der innere Trieb anzieht, denn in diesem Belang gilt
es mehr auf den Gewinn des Néchsten za achten, als auf das eigene Verlangen. Wenn
also der bése Feind uns dazu gebracht hat, die erhaltene Erleuchtung zu ibertreiben
oder zu verkleinern und uns dann noch verleiten will, von solchen Dingen mit an-
deren zu sprechen unter dem Vorwand, ihnen seelisch helfen zu wollen, (dann miissen
wir es machen) wie einer, der eine Furt durchschreiten will; findet er einen giinstigen
Durchgang und festen Boden unter den Fiilen (das heifdt), gibt sich eine Aussicht,
daf er (mit seinem Gesprich) jemand wirklich férdern kann: dann soll er mutig
voranschreiten; ist die Furt aber voller Strudel (das heifit), wiirde sich der Nachste
an meinen Worten nur drgern: dann gilt es einen Ziigel anlegen, um einen Zeit-
punkt abzuwarten, der fiir solche Gespriche giinstiger ist..

Nun haben wir aber von Dingen gesprochen, die man, so wie sie sind, mit Worten
nicht wiedergeben kann, wenigstens nicht ohne weitlaufige Darstellung. Und selbst
dann blieben dies Fragen, die sich besser innerlich fithlen als duflerlich beibringen
lassen; wie viel mehr noch, wenn es mit einem Brief geschehen sollte! Ich hoffe, dal
wir uns, wenn es dem Herrn so wohlgeféllt, bald einmal driben (in Barcelona)
wiedersehen werden; dann konnen wir uns iiber manche dieser Fragen eingehender
verstindigen. In der Zwischenzeit haben Sie ja (P. Juan de) Castro, der niher bei
Thnen wohnt. Ich glaube, es wire sehr gut, wenn Sie mit ihm in Briefwechse] triten;
denn daraus kann jedenfalls kein Schaden, wohl aber manch seelischer Nutzen er-
wachsen. Und da Sie mich baten, Ibnen in allem zu schreiben, was ich im Herrn
innerlich wahrnehme, so sage ich Ihnen: Selig sind Sie, wenn Sie das, was Sie be-
sitzen, zu wahren verstehen!



264 ~ Hugo Rahner

Ich schliefle den Brief und bete zu der heiligsten Dreifaltigkeit, sie mdge uns in
ihrer unendlich groflen Giite die Gnade schenken, dafl wir ihren heiligsten Willen
innerlich fithlen ynd ihn dann vollkommen erfiillen.

Aus Venedig am 18. Juni des Jahres 1536. "An Tugend arm

Inigo.
- An meine Schwester in Christus unserem Herrn,
Sor Teresa Rejadella, in Barcelona.

Die Gnade und Liebe Christi unseres Herm sei immerdar
in uns zu Huld und Hilfe.

Zwei Briefe habe ich von Ihnen erhalten, die zu verschiedenen Zeiten ankamen.
Auf den ersten habe ich geantwortet, und zwar, wie mir scheinen will, ansfiihrlich
genug. Nach menschlicher Berechnung miissen Sie ihn schon erhalten haben. Im
zweiten Brief erzihlen Sie mir das Gleiche wie im ersten, mit Ausnahme einiger
Worte. Auf diese allein will ich darum jetzt in Kiirze antworten.

Sie sagen, Sie finden in sich gar so viel geistliche Unwissenheit und seelische
Schwiche und so weiter (was iibrigens ein Zeichen von viel Selbsterkenntnis ist),
und daran scheine Thnen vor allem schuld zu sein, dafl man Ihnen nur sehr unsichere
und wenig bestimmte Vorschriften mache. Darin bin ich nun ganz Ihrer Meinung:
wer unsicher fithrt, versteht wenig und hilft noch weniger. Gott der Herr aber sieht
alles, und Er ist’s, der uns gerne hilft.

Jedes betrachtende Gebet, in dem sich nur der Verstand hart abmiiht, macht blof§
den Leib miide. Es gibt aber noch andere Arten von Betrachtung, die durchaus
geordnet und doch miihelos sind. Sie befrieden das Denken des Verstandes und sie
belasten nicht die inneren Krifte der Seele, weil diese sich ohne inneren und dufleren
Zwang betatigen konnen. Sie ermiiden auch den Leib nicht, ja sie sind fiir ihn ge-
radezu ein Ausruhen. Das gilt aber nur unter zwei Bedingungen:

Die erste ist diese: Sie diirfen nicht vergessen, dafl Sie Ihrem Leib die natiirliche
Stirkung und Erbolung gonnen miissen. 1ch sage ,Starkung® sei nétig: dies dann,
wenn Sie sich vor lauter Eifer in solchen Betrachtungen nicht mehr daran erinnerten,
dem Leib seine natiirliche Kréftezufuhr zu geben, weil Sie beim Beten die festgesetzte
Zeit iiberschreiten. Und ich sage ,Erholung® sei nétig: fromme Erholung, gewif;
aber doch so, dafl man die Gedanken auch einmal laufen 1488t, wohin sie wollen, zu
guten oder zu gleichgiiltigen Dingen, wenn es nur nichts Schlechtes ist.

Die zweite ist diese: Vielen Menschen, die sich dem Gebet oder der Beschauung
hingeben, begegnet es, dafl sie, wenn es Zeit wire, sich zur Ruhe niederzulegen,
nicht einschlafen konnen, weil sie vorher ihren Verstand allzusehr haben exerzieren
lassen. Dann beschéftigen sie sich (statt zu schlafen) mit den Bildern ihrer Beschauung
oder ihres Gedankenspiels. Der bése Feind aber weifl daraus allerhand Gewinn zu
ziehen. Denn wenn man nicht mehr schlafen kann, leidet die Gesundheit — und das
mufl man auf jeden Fall vermeiden. Mit einem gesunden Leib konnen Sie viel tun,
mit einem kranken Leib weif8 ich nicht recht, was Sie anfangen sollten. Gute Gesund-
heit ist ein treffliches Hilfsmittel, viel Schlechtes und viel Gutes zu tun — viel Schlech-



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 265

tes, wenn jemand eine verkommene Willensrichtung oder iible Gewohnheiten hat;
viel Gutes, wenn jemand seinen Willen ganz und ungeteilt auf Gott unseren Herrn
richtet und diese Gesinnung durch Ubung zur seelischen Haltung macht.

Nun denn, selbst wenn ich nichts wiiite von der Art und der Zeitdauer Ihrer Be-
trachtungen und geistlichen Ubungen, und ganz abgesehen von den Ratschligen, die
Ihnen Caceres gibt, — eingehender hitte ich mit IThnen iber diese Dinge niemals
sprechen konnen, als ich es im fritheren Brief geschrieben und in diesem vorliegen-
den Brief bestitigt habe.

Vor allem aber: vergessen Sie nie, dafl Gott, Thr Herr, Sie lieb hat. Daran kann
ich gar nicht zweifeln. Erwidern Sie ihm mit gleicher Liebe. Machen Sie kein Wesens
aus schlechten, hdfilichen oder sinnlichen Gedanken, aus dem Gefiihl der Schwiche
oder der Lauheit, wenn dies alles gegen Thren Willen kommt. Von allen diesen oder
doch von fast allen dieser Regungen sich frei machen, ist nicht einmal einem heiligen
Petrus oder einem heiligen Paulus gelungen. Aber wenn man davon auch niemals
ganz frei werden kann — viel erreicht man schon dadurch, dafl man den ganzen Ge-
schichten keine zu grofle Beachtung schenkt. Genau so wie ich mein Seelenheil nicht
wirken kann durch die guten Werke der guten Engel, kann ich auch niemals ver-
dammt werden wegen der schlechten Gedanken oder der Schwichen, die die bosen
Engel, die Welt und das eigene Fleisch mir vorspiegeln: wenn nur meine Seele Gott
unseren Herrn allein liebt und sich Seiner gottlichen Majestit gleichformig macht.
Ist aber die Seele einmal auf diese Weise gottformig geworden, so wirkt sie selbst
auf den Leib iiber und macht ihn, ob er mag oder nicht mag, dem géttlichen Willen
untergeordnet. Darin besteht unser immer hirterer Kampf — aber auch das immer
groflere Wohlgefallen der ewigen und hochsten Giite.

Gott wolle uns in seiner unendlichen Huld und Gnade immerdar an seiner Hand
behalten.

Aus Venedig am 11. September 1536.
: An Tugend arm
Inigo.

4 Die héchste Gnade und Liebe Jesu Christi unseres Herrn
sei immerdar in unseren Seelen. Amen.

Erstens: Ich habe gehort, daf sich an IThrer und unserer im Herrn lieben Schwester
Luisa der géttliche Wille vollzogen hat, daf Gott unser Herr sie aus der Miihsal
dieses Erdenlebens weggenommen und zu sich heimgeholt hat. Wir wollen sie in
unseren wenn auch unwiirdigen und armen Gebeten nicht vergessen. Wenngleich ich
aus vielen Griinden und Anzeichen schliefle, daB sie schon in jenem Leben angelangt
ist, das da dberflieft von Glorie ohne Ende. Von dort aus wird sie, wie wir hoffen,
giitig auf uns herabschauen und alles wiedervergelten mit heiligem Zins. Wenn ich
darum jetzt in dhnlichen Gedanken fortfithre und Ihnen noch mehr Trostworte zu-
schickte, so wire das meines Erachtens ein Unrecht gegen Sie: denn ich weif}, wie Sie
sich in allem (und so ist es ja heilige Pflicht) mit dem Willen der héchsten und ewigen
Vorsehung gleichférmig machen, die da alles anordnet zum Ziel unserer grofieren
Verherrlichung im Himmel.



266 s Hugo Rahner

Zweitens: Was den Habit und die Ordensregeln betrifft, wenn eine wohlbegriin-
dete Meinung fiir Thre Ansicht spricht, oder, wofern das nicht der Fall gewesen
wiire, wenn Sie eine Bestitigung des Hl. Stuhles haben, brauchen Sie keinerlei Be-
denken mehr zu haben; denn so stehen Sie ganz gewif im Einklang mit dem Willen
Gottes, und das entspricht seinem Dienst. Denn jegliche Regel eines heiligen Ordens-
stifters kann insofern auch unter Siinde verpflichten, als sie in diesem Sinne vom
Stellvertreter Christi unseres Herrn bestatigt wurde, oder in Kraft seiner Autoritat
von einem anderen. Mithin kann etwa die Regel des hl. Benediktus, des hl. Fran-
ziskus oder des hl. Hieronymus nicht aus eigener Kraft zu irgend einer Beobachtung
unter Siinde verpflichten, wohl aber kann sie dies insoweit, als sie durch Vermittlung
der vom Apostolischen Stuhl gewihrten Bestatigung und Autoritdt jener gottlichen
Verpflichtungskraft teilhaft wird, die sich jeder Ordensregel eingieft:

Drittens: Was die tdgliche heilige Kommunion betrifft: Es steht fest, daf} in der
Urkirche alle Glaubigen jeden Tag kommunizierten; ferner, dafl auch in der Folge-
zeit niemals eine ausdriickliche Verordnung oder ein geschriebenes Gesetz unserer
heiligen Mutter, der Kirche, oder eine Ansicht der heiligen Lehrer, weder der scho-
Iastischen, noch der positiven, es als unerlaubt erklirt hat, daf Menschen, die sich
dazu von der Frommigkeit angetrieben fithlen, jeden Tag zur Kommunion gehen.
Und wenn der gebenedeite hl. Augustinus einmal sagt, die tigliche Kommunion
lobe er nicht, noch tadle er sie, so sagt er doch auch an einer anderen Stelle, er mahne
alle, jeden Sonntag zu kommunizieren. Und wieder anderswo sagt er, wo er vom
allerheiligsten Leib unseres Herrn Jesus Christus spricht: ,Das ist das tdgliche Brot.
Lebe also immer so, dafl du dieses Brot téglich empfangen konntest!“

Da nun also dies alles sich so verhilt: selbst wenn ich in mir so gute Vorbedin-
gungen und so heilige Antriebe nicht wahrndhme, so wiirde dennoch als gutes und
vollgiiltiges Zeugnis das Urteil meines eigenen Gewissens geniigen. Das will sagen:
Alles ist Thnen im Herrn erlaubt — abgesehen von offensichtlichen Todsiinden und
mit Ausnahme von dem, was Sie als solche ansehen konnten — wenn Sie es fiir niitz-
lich halten, dafl dadurch Ihre Seele grofiere Hilfe erfihrt und starker zur Liebe ihres
Schépfers und Herrn angetrieben wird. Wenn Sie also in solcher Absicht die heilige
Kommunion empfangen und aus Erfahrung wissen, dafl diese heilige Seclenspeise
Sie stirkt und Ibnen grofle Ruhe schenkt und Sie beharrlich tnd immer eifriger
macht, Gott immer mehr zu dienen, ihn zu loben und zu preisen, dann ist Thnen ohne
Zweifel (die hiufige Kommunion) erlaubt; und es wird (sogar) fiir Sie besser sein,
tiglich zu kommunizieren.

Nun schliefe ich diesen Brief, denn ich habe iiber diese und andere Fragen aus-
fiihrlich mit dem Pater Lizentiat Araoz gesprochen, der Thnen diesen Brief iiber-
bringt und an den ich Sie in allem in unserem Herrn verweise. Ich bete zu Gott
unserem Herrn, er mdge Sie in seiner unendlichen Milde in allen Fragen fithren und
geleiten. Denn er ist die unendliche und héochste Giite.

Aus Rom am 15. November 1543.

- An Tugend arm
Inigo.
An meine Schwester in unserem Herrn,
Teresa Rejadella, in Barcelona.



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwedhsel mit Frauen 267

Inzwischen haben sich im Clarakloster die Geister geschieden. Unter der Fiihrung
der Sor Teresa und der Priorin Oluja wollen die Reformeifrigen, die den Inigo
aus dem Jahre 1525 niemals vergessen haben, sich ganz unter die Leitung des neuen
Ordens stellen. Wir kénnen hier die verwickelten Rechtsverhiltnisse des Klosters,
die zu diesem Plan fiihrten, nicht darstellen. Jedenfalls hat die Tatsache, dafi Ignatins
der verehrten Wohltiterin von einst, Dofia Isabel Rosér, erlaubt hat, nach Rom zu
kommen und dort sich dem Orden anzuschliefien, den geistlichen Neid der Nonnen
von Sankt Clara erwedkt. Ignatius erhdlt von seinem Uetter, Pater Araoz, die Mit-
teilung: ,Rejadella und ein paar andere wollen, da man in diesem Kloster ohnekin
nicht nach einer bestimmten Regel lebt, sich unter die Gesellschaft Jesu stellen, so wie
die Schwester Rosér. Uiele Damen von Stand sind dafiir, denn es herrscht kein ge-
ringer Neid gegen die Schwester Rosér und ihre Gefihrtinnen s, Und da eben um
diese Zeit sogar Prinz Philipp von Spanien an Ignatius iiber die Dringlichkeit der
Klosterreform in Katalonien schreibt\t, und der Bischof von Barcelona eine solche
Reform als ein fast unmogliches Mirakel betrachtet'?, sehen alle Eifrigen in Barce-
lona nur einen Ausweg: einen weiblichen Zweig des Ordens zu griinden. P. Queralt
berichtet nach Rom: ,Hierzulande ist alles so hartkipfig, dafl man auch das ,schwache
Geschlecht® zu Kampf und Sieg einsetzen mufS. Und so scheint es unumgénglich, hier
ein Kloster zu griinden oder ein Haus von Frauen der Gesellschaft Jesu, in das sich
diese einflufireichen und beispielgebenden Nonnen zuriickziehen kénnten1s. Ignatius,
der sich so begeistert und klug zugleich fiir die Reformpline einsetzt, bleibt in die-
- sem Punkt ehern fest: hier kann er nur Xein sagen. Ein Brief an Sor Rajadell vom
Oktober 1547 trostet die immer etwas dngstliche Nonne, zieht aber klare Grenzen
— Reform soll nur sein innerhalb des eigenen Ordensit. Aber nun beginnt ein wahres
Kreuzfeuer von Briefen einzusetzen. Ein hoher Herr, Kronbeamter in Saragossa, be-
schwirt den Unnachgiebigen, die reformbejahenden Nonnen von Barcelona in den
Orden aufzunehmen: ,Eines Tages werden Euer Paternitit ja dodh gezwungen sein,
auch das weibliche Geschlecht unter den Gehorsam lhres heiligen Instituts zu neh-
men, so wie die anderen Orden audh“s. Aus der Fiille von Briefen, die Sor Teresa
und thre getreue Gefihrtin, die Priorin Oluja, an Ignatius in dieser Frage schreiben,
greifen wir hier nur zwei heraus'S, um die ganze Dringlichkeit vernehmlich zu
machen, mit welcher diese hochstrebenden Frauen unter tausend demiitigenden
Schwierigkeiten an ihrem Plan festhielten. Die Antwort, die Ignatius am 5. April
1549 nach Barcelona sendet, ist ein klassisches Zeugnis fiir die liebevoll harte Klar-
heit seines Wesens'T. Sor Teresa hat sich unter Trinen gefiigt und ihren Ignatius
niemals vergessen. Als sie im Juli 1553 starb, schrieb P. Juan Queralt an Ignatius
einen Bericht von ihrem seligen Hinscheiden, den der Heilige, in Erinnerung an die
geistlichen Gesprdche und Briefe von einst, sicher mit tiefer Riihrung gelesen hat's.
Teresa Rajadell war seine gelehrigste Schiilerin im geistlichen Leben, auch wenn er
thr die Aufnahme in die Gesellschaft Jesu verweigern mufite. Sein Sekretir schrieb
in seinem Auftrag nach Barcelona: ,Beim Heimgang der Hodvwiirdigen Mutter

10 Ep. mixtae I, S. 268 1! Ep. mixtae I, S. 260 f. 2 Ep. mixtac I, S. 822
13 Ep. mixtae II, S. 50 ¢ Ep. Ignatii I, S. 627f. 15 Ep, mixtae 1I, S. 65
18 Ep. mixtae II, S. 82f. — II, S. 60/62 17 Ep, Ignatii II, S. 874 f.

18 Ep. mixtae III, S. 890 f. '



268 Hugo Rakner

Rajadell sei Gott gelobt, dafl er seinen Dienern die Miiken der irdischen Pilgerschaft
abkiirzt, um ihnen um so rascher dafiir den ewigen Lohn zu schenken. Unser Uater
Ignatius hat viele heilige Messen fiir sie vom ganzen Haus verrichten lassen, obwohl
wir alle in Gott unserem Herrn hoffen, dafl sie schon dort angelangt ist, wo sie eher
uns mit thren Gebeten helfen kann und unserer Gebete nicht mehr bedarf“18. Dieser
lebenslangen Freundschaft zweier grofier Seelen verdanken wir jedenfalls die schin-
sten Briefe des hl. Ignatius iiber die klosterliche Uollkommenheit.

IHS

Die Gnade und Licbe Jesu Christi unseres Herrn lebe
immerdar in unseren Seelen. Amen,

Zwei Briefe von Ihnen hat mir Pater de Santacruz iiberbracht. Sie klagen darin
tiber Ihre personlichen und iiber die allgemeinen Ubel, geben aber ebenso auch Ihrem
Verlangen Ausdruck, das Gott der Herr selbst Thnen eingegeben hat, es machte doch
fiir die einen wie fiir die anderen dieser Ubel eine rechte Medizin bereitstehen. Moge
Gott in seiner unendlichen Barmherzigkeit diesen Thren Wunsch erhéren. Denn er
selbst hat gesagt und es steht geschrieben: Den sehnlichen Wunsch der Armen wird
der Herr erhéren“ (Psalm 10, 17).

Zunichst nun zu Threm persénlichen Gebrechen. Da steht eines fest: es ist einfach-
hin notwendig, dafl jeder, der sich selbst erkennt, diese Gebrechen in sich feststellt.
Denn erst nach dem Leben unseres irdischen Elends wird der Mensch von diesen
Gebrechen frei, wenn einmal Gott unser Schépfer und Herr all unsere Schlechtigkeit
in der Fenerflamme seiner ewigen Liebe zu Nichts verbrennt — dann, wenn unsere
Seelen ganz durchwaltet und ganz in Besitz genommen sind von Thm; dann, wenn
unser Wille gleich geworden, ja geradezu eins geworden ist mit Ihm, da ist die ewige
Heiligkeit und die vollkommene Giite.

Darum mdge uns allen Gottes unendliche Barmherzigkeit hienieden wenigstens
die Gnade geben, dafl wir unserer Unvollkommenheiten und Gebrechen jeden Tag

‘mehr inne werden und sie immer mehr verabscheuen, indem wir immer mehr uns
bereiten, an dem ewigleuchtenden Licht seiner Weisheit teilzuhaben und so uns
allezeit gegenwirtig zu halten seine unendliche Giite und Vollkommenheit. In die-
sem Licht werden all unsere vielen Fehler, auch die kleineren, hell beleuchtet vor
uns liegen und uns schier unertraglich vorkommen. Aber gerade so miissen wir den
Kampf gegen sie aufnehmen und so werden wir sie immer mehr schwéchen und ver-
mindern — mit der Gnadenhilfe des gleichen Gottes unseres Herrn.

Sodann zu den allgemeinen Gebrechen. Sie haben den dringlichen Wunsch, Gottes
Hand modhte auch dagegen ein Heilmittel spenden und Sie hoffen das auch fest von
seiner Giite. Den gleichen Wunsch habe auch ich und die gleiche Hoffnung belebt
auch mich. Als Zeichen des Beweises dafiir, dal durch die Reform Ihres Klosters
Gott schlieflich doch gedient werde, nehme ich den dringlichen Wunsch, den der

19 Ep. Ignatii VI, 8. 471



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 269

Prinz von Spanien danach ausgesprochen hat, ebenso die Tatsache, daf Mittel gesucht
werden, die wirksam zur Reform beitragen sollen. ’

Dafl es dabei Schwierigkeiten absetzt, ist keine Neuigkeit, das ist im Gegenteil
sehr gewdhnlich bei Unternehmungen, die von grofier Bedeutung fiir den Dienst und
die Ehre Gottes sind. Je schwieriger etwas ist, um so angenehmer ist es Gott und um so
mehr haben wir Grund, Gott dem Herrn dafiir ohne Unterlafl und aus ganzem Her-
zen Dank zu sagen. _

Was den Fortgang der Arbeiten unserer Gesellschaft betrifft, so wird sich driiben
in-Barcelona gewifl jemand finden, der Sie auf dem Laufenden balten kann. Nur
bitte ich Sie bei der Licbe Jesu Christi, der das Hanpt unserer Gesellschaft ist —
wenngleich auch der Herr und Gott aller geschaffenen Dinge —, daB Sie uns in Thren
Gebeten dringlich Seiner gottlichen Majestit anempfehlen, damit Sie sich wiirdige,
jeden Tag besseren Dienst und Lobpreis von der Gesellschaft entgegenzunehmen.

Was endlich meine leibliche Gesundheit angeht, so habe ich davon wenig. Aber
Er sei gepriesen, der uns mit seinem Blut und seinem Erdenleben das ewige Leben
erworben hat, die Teilnahme an seinem Koénigreich und seiner Glorie. Er gebe uns
anch gnadenvolle Einsicht darein, wie wir jede irdische Fiigung, sie sei gut oder
ungut, sie betreffe unseren Leib oder irgend etwas von all dem, was Gott in die
Macht seiner Geschopfe gelegt hat — wie wir all das verwenden konaten za Gottes
groflerem Dienst, Lobpreis und Ruhm. Amen.

Aus Rom, Oktober 1547.
(Ignatius)

THS
Mein hochwiirdigster Vater in Christus!

Die heiligste Dreifaltigkeit sei immerdar mit Ihrer Liebe
und mit uns allen. Amen.

Geliebtester Vater in Christus, wenn man an Stelle von Briefen Tranen schicken
konnte, so mochte ich jetzt eigentlich eher weinen als Thnen mit geschriebenen Wor-
ten meine Sehnsucht darlegen. Ich habe ja schon so oft von diesen meinen Wiinschen
brieflich erzihlt, gewill. Aber es kommt mir immer wieder vor, als hatte ich gar nichts
gesagt — obwohl ich glaube, dafl Thre Liebe mich immer besser versteht, als ich
mich selbst. Gebenedeit sei Gott unser Herr, dal er uns Menschen, die er so lieb
bat, eine Moglichkeit zar Aussprache gibt oder doch giitig zuliaflt, durch die uns
immer wieder, wie es scheint, Kraft gegeben werden soll. Er ist eben doch auch auf
dieser Erde schon der , Vater der Erbarmung und Gott alles Trostes®.

Und so bitten wir alle denn Euer Hochwiirden um der heiligen Wunden unseres
Herrn Jesus Christus willen: haben Sie Erbarmen mit uns und nehmen Sie uns an als
{hre Tochter — und mich personlich als Ihre Magd, die Thnen tausendfach verkauft
ist, und nicht um blofles Geld! Das ist mein Wunsch, und ich kann ihn nicht ohne viele
Trinen niederschreiben.

Ach, mein Vater, es will mir scheinen, Sie hétten bei mir eben darin den Haupt-



270 ‘ Hugo Rahner

grund, mich anfzunehmen, weil ich so armselig und schlecht bin, so wie Sie anderen
die Aufnahme gewéahren, weil sie gut sind. Darin griindet die Kithnheit, mit der ich
eine Bitte wage, deren Erfiillung ich niemals verdiene und fir die ich viel zu schlecht
bin. Aber Gott unser Herr ist giitig und er hat Eurer Paternitit soviel Liebe ge-
schenkt, dafl man solche Bitte wagen darf.

Die Frau Priorin wird Euer Liebden unsere Bitte ausfithrlich vorlegen. Es gibt
viel zu berichten und zu beklagen und so bitte ich Sie, haben Sie Mitleid; denn Thre
Liebe muf unsere Zuflucht sein.

Ach Jesus! Wer wire imstande und kénnte erzdhlen, was der Pater Lizentiat de
Araoz uns Gutes getan hat, sowohl in der eben vorgelegten Frage als auch in meinen
und anderer Mitschwestern persénlichen Angelegenheiten! Da kann man nur immer
wieder Gott unserem Herrn Dank sagen — er ist uns allen wirklich wie ein Vater.
Viele Menschen in dieser Stadt Barcelona haben den Wunsch ausgesprochen, Pater
de Araoz mochte doch in der kommenden Fastenzeit in der Kirche Santa Maria del
Mar die Predigten halten. Wenn es seine Arbeiten und seine korperlichen Krifte
gestatten, wiirde er damit gewifl mit Gottes Gnade ein sehr férderliches Werk tun.
Aber ich fiirchte, dafl wir eine so grofle Gnade nicht verdienen, obwohl man offen-
sichtlich ein grofles und echtes Verlangen danach hatte. Seit seiner Abreise fehlt er
uns in 2llen unseren Angelegenheiten und wird uns immer fehlen, Der Verlust, den
(seine Abreise) unseren Angelegenheiten zugefiigt hat und noch zafiigt, ist sehr grofi.
Es hatte den Anschein, als ob man nach der Abreise des Herrn Lizentiaten nicht
mehr den Mut anfbrachte, das zu tun, was man (frither) in wenigen Tagen erledigt
hat. Jesus Christus unser Herr beschiitze ihn immer und iiberall mit seiner allmach-
tigen Hand. Amen.

Ew. Liebden aber bewahre und stirke er zu seinem immer groferen Dienst, da dies
zur grofieren Ehre Gottes und zum Fortschritt der Seelen gereicht. Amen, Amen.

Geschrieben .am 21. Februar 1549. Euer Hochwiirden geringste Magd

Rejadella.

An den Hochwiirdigsten Vater und Herrn in Christus unserem Herrn, Magister
Ignatius de Loyola, General der Gesellschaft Jesu, in Rom.

IHS

Hochwiirdigster und geliebter Vater in Christus!

Die heiligste Dreifaltigkeit wohne und bleibe immerdar mit ihrer Glorie in
Eurer. Paternitit und in uns; das erbeten und wiinschen wir Thnen, obwoh] wir gar
elend sind. Und Gottes ewige Giite moge auf das hochheilige und kostbare Blut
schauen, das Jesus Christus fiir uns alle vergossen hat, nicht aber anf unser Mif-
verdienst und Elend: und dann moge diese gottliche Giite die Seele Eurer Paternitat
bewegen und antreiben, auf uns zu héren. Wir haben das Vertrauen, daf Sie in Ihrer
Seele fithlen und verkosten, was wir arme und elende Scelen flehentlich von IThnen
erbitten.



Ignatius von Loyola und ‘sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 271

O Pater, verweigern Sie doch nicht denen Barmherzigkeit und Tréstung, die der
Vater und Gott aller Menschen zu bitten gelehrt hat und die bis zu ihrem Tod nicht
aufhéren werden zu bitten. Wohl fihlen wir deutlich, vielgeliebter Vater, daf§ wir
beschdmt dastehen, wenn wir auf das schauen, was wir erbitten. Ja, so ist es, ohne
Zweifel. Und doch: auch wenn wir voll Scham (vor Thnen) stehen, wir verlieren doch
nicht das Vertrauen auf die Giite und Liebe, die von der ewigen Giite und Licbe
Eurer Paternitit in die Seele gelegt worden ist. Hochwiirdiger, lieber Pater, ach, was
sollen wir denn noch tun, wenn Gott der Herr selbst uns danach instindig zu ver-
langen, zu bitten und ohne Aufhoren zu suchen heifit, ohne dafl wir etwas anderes tun
konnten? Wir werden die Pflicht zu bitten, zu rufen, zu suchen erfisllen, und wir
hoffen auf Gottes Majestit, dal Ew. Paternitat das Ihrige tun werden: zu geben,
zu antworten, zu trosten. Ach, lieber Vater und Herr! Wir sagen jetzt nicht mehr,
worum wir bitten, denn wir wissen es ja, ohne auch nur ein wenig zweifeln zu kén-
nen: Euer Paternitdt weiff es viel besser und genauer als wir selbst. Aller Bitten
Ende ist (und wir sind mit der Liebe unseres grofien Gottes gewiff, dafi Euer Pater-
nitat uns wie ein Vater liebt) nur dies eine: wir mdchten gerne wiirdig sein, daf§ Sie
uns als unser wahrer und rechtlich eingesetzter Oberer in Thre Gehorsamspflicht
nihmen. Und nicht nur wir beide, sondern nach allem, was sich (in unserem Kloster)
begeben hat, auch viele andere ersechnen und erbitten so sehr das Gleiche. Wir sind
s0, wie wir sind und Gott es weiffl — und wir haben die Hoffnung, dafl auch Euer
Paternitit uns genau kennt. Wir hoffen, dafl der Pater Lizentiat (Araoz), der uns
ein guter Vater ist, uns den Liebesdienst antun wird, unseren Bitten bei Ihnen Aus-
druck zu verleihen. Denn obwohl wir es wagen, diese Bitte itberhaupt zu denken,
so wagen wir es nicht, sie auszusprechen — er aber als Augenzeuge hat uns immer
Mitleid 'und giitiges Verstdndnis entgegengebracht.

Da wir nun also hoffen, der Herr werde uns durch Eurer Paternitit Hiande das
richtige Heilmittel spenden, so werfen wir uns mit innigster Ergebung vor Ihre
Fiifle nieder und flehen Sie von hier aus um Ihre Zustimmung an, bitten darum unter
Trénen, rufen um Barmherzigkeit! Wenn wir Thnen in diesem Augenblick statt
dieses Briefes unsere eigenen Seelen schicken kénnten — kein Zweifel, dafl Sie schon
dadurch allein sich zu einem Jawort bewegen lieflen. Denn wir haben das Vertrauen
auf den Herrn, der uns diesen Wunsch mit solcher Dringlichkeit eingab, daf wir gar
nicht daran zweifeln konnen, er komme allein aus Gottes grofier Giite — wir haben
das Vertrauen, weil er in seiner Barmherzigkeit uns zu solchem Verlangen und Bit-
ten bewegt, dafl Gott in seiner gleichen Barmherzigkeit auch Ew. Paternitit im Inner-
sten dazn bewegen wird, uns die Bitte zu erfiillen. Die heiligste Dreifaltigkeit, die
das, was den Menschen unméglich oder schwierig ist, so gerne méglich und leicht
macht, moge so wirken, wie es zu ihrer gréfleren Ehre und zu ihrem Dienst ist. Amen.

Es scheint, dafl die ungeschaffene Liebe Gottes diese Neuerungen hier im Kloster
zugelassen hat, damit Ew. Paternitit mit um so gréflerem Mitleid sich bewegen las-
sen, uns Barmherzigkeit anzutun. Das eben wiinschen wir, und wir sind mit einer
tiefinneren Sicherheit davon iiberzeugt, dafl Paternitit uns diese Giite nicht versagen
werden. Es kann ja gar nicht sein, daf} Sie, den wir als unseren wahren Vater und
Oberen ansehen, uns nicht als Tochter und Untergebene annehmen wollten, obgleich
wir dessen ganz unwiirdig sind! Wenn Paternitat dieses eine Ja sprechen, dann ist



272 Hugo Rahner

alles andere ganz leicht auszufithren. Die glorreiche und gebenedeite Mutter unseres
groflen Gottes sei unsere Fiirsprecherin in diesem so heiligen Werk — das ist unsere
Hoffnung!

Nun denn, geliebter Vater, héren Sie auf unser Rufen, nehmen Sie unsere Tranen
entgegen, erfiillen Sie unseren Wunsch: denn Gott der Herr erfilllt ja auch Ihre hei-
ligen und vollkommenen Wiinsche. Alle Engel und alle Heiligen mégen fiir uns ein-
treten, im Himmel und auf Erden, und ganz besonders Ihr eigener heiliger Schutz-
engel. Amen, Amen.

Oh, hochwiirdiger Vater, verzeihen Sie uns diese Ausbriiche des Affekts! Aber

. wenn wir uns richtig ausdriicken kénnten — alle unsere Ausbriiche wollten wir Thnen
zuschicken! Der siiffe und gute Jesus, unser Herr und Vater, leite und fithre Euer
Paternitit in dieser unserer Frage und in allem anderen, jetzt und immer. Amen.

Aber mag die Sache ausgehen wie immer — unsere Seelen und diejenigen der
anderen Mitschwestern haben ja Jesus zum Herrn und Vater — teilen Sie uns darum
ruhig jeglichen Ausgang mit, geliebter Vater! Jesus Christus unser Herr mdge uns
eingeben, immer nur das zu ersehnen, was mehr zu seiner Liebe und zu seinem Dienst
gereicht und das zu erlangen, wodurch wir ihn mehr lieben und ihm mehr dienen
konnen, bis wir einmal zu ihm selbst gelangen und ihn ohne Trennung besitzen.
Amen. .

Damit man den Brief besser lesen kann, haben wir ihn jemand in die Feder
diktiert.

(Aus Barcelona, Februar 1549.)

Eurer Paternitit ganz unniitze Untergebenen
Oluja, unwiirdige Priorin.

Rejadella.

An den Hochwiirdigsten in Christus geliebten Vater, den Pater Magister Ignatius
de Loyola, General der Gesellschaft Jesu in Rom.

IHS

Die hochste Gnade und ewige Liebe Christi unseres Herrn
sei immerdar mit uns zu Huld und Hilfe.

Aus Briefen, die mir verschiedene Personen von Barcelona. gesandt haben, ersehe
ich, daf Gott unser Herr Sie mit Schwierigkeiten heimsucht. Damit gibt er Ihnen eine
gute Gelegenheit, die Tugenden, die er in seiner gottlichen Giite Ihnen geschenkt hat,
nun auch zu diben und zu beweisen, daB es solide Tugenden sind. Denn nur in den
Schwierigkeiten — und ich sehe gar viele Schwierigkeiten in Ihrem Anliegen —
. kann man greifbar abmessen, ob der geistliche Fortschritt auch echt sei. Moge es
Jesus Christus gefallen, der soviel fiir nns alle getan und gelitten hat, uns reichliche
Gnade zu schenken, dafl unser Leiden, wenn sich etwas zum Gelittenwerden ein-
stellt, fruchtbar werde fiir seine heilige Liebe; und dafl, wenn etwas in uns geheilt
werden muB, es heil werde in dem Sinn, der seiner gottlichen Giite mehr genehm ist.



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwedisel mit Frauen 278

Nun ist mir eines ganz klar: es ist nicht im Sinne Gottes, was Sie bis heute planen.
Denn unsere Gesellschaft hat zwar — entsprechend den vielfiltigen Verpflichtungen,
die sie in unserem Herrn zu besonderen Liebesdiensten hat — den Wunsch, Thnen,
unserem Beruf gemafl, zu Trost und za Diensten zu sein. Aber die Autoritit des
Stellvertreters Christi hat ein fiir allemal das Tor verriegelt, und wir diirfen keine
Ordensfrauen unter unsere Leitung und Gehorsamspflicht stellen. Wir haben den
Papst um diese Entscheidung fiir die ganze Gesellschaft gebeten, denn wir glaubten,
dies sei nétig zum groBeren Dienst Gottes unseres Herrn. Mufl doch die Gesellschaft
so unbehindert als moglich bleiben, um sofort zur Stelle sein zu konnen, in jedem
beliebigen Weltteil, wann immer der Befehl des Heiligen Vaters oder die Néten der
Seelen sie rufen. So ist denn das Heilmittel C, das Sie vorgeschlagen haben, meiner
Ansicht nach in keiner Weise Gott unserem Herrn angenehm, Ich hoffe aber, daf sich
auch ohne dieses Mittel ein Weg finden 14fit, auf dem sich noch besser alle Thre
‘Wiinsche fiir Thre Ruhe und seelische Trostung erfiillen, die auch unsere Wiinsche
im Herrn sind.

Obwohl ich Sie durchaus verweise an das, was man dritben in Barcelona fiir besser
hilt, werden Sie doch aus einem Begleitbrief des Magisters Polanco entnehmen kén-
nen, was mir personlich in Threr Frage tunlich scheint. Darum brauche ich in vorlie-
gendem Brief nicht anf Einzelheiten eingehen. Nur dies eine mdchte ich noch sagen
— und ich mochte, dafl Sie mir hierin vollen Glauben schenken —: wenn wir auf das
schauen, was wir alle als einziges Ziel vor Augen haben, das ist der grofiere Dienst
Gottes unseres Herrn, so ist es nicht gut, den Vorschlag, den Sie machten, durch-
zufithren, doch mochte ich hinzufiigen: wenn je einmal Ordensfrauen aufgenommen
werden sollten, wiirden wir Thnen eher als allen anderen unsere Bereitwilligkeit
anbieten.

Moge es der Ewigen Weisheit gefallen, uns allen die Gnade zu schenken, dafl wir
Gottes Willen immer innerlich wahrnehmen, in ihm Frieden und seelische Ruhe fin-
den und ihn vollkommen erfillen.

Aus Rom am 5. April 1549,

Ihr Diener in unserem Herrn
Ignatius.

Hochwiirdiger Vater in Christo!

Da ich mich nicht mehr genau erinnere, ob ich Thnen schon in einem anderen Briefe
vom Tode der Fran Rejadella berichtet babe, oder nicht, und weil ich es ihr auf ihrem
Sterbebett versprochen habe, so tue ich es hiermit.

Sie starb ganz seelenruhig mit der inneren Festigkeit, die sie auch im Leben hatte.
Sie trug mir noch auf, an unseren hochwiirdigen Vater Magister Ignatius zu schreiben
und ihn in ihrem Namen zu bitten, er moge doch bitte immerdar ein Auge und ein
gutes Herz haben fiir dieses Kloster hier. Und sie sagte, da das Verlangen nach
Vollkommenheit, das Gott der Herr in einigen Nonnen dieses Klosters erweckt
‘habe, es wohl wert sei, dafl die Patres der Gesellschaft Jesu, die in Barcelona sind,

18



- 9274 ' Audomar Scheuermann’

sich ihrer hilfreich annihmen. Um di€ Erfiillung dieser Bitte bat sie um des Leidens .
und der Wunden unseres Herrn Jesus Christus willen, und man mége fiir sie beten.

Als es zum Sterben kam, richtete sic an die Abtissin und die Nonnen dringliche
Worte der Mahnung zur Vollkommenheit und zum eifrigen Dienst Gottes unseres
Herrn. .

Die ihr besonders getreuen Nonnen aber bat sie, ihren heiligen Idealen tren zu
bleiben und niemals aufzuhéren, sie in gutem Werk als echt zu erweisen. Ja sie wollte
mit jeder einzelnen Nonne noch persénlich sprechen, und mit grofer Innigkeit (wie
das bei einem solchen Sterben verstindlich ist) band sie allen auf die Seele, in ihren
heiligen Vorsitzen treu zu bleiben und bis ans Ende auszuharren.

Wabhrhaftig, lieber Pater, solch ein Sterben mitanzusehen: das war, um einen
Tiirken zu bekehren! Und so ist es gekommen, dafl nach ihrem Tod sich ein paar der
Nonnen von flammenden Vorsitzen angetrieben fithlen. Gott unser Herr halte sie
alle immerdar an seiner Hand. Amen.

Ein Mitbruder und ich selbst waren bei ihrem Hinscheiden anwesend. Dieses Brief-
chen bitte ich dem Hochwiirdigen P. Magister Ignatius zu iibergeben, denn ich mochte
auf diese Weise mein der Stefbenden gemachtes Versprechen einlésen. ‘

Am 12. Juli 1553.
Juan Queralt.

Um die Zeitnihe des Ordensstandes
Gedanken zum Rémischen Ordenskongrefl 1950
Von P. Dr. Audomar Scheuermann ‘OFM, Miinchen
I

" Berufene und Unberufene sind heute um die Zeitnzhe des Ordensstandes bekiim-
mert. Die Ordensleute sind nun einmal — schon zahlenméfig — die betréchtlichste
Kampftruppe jenes Reiches, das nicht von dieser Welt ist, ecine Militia, die immerhin
auf mehr als 300 000 mannliche und Gber 1 000 000 weibliche Mitglieder zu beziffern -
ist. Es gibt nicht wenige, die meinen, diese Kampftruppe sei in Reglement und Ge-
wandung zu einem historischen Relikt geworden, und mancher Romreisende mag in
- der Peterskirche die malerische Schweizer-Gardisten-Uniform in gleicher Weise wie
die Vielfalt der klosterlichen Trachten als einen Beweis dafiir verstanden haben, wie
zeitlos der Kirche zu leben erlaubt sei. Und aus ciner tiefen Besorgnis mag dabei
manchem die Frage ,Wie lange noch?“ unbeantwortet in der Seele stehengeblie-
ben sein.

In ziemlicher Deutlichkeit hat sich aber nun gezeigt, dafl anuch die Kirche selbst sich
um die Ordensleute und ihr Stehen in der Jetztzeit Sorge macht. Am 19. Marz 1949
erschien in der ,Civilta Cattolica“ ein aufsehenerregender Artikel von P. Riccardo
Lombardi S.J. iber die Erneuerung des Ordenslebens!. Man raunte sich zu, seine

1 In dieser Zeitschrift, 24 (1951) 84—92





