
Die Besuchung des Allerheiligsten 257 

nicht in erster Linie für die persönliche Heiligung gegenwärtig ist, sondern für den 
Aufbau seines mystischen Leibes der Kirche, die sich im Übergang aus dieser Welt 
zum Vater befindet. 

Davon sollte nun auch unsere Frömmigkeit vor dem Tabernakel erfüllt sein. Der 
eucharistische Herr, vor dem ich knie, will auch mich 'heimholen in die Einheit seines 
Leibes. Er wendet mir darum die Gebete und Opfer aller Christgläubigen zu, die sich 
heute und jetzt wieder seinem Opfer angeschlossen haben. Er nimmt aber auch meine 
Gebete und Opfer an, um die Christenheit zu heiligen und zu einen. Alle sollen eins 
werden in ihm, näherhin in seinem Opfer und darin in seinem Sieg. In der heiligsten 
Eucharistie ist das innerste Geheimnis der Kirche sichtbar geworden, der streitenden 
und der triumphierenden, das Geheimnis ihres Todes und ihrer Auferstehung, mein 
eigenes Geheimnis. Und wenn das Sakrament des Altares im Letzten das Sakrament 
der geopferten und triumphierenden Liebe, des gebrochenen und jubelnden Herzens 
Jesu Christi ist, dann schlägt in ihm auch das Herz der Kirche und unser eigenes Herz, 
leidend und frohlockend vor dem Angesicht des himmlischen Vaters. 

Ignatius von Loyola 
und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 

Von Hugo R a h n e r, S. J., Innsbruck 

(Fortsetjung) 

III. 

Von der klösterlichen Vollkommenheit 

Ignatius bezeichnet es selbst als Kennzeichen seiner geistlichen Kehr von Manresa, 
daß er •um diese Zeit den lebhaften Wunsch fühlte, sich über göttliche Dinge zu 
unterhalten und einige Menschen zu finden, die dazu fähig waren"1. Erst später 
wurde er wortkarg und zurückhaltend, wenn ihm Probleme des inneren Lebens vor- 
gelegt wurden. Dem in Manresa aufgebrochenen Drang nach geistlichem Sprechen 
und Lehren gab er vor allem in Barcelona nach, wo er von März 1524 an durch 
das ganze Jahr 1525 das mühsame Lateinstudium gerne durch fromme Gespräche mit 
Können aus den zahlreichen Klöstern der Stadt unterbrach, um deren meist recht laxe 
Sitten zu verbessern • sagte ja noch 1559 ein Pater in einem Brief an den General 
Laynez, die Hieronymitinnen in Barcelona seien •mehr Damen als Nonnen"2, und 
es ist bekannt, daß der seltsame Pilger Inigo beim Versuch, die nicht eben engel- 
haften Nonnen im Kloster Unserer Lieben Frau von den Engeln zu einer besseren 
Beobachtung der Klausur zu bewegen, von enttäuschten Herren halb tot geprügelt 
wurde3. Inigo hat diese Schläge nie vergessen, und zwanzig Jahre später noch setzt 
er Papst und König und Bischöfe in Bewegung zur Reform der katalonischen Klöster. 

1 Acta Ignatii 34 ( = Mon. Hist. S. J., Fontes narrativi de S. Ignatio I, S. 408) 
2 Mon. Hist. S. J., Mon. Laynez IV, S. 302 
3 Mon. Ignat. IV, 2, S. 90 f. • P. Dudon, Saint Ignace de Loyola, Paris 1934, S. 134 f. 

17 



258 Hugo Rahner 

Aus der Zeit seines ersten Eifers in Barcelona stammt nun die Bekanntschaft mit 
einer aus adeligem Geschlecht stammenden Könne des vornehmen Benediktine- 
rinnenkonvents St. Clara, Sor Teresa Rajadell (meist Rejadella genannt). Koch 
nach vielen Jahren, als Inigo bereits seine langen Pariser Studien hinter sich gebracht 
und in Venedig mit seinen Gefährten sich vereinigt hat, gehen die Briefe mit der 
hochgemuten Könne hin und her. Der erste, der daraus erhalten ist*, zeigt uns 
Ignatius nock in seiner ganzen Bereitschaft, eingehend auf die Fragen der religiösen 
Vollkommenheit zu antworten. Es ist der ausführlichste Brief, den Ignatius je zu die- 
sen Fragen geschrieben hat • wohl auch darum, weil er Sor Rajadell in Verbindung 
mit hope de Caceres wußte, seinem einstigen Gefährten aus der Idealzeit von Barce- 
lona und Alcalä, der später dann so ärgerlich untreu wurde, und darum verweist er 
Sor Teresa am Ende des Briefes an die geistliche Leitung durch den anderen Freund, 
den Kartäuser Juan de Castro, dem wir schon im Brief der Dona Sebastiana Exarch 
begegnet sind. • Der zweite Briefs, der schon nach drei Monaten (als Antwort auf 
einen uns verlorenen Brief der Könne) folgt, ist bereits kürzer, und man hat den 
Eindruck einer leisen Ungeduld, mit der Ignatius in den sehr bewegten Wochen in 
Venedig die wohl endlosen Selbstbeschreibungen der geistlichen Dame gelesen haben 
mag. Aber eben dieser Brief ist wiederum ein Juwel aus den geistlichen Briefen des 
großen Seelenkenners, der mit einer überlegenen und selbsterfahrenen Sicherheit 
die wesentlichen Dinge des Gebetes darlegt. • Kun folgt eine lange Pause • es 
sind die Jahre der eigentlichen Ordensgründung, die Ignatius in Rom ganz ausfül- 
len. Bei Sor Rajadell erregt die Kunde von der päpstlichen Bestätigung hellen 
Jubel*. Sie schreibt öfter an Ignatius, aber sie erhält jetzt keine Antworten mehr, 
so daß ein Freund aus Barcelona einmal Ignatius mahnt, er möge doch den Getreuen 
in Barcelona rascher antworten, •denn nicht alle haben die Demut der Senora 
Rejadella, die zweimal und dreimal schreibt, ohne eine Antwort zu bekommen. Und 
der zweite Brief ist doch jedesmal genau so liebenswürdig und höflich wie der 
erste'"'. Im Grund ist Ignatius aber noch der alte und getreue Freund: und so erhält 
Sor Teresa im Kovember 1543 einen Brief, der knapp und nüchtern mit •erstens, 
zweitens, drittens" numeriert den Trost zum Tod einer unbekannten Könne des 
Klosters und dann eine (rein patrologisch gesehen nicht eben stimmige*) Anweisung 
betreffs der täglichen Kommunion enthält3. Aber der Brief ist noch aus einem anderen 
Grunde von Bedeutung: er enthält die ersten Anzeichen des von nun an geradezu 
stürmisch sich entwickelnden Problems der Klosterreform in Sankt Clara, deren 
Führerin Sor Rajadell geworden ist. Darüber gleich mehr: hier folgen nun zunächst 

die drei besprochenen Briefe. 

• Ep. Ignatii I, S. 99/107. • Eine mangelhaftere Übersetjung dieses und des folgenden 
Briefes, die zudem nur ein Auszug war, gaben wir in dem Buch von O. Karrer • H. Rahner, 
Ignatius von Loyola, Geistliche Briefe, Einsiedeln 1942, S. 70/80. 

5 Ep. Ignatii I, S. 107/109 
• Fontes narrativi I, S. 242 
' Ep. mixtae I, S. 119 
8 Vgl. dazu H. Rahner, Ignatius von Loyola und die aszetische Tradition der Kirchen- 

väter: Zeitschr. f. Aszese u. Mystik 17 (1942) S. 65 
• Ep. Ignatii I, S. 274/76 



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 259 

Die Gnade und Liebe Christi unseres Herrn sei immerdar mit uns zu Huld 
und Hilfe. 

Vergangener Tage habe ich Ihren Brief erhalten. Er hat mir große Freude gemacht 
in unserem Herrn, dem Sie dienen und dem noch mehr zu dienen Sie verlangen. 
Denn auf Gott müssen wir alles Gute zurückwenden, das sich in all seiner Kreatur 
findet. 

Sie schreiben mir in Ihrem Brief, daß (der Priester) Caceres mir ausführlich von 
Ihren geistlichen Angelegenheiten berichten wird. Das hat er auch getan, und er 
schrieb nicht nur von Ihrem geistlichen Leben, sondern von allen Mitteln und Rat- 
schlägen, die er in jedem einzelnen Punkt desselben Ihnen angegeben hat. Als ich 
seinen Brief zu Ende gelesen hatte, fand ich, daß mir eigentlich nichts mehr übrig 
bleibt, was ich Ihnen schreiben könnte. Nur hätte ich es lieber gehabt, wenn Sie selbst 
mir diesen Bericht geschickt hätten. Denn niemand kann besser in das Verständnis 
der seelischen Leiden einführen, als derjenige, der diese Leiden selber durchmachen 
muß. 

Sie bitten mich in Ihrem Brief, ich möchte doch um der Liebe Gottes unseres Herrn 
willen die Sorge für Ihre Seele übernehmen. Nun bin ich zwar dessen gewiß, daß seit 
vielen Jahren mir die Göttliche Majestät, ohne daß ich dessen würdig wäre, den 
heißen Wunsch eingab, allen Menschen vollkommen zu Dienst zu sein, es seien 
Männer oder Frauen, die auf den Wegen des göttlichen Willens und Wohlgefallens 
wandeln. Desgleichen möchte ich allen dienen, die in diesem verpflichtenden Dienst 
Gottes sich mühen. Und da ich nun nicht zweifeln kann, Sie seien einer dieser Men- 
schen, so möchte ich mich dort befinden, wo ich mein Wort durch die Tat beweisen 
könnte. 

So bitten Sie mich denn, ich möchte Ihnen doch ausführlich schreiben, was der Herr 
mir zu sagen aufträgt, und ich möchte meine Meinung klar und bestimmt ausdrücken. 
Gut, ich werde also sagen, was ich vor dem Herrn für recht halte, und ich werde es, 
in ganz lauterer Gesinnung, sehr klar und deutlich sagen. Wenn Ihnen meine Worte 
hier oder dort etwas scharf vorkommen, so ist diese Schärfe mehr gegen den Feind 
gerichtet, der Sie zu verwirren sucht, als gegen Sie persönlich. 

In zwei Belangen versucht der böse Feind Sie Zu beunruhigen • nicht als ob er 
Sie gleich in eine Sündenschuld stürzen wollte, die Sie von Ihrem Gott und Herrn 
trennen müßte, nein, er macht Sie verwirrt, um Sie abzubringen vom größeren Dienst 
Gottes und um Ihnen die wachsende Seelenruhe zu rauben. Das erste nun (womit der 
Feind Sie versucht), ist dies: er flößt und redet Ihnen eine falsche Demut ein. Das 
zweite: er versetzt Sie in eine übertriebene Furcht vor Gott, womit Sie sich zu sehr 
abgeben und beschäftigen. 

Was den ersten Punkt betrifft, so ist das die gewöhnliche Taktik, die der böse 
Feind denen gegenüber beobachtet, die Gott unserem Herrn dienen wollen und 
damit anfangen: er legt ihnen Hindernisse und macht Einwände, und das ist die 
erste Waffe, mit der er uns verwunden will. Zum Beispiel (sagt er): •Wie willst 
Du all Deine Jahre hindurch so ein Leben der Buße führen ohne die Freuden der 
Familie, der Freunde, des Besitzes? Wie ein solches Leben der Einsamkeit, ohne 
einen Augenblick der Ruhe? Gibt es nicht andere Wege, auf denen Du Deine Seele 

17« 



260 Hugo Rahner 

retten könntest, ohne so viele Gefahren?" Damit will er uns einreden, daß wir mit 
all den Mühsalen, die er uns vorspiegelt, länger leben müßten, als je ein Mensch 
lebte. Nichts aber verrät er von der Süßigkeit und den Tröstungen, die der Herr 
solchen Menschen zu geben pflegt • wenn der neue Diener Gottes allen jenen Ein- 
flüsterungen die Spitze abbricht mit dem liebenden Entschluß, seinem Schöpfer und 
Herrn auch ins Leiden zu folgen. Sofort aber hat der böse Feind eine zweite Waffe 
bereit, und das ist die Selbstsicherheit und der eitle Stolz. Er spiegelt ihm vor, wie 
viel Güte und Heiligkeit doch schon in ihm sei und setzt ihn auf einen höheren 
Thron, als es seine Verdienste gestatteten. Wenn dann der Diener Gottes diese Pfeile 
abwehrt, indem er sich verdemütigt und erniedrigt und einfach nicht sein will, was 
der böse Feind ihm zu sein vorgaukelt, dann zückt der Feind die dritte Waffe, das 
ist die falsche Demut. Wenn nämlich der Feind sieht, wie der Diener Gottes so gut 
ist und so demütig, daß er bei aller treuen Erfüllung dessen, was Gott von ihm ver- 
langt, sich dennoch als gänzlich unnütz vorkommt und immer nur auf seine eigene 
Schwäche und niemals auch nur auf den Gedanken an Selbstverherrlichung schaut, 
• dann verleitet er ihn zu dem Wahn, es sei schon eine Art von Sünde der eitlen 
Ruhmsucht, wenn man an sich selbst in irgend einer Form feststellen wolle, was Gott 
der Herr einem schon Gutes gegeben habe in Werk und Vorsatz und Sehnsucht, denn 
man stelle das ja nur aus Eigenliebe fest. So bringt er den Diener Gottes dazu, 
überhaupt nicht mehr von den Gaben zu sprechen, die er vom Herrn empfangen 
hat, weil er damit weder anderen, noch sich selbst etwas nütze. Und doch ist die Er- 
innerung an die empfangenen Wohltaten immer eine Hilfe zu noch Größerem. 

Gewiß, dieses Sprechen von empfangenen Gnaden muß mit viel Zurückhaltung 
geschehen und darf nur gepflogen werden aus 'Rücksicht auf den seelischen Fortschritt, 
den eigenen und den des Nächsten; und mit diesem soll man davon nur sprechen, 
wenn man ihn dafür vorbereitet findet, wenn sie willigen Herzens sind und selbst 
schon vorangeschritten. 

Damit (der Feind) uns demütig macht, will er uns zur falschen Demut verleiten, 
d. h. zu einer maßlosen, zu einer geradezu sündigen Demut. Und eben dafür sind 
Ihre Worte ein treffliches Exempel. 

Denn nachdem sie mir einige Ihrer Schwächen und Ängstlichkeiten aufgezählt 
haben, die hierher gehören, sagen Sie, Sie seien eine •armselige Ordensfrau"; es 
scheine Ihnen zwar, als hätten Sie guten Willen, Ghristus unserem Herrn zu dienen. 
Sie wagten aber nicht rund heraus zu sagen: •Ich habe den Willen, Christus zu 
dienen", oder: •Der Herr hat mir den Willen, ihm zu dienen, gegeben". Sie ge- 
trauten sich höchstens zu sagen: •Es scheint mir wohl, daß ich diesen guten Willen 
habe". Aber wenn sie einmal gut zusehen, dann müssen Sie doch erkennen, daß all 
dieses Verlangen, Christus dem Herrn zu dienen, gar nicht von Ihnen selbst kommt, 
sondern ein Geschenk Gottes des Herrn ist. Sagen Sie also ruhig: •Der Herr hat 
mir wachsende Sehnsucht gegeben, eben diesem Herrn treu zu dienen". Denn mit 
diesen Worten preisen Sie nur Ihn, weil das, was Sie so preisgebend mitteilen, ja 
sein Gnadengeschenk ist. Sie rühmen sich also in ihm, nicht in sich selbst, denn Sie 
schreiben ja die Gnade nicht sich selbst zu. 

So müssen wir denn gut achtgeben: wenn der böse Feind uns erhöht, müssen wir 



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 261 

uns nichtig machen, indem wir uns unsere Sünden und unser Elend vorerzählen; 
wenn er uns niederdrückt und zu Boden tritt, müssen wir uns im wahren Glauben 
und fester Hoffnung zum Herrn emporschwingen, uns die von ihm erhaltenen Gna- 
den aufzählen und beherzigen, mit welcher Liebe und Fürsorge Gott auf das Heil 
unserer Seele harrt. Dem bösen Feind aber ist es gleichgültig, ob er die Wahrheit 
spricht oder lügt • wenn er uns nur besiegen kann. 

Erinnern Sie sich doch gut, wie die Märtyrer, als sie vor dem Tribunal der heid- 
nischen Richter standen, einfach sagten: •Wir sind Knechte Christi!" So stehen auch 
Sie vor dem Tribunal des Feindes der ganzen menschlichen Natur, auch Sie werden 
von ihm versucht, wenn er Ihnen die Kraft rauben will, die der Herr Ihnen gegeben 
hat, wenn er Sie mit all seinen Listen und Täuschungen schwächlich und ängstlich 
zu machen sucht. Da sollten Sie nicht nur •wagen" zu behaupten, Sie hätten •den 
guten Willen, unserem Herrn zu dienen", sondern vielmehr frisch und ohne Furcht 
bekennen: •Ich bin eine Dienerin Gottes, und lieber will ich sterben, als mich von 
seinem Dienst lossagen"! Kommt mir der Feind mit •Gerechtigkeit", dann sage ich 
sofort: •Barmherzigkeit"; und sagt er mir •Barmherzigkeit", dann halte ich ihm 
entgegen: •Gerechtigkeit". Auf diese Weise müssen wir einen Mittelweg suchen, der 
uns von jeder inneren Unruhe frei macht. Wir müssen so •dem Possenreißer eine 
Posse vorspielen". Wir müssen uns an jenes Wort der Heiligen Schrift halten, das 
da sagt: •Hüte dich, vor lauter Demut ein Tor zu werden"! (Sirach 13,10) 

Ich komme zum zweiten Punkt. Wenn der böse Feind einmal in unserem Inneren 
die Ängstlichkeit und das Gespenst der falschen Demut hat wach werden lassen, 
so daß wir uns nicht mehr getrauen, selbst von guten, heiligen und den Fortschritt 
fördernden Dingen zu sprechen, dann treibt er uns in eine neue Angst, und die ist 
noch viel schlimmer als die erste: in die Angst nämlich, wir seien von Gott verlassen, 
getrennt von ihm, ferne von ihm. Das geht ja zum großen Teil aus der vorhin be- 
sprochenen Angst hervor. Denn wenn der Feind einmal in der ersten Angst seinen 
Sieg davongetragen hat, ist es ihm ein Leichtes, uns auch mit der zweiten Angst zu 
versuchen. 

Um das nun irgendwie genauer zu erklären, muß ich erst auf eine andere Methode 
eingehen, die der böse Feind anzuwenden pflegt. Findet er einen Menschen, der ein 
laxes Gewissen hat, der ohne viel Bedenken seine Sünden der Reihe nach begeht, 
so setzt er alles darein, ihm die läßliche Sünde als ein Nichts, die schwere als eine 
läßliche, die ganz schwere Sünde aber als eine Kleinigkeit hinzustellen. Auf diese 
Weise bedient er sich des Hauptfehlers, den er in uns wahrnimmt • in diesem Falle 
also des weiten Gewissens. Findet er dagegen jemand mit einem sehr zarten Ge- 
wissen • eine Eigenschaft, die an sich durchaus nicht als Fehler bezeichnet werden 
kann • und sieht, wie er nicht nur jede schwere Sünde weit von sich wegweist, des- 
gleichen die läßlichen Sünden soweit wie möglich (denn alle zu vermeiden ist nicht 
in unserer Macht gelegen), sondern darüber hinaus auch noch jeden Schein eines 
häufigen Versagens im Vollkommenheitsstreben und eines Fehlers im Zuviel und im 
Zuwenig verhüten will • (findet er also so jemand), dann sucht er ein so gut ge- 
sinntes Gewissen zu verwirren, indem er als Sünde erklärt, was keine Sünde ist, als 
Fehler, was Vollkommenheit ist, rein nur um uns zu zerzausen und ein Leid anzutun. 



2,62 Hugo Rahner 

Denn wo er jemand nicht zu häufigen Sünden verführen kann, ja selbst die Hoffnung, 
je dahin zu gelangen, aufgeben muß, da sucht er wenigstens noch zu quälen. 

Weiterhin muß ich, um die obengenannte Angst in ihrem Entstehen zu erklären, 
hier, wenn auch nur kurz, auseinandersetzen, auf welche zwei Weisen Gott der Herr 
für gewöhnlich eine Lektion erteilt, oder doch die Erteilung zuläßt. Die eine Lektion 
hält er selbst, die andere läßt er nur zu. 

Die Lektion, die Gott selbst uns erteilt, besteht in innerer Tröstung, die jegliche 
Verwirrung aus der Seele hinaustreibt und sie mächtig zur Liebe Gottes hinzieht; 
einige erleuchtet er mit solcher Tröstung, anderen enthüllt er viele Geheimnisse usw. 
Mit dieser göttlichen Tröstung gibt es sich schließlich, daß alle Mühe eine Freude und 
alle Ermüdung Ruhe wird. Wer mit diesem Eifer, dieser Glut und innerlichen Trö- 
stung seinen Weg dahineilt, für den ist keine Last so groß, daß sie ihm nicht leicht 
dünkte und keine Buße, noch ein anderes hartes Werk so schwer, daß es ihm nicht 
sehr süß wäre. Diese (Tröstung) zeigt und bahnt den Weg dorthin, wohin wir stre- 
ben sollen und dessen Gegenrichtung wir fliehen müssen. So eine Tröstung ist nicht 
allezeit in uns, sondern kommt und geht nach bestimmten, von Gott festgesetzten 
Gezeiten: all dies zu unserem Fortschritt. 

Bleiben wir ohne solche Tröstung, dann beginnt sofort die zweite Lektion. Sie 
besteht in Folgendem. Unser alter Feind setzt uns jetzt alle nur ausdenkbaren Hin- 
dernisse in den Weg, um uns von der eingeschlagenen Richtung abzubringen. (Jetzt) 
quält er- uns heftig, und zwar stets mit dem Gegenstück zu der ersten Lektion: da 
sind wir dann oft traurig, ohne daß wir merken, daß er uns traurig macht; da können 
wir nicht mehr mit Andacht mündlich beten oder betrachten, wir können nicht mehr 
von den Dingen Gottes des Herrn mit ein bißchen innerer Freude sprechen oder 
reden hören, alles ist in uns ohne irgend ein süßes Schmecken oder Kosten. Aber nicht 
genug damit. Wenn uns der Feind nun in dieser Stimmung findet, so schwach ge- 
worden, so ganz unterworfen diesen schädlichen Gedanken, dann flüstert er uns ein, 
wir seien überhaupt ganz und gar von Gott dem Herrn vergessen worden • und 
damit sind wir zur eigenen Überzeugung gekommen, daß wir von unserem Herrn 
ganz und gar getrennt seien; nichts habe es genützt, was wir jemals Gutes getan, 
nichts sei es wert, was wir Gutes zu tun wünschten. So legt er alles darauf ab, uns 
in die Stimmung eines alles umfassenden Mißtrauens hineinzuziehen. 

So werden wir erleben, daß in uns eine große Furcht und Angst aufsteht, wenn 
wir in einer solchen Zeit allzusehr unser eigenes Elend betrachten und uns seinen 
trügerischen Gedankengängen ganz unterwerfen. 

Darum heißt es wohl zusehen, wer unser Kampfgegner ist. Sind wir in Tröstung, 
dann müssen wir uns klein machen und verdemütigen in dem Gedanken, daß sofort 
wieder die Erprobung komme und die Versuchung; sind wir dagegen inmitten dieser 
Versuchung, im Dunkel und in der Traurigkeit, dann heißt es dagegen ankämpfen, 
ohne es uns verdrießen zu lassen, dann muß man mit Geduld auf die (kommende) 
Tröstung des Herrn harren, die alle Verwirrung und Finsternis wieder aus unserem 
Inneren vertreiben wird. 

Nun bleibt uns noch zu besprechen übrig, was wir von jenen Dingen zu halten 



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 263 

haben, deren unmittelbaren Entsprang aus Gott unserem Herrn wir innerlich wahr- 
nehmen, und wie wir sie benützen sollen. 

Da geschieht es manchmal, daß der Herr selbst unsere Seele bewegt und gleichsam 
zu diesem oder jenem Tun zwingt, indem er unsere Seele weit offen macht. Das heißt: 
er beginnt in unserem Innern zu sprechen, ohne jedes Geräusch von Worten, er reißt 
die Seele ganz zu seiner Liebe empor und schenkt uns ein Wahrnehmen seiner selbst, 
so daß wir selbst, wenn wir wollten, dem gar nicht widerstehen könnten. Dieses innere 
Gefühl, dessen wir innewerden, besagt notwendig, daß wir Uns seinen Geboten, den 
Vorschriften der Kirche und dem Gehorsam gegen unsere Oberen gleichförmig 
machen. Es ist erfüllt von tiefer Demut, denn es ist ja Gottes eigener Geist, der in 
allem waltet. Dennoch können wir uns darin manchmal täuschen, so nämlich: nach 
einer solchen Tröstung und inneren Erleuchtung bleibt die Seele voll Freude zurück; 
da schleicht sich der böse Feind ein, ganz verborgen unter der gut bemalten Maske 
der Fröhlichkeit und bringt uns dazu, das, was wir von Gott dem Herrn zu spüren 
bekamen, zu übertreiben. Damit macht er uns unordentlich und bringt alles in uns 
durcheinander. Dann wieder verleitet er uns, die eben erhaltene göttliche Lektion 
für weniger wichtig zu halten, macht uns störrisch, mißmutig, weil wir nicht voll und 
ganz all das ausführten, was uns in der Erleuchtung aufgegangen ist. 

Hier also gilt es mehr Vorsicht anzuwenden als in allen anderen Dingen. Manch- 
mal muß man die Lust, von den Gnaden Gottes unseres Herrn zu sprechen, zügeln; 
ein andermal dagegen muß man von ihnen sprechen über das hinaus, wozu uns 
augenblicklich die Lust oder der innere Trieb anzieht, denn in diesem Belang gilt 
es mehr auf den Gewinn des Nächsten zu achten, als auf das eigene Verlangen. Wenn 
also der böse Feind uns dazu gebracht hat, die erhaltene Erleuchtung zu übertreiben 
oder zu verkleinern und uns dann noch verleiten will, von solchen Dingen mit an- 
deren zu sprechen unter dem Vorwand, ihnen seelisch helfen zu wollen, (dann müssen 
wir es machen) wie einer, der eine Furt durchschreiten will; findet er einen günstigen 
Durchgang und festen Boden unter den Füßen (das heißt), gibt sich eine Aussicht, 
daß er (mit seinem Gespräch) jemand wirklich fördern kann: dann soll er mutig 
voranschreiten; ist die Furt aber voller Strudel (das heißt), würde sich der Nächste 
an meinen Worten nur ärgern: dann gilt es einen Zügel anlegen, um einen Zeit- 
punkt abzuwarten, der für solche Gespräche günstiger ist. 

Nun haben wir aber von Dingen gesprochen, die man, so wie sie sind, mit Worten 
nicht wiedergeben kann, wenigstens nicht ohne weitläufige Darstellung. Und selbst 
dann blieben dies Fragen, die sich besser innerlich fühlen als äußerlich beibringen 
lassen; wie viel mehr noch, wenn es mit einem Brief geschehen sollte! Ich hoffe, daß 
wir uns, wenn es dem Herrn so wohlgefällt, bald einmal drüben (in Barcelona) 
wiedersehen werden; dann können wir uns über manche dieser Fragen eingehender 
verständigen. In der Zwischenzeit haben Sie ja (P. Juan de) Castro, der näher bei 
Ihnen wohnt. Ich glaube, es wäre sehr gut, wenn Sie mit ihm in Briefwechsel träten; 
denn daraus kann jedenfalls kein Schaden, wohl aber manch seelischer Nutzen er- 
wachsen. Und da Sie mich baten, Ihnen in allem zu schreiben, was ich im Herrn 
innerlich wahrnehme, so sage ich Ihnen: Selig sind Sie, wenn Sie das, was Sie be- 
sitzen, zu wahren verstehen! 



264 Hugo Rahner 

Ich schließe den Brief und bete zu der heiligsten Dreifaltigkeit, sie möge uns in 
ihrer unendlich großen Güte die Gnade schenken, daß wir ihren heiligsten Willen 
innerlich fühlen und ihn dann vollkommen erfüllen. 

Aus Venedig am 18. Juni des Jahres 1536. An Tugend arm 
Inigo. 

An meine Schwester in Christus unserem Herrn, 
Sor Teresa Rejadella, in Barcelona. 

Die Gnade und Liebe Christi unseres Herrn sei immerdar 
in uns zu Huld und Hilfe. 

Zwei Briefe habe ich von Ihnen erhalten, die zu verschiedenen Zeiten ankamen. 
Auf den ersten habe ich geantwortet, und zwar, wie mir scheinen will, ausführlich 
genug. Nach menschlicher Berechnung müssen Sie ihn schon erhalten haben. Im 
zweiten Brief erzählen Sie mir das Gleiche wie im ersten, mit Ausnahme einiger 
Worte. Auf diese allein will ich darum jetzt in Kürze antworten. 

Sie sagen, Sie fänden in sich gar so viel geistliche Unwissenheit und seelische 
Schwäche und so weiter (was übrigens ein Zeichen von viel Selbsterkenntnis ist), 
und daran scheine Ihnen vor allem schuld zu sein, daß man Ihnen nur sehr unsichere 
und wenig bestimmte Vorschriften mache. Darin bin ich nun ganz Ihrer Meinung: 
wer unsicher führt, versteht wenig und hilft noch weniger. Gott der Herr aber sieht 
alles, und Er ist's, der uns gerne hilft. 

Jedes betrachtende Gebet, in dem sich nur der Verstand hart abmüht, macht bloß 
den Leib müde. Es gibt aber noch andere Arten von Betrachtung, die durchaus 
geordnet und doch mühelos sind.^Sie befrieden das Denken des Verstandes und sie 
belasten nicht die inneren Kräfte der Seele, weil diese sich ohne inneren und äußeren 
Zwang betätigen können. Sie ermüden auch den Leib nicht, ja sie sind für ihn ge- 
radezu ein Ausruhen. Das gilt aber nur unter zwei Bedingungen: 

Die erste ist diese: Sie dürfen nicht vergessen, daß iSie Ihrem Leib die natürliche 
Stärkung und Erholung gönnen müssen. Ich sage •Stärkung" sei nötig: dies dann, 
wenn Sie sich vor lauter Eifer in solchen Betrachtungen nicht mehr daran erinnerten, 
dem Leib seine natürliche Kräftezufuhr zu geben, weil Sie beim Beten die festgesetzte 
Zeit überschreiten. Und ich sage •Erholung" sei nötig: fromme Erholung, gewiß; 
aber doch so, daß man die Gedanken auch einmal laufen läßt, wohin sie wollen, zu 
guten oder zu gleichgültigen Dingen, wenn es nur nichts Schlechtes ist. 

Die zweite ist diese: Vielen Menschen, die sich dem Gebet oder der Beschauung 
hingeben, begegnet es, daß sie, wenn es Zeit wäre, sich zur Ruhe niederzulegen, 
nicht einschlafen können, weil sie vorher ihren Verstand allzusehr haben exerzieren 
lassen. Dann beschäftigen sie sich (statt zu schlafen) mit den Bildern ihrer Beschauung 
oder ihres Gedankenspiels. Der böse Feind aber weiß daraus allerhand Gewinn zu 
ziehen. Denn wenn man nicht mehr schlafen kann, leidet die Gesundheit • und das 
muß man auf jeden Fall vermeiden. Mit einem gesunden Leib können Sie viel tun, 
mit einem kranken Leib weiß ich nicht recht, was Sie anfangen sollten. Gute Gesund- 
heit ist ein treffliches Hilfsmittel, viel Schlechtes und viel Gutes zu tun • viel Schlech- 



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 265 

tes, wenn jemand eine verkommene Willensrichtung oder üble Gewohnheiten hat; 
viel Gutes, wenn jemand seinen Willen ganz und ungeteilt auf Gott unseren Herrn 
richtet und diese Gesinnung durch Übung zur seelischen Haltung macht. 

Nun denn, selbst wenn ich nichts wüßte von der Art und der Zeitdauer Ihrer Be- 
trachtungen und geistlichen Übungen, und ganz abgesehen von den Ratschlägen, die 
Ihnen Caceres gibt, • eingehender hätte ich mit Ihnen über diese Dinge niemals 
sprechen können, als ich es im früheren Brief geschrieben und in diesem vorliegen- 
den Brief bestätigt habe. 

Vor allem aber: vergessen Sie nie, daß Gott, Ihr Herr, Sie lieb hat. Daran kann 
ich gar nicht zweifeln. Erwidern Sie ihm mit gleicher Liebe. Machen Sie kein Wesens 
aus schlechten, häßlichen oder sinnlichen Gedanken, aus dem Gefühl der Schwäche 
oder der Lauheit, wenn dies alles gegen Ihren Willen kommt. Von allen diesen oder 
doch von fast allen dieser Regungen sich frei machen, ist nicht einmal einem heiligen 
Petrus oder einem heiligen Paulus gelungen. Aber wenn man davon auch niemals 
ganz frei werden kann • viel erreicht man schon dadurch, daß man den ganzen Ge- 
schichten keine zu große Beachtung schenkt. Genau so wie ich mein Seelenheil nicht 
wirken kann durch die guten Werke der guten Engel, kann ich auch niemals ver- 
dammt werden wegen der schlechten Gedanken oder der Schwächen, die die bösen 
Engel, die Welt und das eigene Fleisch mir vorspiegeln: wenn nur meine Seele Gott 
unseren Herrn allein liebt und sich Seiner göttlichen Majestät gleichförmig macht. 
Ist aber die Seele einmal auf diese Weise gottförmig geworden, so wirkt sie selbst 
auf den Leib über und macht ihn, ob er mag oder nicht mag, dem göttlichen Willen 
untergeordnet. Darin besteht unser immer härterer Kampf • aber auch das immer 
größere Wohlgefallen der ewigen und höchsten Güte. 

Gott wolle uns in seiner unendlichen Huld und Gnade immerdar an seiner Hand 
behalten. 

Aus Venedig am 11. September 1536. 
An Tugend arm 

Inigo. 

Die höchste Gnade und Liebe Jesu Christi unseres Herrn 
sei immerdar in unseren Seelen. Amen. 

Erstens: Ich habe gehört, daß sich an Ihrer und unserer im Herrn lieben Schwester 
Luisa der göttliche Wille vollzogen hat, daß Gott unser Herr sie aus der Mühsal 
dieses Erdenlebens weggenommen und zu sich heimgeholt hat. Wir wollen sie in 
unseren wenn auch unwürdigen und armen Gebeten nicht vergessen. Wenngleich ich 
aus vielen Gründen und Anzeichen schließe, daß sie schon in jenem Leben angelangt 
ist, das da überfließt von Glorie ohne Ende. Von dort aus wird sie, wie wir hoffen, 
gütig auf uns herabschauen und alles wiedervergelten mit heiligem Zins. Wenn ich 
darum jetzt in ähnlichen Gedanken fortführe und Ihnen noch mehr Trostworte zu- 
schickte, so wäre das meines Erachtens ein Unrecht gegen Sie: denn ich weiß, wie Sie 
sich in allem (und so ist es ja heilige Pflicht) mit dem Willen der höchsten und ewigen 
Vorsehung gleichförmig machen, die da alles anordnet zum Ziel unserer größeren 
Verherrlichung im Himmel. 



266 f Hugo Rahner 

Zweitens: Was den Habit und die Ordensregeln betrifft, wenn eine wohlbegrün- 
dete Meinung für Ihre Ansicht spricht, oder, wofern das nicht der Fall gewesen 
wäre, wenn Sie eine Bestätigung des Hl. Stuhles haben, brauchen Sie keinerlei Be- 
denken mehr zu haben; denn so stehen Sie ganz gewiß im Einklang mit dem Willen 
Gottes, und das entspricht seinem Dienst. Denn jegliche Regel eines heiligen Ordens- 
stifters kann insofern auch unter Sünde verpflichten, ab sie in diesem Sinne vom 
Stellvertreter Christi unseres Herrn bestätigt wurde, oder in Kraft seiner Autorität 
von einem anderen. Mithin kann etwa die Regel des hl. Benediktus, des hl. Fran- 
ziskus oder des hl. Hieronymus nicht aus eigener Kraft zu irgend einer Beobachtung 
unter Sünde verpflichten, wohl aber kann sie dies insoweit, als sie durch Vermittlung 
der vom Apostolischen Stuhl gewährten Bestätigung und Autorität jener göttlichen 
Verpflichtungskraft teilhaft wird, die sich jeder Ordensregel eingießt. 

Drittens: Was die tägliche heilige Kommunion betrifft: Es steht fest, daß in der 
Urkirche alle Gläubigen jeden Tag kommunizierten; ferner, daß auch in der Folge- 
zeit niemals eine ausdrückliche Verordnung oder ein geschriebenes Gesetz unserer 
heiligen Mutter, der Kirche, oder eine Ansicht der heiligen Lehrer, weder der scho- 
lastischen, noch der positiven, es als unerlaubt erklärt hat, daß Menschen, die sich 
dazu von der Frömmigkeit angetrieben fühlen, jeden Tag zur Kommunion gehen. 
Und wenn der gebenedeite hl. Augustinus einmal sagt, die tägliche Kommunion 
lobe er nicht, noch tadle er sie, so sagt er doch auch an einer anderen Stelle, er mahne 
alle, jeden Sonntag zu kommunizieren. Und wieder anderswo sagt er, wo er vom 
allerheiligsten Leib unseres Herrn Jesus Christus spricht: •Das ist das tägliche Brot. 
Lebe also immer so, daß du dieses Brot täglich empfangen könntest!" 

Da nun also dies alles sich so verhält: selbst wenn ich in mir so gute Vorbedin- 
gungen und so heilige Antriebe nicht wahrnähme, so würde dennoch als gutes und 
vollgültiges Zeugnis das Urteil meines eigenen Gewissens genügen. Das will sagen: 
Alles ist Ihnen im Herrn erlaubt • abgesehen von offensichtlichen Todsünden und 
mit Ausnahme von dem, was Sie als solche ansehen könnten • wenn Sie es für nütz- 
lich halten, daß dadurch Ihre Seele größere Hilfe erfährt und stärker zur Liebe ihres 
Schöpfers und Herrn angetrieben wird. Wenn Sie also in solcher Absicht die heilige 
Kommunion empfangen und aus Erfahrung wissen, daß diese heilige Seelenspeise 
Sie stärkt und Ihnen große Ruhe schenkt und Sie beharrlich und immer eifriger 
macht, Gott immer mehr zu dienen, ihn zu loben und zu preisen, dann ist Ihnen ohne 
Zweifel (die häufige Kommunion) erlaubt; und es wird (sogar) für Sie besser sein, 

täglich zu kommunizieren. 
Nun schließe ich diesen Brief, denn ich habe über diese und andere Fragen aus- 

führlich mit dem Pater Lizentiat Araoz gesprochen, der Ihnen diesen Brief über- 
bringt und an den ich Sie in allem in unserem Herrn verweise. Ich bete zu Gott 
unserem Herrn, er möge Sie in seiner unendlichen Milde in allen Fragen führen und 
geleiten. Denn er ist die unendliche und höchste Güte. 

Aus Rom am 15. November 1543. 
An Tugend arm 

Inigo. 

An meine Schwester in unserem Herrn, 
Teresa Rejadella, in Barcelona. 



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 267 

Inzwischen haben sich im Clarakloster die Geister geschieden. Unter der Führung 
der Sor Teresa und der Priorin Oluja wollen die Reformeifrigen, die den Inigo 
aus dem Jahre 1525 niemals vergessen haben, sich ganz unter die Leitung des neuen 
Ordens stellen. Wir können hier die verwickelten Rechtsverhältnisse des Klosters, 
die zu diesem Plan führten, nicht darstellen. Jedenfalls hat dieTatsache, daß Ignatius 
der verehrten Wohltäterin von einst, Dona Isabel Roser, erlaubt hat, nach Rom zu 
kommen und dort sich dem Orden anzuschließen, den geistlichen Neid der Können 
von Sankt Clara erweckt. Ignatius erhält von seinem Vetter, Pater Araoz, die Mit- 
teilung: •Rejadella und ein paar andere wollen, da man in diesem Kloster ohnehin 
nicht nach einer bestimmten Regel lebt, sich unter die Gesellschaft Jesu stellen, so wie 
die Schwester Roser. Viele Damen von Stand sind dafür, denn es herrscht kein ge- 
ringer Neid gegen die Schwester Roser und ihre Gefährtinnen"1''. Und da eben um 
diese Zeit sogar Prinz Philipp von Spanien an Ignatius über die Dringlichkeit der 
Klosterreform in Katalonien schreibt11, und der Bischof von Barcelona eine solche 
Reform als ein fast unmögliches Mirakel betrachtet1*, sehen alle Eifrigen in Barce- 
lona nur einen Ausweg: einen weiblichen Zweig des Ordens zu gründen. P. Queralt 
berichtet nach Rom: •Hierzulande ist alles so hartköpfig, daß man auch das schwache 
Geschlecht' zu Kampf und Sieg einsetzen muß. Und so scheint es unumgänglich, hier 
ein Kloster zu gründen oder ein Haus von Frauen der Gesellschaft Jesu, in das sich 
diese einflußreichen und beispielgebenden Nonnen zurückziehen könnten"1*. Ignatius, 
der sich so begeistert und klug zugleich für die Reformpläne einsetzt, bleibt in die- 
sem Punkt ehern fest: hier kann er nur Nein sagen. Ein Brief an Sor Rajadell vom 
Oktober 1547 tröstet die immer etwas ängstliche Nonne, zieht aber klare Grenzen 
• Reform soll nur sein innerhalb des eigenen Ordens1*. Aber nun beginnt ein wahres 
Kreuzfeuer von Briefen einzusetzen. Ein hoher Herr, Kronbeamter in Saragossa, be- 
schwört den Unnachgiebigen, die reformbejahenden Nonnen von Barcelona in den 
Orden aufzunehmen: •Eines Tages werden Euer Paternität ja doch gezwungen sein, 
auch das weibliche Geschlecht unter den Gehorsam Ihres heiligen Instituts zu neh- 
men, so wie die anderen Orden auch"15. Aus der Fülle von Briefen, die Sor Teresa 
und ihre getreue Gefährtin, die Priorin Oluja, an Ignatius in dieser Frage schreiben, 
greifen wir hier nur zwei heraus1', um die ganze Dringlichkeit vernehmlich zu 
machen, mit welcher diese hochstrebenden Frauen unter tausend demütigenden 
Schwierigkeiten an ihrem Plan festkielten. Die Antwort, die Ignatius am 5. April 
1549 nach Barcelona sendet, ist ein klassisches Zeugnis für die liebevoll harte Klar- 
heit seines Wesens". Sor Teresa hat sich unter Tränen gefügt und ihren Ignatius 
niemals vergessen. Als sie im Juli 1553 starb, schrieb'P. Juan Queralt an Ignatius 
einen Bericht von ihrem seligen Hinscheiden, den der Heilige, in Erinnerung an die 
geistlichen Gespräche und Briefe von einst, sicher mit tiefer Rührung gelesen hat18. 

Teresa Rajadell war seine gelehrigste Schülerin im geistlichen Leben, auch wenn er 
ihr die Aufnahme in die Gesellschaft Jesu verweigern mußte. Sein Sekretär schrieb 
in seinem Auftrag nach Barcelona: •Beim Heimgang der Hochwürdigen Mutter 

10 Ep. mixtae I, S. 263     " Ep. mixtae I, S. 260 f.        " Ep. mixtae I, S. 322 
« Ep. mixtae II, S. 50      " Ep. Ignatii I,   S. 627 f.      " Ep. mixtae II, S. 65 
»• Ep. mixtae II, S. 82 f. • II, S. 60/62     " Ep. Ignatii II, S. 374 f. 
" Ep. mixtae III, S. 390 f. 



268 Hugo Rahner 

Rajadell sei Gott gelobt, daß er seinen Dienern die Mühen der irdischen Pilgerschaft 
abkürzt, um ihnen um so rascher dafür den ewigen Lohn zu schenken. Unser Vater 
Ignatius hat viele heilige Messen für sie vom ganzen Haus verrichten lassen, obwohl 
wir alle in Gott unserem Herrn hoffen, daß sie schon dort angelangt ist, wo sie eher 
uns mit ihren Gebeten helfen kann und unserer Gebete nicht mehr bedarf"1*. Dieser 
lebenslangen Freundschaft zweier großer Seelen verdanken wir jedenfalls die schön- 
sten Briefe des hl. Ignatius über die klösterliche Vollkommenheit. 

IHS 

Die Gnade und Liebe Jesu Christi unseres Herrn lebe 
immerdar in unseren Seelen.  Amen, 

Zwei Briefe von Ihnen hat mir Pater de Santacruz überbracht. Sie klagen darin 
über Ihre persönlichen und über die allgemeinen Übel, geben aber ebenso auch Ihrem 
Verlangen Ausdruck, das Gott der Herr selbst Ihnen eingegeben hat, es möchte doch 
für die einen wie für die anderen dieser Übel eine rechte Medizin bereitstehen. Möge 
Gott in seiner unendlichen Barmherzigkeit diesen Ihren Wunsch erhören. Denn er 
selbst hat gesagt und es steht geschrieben: Den sehnlichen Wunsch der Armen wird 
der Herr erhören" (Psalm 10,17). 

Zunächst nun zu Ihrem persönlichen Gebrechen. Da steht eines fest: es ist einfach- 
hin notwendig, daß jeder, der sich selbst erkennt, diese Gebrechen in sich feststellt. 
Denn erst nach dem Leben unseres irdischen Elends wird der Mensch von diesen 
Gebrechen frei, wenn einmal Gott unser Schöpfer und Herr all unsere Schlechtigkeit 
in der Feuerflamme seiner ewigen Liebe zu Nichts verbrennt • dann, wenn unsere 
Seelen ganz durchwaltet und ganz in Besitz genommen sind von Ihm; dann, wenn 
unser Wille gleich geworden, ja geradezu eins geworden ist mit Ihm, da ist die ewige 
Heiligkeit und die vollkommene Güte. 

Darum möge uns allen Gottes unendliche Barmherzigkeit hienieden wenigstens 
die Gnade geben, daß wir unserer Unvollkommenheiten und Gebrechen jeden Tag 
mehr inne werden und sie immer mehr verabscheuen, indem wir immef mehr uns 
bereiten, an dem ewigleuchtenden Licht seiner Weisheit teilzuhaben und so uns 
allezeit gegenwärtig zu halten seine unendliche Güte und Vollkommenheit. In die- 
sem Licht werden all unsere vielen Fehler, auch die kleineren, hell beleuchtet vor 
uns liegen und uns schier unerträglich vorkommen. Aber gerade so müssen wir den 
Kampf gegen sie aufnehmen und so werden wir sie immer mehr schwächen und ver- 
mindern • mit der Gnadenhilfe des gleichen Gottes unseres Herrn. 

Sodann zu den allgemeinen Gebrechen. Sie haben den dringlichen Wunsch, Gottes 
Hand möchte auch dagegen ein Heilmittel spenden und Sie hoffen das auch fest von 
seiner Güte. Den gleichen Wunsch habe auch ich und die gleiche Hoffnung belebt 
auch mich. Als Zeichen des Beweises dafür, daß durch die Reform Ihres Klosters 
Gott schließlich doch gedient werde, nehme ich den dringlichen Wunsch, den der 

18 Ep. Ignatii VI, S. 471 



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 269 

Prinz von Spanien danach ausgesprochen hat, ebenso die Tatsache, daß Mittel gesucht 
werden, die wirksam zur Reform beitragen sollen. 

Daß es dabei Schwierigkeiten absetzt, ist keine Neuigkeit, das ist im Gegenteil 
sehr gewöhnlich bei Unternehmungen, die von großer Bedeutung für den Dienst und 
die Ehre Gottes sind. Je schwieriger etwas ist, um so angenehmer ist es Gott und um so 
mehr haben wir Grund, Gott dem Herrn dafür ohne Unterlaß und aus ganzem Her- 
zen Dank zu sagen. 

Was den Fortgang der Arbeiten unserer Gesellschaft betrifft, so wird sich drüben 
in Barcelona gewiß jemand finden, der Sie auf dem Laufenden halten kann. Nur 
bitte ich Sie bei der Liebe Jesu Christi, der das Haupt unserer Gesellschaft ist • 
wenngleich auch der Herr und Gott aller geschaffenen Dinge •, daß Sie uns in Ihren 
Gebeten dringlich Seiner göttlichen Majestät anempfehlen, damit Sie sich würdige, 
jeden Tag besseren Dienst und Lobpreis von der Gesellschaft entgegenzunehmen. 

Was endlich meine leibliche Gesundheit angeht, so habe ich davon wenig. Aber 
Er sei gepriesen, der uns mit seinem Blut und seinem Erdenleben das ewige Leben 
erworben hat, die Teilnahme an seinem Königreich und seiner Glorie. Er gebe uns 
auch gnadenvolle Einsicht darein, wie wir jede irdische Fügung, sie sei gut oder 
ungut, sie betreffe unseren Leib oder irgend etwas von all dem, was Gott in die 
Macht seiner Geschöpfe gelegt hat • wie wir all das verwenden könnten zu Gottes 
größerem Dienst, Lobpreis und Ruhm. Amen. 

Aus Rom, Oktober 1547. 
(Ignatius) 

IHS 

Mein hoch würdigster Vater in Christus! 

Die heiligste Dreifaltigkeit sei immerdar mit Ihrer Liebe 
und mit uns allen. Amen. 

Geliebtester Vater in Christus, wenn man an Stelle von Briefen Tränen schicken 
könnte, so möchte ich jetzt eigentlich eher weinen als Ihnen mit geschriebenen Wor- 
ten meine Sehnsucht darlegen. Ich habe ja schon so oft von diesen meinen Wünschen 
brieflich erzählt, gewiß. Aber es kommt mir immer wieder vor, als hätte ich gar nichts 
gesagt • obwohl ich glaube, daß Ihre Liebe mich immer besser versteht, als ich 
mich selbst. Gebenedeit sei Gott unser Herr) daß er uns Menschen, die er so lieb 
hat, eine Möglichkeit zur Aussprache gibt oder doch gütig zuläßt, durch die uns 
immer wieder, wie es scheint, Kraft gegeben werden soll. Er ist eben doch auch auf 
dieser Erde schon der •Vater der Erbarmung und Gott alles Trostes". 

Und so bitten wir alle denn Euer Hochwürden um der heiligen Wunden unseres 
Herrn Jesus Christus willen: haben Sie Erbarmen mit uns und nehmen Sie uns an als 
Ihre Töchter • und mich persönlich als Ihre Magd, die Ihnen tausendfach verkauft 
ist, und nicht um bloßes Geld! Das ist mein Wunsch, und ich kann ihn nicht ohne viele 
Tränen niederschreiben. 

Ach, mein Vater, es will mir scheinen, Sie hätten bei mir eben darin den Haupt- 



270 Hugo Rahner 

grund, midi aufzunehmen, weil ich so armselig und schlecht bin, so wie Sie anderen 
die Aufnahme gewähren, weil sie gut sind. Darin gründet die Kühnheit, mit der ich 
eine Bitte wage, deren Erfüllung ich niemals verdiene und für die ich viel zu schlecht 
bin. Aber Gott unser Herr ist gütig und er hat Eurer Paternität soviel Liebe ge- 
schenkt, daß man solche Bitte wagen darf. 

Die Frau Priorin wird Euer Liebden unsere Bitte ausführlich vorlegen. Es gibt 
viel zu berichten und zu beklagen und so bitte ich Sie, haben Sie Mitleid; denn Ihre 
Liebe muß unsere Zuflucht sein. 

Ach Jesus! Wer wäre imstande und könnte erzählen, was der Pater Lizentiat de 
Araoz uns Gutes getan hat, sowohl in der eben vorgelegten Frage als auch in meinen 
und anderer Mitschwestern persönlichen Angelegenheiten! Da kann man nur immer 
wieder Gott unserem Herrn Dank sagen • er ist uns allen wirklich wie ein Vater. 
Viele Menschen in dieser Stadt Barcelona haben den Wunsch ausgesprochen, Pater 
de Araoz möchte doch in der kommenden Fastenzeit in der Kirche Santa Maria del 
Mar die Predigten halten. Wenn es seine Arbeiten und seine körperlichen Kräfte 
gestatten, würde er damit gewiß mit Gottes Gnade ein sehr förderliches Werk tun. 
Aber ich fürchte, daß wir eine so große Gnade nicht verdienen, obwohl man offen- 
sichtlich ein großes und echtes Verlangen danach hatte. Seit seiner Abreise fehlt er 
uns in allen unseren Angelegenheiten und wird uns immer fehlen. Der Verlust, den 
(seine Abreise) unseren Angelegenheiten zugefügt hat und noch zufügt, ist sehr groß. 
Es hatte den Anschein, als ob man nach der Abreise des Herrn Lizentiaten nicht 
mehr den Mut aufbrachte, das zu tun, was man (früher) in wenigen Tagen erledigt 
hat. Jesus Christus unser Herr beschütze ihn immer und überall mit seiner allmäch- 
tigen Hand. Amen. 

Ew. Liebden aber bewahre und stärke er zu seinem immer größeren Dienst, da dies 
zur größeren Ehre Gottes und zum Fortschritt der Seelen gereicht. Amen, Amen. 

Geschrieben am 21. Februar 1549. •      •   ,    ..   , .   ,.     , 
Euer Hochwurden geringste Magd 

Rejadella. 

An den Hochwürdigsten Vater und Herrn in Christus unserem Herrn, Magister 
Ignatius de Loyola, General der Gesellschaft Jesu, in Rom. 

IHS 

Hochwürdigster und geliebter Vater in Christus! 

Die heiligste Dreifaltigkeit wohne und bleibe immerdar mit ihrer Glorie in 
Eurer Paternität und in uns; das erbeten und wünschen wir Ihnen, obwohl wir gar 
elend sind. Und Gottes ewige Güte möge auf das hochheilige und kostbare Blut 
schauen, das Jesus Christus für uns alle vergossen hat, nicht aber auf unser Miß- 
verdienst und Elend: und dann möge diese göttliche Güte die Seele Eurer Paternität 
bewegen und antreiben, auf uns zu hören. Wir haben das Vertrauen, daß Sie in Ihrer 
Seele fühlen und verkosten, was wir arme und elende Seelen flehentlich von Ihnen 
erbitten. 



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 271 

0 Pater, verweigern Sie doch nicht denen Barmherzigkeit und Tröstung, die der 
Vater und Gott aller Menschen zu bitten gelehrt hat und die bis zu ihrem Tod nicht 
aufhören werden zu bitten. Wohl fühlen wir deutlich, vielgeliebter Vater, daß wir 
beschämt dastehen, wenn wir auf das schauen, was wir erbitten. Ja, so ist es, ohne 
Zweifel. Und doch: auch wenn wir voll Scham (vor Ihnen) stehen, wir verlieren doch 
nicht das Vertrauen auf die Güte und Liebe, die von der ewigen Güte und Liebe 
Eurer Paternität in die Seele gelegt worden ist. Hochwürdiger, lieber Pater, ach, was 
sollen wir denn noch tun, wenn Gott der Herr selbst uns danach inständig zu ver- 
langen, zu bitten und ohne Aufhören zu suchen heißt, ohne daß wir etwas anderes tun 
könnten? Wir werden die Pflicht zu bitten, zu rufen, zu suchen erfüllen, und wir 
hoffen auf Gottes Majestät, daß Ew. Paternität das Ihrige tun werden: zu geben, 
zu antworten, zu trösten. Ach, lieber Vater und Herr! Wir sagen jetzt nicht mehr, 
worum wir bitten, denn wir wissen es ja, ohne auch nur ein wenig zweifeln zu kön- 
nen: Euer Paternität weiß es viel besser und genauer als wir selbst. Aller Bitten 
Ende ist (und wir sind mit der Liebe unseres großen Gottes gewiß, daß Euer Pater- 
nität uns wie ein Vater liebt) nur dies eine: wir möchten gerne würdig sein, daß Sie 
uns als unser wahrer und rechtlich eingesetzter Oberer in Ihre Gehorsamspflicht 
nähmen. Und nicht nur wir beide, sondern nach allem, was sich (in unserem Kloster) 
begeben hat, auch viele andere ersehnen und erbitten so sehr das Gleiche. Wir sind 
so, wie wir sind und Gott es weiß • und wir haben die Hoffnung, daß auch Euer 
Paternität uns genau kennt. Wir hoffen, daß der Pater Lizentiat (Araoz), der uns 
ein guter Vater ist, uns den Liebesdienst antun wird, unseren Bitten bei Ihnen Aus- 
druck zu verleihen. Denn obwohl wir es wagen, diese Bitte überhaupt zu denken, 
so wagen wir es nicht, sie auszusprechen • er aber als Augenzeuge hat uns immer 
Mitleid und gütiges Verständnis entgegengebracht. 

Da wir nun also hoffen, der Herr werde uns durch Eurer Paternität Hände das 
richtige Heilmittel spenden, so werfen wir uns mit innigster Ergebung vor Ihre 
Füße nieder und flehen Sie von hier aus um Ihre Zustimmung an, bitten darum unter 
Tränen, rufen um Barmherzigkeit! Wenn wir Ihnen in diesem Augenblick statt 
dieses Briefes unsere eigenen Seelen schicken könnten • kein Zweifel, daß Sie schon 
dadurch allein sich zu einem Jawort bewegen ließen. Denn wir haben das Vertrauen 
auf den Herrn, der uns diesen Wunsch mit solcher Dringlichkeit eingab, daß wir gar 
nicht daran zweifeln können, er komme allein aus Gottes großer Güte • wir haben 
das Vertrauen, weil er in seiner Barmherzigkeit uns zu solchem Verlangen und Bit- 
ten bewegt, daß Gott in seiner gleichen Barmherzigkeit auch Ew. Paternität im Inner- 
sten dazu bewegen wird, uns die Bitte zu erfüllen. Die heiligste Dreifaltigkeit, die 
das, was den Menschen unmöglich oder schwierig ist, so gerne möglich und leicht 
macht, möge so wirken, wie es zu ihrer größeren Ehre und zu ihrem Dienst ist. Amen. 

Es scheint, daß die ungeschaffene Liebe Gottes diese Neuerungen hier im Kloster 
zugelassen hat, damit Ew. Paternität mit um so größerem Mitleid sich bewegen las- 
sen, uns Barmherzigkeit anzutun. Das eben wünschen wir, und wir sind mit einer 
tiefinneren Sicherheit davon überzeugt, daß Paternität uns diese Güte nicht versagen 
werden. Es kann ja gar nicht sein, daß Sie, den wir als unseren wahren Vater und 
Oberen ansehen, uns nicht als Töchter und Untergebene annehmen wollten, obgleich 
wir dessen ganz unwürdig sind! Wenn Paternität dieses eine Ja sprechen, dann ist 



272 Hugo Rakner 

alles andere ganz leicht auszuführen. Die glorreiche und gebenedeite Mutter unseres 
großen Gottes sei unsere Fürsprecherin in diesem so heiligen Werk • das ist unsere 
Hoffnung! 

Nun denn, geliebter Vater, hören Sie auf unser Rufen, nehmen Sie unsere Tränen 
entgegen, erfüllen Sie unseren Wunsch: denn Gott der Herr erfüllt ja auch Ihre hei- 
ligen und vollkommenen Wünsche. Alle Engel und alle Heiligen mögen für uns ein- 
treten, im Himmel und auf Erden, und ganz besonders Ihr eigener heiliger Schutz- 
engel. Amen, Amen. 

Oh, hochwürdiger Vater, verzeihen Sie uns diese Ausbrüche des Affekts! Aber 
wenn wir uns richtig ausdrücken könnten • alle unsere Ausbrüche wollten wir Ihnen 
zuschicken! Der süße und gute Jesus, unser Herr und Vater, leite und führe Euer 
Paternität in dieser unserer Frage und in allem anderen, jetzt und immer. Amen. 

Aber mag die Sache ausgehen wie immer • unsere Seelen und diejenigen der 
anderen Mitschwestern haben ja Jesus zum Herrn und Vater • teilen Sie uns darum 
ruhig jeglichen Ausgang mit, geliebter Vater! Jesus Christus unser Herr möge uns 
eingeben, immer nur das zu ersehnen, was mehr zu seiner Liebe und zu seinem Dienst 
gereicht und das zu erlangen, wodurch wir ihn mehr lieben und ihm mehr dienen 
können, bis wir einmal zu ihm selbst gelangen und ihn ohne Trennung besitzen. 
Amen. 

Damit man den Brief besser lesen kann, haben wir ihn jemand in die Feder 
diktiert. 

(Aus Barcelona, Februar 1549.) 

Eurer Paternität ganz unnütze Untergebenen 
Oluja, unwürdige Priorin. 

Rejadella. 

An den Hochwürdigsten in Christus geliebten Vater, den Pater Magister Ignatius 
de Loyola, General der Gesellschaft Jesu in Rom. 

IHS 

Die höchste Gnade und ewige Liebe Christi unseres Herrn 
sei immerdar mit uns zu Huld und Hilfe. 

Aus Briefen, die mir verschiedene Personen von Barcelona gesandt haben, ersehe 
ich, daß Gott unser Herr Sie mit Schwierigkeiten heimsucht. Damit gibt er Ihnen eine 
gute Gelegenheit, die Tugenden, die er in seiner göttlichen Güte Ihnen geschenkt hat, 
nun auch zu üben und zu beweisen, daß es solide Tugenden sind. Denn nur in den 
Schwierigkeiten • und ich sehe gar viele Schwierigkeiten in Ihrem Anliegen • 
kann man greifbar abmessen, ob der geistliche Fortschritt auch echt sei. Möge es 
Jesus Christus gefallen, der soviel für uns alle getan und gelitten hat, uns reichliche 
Gnade zu schenken, daß unser Leiden, wenn sich etwas zum Gelittenwerden ein- 
stellt, fruchtbar werde für seine heilige Liebe; und daß, wenn etwas in uns geheilt 
werden muß, es heil werde in dem Sinn, der seiner göttlichen Güte mehr genehm ist. 



Ignatius von Loyola und sein geistlicher Briefwechsel mit Frauen 273 

Nun ist mir eines ganz klar: es ist nicht im Sinne Gottes, was Sie bis heute planen. 
Denn unsere Gesellschaft hat zwar • entsprechend den vielfältigen Verpflichtungen, 
die sie in unserem Herrn zu besonderen Liebesdiensten hat • den Wunsch, Ihnen, 
unserem Beruf gemäß, zu Trost und zu Diensten zu sein. Aber die Autorität des 
Stellvertreters Christi hat ein für allemal das Tor verriegelt, und wir dürfen keine 
Ordensfrauen unter unsere Leitung und Gehorsamspflicht stellen. Wir haben den 
Papst um diese Entscheidung für die ganze Gesellschaft gebeten, denn wir glaubten, 
dies sei nötig zum größeren Dienst Gottes unseres Herrn. Muß doch die Gesellschaft 
so unbehindert als möglich bleiben, um sofort zur Stelle sein zu können, in jedem 
beliebigen Weltteil, wann immer der Befehl des Heiligen Vaters oder die Nöten der 
Seelen sie rufen. So ist denn das Heilmittel C, das Sie vorgeschlagen haben, meiner 
Ansicht nach in keiner Weise Gott unserem Herrn angenehm. Ich hoffe aber, daß sich 
auch ohne dieses Mittel ein Weg finden läßt, auf dem sich noch besser alle Ihre 
Wünsche für Ihre Ruhe und seelische Tröstung erfüllen, die auch unsere Wünsche 
im Herrn sind. 

Obwohl ich Sie durchaus verweise an das, was man drüben in Barcelona für besser 
hält, werden Sie doch aus einem Begleitbrief des Magfsters Polanco entnehmen kön- 
nen, was mir persönlich in Ihrer Frage tunlich scheint. Darum brauche ich in vorlie- 
gendem Brief nicht auf Einzelheiten eingehen. Nur dies eine möchte ich noch sagen 
• und ich möchte, daß Sie mir hierin vollen Glauben schenken •: wenn wir auf das 
schauen, was wir alle als einziges Ziel vor Augen haben, das ist der größere Dienst 
Gottes unseres Herrn, so ist es nicht gut, den Vorschlag, den Sie machten, durch- 
zuführen, doch möchte ich hinzufügen: wenn je einmal Ordensfrauen aufgenommen 
werden sollten, würden wir Ihnen eher als allen anderen unsere Bereitwilligkeit 
anbieten. 

Möge es der Ewigen Weisheit gefallen, uns allen die Gnade zu schenken, daß wir 
Gottes Willen immer innerlich wahrnehmen, in ihm Frieden und seelische Ruhe fin- 
den und ihn vollkommen erfüllen. 

Aus Rom am 5. April 1549. 

Ihr Diener in unserem Herrn 
Ignatius. 

Hochwürdiger Vater in Christo! 

Da ich mich nicht mehr genau erinnere, ob ich Ihnen schon in einem anderen Briefe 
-vom Tode der Frau Rejadella berichtet habe, oder nicht, und weil ich es ihr auf ihrem 
Sterbebett versprochen habe, so tue ich es hiermit. 

Sie starb ganz seelenruhig mit der inneren Festigkeit, die sie auch im Leben hatte. 
Sie trug mir noch auf, an unseren hochwürdigen Vater Magister Ignatius zu schreiben 
und ihn in ihrem Namen zu bitten, er möge doch bitte immerdar ein Auge und ein 
_gutes Herz haben für dieses Kloster hier. Und sie sagte, daß das Verlangen nach 
Vollkommenheit, das Gott der Herr in einigen Nonnen dieses Klosters erweckt 
Tiabe, es wohl wert sei, daß die Patres der Gesellschaft Jesu, die in Barcelona sind, 

18 



274 Audomar Sdieuermann 

sich ihrer hilfreich annähmen. Um die Erfüllung dieser Bitte bat sie um des Leidens 
und der Wunden unseres Herrn Jesus Christus willen, und man möge für sie beten. 

Als es zum Sterben kam, richtete sie an die Äbtissin und die Nonnen dringliche 
Worte der Mahnung zur Vollkommenheit und zum eifrigen Dienst Gottes unseres 
Herrn. 

Die ihr besonders getreuen Nonnen aber bat sie, ihren heiligen Idealen treu zu 
bleiben und niemals aufzuhören, sie in gutem Werk als echt zu erweisen. Ja sie wollte 
mit jeder einzelnen Nonne noch persönlich sprechen, und mit großer Innigkeit (wie 
das bei einem solchen Sterben verständlich ist) band sie allen auf die Seele, in ihren 
heiligen Vorsätzen treu zu bleiben und bis ans Ende auszuharren. 

Wahrhaftig, lieber Pater, solch ein Sterben mitanzusehen: das war, um einen 
Türken zu bekehren! Und so ist es gekommen, daß nach ihrem Tod sich ein paar der 
Nonnen von flammenden Vorsätzen angetrieben fühlen. Gott unser Herr halte sie 
alle immerdar an seiner Hand. Amen. 

Ein Mitbruder und ich selbst waren bei ihrem Hinscheiden anwesend. Dieses Brief- 
chen bitte ich dem Hochwürdigen P. Magister Ignatius zu übergeben, denn ich möchte 
auf diese Weise mein der Sterbenden gemachtes Versprechen einlösen. 

Am 12. Juli 1553. 

Juan Queralt. 

Um die Zeitnähe des Ordensstandes 
Gedanken zum Römischen Ordenskongreß 1950 

Von P. Dr. Audomar Scheuermann OFM, München 

I. 

Berufene und Unberufene sind heute um die Zeitnähe des Ordensstandes beküm- 
mert. Die Ordensleute sind nun einmal • schon zahlenmäßig • die beträchtlichste 
Kampftruppe jenes Reiches, das nicht von dieser Welt ist, eine Militia, die immerhin 
auf mehr als 300 000 männliche und über 1 000 000 weibliche Mitglieder zu beziffern 
ist. Es gibt nicht wenige, die meinen, diese Kampf truppe sei in 'Reglement und Ge- 
wandung zu einem historischen Relikt geworden, und mancher Romreisende mag in 
der Peterskirche die malerische Schweizer-Gardisten-Uniform in gleicher Weise wie 
die Vielfalt der klösterlichen Trachten als einen Beweis dafür verstanden haben, wie 
zeitlos der Kirche zu leben erlaubt sei. Und aus einer tiefen Besorgnis mag dabei 
manchem die Frage •Wie lange noch?" unbeantwortet in der Seele stehengeblie- 
ben sein. 

In ziemlicher Deutlichkeit hat sich aber nun gezeigt, daß auch die Kirche selbst sich 
um die Ordensleute und ihr Stehen in der Jetztzeit Sorge macht. Am 19. März 1949 
erschien in der •Civiltä Cattolica" ein aufsehenerregender Artikel von P. Riccardo 
Lombardi S.J. über die Erneuerung des Ordenslebens1. Man raunte sich zu, seine 

1 In d i e s e r Zeitschrift, 24 (1951) 84•92 




