- 9274 ' Audomar Scheuermann’

sich ihrer hilfreich annihmen. Um di€ Erfiillung dieser Bitte bat sie um des Leidens .
und der Wunden unseres Herrn Jesus Christus willen, und man mége fiir sie beten.

Als es zum Sterben kam, richtete sic an die Abtissin und die Nonnen dringliche
Worte der Mahnung zur Vollkommenheit und zum eifrigen Dienst Gottes unseres
Herrn. .

Die ihr besonders getreuen Nonnen aber bat sie, ihren heiligen Idealen tren zu
bleiben und niemals aufzuhéren, sie in gutem Werk als echt zu erweisen. Ja sie wollte
mit jeder einzelnen Nonne noch persénlich sprechen, und mit grofer Innigkeit (wie
das bei einem solchen Sterben verstindlich ist) band sie allen auf die Seele, in ihren
heiligen Vorsitzen treu zu bleiben und bis ans Ende auszuharren.

Wabhrhaftig, lieber Pater, solch ein Sterben mitanzusehen: das war, um einen
Tiirken zu bekehren! Und so ist es gekommen, dafl nach ihrem Tod sich ein paar der
Nonnen von flammenden Vorsitzen angetrieben fithlen. Gott unser Herr halte sie
alle immerdar an seiner Hand. Amen.

Ein Mitbruder und ich selbst waren bei ihrem Hinscheiden anwesend. Dieses Brief-
chen bitte ich dem Hochwiirdigen P. Magister Ignatius zu iibergeben, denn ich mochte
auf diese Weise mein der Stefbenden gemachtes Versprechen einlésen. ‘

Am 12. Juli 1553.
Juan Queralt.

Um die Zeitnihe des Ordensstandes
Gedanken zum Rémischen Ordenskongrefl 1950
Von P. Dr. Audomar Scheuermann ‘OFM, Miinchen
I

" Berufene und Unberufene sind heute um die Zeitnzhe des Ordensstandes bekiim-
mert. Die Ordensleute sind nun einmal — schon zahlenméfig — die betréchtlichste
Kampftruppe jenes Reiches, das nicht von dieser Welt ist, ecine Militia, die immerhin
auf mehr als 300 000 mannliche und Gber 1 000 000 weibliche Mitglieder zu beziffern -
ist. Es gibt nicht wenige, die meinen, diese Kampftruppe sei in Reglement und Ge-
wandung zu einem historischen Relikt geworden, und mancher Romreisende mag in
- der Peterskirche die malerische Schweizer-Gardisten-Uniform in gleicher Weise wie
die Vielfalt der klosterlichen Trachten als einen Beweis dafiir verstanden haben, wie
zeitlos der Kirche zu leben erlaubt sei. Und aus ciner tiefen Besorgnis mag dabei
manchem die Frage ,Wie lange noch?“ unbeantwortet in der Seele stehengeblie-
ben sein.

In ziemlicher Deutlichkeit hat sich aber nun gezeigt, dafl anuch die Kirche selbst sich
um die Ordensleute und ihr Stehen in der Jetztzeit Sorge macht. Am 19. Marz 1949
erschien in der ,Civilta Cattolica“ ein aufsehenerregender Artikel von P. Riccardo
Lombardi S.J. iber die Erneuerung des Ordenslebens!. Man raunte sich zu, seine

1 In dieser Zeitschrift, 24 (1951) 84—92



- Um die Zeitnihe des Ordensstandes ' 275

Darlegungen seién mehr als die Auffassungen eines Predigers, es stiinden hochste
Autorititen dahinter. Wie recht man damit hatte, bewies die Tatsache, dal der
gleiche Pater Lombardi das erste Referat auf dem bekannten Ordenskongref} zu hal-
ten hatte, der von der Religiosenkongregation fiir die Zeit vom 26. November bis
8. Dezember 1950 nach Rom einberufen wurde und vom Papst selber den wich-
tigsten und bedeutsamsten Ereignissen des Heiligen Jahres zugerechnet wurde.

Damit griff die berufenste Stelle, ndmlich der Heilige Stuhl selbst, die Sorgen
jener Besten in und auflerhalb der klosterlichen Verbande auf, welche den Ordens-
stand gebieterischer unter die Erfordernisse der heutigen Reich-Gottes-Arbeit ge- .
stellt wissen wollten. Der Ordenskongref fithrte den Titel ,Studienwoche betreffs
der kirchlichen Vollkommenheitsstinde“. Unter starker Beteiligung der General-
oberen, namhafter Gelehrter und vieler Delegationen aus allen Orden, Kongre-
gationen, Genossenschaften ohne Geliibde und Weltlichen Instituten (etwa 500 Teil-
nehmer, darunter 125 Generalobere mannlicher Verbande) war eine Gebets- und
Studiengemeinschaft in Rom zusammengekommen unter dem von der Religiosen-
kongregation bestimmten Leitwort: ,Die der heutigen Zeit und ihren Verhaltnissen
angepafite Erneuerung der Vollkommenheitsstande®.

Die Ankindigung dieses Kongresses und seines Leitworts bereits hatte in der
internationalen Presse aller Schattierungen, in Kirchenzeitungen nicht minder wie
in den Boulevardgazetten, eine Reihe von Erwartungen ausgeldst, so dafl sich manch
Unkundiger am Vorabend eines gewaltigen Umbruchs glaubte. In der Miinchener
Katholischen Kirchenzeitung (1950 S. 608) war zu lesen: ,Es steht fest, dafl die zur
Behandlung gelangenden Reformvorschliage weit radikaler und tiefgreifender sind
als bisher in weiten Kreisen angenommen wurde®; und nochmals (S. 621): ,Der
Ordenskongref ... wird grofie Rickwirkungen auf das gesamte Leben der Kirche
haben und méglicherweise bedeutsame Anderungen im Sinne einer Angleichung der
Aufgaben der Orden an die Forderungen des modernen Lebens bringen.“ In weniger -
seribsen Blittern wurde gefliistert, dafl Orden zusammengelegt, die Ordenstracht
abgeschafft, revolutionidre Umstellungen von Gebet auf Arbeit stattfinden wiirden:
man schrieb von einem drohenden Sieg des Amerikanismus im Ordenswesen und
gern wurde dabei versichert, dafl solcherlei Kenntnisse aus hochsten romischen Infor-
mationsquellen stammten. '

Inzwischen hat nun der Kongref stattgefunden. Er fand sich zunichst tiglich zur
Gebetsgemeinschaft zusammen, und der freie Sonntag der Tagungszeit wurde der
gemeinsamen Gewinnung des Jubiliumsablasses gewidmet. In 9 Arbeitstagen (den
Einleitungs- und Schlufitag abgerechnet) wurden 65 lingere oder kiirzere Referate
vorgetragen (thre Dauver war zwischen 20 und 45 Minuten bemessen), so dafl kaum
ein Gebiet des Ordenslebens unberithrt blieb. Und zwar befafiten sich 28 Referate
mit der Lebensfithrung und der Disziplin, 23 Referate mit Erziehung und Unter- -
richt des Ordensnachwuchses, 15 Referate mit den verschiedenen Aufgaben des
Apostolats. Zu jedem Referat wurden avflerdem noch, je nach dem Thema, 4 bis 11
schriftliche Berichte von namhaften Autoren eingefordert, im ganzen etwa 480 Be-
richte. Die Veroffentlichung dieser miindlich vorgetragenen und schriftlich ein-
gereichten Referate soll geplant sein. Der Kongre wurde eréffnet durch den Kar-
dinalprifekt der Religiosenkongregation, Kardinal C. Micara, und in seinen Sitzun-

18*



2

- 276 Audomar Scheuermann

gen fast ausschlieBlich vom Sekretir der gleichen Kongregation, Pater Larraona,
geleitet. Den Abschluf bildete am 8. Dezember die Audienz der Teilnehmer beim
HI. Vater, welcher bei dieser Gelegenheit grundsétzliche Ausfithrungen dber die
Stellung der Vollkommerheitsstinde im Leben der Kirche machte2. _

Es ist nicht mdglich, auch nur einen Uberblick iiber die Verhandlungen des Kon-
gresses zu geben. Verhandlungen waren es ja eigentlich kaum, denn bei etwa sieben
Referaten pro Tag, die nicht selten die vorgeschriebene Redezeit iiberschritten, ver-
blieb der Diskussion kein grofler Spielraum. Nun konnte es auch nicht Absicht des
HI. Stuhles sein, in dem Kongref ein Forum zu schaffen, auf dem Generationen- und
Schulgegensitze aufeinanderprallen oder nnausgegorene Neuerungssiichte Redefrei-
heit haben sollten. Bereits die vorher ausgegebenen Summarien der einzelnen Vor-
trage lieRen keinen Zweifel daran, dafl der Kongrefl weder ein Schuldkapitel fiir die
klosterlichen und klosterahnlichen Verbdnde, noch ein Unternehmen zur Sammlung
aller méglichen Reformvorschlige sein sollte. Vielmehr galt es, die richtige und wohl-
bewihrte Lehre iiber die Grundlagen des Ordensstandes und seiner Verwirklichung
darzulegen und jeweils bei dieser Gelegenheit, gewissermaflen am Rande, in der
Auseinandersetzung mit den heutigen Erfordernissen Richtpunkte fiir die Selbst-
besinnung zu finden; stand ja an der Spitze aller Uberlegungen das Wort des
HI. Vaters im Schreiben an Kardinal Micara: , Wenn sich die Gottesdiener auch an
Notwendigkeiten der fortschreitenden Zeit anpassen miissen, so haben sie jedoch
keineswegs den Postulaten dieser Weltzeit, ihren torichten Einflisterungen und
Neigungen willfdhrig zu sein“. So stand denn immer wieder auch das ,Eine Not-
wendige“ des geistlichen Lebens im Vordergrund der Betrachtung. Es ist kaum an-
zunchmen, dafl der HI. Stuhl diesen Kongref zu seiner eigenen Information itber
Erneuerungs- und Anpassungsvorschlidge veranstaltet hitte; dafir wiren einfachere
Wege offengestanden. Das Umgekehrte diirfte beabsichtigt gewesen sein: die Teil-
nehmer sollten iiber den kirchlichen Standpunkt informiert und die notwendigen
Bestrebungen in ihrer Zielrichtung und ihren Grenzen abgesteckt werden. Das von
den einen in unbestimmter Erwartung befiirchtete, von den anderen stiirmisch be-
gehrte ,aggiornamento® erwies sich im Verstidndnis der Mutter Kirche zuvorderst
als eine Riickbesinnung auf die erprobten Grundlagen des Ordenslebens und deren
Neuvbefestigung. Da der Kongref kein Ordensparlament war, welches etwa Be-
schliisse zu fassen oder neue Gesetze zu formulieren gehabt bitte, sondern eben eine
Studienwoche, ist seine Auswirkung zunichst auf die Teilnehmer beschrinkt ge-
blieben.

Daraus sind manche enttiuschte Berichte zu verstehen, die in den vergangenen
Monaten in kirchlichen Zeitschriften zu lesen waren. Der Kongref fand keine iiber-
miéfig gute Presse. Man beanstandete, dal das Programm der Referate zu iiber-
laden war, dafl die italienischen und spanischen Teilnehmer iiberwogen und das
angelsachsische und deutsche Element fast vollig ausfiel, dafl den Problemen der
Laienorden zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt wurde, dafl die Ordensfrauen nur
zu den Gebets- und nicht den Vortragsveranstaltungen zugelassen waren und im
Auditorium zu viele romische Seminaristen saflen. Es scheint auch, daf} vieles vor-
getragen wurde, was, so und so oft gedruckt, in jedem Handbuch des Ordensrechts

2 Vgl. diese Zeitschrift, 24 (1951) 48—55



Um die Zeitnihe des Ordensstandes 2‘77A

nachzulesen ist. Aber dies alles ist doch von untergeordneter Bedeutung. Manche
Berichterstatter sahen die Dinge wohl zu einseitig von ihrem personlichen Stand-
punkt aus, so etwa wenn einer meinte, unter viel Spreu sei auch einiger Weizen
gewesen: hier war unter Weizen das verstanden, was den Berichterstatter besonders
interessierte, ohne dafl er bedachte, in welch verschiedener Lage sich das Ordens-
wesen in den einzelnen Lindern befindet. Wie unterschiedlich kénnen doch schon
Kléster und Menschen des gleichen Ordens sein; rein duflerlich klafft doch z. B. eine
Welt zwischen dem bescheidenen Klosterlein San Damiano zu Fiiflen von Assisi und
dem franziskanischen Holy Name’s College von Washington. Man muf} sich iiber
die Problematik ecines derartigen Kongresses im klaren sein: iiber Glaubens- und
Sittenfragen kann man auf Weltbasis verhandeln; iber die Vollkommenheitsstinde
kann man dies wohl in grundsitzlichen Dingen tun, wird aber dann schnell an eine
Grenze stoflen, wo um der lindermifligen Verschiedenheiten willen die Problem-
stellungen und ihre Lésungsversuche keine Allgemeingiltigkeit mehr besitzen.
Darum mufite auf dem Romischen Ordenskongreff der Rahmen sehr weit gespannt
bleiben und durfte auch keine Antwort auf regionale Probleme erwartet werden.
Und den regionalen Problemen ist viel mehr zuzuzihlen, als mancher Reformlustige
glaubt.

Wir geben zu, dafl es auch uns aus dem Kongreflbericht, wie ihn P. G. Escudero
im ,Commentarium pro Religiosis“3 vorlegte, nicht voll ersichtlich ist, wie griindlich
die pipstliche Initiative, die zeitgemifle Anpassung und Erneverung der Vollkom-
menheitsstinde zu iiberlegen, von den Referenten aufgegriffen worden ist. Wir
haben am Kongref nicht teilgenommen und miissen uns auf Berichte stiitzen. Immer-
hin scheinen starke und erfrischende Worte auch von sehr hoher Seite ausgesprochen
worden zu sein, so, wenn der Karmelitenkardinal Piazza rundweg erklirte, manche
Institute konnten leicht vor das Dilemma gestellt werden: ,Entweder sich ernenern
oder aussterben!“ Oder wenn er dem Kongref zurief: ,Heraus aus der Klausur! Das
ist das Losungswort des Papstes fiir alle, die nicht an die undurchbrechbaren Gesetze
der Klausur oder andere schwere Verpflichtungen gebunden sind. Wenn das Haus
brennt, miissen alle zum Loschen eilen®.

IL

Eine Wiirdigung des Kongresses wird von dem Leitwort der ,angepafiten Er-
neuerung® auszugehen haben, welches die Religiosenkongregation dem Kongref§
vorangestellt hat. Damit hat Rom selbst — und diese unmittelbarste Bedeutung der
Studienwoche kann nicht {ibersechen werden — einen Bann gebrochen, der mit dem
autoritiren und stark traditionsgebundenen Lebensstil der kldsterlichen Verbinde
gegeben ist. Das Bemithen derer, die angesichts der dringenden Zeitaufgaben in
einem sehr wohlerwogenen Sinne meinen, wir Klosterleute diirften uns den Bediirf-
nissen unserer Welt nicht verschlieSen, stoflt gelegentlich auf eine eisige Wand des
Schweigens, ja sogar der Verdichtigung ihrer observanten Gesinnung. Nun aber hat
der Papst selbst gesagt: ,Die verinderten Verhiltnisse, denen sich auch die Kirche
nicht entzichen kann, manche Lehrmeinungen, die innerhalb der Kirche selber erson-
nen und verbreitet worden sind, Lehrmeinungen, die auch jene Fragen berithren,
welche die Voraussetzung und den Stand der sittlichen Vollkommenheit betreffen,

3 an, 32 (1951) p. 54—79



278 T " Audomar Scheuermann

ferner die dringenden Bediirfnisse euerer so ausgedehnten und weitverzweigten
apostolischen Titigkeit, — all dies riet sehr dazu, dafl ihr euch einmal planmiflig in
Diskussion und Studium mit diesen Fragen befafitet. Man darf nun’also ruhig
dariiber sprechen, ohne gleich als neuerungssiichtig angesehen zu werden. Der
HI. Stuhl hat die Disknssion in Fluf gebracht und er will nicht, dafl sie zum Stehen
komme. In seiner Ansprache vom 8. Dezember 1950 sagte Papst Pius XIL zn den
Kongressisten ausdriicklich, daf seine Ausfithrungen in Znkunft wie eine Richtschnur
das Denken und Handeln der Ordensleute leiten moge. Es mufl also gedacht und ge-
handelt werden. Jene Oberin, die herumhorchte, welche Ereignisse der Ordens-
kongref gezeitigt habe, und ihren Schwestern schliefllich bekanntgab: ,Also bei uns
dndert sich nichts“, hat den Sinn dieser obersten kirchlichen Anregung griindlich
miflverstanden.

1. Der Kongre hat vor allem die Grenze aller Angleichung abgesteckt. Am
Wesentlichen darf nicht geriittelt werden. Das Wesentliche, den Orden, Kongre-
gationen, Genossenschaften und Instituten Gemeinsame, ist die freiwillig iibernom-
mene Verpflichtung zu den evangelischen Riten. Sie sind die von der Offenbarung
selbst bezeichneten Mittel und Wege zur Erlangung der christlichen Voltkommen-
heit sowohl in bezug auf die eigene Person wie auch anf das Apostolat. Die Ordens-
leute aus dieser ihrer Hinordnung zur Vollkommenheit der Gottesliebe irgendwie
16sen zn wollen, hiefie, sie thres Wesenskernes berauben. Werten wir heute die evan-
gelischen Rite und erfassen wir ihren Sinn wirklich noch aus ihrer Urspriinglichkeit
in Wort und Beispiel Jesu Christi? Gewi}, unsere gangbare Aszetik lehrt uns so.
Aber sind wir dabei zum Wesentlichen vorgestoflen?

Der Sinn des Ritestandes liegt nach einem Wort des hl. Thomas in der Reprisen-
tation der inneren Vollkommenheit der Kirche nach anflen hin. Hans Urs von Baltha-
sar fithrte neuestens dazu aus*: ,Zuerst mufl man anerkennen, daff das Katholische
desto echter, unvermischter, einfacher zu leben und glaubhafter wird, je radikaler
und kompromifiloser es gelebt wird, je mehr es seine eigene Essenz durchhalten
kann. Dieses Reine, Schlichte ist die Nachfolge Jesu, und die Substanz des Lebens
Jesu ist das, was er in seinen Riten zusammenfafit und empfiehlt“. Das Beispiel des
Gehorsams Jesu Christi, seine letzte Horigkeit gegeniiber dem Vater unter der Fith-
rung des Heiligen Geistes, ,dieses trinitarische Geheimnis, in welchem Armat und
Jungfriulichkeit als die vom Leibe und vom Sachhaften her erganzenden Formen der
,Ausgeriumtheit fiir Gott, der JExklusivitit der Liebe* eingeschlossen sind (vgl.
Thomas S. Th. 2, 2 q 186 a 8), hat Christus der Kirche weitergeschenkt in den ,Réten".
Sie sind und bleiben die innere leuchtende Spitze der Kirche, wie das Amt ihre dufiere
Spitze ist. In ihrer Essenz sind sie unverriickbar, mit ihnen steht und falit die Kirche,
wer sie antastet, rithrt, vielleicht ohne es zu wissen, frevelhaft an das Herzgeheimnis
der Kirche. Und wer ihre Leuchtkraft in einer Zeit schwacht, der sdiéidigt unmittelbar
und notwendig die Leuchtkraft der Kirche. Wer etwa an die Stelle des kirchlichen
Ordensgehorsams von Mensch zu Mensch, von Oberem zn Untergebenem das Prinzip
der ,Selbstverantwortung in der Situation’ stellt, der ist im Grunde bereits bei der
protestantischen ,Freiheit des Christenmenschen’“

Im Urkatholischen also des christlichen Ratestandes liegt nicht bloB ein verburgtcs

4 In ,Wort und Wahrheit®, 6 (1951) 490 f.



Um die Zeitnihe des Ordensstandes ‘ - 2719

Mittel zur personlichen Vervollkom-mnung; die Ordensperson tritt damit zugleich
in die Nachfolge des Stammvaters der neuen Menschheit mit ihrem Berufensein ,fiir
die vielen®. Und so empfingt sie die Qualifikation fir ihren Apostolatsdienst, fiir

" die den Briidern und Schwestern des Gottesreiches dienenden Aufgaben. Fir diese

tiefere Erfassung des Ritestandes haben oftmals jene Konvertiten ein instinktives
Gespiir, die sich dem geistlichen Stande zuwenden; eigenartigerweise dringt es sie
in der Uberzahl in den Ordensstand; ihr gnadenhaftes Bekehrungserlebnis setzt sich
fort in Sendungsbereitschaft und dringt sie auch hier einer Ganzheitslosung, eben
der von der Warzel her evangelischsten Losung zu. Wenn auch solche Berufe einer
besonders ernsten Priifung bediirfen, ob der erlebnishaften Einsicht auch die objek-
tive Eignung und der feste Wille entspricht, so kann doch nicht geleagnet werden,
daf sie oftmals zu den echtesten und tiefsten gehoren.

Wir glauben, dafl weder unsere Verkiindigung noch unsere Jugendfithrung heute
hinreichend von den kostbaren Schitzen und den Antrieben zum wesentlich Christ-
lichen wissen, die uns in den evangelischen Riten geschenkt sind. Was ist z. B. das
- Jungfraulichkeitsideal betriiblicherweise aus dem Blickfeld seelsorglicher Werbung
geraten! Und verkennt man nicht das Wesen des evangelischen Rates, wenn man aus
einem simplen Vergleich von Welt- und Klosterleben sagt: Armut! Ja, euch sind ja
die zeitlichen Sorgen abgenommen! Gehorsam! Thr habt ja Obere, die aus den glei-
chen Idealen leben; wenn ihr wiiltet, an-was fiir Obrigkeit und in wieviel Zwang
wir versklavt sind! Keuschheit! Seid froh, dal ihr euch dazu entschlossen habt; Tau-
sende miissen sie zwangsweise iiben als hartes Geschick! Die Orientierung iiber den
Ritestand kann nur von der Idee und dem Willen Christi her gewonnen werden.

Fiir diese in der Offenbarung wurzelnden Sinnerfassung der evangelischen Rate
bleiben moderne pidagogische Ideen belanglos. Der Heilige Vater hat das beziiglich
des Gehorsams ausdriicklich betont: ,Wenn ... die Zahl derjenigen, die in den um-
hegten Garten des Ordenslebens eintreten wollen, im Abnehmen begriffen ist, so
kommt das doch gewdhnlich daher, daff man es fiir allzn hart ansieht, sich seiner
freien EntschlieRung zu begeben und auf das Recht des Gebrauchs seiner Freiheit zn
verzichten, was ja mit dem Gehorsamsgeliibde naturgemafl gegeben ist. Ja, von ge-
wissen Leuten wird sogar ... die Beschrinkung einer derartigen Entdufierung als
eine erhabene Form sittlicher Vollkommenheit gepriesen. Die Heranbildung des
rechtschaffenen, heiligen Menschen miifite demnach von dem folgenden Grandsatz
geleitet sein: Eingeschrinkt werden soll die Freiheit nur, soweit es notwendig ist;
und gelockert werden sollen ihr die Zigel, soweit es nur mdglich ist. ... Dieser .
Grundsatz verkennt, wenn er recht erwogen wird, durchaus das Wesen des evan-
gelischen Rates, ja, er verkehrt ihn gewissermaflen ins Gegenteil. Niemand ist ver-
pflichtet, sich fiir den evangelischen Rat des vollkommenen Gehorsams zu entschei-
den, dessen Wurzel die Lebensregel ist, nach der man auf das Recht der eigenen Ent-
scheidung verzichtet. .. . Sie konnen, wenn sie wollen, nach dieser neuen Regel ihr
Verhalten einrichten. Aber die Worte miissen nun einmal so verstanden und auf-
gefafit werden, wie sie lauten. Freilich, wenn man diesen Leitsatz mit dem Geliibde
des Gehorsams vergleicht, so ist er nicht von dem gleichen hohen Wert und ist auch
nicht die getreue Ausprigung jenes Schriftwortes und herrlichen Vorbildes: Er hat
sich erniedrigt, indem er gehorsam warde bis zam Tode (Phil 2, 8)“.



280 Audomar Scheuermann

2. Ebenso wie beziiglich der Bedeutung der evangelischen Rite tut eine Neu-
besinnung auch hinsichtlich der jeweiligen Ordenseigenart not. Die einzelnen Ver-
bande haben in der rechtlichen Nivellierung und in der Extensitit ihrer Tatigkeit
vielfach ihr Profil verloren. P. Lippert S.]. hat das einmal so ausgedriickts: ,Der
ganzen neuzeitlichen Ordensentwicklung liegt ... nur ein einziger Doppelgedanke
zugrunde: Apostolat und Organisation. Und so ist es gekommen, dafl die indivi-
duellen Unterschiede zwischen den einzelnen Orden, die friiher so bedeutsam waren,
sich heute mehr und mehr ausgleichen: Benediktiner und Dominikaner, Franziskaner
und Jesuiten, Karmeliten und Steyler Missionare haben heute im wesentlichen
gleiche Lebensformen, gleiche Arbeitsfelder und gleiche Arbeitsweisen, ja auch im
Grunde die gleichen inneren Haltungen religioser Aszese und Mystik“.

Es kommt ein Weiteres hinzu: die Blite der Kongregationsgriindungen gerade in
den vergangenen 100 Jahren — ein Beweis fiir die Leuchtkraft des Vollkommen-
heitsstandes auch noch in einer dem Materialismus zustenernden Zeit — hatte eine
Schattenseite: die Zwedkbestimmung mancher Verbinde war zu klein und zu wenig
nuanciert. H. U. v. Balthasar -bemerkt dazus: ,Die engen, den Gehorsam auf ein
gegebenes Feld eingrenzenden ,Zwedckgriindungen® des 19. und 20. Jahrhunderts er-
weisen sich nicht als dauerhaft genug, sie sind zu sehr vom ,guten Willen‘ der Men-
schen, zu wenig vom alleinigen ,Dein Wille geschehe’ des Kreuzes her gedacht, zu
schr vom Planen von unten . ..“ Auflerdem beobachten wir bei neueren Verbinden,
dafl ihnen im Gegensatz zu den alten Orden eine einheitliche Spiritualitit mangelt.
P. Friedrich Wulf S.]. fiihrte dazu in der Arbeitsgemeinschaft fiir Frauenfragen auf
dem Mainzer Katholikentag 1948 aus?: ,Bei vielen neueren Genossenschaften war es
der Zweck, waren es bestimmte Aufgaben, die eine Gemeinschaft schufen, — wobei
durchaus nicht geleugnet werden soll, dafl die Griinder und Griinderinnen dieser
Genossenschaften tiefinnerliche und gottverbundene Menschen waren. Man suchte
sich zwar auch bei der Abfassung der neuzeitlichen Ordensregeln an grofie Vorbilder
anzulehnen, hat beispielsweise die Franziskaner- oder Augustinerregel zugrunde
gelegt, aber den lebendigen Geist dieser Vorbilder hat man doch nicht einzufangen
gewuflt. Sie gleichen darum fast alle einander, bis auf geringfiigige Kleinigkeiten,
es fehlt ihnen fiir gewohnlich die tieferliegende einheitliche Grundstruktur, die allen
Auflerungen der Frommigkeit eine bestimmte Form und ein bestimmtes Geprige
gibt. Das muf sich in einer Krisenzeit, wie wir sie erleben, in einem Umbruch der
Frommigkeit, besonders deutlich auswirken, zumal in nicht wenigen Genossen-
schaften die geistliche Ausbildung der jiingeren Ordensmitglieder zu wiinschen iibrig
1dfit und die religidse Zufuhr im Laufe des Ordenslebens, abgesehen von den jahr-
lichen Exerzitien und gelegentlichen Vortragen, bei der Fiille der Aufgaben und dem
Mangel an geeigneten Kriften oft genug ausbleibt®. )

Der oben zitierte Aufsatz P. Lombardis zeigt, wie sehr dem HI. Vater in seinen.
Ansprachen an die Ordensleute die Besinnung auf die Ordenseigenart und die Riick-
kehr zam Stifterwillen am Herzen liegt. Die neue pépstliche Konstitution ,Sponsa
Christi“ vom 21. November 19508 betont aus dem gleichen Grund in Art. II der Sta-

5 Briefe in ein Kloster, Miinchen 1932, S. 47

% a2 a. 0. 8. 493

7 Bericht, als Manuskript vervielfaltigt, S. 79
8 AAS an. 43, 1951, p. 1 ff.



Um die Zeitnihe des Ordensstandes 281

tuten, dafl in den eigentlichen Nonnenorden der Primat des kanonischen beschau-
lichen Lebens unabdingbar sei; wenn dieses sich im einzelnen Kloster als undurch-
fiihrbar erweise, sei die Riickbildung in den Kongregationsstatus gefordert. Profil
und Ordenseigenart liegen dem HI. Vater am Herzen, wenn er in seiner Ansprache
die Kongrefiteilnehmer daran erinnert, ,dafl die Stifter der Ordensgemeinschaften
sich ein neues Werk erdachten, um mit ihm den neu auftauchenden und keinen Auf-
schub duldenden Bedirfnissen und Aufgaben der Kirche zu entsprechen. So stimm-
ten sie also ihre Unternehmungen auf ihre Zeit ab. Wenn ihr euch nach dem Beispiel
curer Stifter richten wollt, dann handelt so, wie auch sie sich verhalten haben. Er-
kundet die Ansichten, Urteile, Handlungsweisen eurer Zeitgenossen, unter denen
ihr lebt, und wenn sich dort ein wenig Gutes und Rechtes findet, dann bemichtigt -
euch dieser kostbaren Teilchen®. Darin ist ausgesprochen, was auf dem Kongref§ auch
ofter laut wurde: Wenn wir uns erneuern wollen, werden wir uns oftmals priifen
miissen, wie unser Ordensstifter wohl handeln wiirde, wenn er heute kime. Dafl dann
auch neuartige Wege durchaus im Sinne der Ordensstifter ldgen, ist klar, und der
HL. Vater hat dies z. B. 1949 in einer Anrede an die Kapuziner ausgefiihrt, als er von
ihnen erhohten Einsatz forderte ,nicht nur in den Kirchen, wohin sehr oft die nicht’
gehen, die es am notigsten hatten, sondern auch jedesmal, wenn sich ihnen als Prie-
ster die passende Gelegenheit bietet, ihren heiligen Dienst auszuiiben, auf dem
Lande, in den Werkstétten, in den Fabriken, in den Krankenhiusern, in den Ge-
fangnissen, mitten unter den Massen der Arbeiter als Briider unter Briidern, um alle
fiir Christus zu gewinnen. Sie sollen ihren apostolischen Schweifl mit dem der Arbeit
vereinen®.

3. Die Sorge um die Gewinnung des Ordensnachwuchses ist in manchen Lindern
schon brennend geworden. Auch auf dem Kongref wurde dieser Frage Aufmerksam-
keit geschenkt, ohne dafl neue Gesichtspunkte gefunden worden zu sein scheinen.
Daf die heutige Jugend Schwierigkeiten vor allem gegeniiber gewissen Auferungen
der vita communis empfindet (Ordensgewandung, iiberbesetzte Tagesordnung, Brief-
zensur, Heimatverbot, Quantitit der Gebetspflichten), darf nicht iibersehen werden.
Falsch wire es aber, deswegen das Heil in den Weltlichen Instituten sehen zu wol-
len, die eine eigentliche vita communis nicht kennen. Im {ibrigen scheinen wir vor
einer Griindungsinflation der Weltlichen Institute zu stehen, vor der nicht genug ge-
warnt werden kann. So positiv wir dieser neuesten Form des Vollkommenheits- -
standes gegenitberstehen, so lassen sich solche Institute doch nicht einfach ,auf-
machen“, wie man das nicht selten zu glauben scheint. Fine Neugriindung ist nicht
schon deswegen méglich, weil die Kirche uns die Grundform ihrer Verfassung vor-
gegeben hat. Oder weil ein dringender Zwedk ein Weltliches Institut wiinschenswert
erscheinen lafit. Eine derartige Griindung kann doch nur aus Berufung wachsen. Und
auf derlei Berufungen haben wir mit der Geduld zu warten, die Gottes Rufe nicht
herausfordern, sondern hichstens demiitig erbeten kann.

Eines mufl jedenfalls unverriickbar feststehen: niemals kann das Nachwuchs-
problem mit Konzessionen und Abstrichen von den Forderungen gelost werden, die
das unverkirzte Ideal der evangelischen Vollkommenheit heute wi¢ frither verlangt.
Dariiber konnte auf dem Kongrefl kein Zweifel sein, und der HI. Vater hat es am
Ende ausgesprochen: ,Wenn die einladende Stimme Gottes jemanden durch ein



282 ' T Audomar Scheuermann

sicheres Anzeichen zum Gipfel der evangelischen Vollkommenheit ruft, dann moge
- man jedes Zaudern beiseite setzen und ihm zur Vollkommenheit seines erhabenen
Entschlusses die freie Hinopferung der Freiheit vorlegen, wie es das Gehorsams-
geliibde verlangt, jenes Geliibde, sagen Wir, das die Kirche durch so viele Jahr-
hunderte durchdacht, erprobt, genau bestimmt und gutgeheiflen hat. Niemand soll
gegen seinen Willen zu diesem Eifer der Selbsthingabe gedringt werden®.

Auf der anderen Seite wurde auf dem Kongre mehrfach angeregt, auch in der
Nachwuchserziehung an den Erkenntnissen der heutigen Psychologie und Piadagogik
nicht voriiberzugehen: der physischen und nervésen Konstitution, sowie der beson-
deren Mentalitidt der jetzigen jungen Generation miisse ebenso Rechnung getragen
werden, wie den verinderten sozialen Verhiltnissen, die unweigerlich auch auf das
Ordensleben einwirken. Ob von der angeregten Verlingerung der Ausbildungs-
zeiten (soweit natiirlich den bestehenden kirchlichen Vorschriften Geniige getan
wird) recht viel zu erwarten ist, erscheint fraglich. Eher als der Durchfithrung eines
zweiten Noviziatsjahres, das gewiinscht wurde, ist jener anderen Anregung Auf-
merksamkeit zu schenken, im Priesterorden nach Abschlufl des Studiums ein weiteres
geistliches Ausbildungsjahr einzuschalten. Denn zweifellos mufl stirker der unab-
weisbaren Tatsache Rechnung getragen werden, dafl die Ordensménner im Scholasti-
kat und spéter in der priesterlichen Tétigkeit in ganz verschiedenen Verhiltnissen
leben. Die Tagesordnung, welche in den Erziehungsklostern eingehalten wird und
die von selbst zur Erfilllung der geistlichen Standespflichten anleitet, kann nicht die-
jenige des titigen Ordenspriesters sein. Aber auch dieser darf keine Abstriche in
der Pflege des geistlichen Lebens machen, wenn er freilich oftmals im Einverstindnis
mit seinem Oberen seine geistlichen Pflichten selbstindig einteilen mufl. Es konnen
die zwingenden Gegebenheiten nicht ibersehen werden, die mit dem heutigen Le-
bensrhythmus gegeben sind. In dieses Auf-sich-selbst-gestellt-sein diirfte eine geist-
liche Ausbildungszeit in jenen gerelfteren Jahren, die dem Studiumabschluf} folgen,
eine wertvolle Fihrung sein.

4. Auf dem Kongref wurden auch Wiinsche geduBert, die bei uns wenig aktuell
sind: Die Ordensleute sollen fiir die Titigkeit in Unterricht und Erziehung entspre-
chende Fachausbildung haben und Diplome erwerben; oder: das Alter fiir den Ein-
tritt ins Noviziat solle auf 18 Jahre heraufgesetzt werden. Andere Wiinsche méchten
wir nicht teilen; so z. B, dafl vermehrte Berichte von der Religiosenkongregation
eingefordert wiirden; wir haben Bedenken gegen die Frisur derartiger Berichte; oder
dafl die Novizenmeister die Novizen beichthoren sollen; uns ist can. 891 liecber. Wir
teilen auch nicht das vor allem von italienischer Seite vielfach laut gewordene Ver-
langen nach weiterer Organisation (z. B. Kommissionen von Weltpriestern und Or-
densleuten sollen zur Verteilung der apostolischen Aufgaben gebildet werden), Zen-
tralisation (z. B. einheitliche romische Novizenmeisterausbildung) und vor allem nach
neuen Instruktionen, Regulamentos und Gesetzen. Vom weiteren Fortschreiten der
Verrechtlichung ist kein Heil zu erwarten; manche neu bearbeiteten Ordenskonstitu-
tionen sind bessere Gesetzgebungswerke, aber farblosere Normierungen der je be-
sonderen Ordenseigenart geworden. Nicht das Recht, der Geist bedarf der Erneue-
rung; so haben es auch Pater Lombardi und Pater Garrigou-Lagrange auf dem Kon-
gref ausgesprochen. Damit, glauben wir, ist den Ordensoberen bis herunter zum



Um die Zeitnihe des Ordensstandes ' 283

kleinen Hausoberen eine bedeutsame Aufgabe gestellt. Sie miissen mehr sein als
treue Vollzugsbeamte eines Satzungs- und Instruktionsmechanismus. Sie sollen —
auch das wurde auf dem Kongref ausgesprochen — in der autoritiren Amtsfiibrung
nicht das Heil sehen. Die Erncuerung des Geistes und ein besseres Zeitverstindnis
auf seiten der Ordensleute bediirfen wesentlich geeigneter Oberen-Personlichkeiten.
Von diesen Personlichkeiten wird mehr Impuls kommen, als Kompendien von
Instruktionen sie bieten konnen.

5. Damit hingt cin Letztes zusammen: es wurden auf dem Kongrefl Wiinsche laut,
daf unter den klisterlichen und klosterihnlichen Uerbinden eine stirkere Fiihlung-
nahme gepflegt wiirde. Man hat regelmiflige Konferenzen unter den Generaloberen
angeregt, was wir fiir weniger vordringlich halten als die Fiihlungnahme der ver-
schiedenen Ordensoberen in den einzelnen Lindern. Man hat auch cinen unmittel-
bareren Kontakt zwischen Bischofen und Ordensleuten angeregt. Wir glauben jeden-
falls auch, daf in diesen beiden Richtungen (Ordensleute untereinander, Ordensleute
und Oberhirten) bessere Wege beschritten werden miissen. Es fragt sich aber, ob es
gelingt, alle beteiligten Seiten von diesen Dringlichkeiten zu iiberzeugen. Es wire
vielleicht gut, wenn die Religiosenkongregation in dieser Bezichung sclbst eine Initia-
tive ergriffe. Auch auf dem Kongref wurden mehr oder minder stindige Spezial-
visitatoren gewiinscht. Es wire denkbar, dafl die Kongregation fiir die einzelnen
Liander Minner bestellte, die, ob in beratender oder anregender Funktion oder mit
jurisdiktionellen Vollmachten ausgestattet, die Vollkommenheitsstinde zum Zwecke
ihrer einheitlichen Ausrichtung auf die von der Kirche gewiinschte ,accomodata
renovatio® fithrten. Damit wire der Vorteil gewonnen, dafl alle Bestrebungen im
kirchlichen Rahmen verblieben, die Zusammenarbeit unter den Kléstern und Ver-
binden gefordert wiirde und ein enges Einvernchmen mit den Bischofen des betref-
fenden Landes gewahrt bliebe. Wir denken dabei nicht an eine Beschrankung der
Autonomie der einzelnen Verbinde, wir haben dabei kein neues Amt im Auge, das
etwa bei den pipstlichen Nuntiaturen errichtet wiirde. Aber wir halten Ausschau
nach dem Impuls iiberragender, fithrender Personlichkeiten, die irgendwie legiti-
miert sind. Es mufl wohl von oben geholfen werden, weil ja auch die Rechtssatzung
von oben auferlegt ist. Wir meinen, auf diese Weise wire auch viel leichter der Weg
zu finden, wie in Einzelfillen augenblicklich starre Normen eine Modifizierung er-
fahren konnten. Und vor allem kénnte den regionalen Bediirfnissen stirker Rech-
nung getragen werden. ' A o

6. Das Grundsatzliche ist auf dem Kongrefl in Rom besprochen worden. Das regio-
nal Bedingte mégen regionale Gesprache zu klaren versuchen. Gott erhalte uns die
heilige Unruhe, die dieser KongreB geweckt hat! Eine gute Grundlage fir weitere
Diskussionen wire sicherlich die Erfillung des Votums des Kongresses: ,Der Heilige
Vater wird demiitig um eine feierliche Verlautbarung gebeten, in welcher die Irr-
timer bezlglich der kirchlichen Vollkommenheitsstinde gekennzeichnet und sichere
Normen fiir die durchzufithrende angepafite Erneuerung erteilt werden®.

In regionalen Gesprichen wird auch an Probleme heranzugehen sein, von denen
wir nicht wissen, ob sie auf dem Kongref behandelt wurden. Wir haben z. B. dauernd
zu klagen iiber die gebets- und arbeitsmédfige Uberlastung vor allem vieler Ordens-
schwestern, die einfach Raubbau an ibrer Gesundheit treiben miissen. Eine gewisse



284 Dietrich Lang-Hinrichisen

.

Beschriankung der Titigkeit, AbstoBung fernerliegender Aufgaben, auch Aufhebung
mancher Niederlassungen werden unabweisbar sein. Die geistliche Betreuung der
Laienverbande, vor allem in ihren Filialniederlassungen, steht manchmal in einem
umgekehrten Verhiltnis zur Uberbeanspruchung ihrer Dienste. Immer wieder tan-
chen die Fragen beziiglich der klosterlichen Lehrtatigkeit, der Ordensgewandung,
der Urlaubszeiten, der sozialen Sicherstellung u. 4. auf, die einer ernsthaften, von
Klugheit ebenso wie von abstrichloser Hingabegesinnung bestimmten Wiirdigung
bediirfen. Damit sind nur einige Fragen angedeutet, die weder Sache des Romischen
Kongresses waren, noch dem einzelnen Verband iiberlassen zu bleiben brauchen,
vielmehr gemeinsam auf regionaler Basis durchdacht werden sollten.

Papst Pius XII. hat drei Griinde genannt, die eine Erneuerung und Anpassung
der Vollkommenheitsstinde gebieterischfordern: 1.die verinderten Zeitverhiltnisse,
2. fragwirdige Lehrmeinungen und Irrtiimer beziiglich der Vollkommenheitsstiande,
8. die dringende Notwendigkeit zur Ubernahme apostolischer Arbeit in der heua-
tigen Notzeit. Solange diese Griinde bestehen, wandeln wir noch nicht wiirdig unserer
Berufung, wenn wir auch das Héackchen des Gesetzes noch erfiillen” Wir miissen uns
priifen und besinnen und aus den Zeitrufen die Gottesrufe zu vernehmen suchen.

Die Lehre von der Geduld in der Patristik

und bei Thomas von Aquin

Von Prof. Dr. Dietrich Lang-Hinrichsen, Bamberg
(Fortsetzung)

1. Augustin: Uber die Geduld
Diese Schrift, die etwa aus dem Jahre 418 stammt28, gliedert sich kurz wie folgt:

Nachdem zundchst die Figenart der Gednld Gottes als frei von Leiden von der
menschlichen Geduld abgesetzt worden ist (Kap. 1), wird diese als das gleichmiitige
Ertragen von Ubeln nnd als das Verharren im Guten trotz aller Leiden, im Gedanken an
die kiinftige, alles aufwiegende ewige Herrlichkeit beschrieben (Kap. 2). Sie ist eine geistige
Tugend, eine geistige Kraft, eine Kraft des Herzens (Kap. 1 und 8), aber sie bewihrt sich
sowohl in seelischen als auch in kérperlichen Leiden. Kénig David iibte Geduld in seclischem
Leid, Job und die Martyrer in seelischem und kérperlichem Leid zugleich (Kap. 9—11). Ent-
sprechend kénnen auch die Versuchungen, denen Widerstand geleistet wird, geistige oder kor-
perliche, der Feind, von dem sie ausgehen, ein mit geistigen und kérperlichen Waffen
kimpfender, ein sichtbarer oder unsichtbarer sein, wobei der Kampf gegen den unsicht-
baren Feind der schwerere ist (Kap. 10).

Die Giiter, fiir die wahre christliche Geduld geiibt wird, sind nur geistige, sittliche, das
Gute, das Geredhte, niemals materielle, zeitliche, wie Reichtum, Ruhm, Leidenschaften.
Moégen die Leiden, die der einzelne fiir die letzteren auf sich nimmt, noch so schwer, die
Kraft, sie zu ertragen, noch so grofl sein, gerade an den Giitern, fiir die gelitten wird, zeigt

28 Vgl. Steidle, Patrologia, Freiburg i. Br. 1937, S. 179; und Espenberger, in: BKV?2,
Augustin, Einleitong S. X1V — Text: PL 40, 612 ff; CSEL 41, 661 ff.





