
274 Audomar Sdieuermann 

sich ihrer hilfreich annähmen. Um die Erfüllung dieser Bitte bat sie um des Leidens 
und der Wunden unseres Herrn Jesus Christus willen, und man möge für sie beten. 

Als es zum Sterben kam, richtete sie an die Äbtissin und die Nonnen dringliche 
Worte der Mahnung zur Vollkommenheit und zum eifrigen Dienst Gottes unseres 
Herrn. 

Die ihr besonders getreuen Nonnen aber bat sie, ihren heiligen Idealen treu zu 
bleiben und niemals aufzuhören, sie in gutem Werk als echt zu erweisen. Ja sie wollte 
mit jeder einzelnen Nonne noch persönlich sprechen, und mit großer Innigkeit (wie 
das bei einem solchen Sterben verständlich ist) band sie allen auf die Seele, in ihren 
heiligen Vorsätzen treu zu bleiben und bis ans Ende auszuharren. 

Wahrhaftig, lieber Pater, solch ein Sterben mitanzusehen: das war, um einen 
Türken zu bekehren! Und so ist es gekommen, daß nach ihrem Tod sich ein paar der 
Nonnen von flammenden Vorsätzen angetrieben fühlen. Gott unser Herr halte sie 
alle immerdar an seiner Hand. Amen. 

Ein Mitbruder und ich selbst waren bei ihrem Hinscheiden anwesend. Dieses Brief- 
chen bitte ich dem Hochwürdigen P. Magister Ignatius zu übergeben, denn ich möchte 
auf diese Weise mein der Sterbenden gemachtes Versprechen einlösen. 

Am 12. Juli 1553. 

Juan Queralt. 

Um die Zeitnähe des Ordensstandes 
Gedanken zum Römischen Ordenskongreß 1950 

Von P. Dr. Audomar Scheuermann OFM, München 

I. 

Berufene und Unberufene sind heute um die Zeitnähe des Ordensstandes beküm- 
mert. Die Ordensleute sind nun einmal • schon zahlenmäßig • die beträchtlichste 
Kampftruppe jenes Reiches, das nicht von dieser Welt ist, eine Militia, die immerhin 
auf mehr als 300 000 männliche und über 1 000 000 weibliche Mitglieder zu beziffern 
ist. Es gibt nicht wenige, die meinen, diese Kampf truppe sei in 'Reglement und Ge- 
wandung zu einem historischen Relikt geworden, und mancher Romreisende mag in 
der Peterskirche die malerische Schweizer-Gardisten-Uniform in gleicher Weise wie 
die Vielfalt der klösterlichen Trachten als einen Beweis dafür verstanden haben, wie 
zeitlos der Kirche zu leben erlaubt sei. Und aus einer tiefen Besorgnis mag dabei 
manchem die Frage •Wie lange noch?" unbeantwortet in der Seele stehengeblie- 
ben sein. 

In ziemlicher Deutlichkeit hat sich aber nun gezeigt, daß auch die Kirche selbst sich 
um die Ordensleute und ihr Stehen in der Jetztzeit Sorge macht. Am 19. März 1949 
erschien in der •Civiltä Cattolica" ein aufsehenerregender Artikel von P. Riccardo 
Lombardi S.J. über die Erneuerung des Ordenslebens1. Man raunte sich zu, seine 

1 In d i e s e r Zeitschrift, 24 (1951) 84•92 



Um die Zeitnähe des Ordensstandes 275 

Darlegungen seien mehr als die Auffassungen eines Predigers, es stünden höchste 
Autoritäten dahinter. Wie recht man damit hatte, bewies die Tatsache, daß der 
gleiche Pater Lombardi das erste Referat auf dem bekannten Ordenskongreß zu hal- 
ten hatte, der von der Religiosenkongregation für die Zeit vom 26. November bis 
8. Dezember 1950 nach Rom einberufen wurde und vom Papst selber den wich- 
tigsten und bedeutsamsten Ereignissen des Heiligen Jahres zugerechnet wurde. 

Damit griff die berufenste Stelle, nämlich der Heilige Stuhl selbst, die Sorgen 
jener Besten in und außerhalb der klösterlichen Verbände auf, welche den Ordens- 
stand gebieterischer unter die Erfordernisse der heutigen Reich-Gottes-Arbeit ge- 
stellt wissen wollten. Der Ordenskongreß führte den Titel •Studienwoche betreffs 
der kirchlichen Vollkommenheitsstände". Unter starker Beteiligung der General- 
oberen, namhafter Gelehrter und vieler Delegationen aus allen Orden, Kongre- 
gationen, Genossenschaften ohne Gelübde und Weltlichen Instituten (etwa 500 Teil- 
nehmer, darunter 125 Generalobere männlicher Verbände) war eine Gebets- und 
Studiengemeinschaft in Rom zusammengekommen unter dem von der Religiosen- 
kongregation bestimmten Leitwort: •Die der heutigen Zeit und ihren Verhältnissen 
angepaßte Erneuerung der Vollkommenheitsstände". 

Die Ankündigung dieses Kongresses und seines Leitworts bereits hatte in der 
internationalen Presse aller Schattierungen, in Kirchenzeitungen nicht minder wie 
in den Boulevardgazetten, eine Reihe von Erwartungen ausgelöst, so daß sich manch 
Unkundiger am Vorabend eines gewaltigen Umbruchs glaubte. In der Münchener 
Katholischen Kirchenzeitung (1950 S. 608) war zu lesen: •Es steht fest, daß die zur 
Behandlung gelangenden Reformvorschläge weit radikaler und tiefgreifender sind 
als bisher in weiten Kreisen angenommen wurde"; und nochmals (S. 621): •Der 
Ordenskongreß ... wird große Rückwirkungen auf das gesamte Leben der Kirche 
haben und möglicherweise bedeutsame Änderungen im Sinne einer Angleichung der 
Aufgaben der Orden an die Forderungen des modernen Lebens bringen." In weniger 
seriösen Blättern wurde geflüstert, daß Orden zusammengelegt, die Ordenstracht 
abgeschafft, revolutionäre Umstellungen von Gebet auf Arbeit stattfinden würden: > 

man schrieb von einem drohenden Sieg des Amerikanismus im Ordenswesen und 
gern wurde dabei versichert, daß solcherlei Kenntnisse aus höchsten römischen Infor- 
mationsquellen stammten. 

Inzwischen hat nun der Kongreß stattgefunden. Er fand sich zunächst täglich zur 
Gebetsgemeinschaft zusammen, und der freie Sonntag der Tagungszeit wurde der 
gemeinsamen Gewinnung des Jubiläumsablasses gewidmet. In 9 Arbeitstagen (den 
Einleitungs- und Schlußtag abgerechnet) wurden 65 längere oder kürzere Referate 
vorgetragen (ihre Dauer war zwischen 20 und 45 Minuten bemessen), so daß kaum 
ein Gebiet des Ordenslebens unberührt blieb. Und zwar befaßten sich 28 Referate 
mit der Lebensführung und der Disziplin, 23 Referate mit Erziehung und Unter- 
richt des Ordensnachwuchses, 15 Referate mit den verschiedenen Aufgaben des 
Apostolats. Zu jedem Referat wurden außerdem noch, je nach dem Thema, 4 bis 11 
schriftliche Berichte von namhaften Autoren eingefordert, im ganzen etwa 480 Be- 
richte. Die Veröffentlichung dieser mündlich vorgetragenen und schriftlich ein- 
gereichten Referate soll geplant sein. Der Kongreß wurde eröffnet durch den Kar- 
dinalpräf ekt der Religiosenkongregation, Kardinal C. Micära, und in seinen Sitzun- 

18» 



276   J Audomar Scheuermann 

gen fast ausschließlich vom Sekretär der gleichen Kongregation, Pater Larraona, 
geleitet. Den Abschluß bildete am 8. Dezember die Audienz der Teilnehmer beim 
Hl. Vater, welcher bei dieser Gelegenheit grundsätzliche Ausführungen über die 
Stellung der Vollkommenheitsstände im Leben der Kirche machte2. 

Es ist nicht möglich, auch nur einen Überblick über die Verhandlungen des Kon- 
gresses zu geben. Verhandlungen waren es ja eigentlich kaum, denn bei etwa sieben 
Referaten pro Tag, die nicht selten die vorgeschriebene Redezeit überschritten, ver- 
blieb der Diskussion kein großer Spielraum. Nun konnte es auch nicht Absicht des 
Hl. Stuhles sein, in dem Kongreß ein Forum zu schaffen, auf dem Generationen- und 
Schulgegensätze aufeinanderprallen oder unausgegorene Neuerungssüchte Redefrei- 
heit haben sollten. Bereits die vorher ausgegebenen Summarien der einzelnen Vor- 
träge ließen keinen Zweifel daran, daß der Kongreß weder ein Schuldkapitel für die 
klösterlichen und klosterähnlichen Verbände, noch ein Unternehmen zur Sammlung 
aller möglichen Reformvorschläge sein sollte. Vielmehr galt es, die richtige und wohl- 
bewährte Lehre über die Grundlagen des Ordensstandes und seiner Verwirklichung 
darzulegen und jeweils bei dieser Gelegenheit, gewissermaßen am Rande, in der 
Auseinandersetzung mit den heutigen Erfordernissen Richtpunkte für die Selbst- 
besinnung zu finden; stand ja an der Spitze aller Überlegungen das Wort des 
Hl. Vaters im Schreiben an Kardinal Micara: •Wenn sich die Gottesdiener auch an 
Notwendigkeiten der fortschreitenden Zeit anpassen müssen, so haben sie jedoch 
keineswegs den Postulaten dieser Weltzeit, ihren törichten Einflüsterungen und 
Neigungen willfährig zu sein". So stand denn immer wieder auch das •Eine Not- 
wendige" des geistlichen Lebens im Vordergrund der Betrachtung. Es ist kaum an- 
zunehmen, daß der Hl. Stuhl diesen Kongreß zu seiner eigenen Information über 
Erneuerungs- und Anpassungsvorschläge veranstaltet hätte; dafür wären einfachere 
Wege offengestanden. Das Umgekehrte dürfte beabsichtigt gewesen sein: die Teil- 
nehmer sollten über den kirchlichen Standpunkt informiert und die notwendigen 
Bestrebungen in ihrer Zielrichtung und ihren Grenzen abgesteckt werden. Das von 
den einen in unbestimmter Erwartung befürchtete, von den anderen stürmisch be- 
gehrte •aggiornamento" erwies sich im Verständnis der Mutter Kirche zuvörderst 
als eine Rückbesinnung auf die erprobten Grundlagen des Ordensl'ebens und deren 
Neubefestigung. Da der Kongreß kein Ordensparlament war, welches etwa Be- 
schlüsse zu fassen oder neue Gesetze zu formulieren gehabt hätte, sondern eben eine 
Studienwoche, ist seine Auswirkung zunächst auf die Teilnehmer beschränkt ge- 
blieben. 

Daraus sind manche enttäuschte Berichte au verstehen, die in den vergangenen 
Monaten in kirchlichen Zeitschriften zu lesen waren. Der Kongreß fand keine über- 
mäßig gute Presse. Man beanstandete, daß das Programm der Referate zu über- 
laden war, daß die italienischen und spanischen Teilnehmer überwogen und das 
angelsächsische und deutsche Element fast völlig ausfiel, daß den Problemen der 
Laienorden zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt wurde, daß die Ordensfrauen nur 
zu den Gebets- und nicht den Vortragsveranstaltungen zugelassen waren und im 
Auditorium zu viele römische Seminaristen saßen. Es scheint auch, daß vieles vor- 
getragen wurde, was, so und so oft gedruckt, in jedem Handbuch des Ordensrechts 

2 Vgl. diese Zeitschrift, 24 (1951) 48•55 



Um die Zeitnähe des Ordensstandes 277 

nachzulesen ist. Aber dies alles ist doch von untergeordneter Bedeutung. Manche 
Berichterstatter sahen die Dinge wohl zu einseitig von ihrem persönlichen Stand- 
punkt aus, so etwa wenn einer meinte, unter viel Spreu sei auch einiger Weizen 
gewesen: hier war unter Weizen das verstanden, was den Berichterstatter besonders 
interessierte, ohne daß er bedachte, in welch verschiedener Lage sich das Ordens- 
wesen in den einzelnen Ländern befindet. Wie unterschiedlich können doch schon 
Klöster und Menschen des gleichen Ordens sein; rein äußerlich klafft doch z. B. eine 
Welt zwischen dem bescheidenen Klösterlein San Damiano zu Füßen von Assisi und 
dem franziskanischen Holy Name's College von Washington. Man muß sich über 
die Problematik eines derartigen Kongresses im klaren sein: über Glaubens- und 
Sittenfragen kann man auf Weltbasis verhandeln; über die Vollkommenheitsstände 
kann man dies wohl in grundsätzlichen Dingen tun, wird aber dann schnell an eine 
Grenze stoßen, wo um der ländermäßigen Verschiedenheiten willen die Problem- 
stellungen und ihre Lösungsversuche keine Allgemeingültigkeit mehr besitzen. 
Darum mußte auf dem Römischen Ordenskongreß der Rahmen sehr weit gespannt 
bleiben und durfte auch keine Antwort auf regionale Probleme erwartet werden. 
Und den regionalen Problemen ist viel mehr zuzuzählen, als mancher Reformlustige 
glaubt. 

Wir geben zu, daß es auch uns aus dem Kongreßbericht, wie ihn P. G. Escudero 
im •Commentarium pro Religiosis"3 vorlegte, nicht voll ersichtlich ist, wie gründlich 
die päpstliche Initiative, die zeitgemäße Anpassung und Erneuerung der Vollkom- 
menheitsstände zu überlegen, von den Referenten aufgegriffen worden ist. Wir 
haben am Kongreß nicht teilgenommen und müssen uns auf Berichte stützen. Immer- 
hin scheinen starke und erfrischende Worte auch von sehr hoher Seite ausgesprochen 
worden zu sein, so, wenn der Karmelitenkardinal Piazza rundweg erklärte, manche 
Institute könnten leicht vor das Dilemma gestellt werden: •Entweder sich erneuern 
oder aussterben!" Oder wenn er dem Kongreß zurief: •Heraus aus der Klausur! Das 
ist das Losungswort des Papstes für alle, die nicht an die undurchbrechbaren Gesetze 
der Klausur oder andere schwere Verpflichtungen gebunden sind. Wenn das Haus 
brennt, müssen alle zum Löschen eilen". 

II. 
Eine Würdigung des Kongresses wird von dem Leitwort der •angepaßten Er- 

neuerung" auszugehen haben, welches die Religiosenkongregation dem Kongreß 
vorangestellt hat. Damit hat Rom selbst • und diese unmittelbarste Bedeutung der 
Studienwoche kann nicht übersehen werden • einen Bann gebrochen, der mit dem 
autoritären und stark traditionsgebundenen Lebensstil der klösterlichen Verbände 
gegeben ist. Das Bemühen derer, die angesichts der drängenden Zeitaufgaben in 
einem sehr wohlerwogenen Sinne meinen, wir Klosterleute dürften uns den Bedürf- 
nissen unserer Welt nicht verschließen, stößt gelegentlich auf eine eisige Wand des 
Schweigens, ja sogar der Verdächtigung ihrer observanten Gesinnung. Nun aber hat 
der Papst selbst gesagt: •Die veränderten Verhältnisse, denen sich auch die Kirche 
nicht entziehen kann, manche Lehrmeinungen, die innerhalb der Kirche selber erson- 
nen und verbreitet worden sind, Lehrmeinungen, die auch jene Fragen berühren, 
welche die Voraussetzung und den Stand der sittlichen Vollkommenheit betreffen, 

» an. 32 (1951) p. 54•79 



278 Audomar Scheuermann 

ferner die drängenden Bedürfnisse euerer so atisgedehnten und weitverzweigten 
apostolischen Tätigkeit, • all dies riet sehr dazu, daß ihr euch einmal planmäßig in 
Diskussion und Studium mit diesen Fragen befaßtet". Man darf nun also ruhig 
darüber sprechen, ohne gleich als neuerungssüchtig angesehen zu werden. Der 
Hl. Stuhl hat die Diskussion in Fluß gebracht und er will nicht, daß sie zum Stehen 
komme. In seiner Ansprache vom 8. Dezember 1950 sagte Papst Pius XII. zu den 
Kongressisten ausdrücklich, daß seine Ausführungen in Zukunft wie eine Richtschnur 
das Denken und Handeln der Ordensleute leiten möge. Es muß also gedächt und ge- 
handelt werden. Jene Oberin, die herumhorchte, welche Ereignisse der Ordens- 
kongreß gezeitigt habe, und ihren Schwestern schließlich bekanntgab: •Also bei uns 
ändert sich nichts", hat den Sinn dieser obersten kirchlichen Anregung gründlich 
mißverstanden. 

1. Der Kongreß hat vor allem die Grenze aller Angleichung abgesteckt. Am 
Wesentlichen darf nicht gerüttelt werden. Das Wesentliche, den Orden, Kongre- 
gationen, Genossenschaften und Instituten Gemeinsame, ist die freiwillig übernom- 
mene Verpflichtung zu den evangelischen Räten. Sie sind die von der Offenbarung 
selbst bezeichneten Mittel und Wege zur Erlangung der christlichen Vollkommen- 
heit sowohl in bezug auf die eigene Person wie auch auf das Apostolat. Die Ordens- 
leute aus dieser ihrer Hinordnung zur Vollkommenheit der Gottesliebe irgendwie 
lösen zu wollen, hieße, sie ihres Wesenskernes berauben. Werten wir heute die evan- 
gelischen Räte und erfassen wir ihren Sinn wirklich noch aus ihrer Ursprünglichkeit 
in Wort und Beispiel Jesu Christi? Gewiß, unsere gangbare Aszetik lehrt uns so. 
Aber sind wir dabei zum Wesentlichen vorgestoßen? 

Der Sinn des Rätestamdes liegt nach einem Wort des hl. Thomas in der Repräsen- 
tation der inneren Vollkommenheit der Kirche nach außen hin. Hans Urs von Baltha- 
sar führte neuestens dazu aus4: •Zuerst muß man anerkennen, daß das Katholische 
desto echter, unvermischter, einfacher zu leben und glaubhafter wird, je radikaler 
und kompromißloser es gelebt wird, je mehr es seine eigene Essenz durchhalten 
kann. Dieses Reine, Schlichte ist die Nachfolge Jesu, und die Substanz des Lebens 
Jesu ist das, was er in seinen Räten zusammenfaßt und empfiehlt". Das Beispiel des 

Gehorsams Jesu Christi, seine letzte Hörigkeit gegenüber dem Vater unter der Füh- 
rung des Heiligen Geistes, •dieses trinitarische Geheimnis, in welchem Armut und 
Jungfräulichkeit als die vom Leibe und vom Sachhaften her ergänzenden Formen der 
,Ausgeräumtheit für Gott', der .Exklusivität der Liebe' eingeschlossen sind (vgl. 
Thomas S. Th. 2, 2 q 186 a 8), hat Christus der Kirche weitergeschenkt in den ,Räten\ 
Sie sind und bleiben die innere leuchtende Spitze der Kirche, wie das Amt ihre äußere 
Spitze ist. In ihrer Essenz sind sie unverrückbar, mit ihnen steht und fällt die Kirche, 
wer sie antastet, rührt, vielleicht ohne es zu wissen, frevelhaft an das Herzgeheimnis 
der Kirche. Und wer ihre Leuchtkraft in einer Zeit schwächt, der schädigt unmittelbar 
und notwendig die Leuchtkraft der Kirche. Wer etwa an die Stelle des kirchlichen 
Ordensgehorsams von Mensch zu Mensch, von Oberem zu Untergebenem das Prinzip 
der ,Selbstverantwortung in der Situation' stellt, der ist im Grunde bereits bei der 
protestantischen ,Freiheit des Christenmenschen'". 

Im Urkatholischen also des christlichen Rätestandes liegt nicht bloß ein verbürgtes 

4 In •Wort und Wahrheit", 6 (1951) 490 f. 



Um die Zeitnähe des Ordensstandes 279 

Mittel zur persönlichen Vervollkommnung; die Ordensperson tritt damit zugleich 
in die Nachfolge des Stammvaters der neuen Menschheit mit ihrem Berufensein •für 
die vielen". Und so empfängt sie die Qualifikation für ihren Apostolatsdienst, für 
die den Brüdern und Schwestern des Gottesreiches dienenden Aufgaben. Für diese 
tiefere Erfassung des Rätestandes haben oftmals jene Konvertiten ein instinktives 
Gespür, die sich dem geistlichen Stande zuwenden; eigenartigerweise drängt es sie 
in der Überzahl in den Ordensstand; ihr gnadenhaftes Bekehrungserlebnis setzt sich 
fort in Sendungsbereitschaft und drängt sie auch hier einer Gänzheitslösung, eben 
der von der Wurzel her evangelischsten Lösung zu. Wenn auch solche Berufe einer 
besonders ernsten Prüfung bedürfen, ob der erlebnishaften Einsicht auch die objek- 
tive Eignung und der feste Wille entspricht, so kann doch nicht geleugnet werden, 
daß sie oftmals zu den echtesten und tiefsten gehören. 

Wir glauben, daß weder unsere Verkündigung noch unsere Jugendführung heute 
hinreichend von den kostbaren Schätzen und den Antrieben zum wesentlich Christ- 
lichen wissen, die uns in den evangelischen Räten geschenkt sind. Was ist z. B. das 
Jungfräulichkeitsideal betrüblicherweise aus dem Blickfeld seelsorglicher Werbung 
geraten! Und verkennt man nicht das Wesen des evangelischen Rates, wenn man aus 
einem simplen Vergleich von Welt- und Klosterleben sagt: Armut! Ja, euch sind ja 
die zeitlichen Sorgen abgenommen! Gehorsam! Ihr habt ja Obere, die aus den glei- 
chen Idealen leben; wenn ihr wüßtet, an was für Obrigkeit und in wieviel Zwang 
wir versklavt sind! Keuschheit! Seid froh, daß ihr euch dazu entschlossen habt; Tau- 
sende müssen sie zwangsweise üben als hartes Geschick! Die Orientierung über den 
Rätestand kann nur von der Idee und dem Willen Christi her gewonnen werden. 

Für diese in der Offenbarung wurzelnden Sinnerfassung der evangelischen Räte 
bleiben moderne pädagogische Ideen belanglos. Der Heilige Vater hat das bezüglich 
des Gehorsams ausdrücklich betont: •Wenn ... die Zahl derjenigen, die in den um- 
hegten Garten des Ordenslebens eintreten wollen, im Abnehmen begriffen ist, so 
kommt das doch gewöhnlich daher, daß man es für allzu hart ansieht, sich seiner 
freien Entschließung zu begeben und auf das Recht des Gebrauchs seiner Freiheit zu 
verzichten, was ja mit dem Gehorsamsgelübde naturgemäß gegeben ist. Ja, von ge- 
wissen Leuten wird sogar ... die Beschränkung einer derartigen Entäußerung als 
eine erhabene Form sittlicher Vollkommenheit gepriesen. Die Heranbildung des 
rechtschaffenen, heiligen Menschen müßte demnach von dem folgenden Grundsatz 
geleitet sein: Eingeschränkt werden soll die Freiheit nur, soweit es notwendig ist; 
und gelockert werden sollen ihr die Zügel, soweit es nur möglich ist. ... Dieser 
Grundsatz verkennt, wenn er recht erwogen wird, durchaus das Wesen des evan- 
gelischen Rates, ja, er verkehrt ihn gewissermaßen ins Gegenteil. Niemand ist ver- 
pflichtet, sich für den evangelischen Rat des vollkommenen Gehorsams zu entschei- 
den, dessen Wurzel die Lebensregel ist, nach der man auf das Recht der eigenen Ent- 
scheidung verzichtet. ... Sie können, wenn sie wollen, nach dieser neuen Regel ihr 
Verhalten einrichten. Aber die Worte müssen nun einmal so verstanden und auf- 
gefaßt werden, wie sie lauten. Freilich, wenn man diesen Leitsatz mit dem Gelübde 
des Gehorsams vergleicht, so ist er nicht von dem gleichen hohen Wert und ist auch 
nicht die getreue Ausprägung jenes Schriftwortes und herrlichen Vorbildes: Er hat 
sich erniedrigt, indem er gehorsam wurde bis zum Tode (Phil 2, 8)". 



280 Audomar Scheuermann 

2. Ebenso wie bezüglich der Bedeutung der evangelischen Räte tut eine Neu- 
besinnung auch hinsichtlich der jeweiligen Ordenseigenart not. Die einzelnen Ver- 
bände haben in der rechtlichen Nivellierung und in der Extensität ihrer Tätigkeit 
vielfach ihr Profil verloren. P. Lippert S.J. hat das einmal so ausgedrückt5: •Der 
ganzen neuzeitlichen Ordensentwicklung liegt ... nur ein einziger Doppelgedanke 
zugrunde: Apostolat und Organisation. Und so ist es gekommen, daß die indivi- 
duellen Unterschiede zwischen den einzelnen Orden, die früher so bedeutsam waren, 
sich heute mehr und mehr ausgleichen: Benediktiner und Dominikaner, Franziskaner 
und Jesuiten, Karmeliten und Steyler Missionare haben heute im wesentlichen 
gleiche Lebensformen, gleiche Arbeitsfelder und gleiche Arbeitsweisen, ja auch im 
Grunde die gleichen inneren Haltungen religiöser Aszese und Mystik". 

Es kommt ein Weiteres hinzu: die Blüte der Kongregationsgründungen gerade in 
den vergangenen 100 Jahren • ein Beweis für die Leuchtkraft des Vollkommen- 
heitsstandes auch noch in einer dem Materialismus zusteuernden Zeit • hatte eine 
Schattenseite: die Zweckbestimmung mancher Verbände war zu klein und zu wenig 
nuanciert. H. U. v. Balthasar bemerkt dazu6: •Die engen, den Gehorsam auf ein 
gegebenes Feld eingrenzenden ,Zweckgründungen' des 19. und 20. Jahrhunderts er- 
weisen sich nicht als dauerhaft genug, sie sind zu sehr vom ,guten Willen' der Men- 
schen, zu wenig vom alleinigen ,Dein Wille geschehe' des Kreuzes her gedacht, zu 
sehr vom Planen von unten ..." Außerdem beobachten wir bei neueren Verbänden, 
daß ihnen im Gegensatz zu den alten Orden eine einheitliche Spiritualität mangelt. 
P. Friedrich Wulf S.J. führte dazu in der Arbeitsgemeinschaft für Frauenfragen auf 
dem Mainzer Katholikentag 1948 aus7: •Bei vielen neueren Genossenschaften war es 
der Zweck, waren es bestimmte Aufgaben, die eine Gemeinschaft schufen, • wobei 
durchaus nicht geleugnet werden soll, daß die Gründer und Gründerinnen dieser 
Genossenschaften tiefinnerliche und gottverbundene Menschen waren. Man suchte 
sich zwar auch bei der Abfassung der neuzeitlichen Ordensregeln an große Vorbilder 
anzulehnen, hat beispielsweise die Franziskaner- oder Augustinerregel zugrunde 
gelegt, aber den lebendigen Geist dieser Vorbilder hat man doch nicht einzufangen 
gewußt. Sie gleichen darum fast alle einander, bis auf geringfügige Kleinigkeiten, 
es fehlt ihnen für gewöhnlich die tief erliegende einheitliche Grundstruktur, die allen 
Äußerungen der Frömmigkeit eine bestimmte Form und ein bestimmtes Gepräge 
gibt. Das muß sich in einer Krisenzeit, wie wir sie erleben, in einem Umbruch der 
Frömmigkeit, besonders deutlich auswirken, zumal in nicht wenigen Genossen- 
schaften die geistliche Ausbildung der jüngeren Ordensmitglieder zu wünschen übrig 
läßt und die religiöse Zufuhr im Laufe des Ordenslebens, abgesehen von den jähr- 
lichen Exerzitien und gelegentlichen Vorträgen, bei der Fülle der Aufgaben und dem 
Mangel an geeigneten Kräften oft genug ausbleibt". > 

Der oben zitierte Aufsatz P. Lombardis zeigt, wie sehr dem Hl. Vater in seinen. 
Ansprachen an die Ordensleute die Besinnung auf die Ordenseigenart und die Rück- 
kehr zum Stifterwillen am Herzen liegt. Die neue päpstliche Konstitution •Sponsa 
Christi" vom 21. November 19508 betont aus dem gleichen Grund in Art. II der Sta- 

5 Briefe in ein Kloster, München 1932, S. 47 
« a. a. O. S. 493 
7 Bericht, als Manuskript vervielfältigt, S.  79 
8 AAS an. 43, 1951, p. 1 ff. 



Um die Zeitnähe des Ordensstandes 281 

tuten, daß in den eigentlichen Nonnenorden der Primat des kanonischen beschau- 
lichen Lebens unabdingbar sei; wenn dieses sich im einzelnen Kloster als undurch- 
führbar erweise, sei die Rückbildung in den Kongregationsstatus gefordert. Profil 
und Ordenseigenart liegen dem Hl. Vater am Herzen, wenn er in seiner Ansprache 
die Kongreßteilnehmer daran erinnert, •daß die Stifter der Ordensgemeinschaften 
sich ein neues Werk erdachten, um mit ihm den neu auftauchenden und keinen Auf- 
schub duldenden Bedürfnissen und Aufgaben der Kirche zu entsprechen. So stimm- 
ten sie also ihre Unternehmungen auf ihre Zeit ab. Wenn ihr euch nach dem Beispiel 
eurer Stifter richten wollt, dann handelt so, wie auch sie sich verhalten haben. Er- 
kundet die Ansichten, Urteile, Handlungsweisen eurer Zeitgenossen, unter denen 
ihr lebt, und wenn sich dort ein wenig Gutes und Rechtes findet, dann bemächtigt 
euch dieser kostbaren Teilchen". Darin ist ausgesprochen, was auf dem Kongreß auch 
öfter laut wurde: Wenn wir uns erneuern wollen, werden wir uns oftmals prüfen 
müssen, wie unser Ordensstifter wohl handeln würde, wenn er heute käme. Daß dann 
auch neuartige Wege durchaus im Sinne der Ordensstifter lägen, ist klar, und der 
Hl. Vater hat dies z. B. 1949 in einer Anrede an die Kapuziner ausgeführt, als er von 
ihnen erhöhten Einsatz forderte •nicht nur in den Kirchen, wohin sehr oft die nicht' 
gehen, die es am nötigsten hätten, sondern auch jedesmal, wenn sich ihnen als Prie- 
ster die passende Gelegenheit bietet, ihren heiligen Dienst auszuüben, auf dem 
Lande, in den Werkstätten, in den Fabriken, in den Krankenhäusern, in den Ge- 
fängnissen, mitten unter den Massen der Arbeiter als Brüder unter Brüdern, um alle 
für Christus zu gewinnen. Sie sollen ihren apostolischen Schweiß mit dem der Arbeit 
vereinen". 

3. Die Sorge um die Gewinnung des Ordensnachwudises ist in manchen Ländern 
schon brennend geworden. Auch auf dem Kongreß wurde dieser Frage Aufmerksam- 
keit geschenkt, ohne daß neue Gesichtspunkte gefunden worden zu sein scheinen. 
Daß die heutige Jugend Schwierigkeiten vor allem gegenüber gewissen Äußerungen 
der vita comiminis empfindet (Ordensgewandung, überbesetzte Tagesordnung, Brief- 
zensur, Heimatverbot, Quantität der Gebetspflichten), darf nicht übersehen werden. 
Falsch wäre es aber, deswegen das Heil in den Weltlichen Instituten sehen zu wol- 
len, die eine eigentliche vita communis nicht kennen. Im übrigen scheinen wir vor 
einer Gründungsinflation der Weltlichen Institute zu stehen, vor der nicht genug ge- 
warnt werden kann. So positiv wir dieser neuesten Form des Vollkommenheits- 
standes gegenüberstehen, so lassen sich solche Institute doch nicht einfach •auf- 
machen", wie man das nicht selten zu glauben scheint. Eine Neugründung ist nicht 
schon deswegen möglich, weil die Kirche uns die Grundform ihrer Verfassung vor- 
gegeben hat. Oder weil ein drängender Zweck ein Weltliches Institut wünschenswert 
erscheinen läßt. Eine derartige Gründung kann doch nur aus Berufung wachsen. Und 
auf derlei Berufungen haben wir mit der Geduld zu warten, die Gottes Rufe nicht 
herausfordern, sondern höchstens demütig erbeten kann. 

Eines muß jedenfalls unverrückbar feststehen: niemals kann das Nachwuchs- 
problem mit Konzessionen und Abstrichen von den Forderungen gelöst werden, die 
das unverkürzte Ideal der evangelischen Vollkommenheit heute wie früher verlangt. 
Darüber konnte auf dem Kongreß kein Zweifel sein, und der Hl. Vater hat es am 
Ende ausgesprochen: •Wenn die einladende Stimme Gottes jemanden durch ein 



282 Audomar Sdieuermann 

sicheres Anzeichen zum Gipfel der evangelischen Vollkommenheit ruft, dann möge 
man jedes Zaudern beiseite setzen und ihm zur Vollkommenheit seines erhabenen 
Entschlusses die freie Hinopferung der Freiheit vorlegen, wie es das Gehorsams- 
gelübde verlangt, jenes Gelübde, sagen Wir, das die Kirche durch so viele Jahr- 
hunderte durchdacht, erprobt, genau bestimmt und gutgeheißen hat. Niemand soll 
gegen seinen Willen zu diesem Eifer der Selbsthingabe gedrängt werden". 

Auf der anderen Seite wurde auf dem Kongreß mehrfach angeregt, auch in der 
Nachwuchserziehung an den Erkenntnissen der heutigen Psychologie und Pädagogik 
nicht vorüberzugehen: der physischen und nervösen Konstitution, sowie der beson- 
deren Mentalität der jetzigen jungen Generation müsse ebenso Rechnung getragen 
werden, wie den veränderten sozialen Verhältnissen, die unweigerlich auch auf das 
Ordensleben einwirken. Ob von der angeregten Verlängerung der Ausbildungs- 
zeiten (soweit natürlich den bestehenden kirchlichen Vorschriften Genüge getan 
wird) recht viel zu erwarten ist, erscheint fraglich. Eher als der Durchführung eines 
zweiten Noviziatsjahres, das gewünscht wurde, ist jener anderen Anregung Auf- 
merksamkeit zu schenken, im Priesterorden nach Abschluß des Studiums ein weiteres 
geistliches Ausbildungsjahr einzuschalten. Denn zweifellos muß stärker der unab- 
weisbaren Tatsache Rechnung getragen werden, daß die Ordensmänner im Scholasti- 
kat und später in der priesterlichen Tätigkeit in ganz verschiedenen Verhältnissen 
leben. Die Tagesordnung, welche in den Erziehungsklöstern eingehalten wird und 
die von selbst zur Erfüllung der geistlichen Standespflichten anleitet, kann nicht die- 
jenige des tätigen Ordenspriesters sein. Aber auch dieser darf keine Abstriche in 
der Pflege des geistlichen Lebens machen, wenn er freilich oftmals im Einverständnis 
mit seinem Oberen seine geistlichen Pflichten selbständig einteilen muß. Es können 
die zwingenden Gegebenheiten nicht übersehen werden, die mit dem heutigen Le- 
bensrhythmus gegeben sind. In dieses Auf-sich-selbst-gestellt-sein dürfte eine geist- 
liche Ausbildungszeit in jenen gereifteren Jahren, die dem Studiumabschluß folgen, 
eine wertvolle Führung sein. 

4. Auf dem Kongreß wurden auch Wünsche geäußert, die bei uns wenig aktuell 
sind: Die Ordensleute sollen für die Tätigkeit in Unterricht und Erziehung entspre- 
chende Fachausbildung haben und Diplome erwerben; oder: das Alter für den Ein- 
tritt ins Noviziat solle auf 18 Jahre heraufgesetzt werden. Andere Wünsche möchten 
wir nicht teilen; so z. B., daß vermehrte Berichte von der Religiosenkongregation 
eingefordert würden; wir haben Bedenken gegen die Frisur derartiger Berichte; oder 
daß die Novizenmeister die Novizen beichthören sollen; uns ist can. 891 lieber. Wir 
teilen auch nicht das vor allem von italienischer Seite vielfach laut gewordene Ver- 
langen nach weiterer Organisation (z. B. Kommissionen von Weltpriestern und Or- 
densleuten sollen zur Verteilung der apostolischen Aufgaben gebildet werden), Zen- 
tralisation (z. B. einheitliche römische Novizenmeisterausbildung) und vor allem nach 
neuen Instruktionen, Regulamentos und Gesetzen. Vom weiteren Fortschreiten der 
Verrechtlichung ist kein Heil zu erwarten; manche neu bearbeiteten Ordenskonstitu- 
tionen sind bessere Gesetzgebungswerke, aber farblosere Normierungen der je be- 
sonderen Ordenseigenart geworden. Nicht das Recht, der Geist bedarf der Erneue- 
rung; so haben es auch Pater Lombardi und Pater Garrigou-Lagrange auf dem Kon- 
greß ausgesprochen. Damit, glauben wir, ist den Ordensoberen bis herunter zum 



Um die Zeitnähe des Ordensstandes 283 

kleinen Hausoberen eine bedeutsame Aufgabe gestellt. Sie müssen mehr sein als 
treue Vollzugsbeamte eines Satzungs- und Instruktionsmedianismus. Sie sollen • 
auch das wurde auf dem Kongreß ausgesprochen • in der autoritären Amtsführung 
nicht das Heil* sehen. Die Erneuerung des Geistes und ein besseres Zeitverständnis 
auf Seiten der Ordensleute bedürfen wesentlich geeigneter Oberen-Persönlichkeiten. 
Von diesen Persönlichkeiten wird mehr Impuls kommen, als Kompendien von 
Instruktionen sie bieten können. 

5. Damit hängt ein Letztes zusammen: es wurden auf dem Kongreß Wünsche laut, 
daß unter den klösterlichen und klosterähnlichen Verbänden eine stärkere Fühlung- 
nahme gepflegt würde. Man hat regelmäßige Konferenzen unter den Generaloberen 
angeregt, was wir für weniger vordringlich halten als die Fühlungnahme der ver- 
schiedenen Ordensoberen in den einzelnen Ländern. Man hat auch einen unmittel- 
bareren Kontakt zwischen Bischöfen und Ordensleuten angeregt. Wir glauben jeden- 
falls auch, daß in diesen beiden Richtungen (Ordensleute untereinander, Ordensleute 
und Oberhirten) bessere Wege beschritten werden müssen. Es fragt sich aber, ob es 
gelingt, alle beteiligten Seiten von diesen Dringlichkeiten zu überzeugen. Es wäre 
vielleicht gut, wenn die Religiosenkongregation in dieser Beziehung selbst eine Initia- 
tive ergriffe. Auch auf dem Kongreß wurden mehr oder minder ständige Spezial- 
visitatoren gewünscht. Es wäre denkbar, daß die Kongregation für die einzelnen 
Länder Männer bestellte, die, ob in beratender oder anregender Funktion oder mit 
Jurisdiktionellen Vollmachten ausgestattet, die Vollkommenheitsstände zum Zwecke 
ihrer einheitlichen Ausrichtung auf die von der Kirche gewünschte •accomodata 
renovatio" führten. Damit wäre der Vorteil gewonnen, daß alle Bestrebungen im 
kirchlichen Rahmen verblieben, die Zusammenarbeit unter den Klöstern und Ver- 
bänden gefördert würde und ein enges Einvernehmen mit den Bischöfen des betref- 
fenden Landes gewahrt bliebe. Wir denken dabei nicht an eine Beschränkung der 
Autonomie der einzelnen Verbände, wir haben dabei kein neues Amt im Auge, das 
etwa bei den päpstlichen Nuntiaturen errichtet würde. Aber wir halten Ausschau 
nach dem Impuls überragender, führender Persönlichkeiten, die irgendwie legiti- 
miert sind. Es muß wohl von oben geholfen werden, weil ja auch die Rechtssatzung 
von oben auferlegt ist. Wir meinen, auf diese Weise wäre auch viel leichter der Weg 
zu finden, wie in Einzelfällen augenblicklich starre Normen eine Modifizierung er- 
fahren könnten. Und vor allem könnte den regionalen Bedürfnissen stärker Rech- 
nung getragen werden. 

6. Das Grundsätzliche ist auf dem Kongreß in Rom besprochen worden. Das regio- 
nal Bedingte mögen regionale Gespräche zu klären versuchen. Gott erhalte uns die 
heilige Unruhe, die dieser Kongreß geweckt hat! Eine gute Grundlage für weitere 
Diskussionen wäre sicherlich die Erfüllung des Votums des Kongresses: •Der Heilige 
Vater wird demütig um eine feierliche Verlautbarung gebeten, in welcher die Irr- 
tümer bezüglich der kirchlichen Vollkommenheitsstände gekennzeichnet und sichere 
Normen für die durchzuführende angepaßte Erneuerung erteilt werden". 

In regionalen Gesprächen wird auch an Probleme heranzugehen sein, von denen 
wir nicht wissen, ob sie auf dem Kongreß behandelt wurden. Wir haben z. B. dauernd 
zu klagen über die gebets- und arbeitsmäßige Überlastung vor allem vieler Ordens- 
schwestern, die einfach Raubbau an ihrer Gesundheit treiben müssen. Eine gewisse 



284 Dietrich Lang-Hinrichsen 

Beschränkung der Tätigkeit, Abstoßung fernerliegender Aufgaben, auch Aufhebung 
mancher Niederlassungen werden unabweisbar sein. Die geistliche Betreuung der 
Laienverbände, vor allem in ihren Filialniederlassungen, steht manchmal in einem 
umgekehrten Verhältnis zur Überbeanspruchung ihrer Dienste. Immer wieder tau- 
chen die Fragen bezüglich der klösterlichen Lehrtätigkeit, der Ordensgewandung, 
der Urlaubszeiten, der sozialen Sicherstellung u. ä. auf, die einer ernsthaften, von 
Klugheit ebenso wie von abstrichloser Hingabegesinnung bestimmten Würdigung 
bedürfen. Damit sind nur einige Fragen angedeutet, die weder Sache des Römischen 
Kongresses waren, noch dem einzelnen Verband überlassen zu bleiben brauchen, 
vielmehr gemeinsam auf regionaler Basis durchdacht werden sollten. 

Papst Pius XII. hat drei Gründe genannt, die eine Erneuerung und Anpassung 
der Vollkommenheitsstände gebieterisch fordern: l.die veränderten Zeitverhältnisse, 
2. fragwürdige Lehrmeinungen und Irrtümer bezüglich der Vollkommeniheitsstände, 
3. die dringende Notwendigkeit zur Übernahme apostolischer Arbeit in der heu- 
tigen Notzeit. Solange diese Gründe bestehen, wandeln wir noch nicht würdig unserer 
Berufung, wenn wir auch das Häckchen des Gesetzes noch erfüllen." Wir müssen uns 
prüfen und besinnen und aus den Zeitrufen die Gottesrufe zu vernehmen suchen. 

Die Lehre von der Geduld in der Patristik 
und bei Thomas von Aquin 

Von Prof. Dr. Dietrich Lang-Hinrichsen, Bamberg 

(Fortsetzung) 

III. Augustin: Über die Geduld 

Diese Schrift, die etwa aus dem Jahre 418 stammt28, gliedert sich kurz wie folgt: 

Nachdem zunächst die Eigenart der Geduld Gottes als frei von Leiden von der 
menschlichen Geduld abgesetzt worden ist (Kap. 1), wird diese als das gleichmütige 
Ertragen von Übeln und als das Verharren im Guten trotz aller Leiden, im Gedanken an 
die künftige, alles aufwiegende ewige Herrlichkeit beschrieben (Kap. 2). Sie ist eine geistige 
Tugend, eine geistige Kraft, eine Kraft des Herzens (Kap. 1 und 8), aber sie bewährt sich 
sowohl in seelischen als auch in körperlichen Leiden. König David übte Geduld in seelischem 
Leid, Job und die Märtyrer in seelischem und körperlichem Leid zugleich (Kap. 9•11). Ent- 
sprechend können auch die Versuchungen, denen Widerstand geleistet wird, geistige oder kör- 
perliche, der Feind, von dem sie ausgehen, ein mit geistigen und körperlichen Waffen 
kämpfender, ein sichtbarer oder unsichtbarer sein, wobei der Kampf gegen den unsicht- 
baren Feind der schwerere ist (Kap. 10). 

Die Güter, für die wahre christliche Geduld geübt wird, sind nur geistige, sittliche, das 
Gute, das Gerechte, niemals materielle, zeitliche, wie Reichtum, Ruhm, Leidenschaften. 
Mögen die Leiden, die der einzelne für die letzteren auf sich nimmt, noch so schwer, die 
Kraft, sie zu ertragen, noch so groß sein, gerade an den Gütern, für die gelitten wird, zeigt 

28 Vgl. Steidle, Patrologia, Freiburg i. Br. 1937, S. 179; und Espenberger, in: BKV2, 
Augustin, Einleitung S. XIV - Text: PL 40, 612 ff; CSEL 41, 661 ff. 




