284 Dietrich Lang-Hinrichisen

.

Beschriankung der Titigkeit, AbstoBung fernerliegender Aufgaben, auch Aufhebung
mancher Niederlassungen werden unabweisbar sein. Die geistliche Betreuung der
Laienverbande, vor allem in ihren Filialniederlassungen, steht manchmal in einem
umgekehrten Verhiltnis zur Uberbeanspruchung ihrer Dienste. Immer wieder tan-
chen die Fragen beziiglich der klosterlichen Lehrtatigkeit, der Ordensgewandung,
der Urlaubszeiten, der sozialen Sicherstellung u. 4. auf, die einer ernsthaften, von
Klugheit ebenso wie von abstrichloser Hingabegesinnung bestimmten Wiirdigung
bediirfen. Damit sind nur einige Fragen angedeutet, die weder Sache des Romischen
Kongresses waren, noch dem einzelnen Verband iiberlassen zu bleiben brauchen,
vielmehr gemeinsam auf regionaler Basis durchdacht werden sollten.

Papst Pius XII. hat drei Griinde genannt, die eine Erneuerung und Anpassung
der Vollkommenheitsstinde gebieterischfordern: 1.die verinderten Zeitverhiltnisse,
2. fragwirdige Lehrmeinungen und Irrtiimer beziiglich der Vollkommenheitsstiande,
8. die dringende Notwendigkeit zur Ubernahme apostolischer Arbeit in der heua-
tigen Notzeit. Solange diese Griinde bestehen, wandeln wir noch nicht wiirdig unserer
Berufung, wenn wir auch das Héackchen des Gesetzes noch erfiillen” Wir miissen uns
priifen und besinnen und aus den Zeitrufen die Gottesrufe zu vernehmen suchen.

Die Lehre von der Geduld in der Patristik

und bei Thomas von Aquin

Von Prof. Dr. Dietrich Lang-Hinrichsen, Bamberg
(Fortsetzung)

1. Augustin: Uber die Geduld
Diese Schrift, die etwa aus dem Jahre 418 stammt28, gliedert sich kurz wie folgt:

Nachdem zundchst die Figenart der Gednld Gottes als frei von Leiden von der
menschlichen Geduld abgesetzt worden ist (Kap. 1), wird diese als das gleichmiitige
Ertragen von Ubeln nnd als das Verharren im Guten trotz aller Leiden, im Gedanken an
die kiinftige, alles aufwiegende ewige Herrlichkeit beschrieben (Kap. 2). Sie ist eine geistige
Tugend, eine geistige Kraft, eine Kraft des Herzens (Kap. 1 und 8), aber sie bewihrt sich
sowohl in seelischen als auch in kérperlichen Leiden. Kénig David iibte Geduld in seclischem
Leid, Job und die Martyrer in seelischem und kérperlichem Leid zugleich (Kap. 9—11). Ent-
sprechend kénnen auch die Versuchungen, denen Widerstand geleistet wird, geistige oder kor-
perliche, der Feind, von dem sie ausgehen, ein mit geistigen und kérperlichen Waffen
kimpfender, ein sichtbarer oder unsichtbarer sein, wobei der Kampf gegen den unsicht-
baren Feind der schwerere ist (Kap. 10).

Die Giiter, fiir die wahre christliche Geduld geiibt wird, sind nur geistige, sittliche, das
Gute, das Geredhte, niemals materielle, zeitliche, wie Reichtum, Ruhm, Leidenschaften.
Moégen die Leiden, die der einzelne fiir die letzteren auf sich nimmt, noch so schwer, die
Kraft, sie zu ertragen, noch so grofl sein, gerade an den Giitern, fiir die gelitten wird, zeigt

28 Vgl. Steidle, Patrologia, Freiburg i. Br. 1937, S. 179; und Espenberger, in: BKV?2,
Augustin, Einleitong S. X1V — Text: PL 40, 612 ff; CSEL 41, 661 ff.



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin - 285

sich der grundlegende Unterschied der wahren von der falschen Geduld. Letztere verdient
nicht den Namen einer Tugend, sondern den der Hirte (duritia). Sie ist Dienerin der
Leidenschaft, nicht wie die wahre Geduld Begleiterin der Weisheit (Kap. 3—6).

Das Ziel, um dessentwillen Leiden ertragen werden sollen, ist nicht ein sichtbares, son-
dern ein unsichtbares, nicht ein gegenwirtiges, sondern ein zukiinftiges, nicht ein materielles,
sondern ein geistiges, nicht ein zeitliches, sondern ein ewiges: das Heil der Seele. Es wird
uns als Geschenk fiir die Geduld gegeben (Lk 21, 19) (Kap. 7). Aber auch fiir den Leib
wirkt nach Angustin die Ubung der Geduld. Er — auf Zeit niedergedriickt oder verloren —
wird kinftig wiedergewonnen, wie es der Herr, als er die Martyrer zur Geduld ermahnte,
verhief: , Wahrlich ich sage euch: nicht ein Haar eures Hauptes wird untergehen® (Lk 21, 18).
Der Geist iiberwindet den Leib, eine wahre Nachfolge Christi. Die Martyrer haben sie
verwirklicht, die Donatisten verfehlt. Sie .gaben sich den Tod, als sie zum Leben gesucht
warden, sie nahmen sich das Gegenwirtige und leugneten damit das Kinftige (Kap. 13).
Es ist der Scheinsieg des Leibes iiber den Geist, durch den Seele und Leib verlorengehen.
Wer den Leiden nachgibt, vermehrt sie, sie werden zu ewigen. Den Leiden — so 1aflt sich
aus Augustins Worten weiter folgern — entflichen wir nur, wenn wir ihnen widerstehen,
eine der Scheinparadoxien des christlichen Lebens.

Fassen wir den ersten Teil der Schrift von Kap. 1—14 noch einmal zusammen, so knnen
wir den Begriff der Geduld nach Augustin folgendermafien formulieren: Sie ist eine gei-
stige Kraft, durch die die kérperlichen und seelischen Leiden fiir das Gute und Gerechte
um des ewigen Heiles willen unerschiitterlich und hochgemat ertragen werden.

Mit Kap. 15 beginnt ein nener Gedankengang: Wo liegen die Quellen der Geduld? Die
wahre Geduld, sagt Angustin, kommt nicht aus eigener Kraft, sondern von Gott (Kap. 15).
Wohl kann der Mensch mit seinen bloflen natiirlichen Kraften schwere Leiden fir irdische
Giiter auf sich nehmen, nicht aber fiir das wahre Gute. Der Grund dafir liegt in Folgendem:
Die Kraft der falschen Geduld der Ungerechten stammt aus der weltlichen Begierde und
dem natiirlichen Willen, der Starkmut der Gerechten dagegen aus der Liebe zu Gott, die
in unsere Herzen durch den Heiligen Geist ausgegossen ist (R6m 5, 5). Sie ist langmiitig und
erduldet alles (1 Kor 13, 4 u. 7). Je grofler die Liebe zu Gott, nm so mehr wird fir das, was
geliebt wird, erduldet. Je grofler die Begierde der Welt, um so mehr wird fir das, was .
begehrt wird, ertragen (Kap. 16 u. 17). Wie die Liebe ans Gott ist, so auch die wahre Ge-
duld, die von der Licbe ausgeht (Kap. 18 u. 19). Die Auserwahlung durch die Gnade kemmt
allen guten Verdiensten zuvor. Sie geht selbst dem Glauben voran (Kap. 20). Durch das
Gesdhenk der Gnade und des Glanbens an den kommenden Christus wurden auch die Ge-
rechten des Alten Bundes gerechtfertigt. Die guten Werke gehen dem Erbarmen Gottes
nicht voraus, sondern folgen ihm (Kap. 21). Vor der Auserwihlung durch die Gnade sind
alle ungerecht (Kap. 22). Wie die Liebe die Quelle der wahren Geduld, so ist die Begierde
die Quelle der falschen Geduld (Kap. 23). Der Wille kann durch Begierde hingerissen wer-
den und aus sich selbst heraus fihig sein, Schweres zu ertragen (Kap. 24). Der gute Wille,
mit dem wir Gott lieben und um seinetwillen Bitteres ertragen, kann nur aus Gott sein.
Denn zu ibm befdhigt uns die Liebe, die der Heilige Geist in unsere Herzen eingiefit
(Kap. 25). Auch die Geduld der Schismatiker, die fir Christus das Kreuz auf sich nabmen,
kommt von Gott. Es gibt im menschlichen ‘Willen nichts Gutes ohne Hilfe Gottes. Aber
nicht jeder, dem eine Gabe Gottes innewohnt, gehért zum Reiche Gottes. Die Gabe fir die
zu Erben bestimmten Kinder sind andere als die fir die Enterbten (Kap. 26—28). Die Ge-
duld der zur Erbschaft Berufenen wird nicht untergehen, sondern ihre Frucit im Lohn der
ewigen Seligkeit tragen (Kap. 29).

Die kleine Abhandlung (oder vielleicht Predigt) spiegelt deutlich die Schreibweise
und Lehre des Bischofs von Hippo wider. Sein Stil wird allgemein dahin charakteri-
siert, dafl er ,schwunghaft und fein herausgearbeitet, mit Antithesen und Wort-



286 Dietrich Lang-Hinrichsen

spielen iiberreich belebt“2® gewesen und erst spiter schmudkloser und knappeér ge-
worden sei. Unsere Schrift gehort noch deutlich in jene erste Periode. Was ihre sach-
liche Seite angeht, so wurde bereits friher erwahnt, dafl der stoffliche Rahmen weit-
gehend von Tertullian bestimmt zu sein schéint. Daher begegnen uns in ihr viele
Fragen, Untersuchungen, Beispiele usw., die schon bei jenem wie auch bei Cyprian
zu finden sind. In dieser Hinsicht begniigte sich Augustin zu einem grofien Teil mit
der Weitergabe dessen, was seine Vorgédnger bereits erarbeitet hatten. Allerdings
ist es natiirlich, dafl eine so eigengeartete Personlichkeit, eine so subjektiv gestal-
tende Potenz, wie Augustin es war, auch im Ubernommenen die Spuren ihrer Be-
sonderheit hinterlassen hat. Das Packende bei ihm ist die Betonung des Geistigen,
des Ubernaturlichen, des Zukinftigen. Das Einzelne und Besondere, das Kasuistisch-
Lehrhafte und Moralisierende verschwindet vor der Gesamtschau des Wesens; alles
sammelt sich in dem einen Brennpunkt: dem ewigen Heil. Gegeniiber diesem Stre-
ben, das Ganze in einer einheitlichen iibernatiirlichen Konzeption zu erfassen, tre-
ten wie schon bei Tertullian und Cyprian Fragen der Systematik, der begrifflichen
Abgrenzung der Geduld von anderen Tugenden in den Hintergrund. So finden wir,
z. B. keine Trennung der Geduld von der Tapferkeit. Wohl aber mufite bei Augustin,
der das Ertragen von Leiden um des zukiinftigen Heiles willen besonders stark be-
‘tont, der Zusammenhang der Geduld mit der Tugend der Hoffnung in eindrucks-
voller Weise hervortreten (Kap. 7). Von der Bedeutung des Glaubens und der Liebe
firr die Geduld wird noch die Rede sein, weil sie in jenes Gebiet hineingehort, in
dem Augustin, weit iiber seine Vorgéanger hinausgehend, Originelles geschaffen hat.

Worin ist denn das Originelle der Geduldlehre Augustins zu sehen?

Waurde bereits bei Tertullian und Cyprian gefragt, woher dem Menschen die
Kraft zur Geduld komme, so wird diese Frage nun zum Grundproblem der ganzen
Schrift. Thre Erorterung nimmt fast die Halfte ihres Gesamtumfanges ein und
entfaltet sich zu einem kleinen Traktat iiber die Gnade. Das hingt aufs engste mit
der Zeitsituation zusammen.

Augustin stand in jenen Jahren, da er ,iber die Geduld“ schrieb, auf dem Héhe-
punkt des Kampfes um die rechte Auffassung von der Gnade. Uber die Donatisten
hatte er bereits einen entscheidenden Sieg errungen. Das Religionsgesprich von
Karthago (411), auf dem er als einer der Hauptredner hervorgetreten war, hatte in

“dem langwierigen und blutigen Streit iiber die Heiligkeit der Kirche und die Giiltig-
keit der Sakramentenspendung die Wendung gebracht. Seitdem beschéftigte sich der
heilige Kirchenlehrer in Predigten und Schriften eingehend mit dem Gnadenproblem.
412 verfafite er den Traktat ,Uber die Strafen und den Nachlafl der Siinden“ (De
meritis et remissione peccatorum), 415 antwortete er auf die Schriften des Pelagius
mit seinem Werk ,Uber die Natur und die Gnade“ (De natura et gratia), 418 end-
lich schrieb er die beiden Biicher , Uber die Gnade Christi und iiber die Erbsiinde®
(De gratia Christi et de peccato originali). Kein Wunder, dafl die bohrenden Fragen
von géttlicher Gnade und mepschlicher Mitwirkung, die ihn in jenen Tagen ganz er-
fiillten, auch in seiner Schrift iiber die Geduld ihren deutlichen Niederschlag fanden.
Dies um so mehr, als er in seinem an groflen Geisteswenden so reichen Leben auch
in diesem Problem eine bedeutende Entwicklung durchgemacht hatte.

2 Altaner, Patrologie, Freiburg i. Br. 1931, S. 326



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Agquin 287

Die Tugend der Geduld als Geschenk der Gnade

Augustin steht bei der Abfassung der vorliegenden Schrift ganz offensichtlich
unter dem Eindrudk folgender konkreten Erfahrung: Der Mensdh ist ein leidgepriif-
tes Wesen und niemand kann dem Leid entrinnen. Schmerzen und Miihsal sind sein
tagliches Los und kein Gut wird ohne Bedringnis errungen. Es gilt darum nur eines,
sich mit Geduld zu wappnen und das Leid um des erstrebten Gutes willen auf sich zu
nehmen. ,Denn die Ungeduldigen, die sich gegen das Erdulden von Ubel striuben,
bewirken dadurch nicht, dafl sie ihnen entrinnen, sondern nur, daf sie noch grofieres
Ubel erdulden miissen“ (Kp. 2). Der Christ weif, warum' es Ubel in der Welt gibt. -
»Ist es doch gerecht, dafl wir in die einstige Paradiesesfreude nur durch demiitige
Geduld in der Drangsal wieder aufgenommen werden, nachdem wir wegen unserer
trotzigen Begier nach Genuf aus ihr verstolen wurden® (Kp. 14). Geduld ist darum
eine der Grundtugenden des Menschen. Dem Christen ist sie am meisten notwendig. -
Denn er hat die Ubel dieser Welt um eines unsichtbaren, um des zukiinftigen Gutes
willen zu ertragen, um einer Herrlichkeit willen, die nur im Glauben erfafit und in
der Hoffnung ersehnt, aber noch nicht besessen wird. Ja, das demutlge und geduldige
Ertragen des Ubels um der Gerechtigkeit willen ist die einzige Geduld, die iiber-
haupt Tugend genannt werden kann.,

Und nun die entscheidende Frage: Woher nimmt der Christ 'die Kraft zu sol-
chem Erdulden? ,Sed vera patientia, quae huius est nomine digna virtutis, quaeren-
dum est, unde sumatur® (Doch woher stammt die wahre Geduld, die den Namen
dieser Tugend wirklich verdient)? (Kp. 14). Fiir ein irdisches Gut, fiir Reichtum und
Rubm und sinnliche Lust nimmt der Mensch ohne Bedenken die grofiten Opfer auf
sich; das sehen wir alle Tage. Niemand wird sagen, dafl man dazu einer besonderen
Hilfe bediirfe, weil die natiirlichen Kréafte nicht ausreichten, um so viel Schweres und
Hartes auszuhalten. Warum gilt nicht das gleiche, wenn es darum geht, fiir das
wahre Gut, fir das ewige Heil und um des Zeugnisses fiir Christus willen Leiden
und Bedringnis zu ertragen? (Kp. 16). Warum irren jene, die sich selbst und ihrer
natiirlichen Freiheit die Kraft zur wahren Geduld zuschreiben? Warum ist das Hoch-
mut und Verblendung? Die Lésung dieser Schwierigkeit gibt Augustin Gelegenheit,
die Tugend der Geduld in den gréfleren Zusammenhang der Lehre vom iibernatiir-
lichen Heil als einer Gnadenwirklichkeit hineinzustellen und dadurch das Wesen
der christlichen Geduld selbst tiefer zu entfalten.

Zunéchst ist die erste Frage: Warum vermag der Mensch aus eigener Kraft so viele
und so schwere Leiden fiir zeitliche Giiter und sindhafte Freuden zu erdulden?
Augustin antwortet: Das macht die cupiditas mundi, die Begierde dieser Welt. ,Das
geliebte Geschépf (das irdische Gut) héingt dem liebenden Geschopf (dem Menschen)
in einer Art von vertrauter Berithrung und Verbindung an, damit es seine Siiligkeit
erfahre“ (Quodam modo enim familiari contactu atque connexu ad experiendam
ejus suavitatem adjacet amanti creaturae amata creatura) (Kp. 24). Das heifit aber
nicht, dafl der Mensch nur von aufien, von den Giitern dieser Welt beeindruckt und
mehr oder weniger gezwungen wirde. Die Begierde ist vielmehr in ihm selbst leben-
dig und lockt und treibt; er selbst ist ,von dieser Welt“. ,Sie nimmt (darum) ihren
Ausgang vom freien Willen“ (Sed cupiditas mundi initiom habet ex arbitrio volun-
tatis) (Kap. 17). Das ist eine Folge der Erbsiinde, die Augustin hier mehr in der



288 : . Dietrich Lang-Hinrichsen

allgemeinen Verfallenheit des Willens an die Welt und ihre Freuden, als speziell
in der sexuellen Lust sicht. , Je heftiger der Mensch (nun) von jener Begierde, die
nicht vom Vater, sondern aus der Welt stammt, brennt, um so mehr erduldet er fiir
das, was er begehrt, alle Arten von Miihsal und Schmerz® (Kp. 17). Dazu braucht es
nicht einmal des Antriebs durch den Teufel; der Wille kann schon aus sich selbst
schlecht sein, indem er sich von seiner Begierde hinreifien 148t und dem Irdischen
verfallt (Kp. 24).
- Diesem Menschen der siindhaften Begierde, der alles um zeitlicher Freuden wil-
len zu erdulden vermag, steht der Mensch der wahren Geduld gegeniiber. Warum ist
dieser, im Gegensatz zu ersterem, ganz und gar auf die gottliche Hilfe angewiesen?
Wieder antwortet Augustin mit einem klaren Beweisgang — und darin hat er die
Lehre von der dhristlichen Geduld iiber seine Vorgénger hinaus weiterentwidkelt.
Leiden um der Gerechtigkeit willen kann man nur, wenn man die Gerechtigkeit
(d. i. die iibernatiirliche Gerechtigkeit) liebt. Die Liebe zum Gbernatiirlichen Ziel aber
- ist Gnade und nichts als Gnade (Kp. 17—18). ,Darum stammt die Geduld von dem,-
der uns auch die Liebe schenkt® (Kp. 23). Schon der erste Anstofl zur Liebe Gottes
und der von ihm verheiflenen Giiter geht von Gott aus: Er erwahlt die Seinen aus
dieser Welt, sie, die Ungerechten und Siinder (Kap. 21), damit sie nicht mehr von
der Welt seien (Kp. 19). Er entflammt ihr Herz mit dem Feuer des Hl. Geistes
und macht es geduldig und leidensfahig auch fur die schwersten Leiden (Kp. 17).
Denn ,die Liebe erduldet alles“, wie der Apostel sagt (1 Kor 13, 7). So wie also der
Mensch einzig durch die Gnade und ohne jedes Verdienst seinerseits gerechtfertigt
wird, so dankt er es letztlich auch nur der Gnade, wenn er in diesem Zustand der
Rechtfertigung bewahrt bleibt und trotz mancherlei Miihsal in Geduld bis zum Ende
ausharrt. Selbst die ,Verdienste® des Gerechtfertigten sind ja im Grunde nichts an-
deres als Gnade. Denn auch in dem Falle, wo die Gnade ,dem schon Gerechtfertig-
ten hilft, hort sie nicht auf, Gnade zu sein, weil sie nur das unterstiitzt, was sie selbst
zuvor geschenkt hat“ (Kp. 20).

Vergleichen wir die Lehre von der Geduld als Gnadengeschenk Gottes, wie sie
hier vorgetragen wird, mit der Gnadenlehre Augustins, wie sie uns aus seinen ibri-
gen Schriften bekannt ist, so ergibt sich folgendes: Der Mensch der irdischen Be-
gierde, der um der siindigen Lust, des Reichtums und der Ehre willen alles ertragt,
und der Mensch der iibernatiirlichen Gottesliebe, der um des ewigen Lebens willen
Schweres erduldet und ungebrochen im Leiden aushilt, stehen sich in unserer Schrift
so gegeniiber, dafl es ein Drittes nicht zu geben scheint. Der Mensch ist entweder ein
Geredchtfertigter, ein Gottliebender und wahrhaft Geduldiger oder aber ein Siinder,
von weltlicher Begierde erfiillt und getrieben. ,Was ist der Mensch, der in diesem
Leben von seinem freien Willen Gebrauch macht, bevor er Gott erwahlt und ihn
liebt, anders als ungerecht und ein Siinder” (...quid est homo utens in hac vita
propria voluntate, antequam eligat et diligat Deum, nisi iniustus et impius?) (Kp. 21).
In diesem Sinne hat Augustin oft gesprochen. ,Wo keine Gottesliebe, dort herrscht
die fleischliche Begierde®, sagt er z. B. im Enchiridion ad Laurentium, das aus dem
Jahre 428 stammt®. Und im selben Jahre, da er iber die Geduld schreibt, liest man

% Ench. ad Laur. sive de fide, spe et caritate, c. 117 (PL 40, 287); vgl. ebenso: Contra

Julian. (aus dem Jahre 422) IV. 3, 83. (PL 44, 755); De gratia et lib. arbit. (aus dem Jabre
196/27) c. 18, 87 (PL 44, 903),



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 289

in dem Buch ,Uber die Gnade Christi und die Erbsiinde“: ,Wo keine Liebe ist, wird
kein Werk als gut angerechnet noch irgendein Werk mit Recht gut genannt, denn
" alles, was nicht aus dem Glauben stammt, ist Sinde, und der Glaube ist in der
Licbe wirksam“s!. Ist dann aber Augustin nicht hierin von der Kirche verurteilt
worden, als diese im 16. und 18. Jahrhundert dhnlicie Sdtze von Baius und Quesnel,
die sich auf den grofien Gnadenlehrer beriefen, verwarf#2? Die Antwort der Autoren
auf diese Frage ist nicht einheitlich. Die meisten suchen Augustin in dem vorgenann-
ten Problem zu rechtfertigen und seine Sitze milder zu verstehen, als sie ihrem
bloBen Wortlaut nach klingen, wenngleich sie die Widerspriiche in seinen Aussagen
nicht leugnen kénnen und einen gewissen Rigorismus zugeben miissen. Wir méchten
uns ihnen anschliefen. Denn ganz abgesehen von der impulsiven und rhetorischen
Redeweise géht es Augustin gar nicht darum, iiber die rein natiirlichen Krifte des
Menschen in sich etwas auszusagen — die Fragestellung von Baius und der Jan-
senisten ist ihm in dieser Ausdriicklichkeit noch unbekannt —, oder jeden einzelnen
Tugendakt nach séinen verschiedenen Komponenten zu untersuchen. Er will vielmehr
dem, was er an geduldigem Ertragen von Leiden in der Welt sieht, auf den letzten
religiosen Grund gehen und seine verschiedenen Whaurzeln bloflegen. Fiir diesen
Zwedk schien es ihm notwendig, die Welt der Gnade und die Welt der Siinde még-
lichst scharf einander entgegenzustellen. Wo er einmal wie zufillig die Frage streift,
ob jedes Erdulden von Leiden um eines irdischen Gutes willen, also z. B. zur Er-
langung der Gesundheit Siinde sei, da verneint er es ausdriidklich, , Wenn es schon
nicht schuldhaft ist (culpabile non est), fiir die Gesundheit des Leibes soviel unter
den Hinden der Arzte, die da schneiden und brennen, auszuhalten, wieviel mehr
muf man dann fir sein eigenes Heil unter dem Wiiten jeglicher Feinde ertragen!®
{Kp. 7).

Noch ein anderer Fall, den Augustin in seiner Schrift iiber die Geduld vortragt,
wirft einiges klirende Licht auf die hier angefiihrte Kontroverse: ,Wenn ein Schis-
matiker, heifit es in Kap. 26, ,der also nicht in der Liebe lebt — die ja die Einheit
des Geistes bewirkt und das Band des Friedens ist, das die Kirche zusammenhilt —,
Triibsal, Bedringnis, Kummer, BloRe, Verfolgung, Gefahr, Kerker, Ketten, Folter,
Schwert, Flammen, wilde Tiere und selbst das Kreuz erduldet, um Christus nicht
zu verleugnen, so ist das keinesfalls zu tadeln. Diese Geduld ist im Gegenteil zu
loben (nullo modo ista culpanda sunt, imo vero et haec laudanda patientia est).
Man kann nimlich nicht sagen, es sei fiir jenen besser gewesen, Christus zu verleug-
nen, um den Leiden, die er fiirr das Bekenntnis auf sich genommen, zu entgehen. Man
muf vielmehr annehmen, daf es ihm vielleicht im Gericht ertridglicher ergehen wird,
als wenn er, Christus verleugnend, all jenen Leiden ausgewichen wire. So ist das
Wort des Apostels zu verstehen: ,Wenn ich meinen Leib zum Verbrennen hingibe,
hitte aber die Liebe nicht, so niitzte es mir nichts‘ (1 Kor 13, 3). Das ,es niitzte mir ‘
nichts* gilt in bezug auf die Erlangung des Reiches Gottes, nicht in bezug auf ein er-
tragliches Letates Gericht* (Kp. 26). Es handelt sich hier nach Augustin um einen
Christen, der zwar die Liebe durch eine schwere Siinde verloren hatss, also nicht mehr

3t De gratia Christi et de pecc. orig. I 26, 27
32 Denz. 1025, 1027, 1028, 1088, 1395.
% Augustin setzt hier von vornherein voraus, dafl der Glaube der Schismatiker ein
Glaube ohne Liebe sei; denn die Liebe als das Band der Einheit und des Friedens sei nur

0



290 Dietrich Lang-Hinrichsen

im Stande der heiligmachenden Gnade ist, aber wenigstens im Glauben an Gott,
den Schopfer und Vergelter, sowie an Christus verharrt, und der nun aus Furcht vor
der ewigen Strafe zeitliche Strafen um der Wahrheit und um Christi willen erduldet.
Woher nimmt jener Mensch die Kraft zur Geduld, fragt Avgustin. Und seine Ant-
wort: Auch er hat sie von Gott; sie ist ein Geschenk seiner Gnade und eben darin ist
sie zu loben. Aber diese Gnade rechtfertigt ihn noch nicht, macht ihn nicht zum Kinde
und Erben, teilhaftig des Reiches Gottes und, so mifite man fortfahren, bewirkt auch
nicht jene vollkommene Geduld, die alles aus Liebe zu Gott und zum ewigen Leben
ertrigt. Nur von dieser Geduld aber gilt das Schriftwort: ,Pauperum patientia non
peribit in aeternum® (der Armen Hoffnung wird auf ewig nicht enttauscht) (Ps 9, 19).
»Denn derjenige, der dem Willen Geduld fiir diese Zeit verleiht, setzt der ewigen
Gliickseligkeit kein Ende, weil beide Gnaden der geschenkten Liebe geschenkt sind“
(Non dabit finem sempiternae felicitati, qui donat temporalem patientiam voluntati:
quia utrumque munus donatae donatum est caritati) (Kp. 29).

Worin besteht nun der Ertrag unserer Schrift fiir die christliche Tugendlehre im
allgemeinen und fir die Geduld im besonderen? Bereits in der Einleitung ist darauf
hingewiesen worden, daff die abendlindische Patristik das Erlosungswerk Christi
weitgehend unter dem Gesichtspunkt des Heilsprozesses, des Naheren unter dem
Gesichtspunkt des Zusammenwirkens von gottlicher Gnade und menschlichem Willen
betrachtet hat. Das war auch fiir die Herausarbeitung einer Tugendlehre von Bedeu-
tung. Gerade in jener Abhandlung iiber die Geduld, die aus der Feder des gréfiten
Kirchenvaters des Abendlandes stammt, tritt das am deutlichsten hervor. Es ist nicht
mehr der engere Rahmen der spezifischen Tugend, der hier zur Erdrterung steht, als
vielmehr das Erlosungsproblem in der besonderen Blickrichtung der westlichen
Patristik. Und gerade diese Blidkrichtung ist s, die zum cigentlichen Angelpunkt der
christlichen Tugendlehre fiihrt. Geht es doch in ihr darum, die wissenschaftliche
- Begriindung fiir die christlichen Tugenden zu finden, deren Funktion es ist, ,das
tragische Miflverhaltnis der natiirlichen Anlage des Menschen und der Herrlichkeit

in der wahren Kirche zu finden. Thr Glaube werde darum nicht in der Liebe (Gal 5, 6),
sondern im Hochmut und in der Furcht wirksam (Kp. 28). Er ist darum letztlich unfrucht-
bar fiir das ewige Heil. Im Grunde gilt somit von der an sich lobenswerten und von der
Gnade bewirkten Geduld- der ,gldubigen® Schismatiker fiir Augustin das gleiche, was er
an anderer Stelle von den guten Werken der Ungldubigen sagt: ,Sie sind nicht die ihrigen,
sondern dessen, der von dem Bdsen cinen guten Gebrauch macht. Threr aber sind die Siin-
den, durch die sie auch-das Gute schlecht machen. Denn sie tun das (Gute) nicht mit glaubigem;
sondern mit ungliubigem, d. i. torichtem und schidlichem Willen. Und solch ein Wille —
daran zweifelt kein Christ — ist ein schlechter Baum, der nur schlechte Friichte bringen,
d. b. nur Siinden tun kann“ (Contra Jul. IV c. 8 n. 32 — PL 44, 754f). Und auch darin
herrscht nach Augustin Parallelitit zwischen der Geduld der Schismatiker und den guten
Werken der Ungliubigen: ,Dazu werden ihre Gedanken am Gerichtstag sie verteidigen,
dafl sie ertriiglicher gestraft werden, weil sie das, was dem Naturgesetz entspricht, irgendwie
erfiillt haben, aber darin baben sie gesi'mdigt dafl sie als Menschen ohne Glauben ibr Tun
nicht auf jenes Ziel bezogen haben, auf das sie es beziehen sollten. Weniger wird Fabricius
gestraft werden als Catilina, nicht, weil jener gut, sondern weil dieser schlimmer gewesen
ist“ (ebd. n. 25, PL 44, 751 — Die Ubersetzung nach E. Krebs, St. Augustin. Der Mensch und
Kirchenlehrer Kéln 1930, S. 279 f). Man sieht, wie Augustin von einem Rigorismus nicht
ganz freizusprechen. ist und wie er anfinglich positive Aussagen lelich wieder aufzuheben
geneigt ist.



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 291

des Jenseitszieles in ein rechtes Verhiltnis zu verwandeln“34, Und kaum einer war
so berufen wie Augustin, die Lehre von den Tugenden unter diesem Gesichtspunkt
zu behandeln. Denn gerade er ,erfihrt personlich an sich die Macht der Siinde, die
Erlosungsbediirftigkeit der Menschen, die Allgewalt der Gnade, und darum riickt
er die paulinische Siinden- und Gnadentheologie voll in den Mittelpunkt der Be-
trachtung “35. Dies gilt fiir seine Lehre im allgemeinen und fiir die Abhandlung iiber
die Geduld im besonderen. Letztere ist also ein getreues Spiegelbild seiner Gesamt-
lehre und — ein Kennzeichen augustinischen Schaffens — gleichzeitig seiner Person-
lichkeit. :

In engem Zusammenhang damit steht noch ein weiteres wichtiges Merkmal seiner
Tugendlehre. Die Liebe wird von ihm unter Berufung auf Paulus zu einem Funda-
ment wie der Tugendlehre iiberhaupt, so der Lehre von der Geduld im besonderen
gemacht. Dieser Gesichtspunkt war zwar bereits in den Abhandlungen Tertullians
und Cyprians hervorgehoben, — bei Tertullian noch mit einer gewissen Unsicherheit
in der Bestimmung des dogmatischen Verhaltnisses von Liebe und Geduld. Das Be-
deutsame ist aber, dafl bei Tertullian und Cyprian der vom Heiligen Geist gnaden-
haft eingegossenen Liebe noch nicht der Fundamentalcharakter aufgeprigt war, den
sie bei Augustin hat. Man braucht etwa nur die Kapitel 17, 23, 25 zu lesen, um zu er-
kennen, daf sie der Tugend der Geduld nach Augustins Lehre die eigentliche Signa-
tur gibt.

So 14}t sich in der Patristik eine interessante historische Entwicklung der Lehre
von der Geduld erkennen. Handelt es sich fir Tertullian noch vorwiegend um die
Auffindung eines Komplexes von Moralvorschriften, sieht Cyprian, weiter vordrin-
gend, in ihr ein Fundament, auf dem sich die Nachfolge Christi im Sinne des christ-
lichen Lebens selbst aufbaut, so gelangt Augustin, die Geduld als Ausgangspunkt
benutzend, aber dber das Teilproblem weit hinausgreifend, zum dogmatischen
Angelpunkt der Tugendlehre —- sie einordnend in das Heilswerk Christi iberhaupt.
Damit ist die Bahn frei fiir Thomas von Aquin, den groflen Systematiker der christ-
lichen Tugendlehre.

IV. Die Lehre der Geduld bet Thomas von Aquin

Der hl. Thomas erértert die Geduld im 2. Teil seiner theologischen Summe
(2, 2 qu. 136) als Teil seines Gesamisystems der Tugendlehre. Da sie in dieses voll-
kommen eingeordnet ist, ist ihr Wesen nur in systematischem Zusammenhang seiner
Lehre von den Tugenden voll zu erkennen. Daher soll diese in groflen Ziigen, soweit
es fiir das Verstindnis seiner Lehre angebracht erscheint, zur Darstellung gebracht
werden.

Thomas unterscheidet die géttlichen oder theologischen Tugenden (Glaube, Hoffnung,
Liebe), die Verstandestugenden (Wissenschaft, Weisheit usw.) und die sittlichen oder Moral-
tugenden, unter denen die Haupt- oder Kardinaltugenden Klugheit, Gerechtigkeit, Mafi-
gung und Starkmut (Tapferkeit) sind.

Die gottlichen Tugenden werden dem Menschen von Gott gnadenweise eingegossen, Die
Verstandestugenden entstehen durch Erfahrung oder Belehrung. Die moralischen Tugenden

# Bernhart, in Summe der Theologie, Bd. 2, S. 359 Anm. 1.

% Lortz, Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung, 11.—14. Auflage,
Miinster 1948, S. 80.

19*



299 ' Dietrich Lang-Hinrichsen

kénnen sowohl durch Ubung erworben, als auch von Gott eingegossen sein. Wie der Mensch
durch. die erworbenen Tugenden auf das naturgeméfle Ziel hingeordnet wird, so durch die
eingegossenen auf ‘die dbernatirliche Seligkeit. Durch die Anerkennung von erworbenen
Tugenden wird betont, dafl der Mensch mit seinen eigenen Kriften etwas natiirlich Gutes zu
wirken vermag. Die auf das iibernatiirliche Zijel gerichteten Tugenden iiberschreiten seine
Krafte. Nur mit géttlicher Hilfe kann er zu einer gewissen Teilnahme an der Géttlichkeit
gelangen. Diese Hilfe wird durch die heiligmachende Gnade gewiéhrt, mit der uns zugleich
jene Tugenden eingegossen werden. Sie werden vermehrt, sofern die heiligmachende Gnade
vermehrt wird, sie gehen (mit Ausnahme von Glaube und Hoffnung) durch die Todsiinde
verloren und kénnen auf direktem Wege, etwa durch 1dflliche Siinden, nicht vermindert
werden.

Die Tugenden sind in sich betrachtet ungleich, weil sie sich auf Gegenstande von verschie-
denem Wert beziehen. Auf der hichsten Stufe stehen die theologischen Tugenden, es fol-
gen die anderen cingegossenén Tugenden. Denn sie geben dem Menschen die Richtung auf
das iibernatiirliche Ziel. An erster Stelle unter allen Tugenden steht die caritas, wie Pau-
lus 1 Kor 13, 13 sagt. Den néchsten Rang nach den eingegossenen Tugenden nehmen, wenn
wir den Gegenstand ins Auge fassen, die Tugenden des Verstandes ein. Denn dieser ist edler
als das Begehrungsvermégen, auf das sich die moralischen Tugenden' beziehen. Betrachtet
aber im Hinblick auf den Akt stehen die moralischen Tugenden héher. Denn ihre Aufgabe
ist es, andere Potenzen zum Akt zu bewegen. Unter den moralischen Tugenden, insbesondere
unter den Kardinaltugenden, nimmt die Klugheit den ersten Plag ein, es folgen die Gerech-
tigkeit, sodann die Tapferkeit (einschlieflich der Geduld) und schlieBlich die Mafigung.
Denn die Klugheit ist die Fihrerin der Tugenden und vervollkommnet den Verstand, der
eine hohere Fihigkeit ist als der Wille und das sinnliche Begehrungsvermdgen. Die Gerech-
tigkeit hat den hochsten Rang nach der Klugheit ihrem Gegenstand nach, weil diese in Hand-
lungen besteht, die den Menschen nicht nur in sich selbst ordnen, sondern auch in seinen Be-
zichungen zu anderen, und weil Handlungen héher stehen als das Ziigeln von Leidenschaf-
ten, das Gegenstand der Tapferkeit (einschliefllich der Géduld) und der Mafligung ist. Das
Vermégen, in dem die Gerechtigkeit ihren Sitz hat, ist der Wille, der unter den Seelenkriften
den zweiten Platz nach dem Verstand einnimmt. Sodann folgt die Tapferkeit (und die Ge-
duld), die im sog. irasciblen Begehrungsvermégen ihren Sitz hat und deren Ziel die Herr-
schaft iiber die Furcht ist. Zuletzt kommt die Mdfligung des sog. concupisciblen Begehrungs-
vermogens, die sich auf die Zigelung der niederen Leidenschaften bezicht, ndmlich die
Triebe, die dem Menschen mit den Tieren gemeinsam sind.

Unter allen Tugenden hat die Liebe den hichsten Rang. Zwar ist der Gegenstand der
theologischen Tugenden bei allen derselbe, nidmlich unmittelbar Gott. Aber die Liebe ist es,
wie Thomas bemerkt, die diesem Gegenstand am néchsten steht. Durch sie hat der Mensch
die Hinordnung zu Gott. Deshalb kann es keine wahre Tugend ohne Liebe geben. Die Liebe
ist die Wesenform aller Tugenden, da durch sie alle Tugenden ihre Hinordnung auf das
legte Ziel erhalten®.

Erst auf dieser Grundlage wird in vollem Umfang verstindlich, was Thomas iiber
die Geduld sagt. Die Quaestio 136 seiner Tugendlehre (S. th. 2, 2) ist in 5 Artikel
geteilt und behandelt folgende Fragen: 1. Ist die Geduld eine Tugend? 2. Ist sie die
grofite unter den Tugenden? 3. Kann man sie ohne Gnade erwerben? 4. Ist sie ein
Teil der Tapferkeit? 5. Ist sie gleichbedeutend mit Langmut?

3 Vgl. zam Ganzen: Priimmer O.P., Manuale Theologiae moralis, Bd. I. S. 298 ff; dazu
Bernhart, Einfihrung z. Bd. 3 d. Summe S. LXXVIII. Ebenso: Die deutsche Thomasausgabe, .
- Bd. II: Grundlagen der menschlichen Handlung. Salzburg-Leipzig 1940, S. 139 ff.



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 293

1. Ist die Geduld éine Tugend?

Die Geduld ist eine Tugend, durch die das Gut der Vernunft vor Betriibnis bewahrt wird,
damit die Vernunft dieser nicht unterliegt. Begriindung: Die moralischen Tugenden sind auf
das Gute in der Weise hingeordnet, dal sie das Gut der Vernunft vor dem Anstiirmen der
Leidenschaften bewahren. Im Verhiltnis zu anderen Leidenschaften hat die Traurigkeit die
Wirkung, das Gut der Vernunft zu beeintrichtigen. Daher ist eine Tugend notwendig, durch
die das Gut der Vernunft vor Traurigkeit bewahrt wird, damit die Vernunft dieser nicht
unterliegt. Darin besteht die Funktion der Geduld. Thomas beruft sich hierbei auf Augustins
Abhandlung iiber die Geduld Kap. 2 ,patientia hominis est qua mala aequo animo tolera-
mus, id est sine perturbatione tristitiae, ne animo iniquo bona deseramus, per quae ad me-
liora perveniamus“. (Die Geduld des Menschen besteht darin, dafl wir mit Gleichmut, d. h.
ohne durch Traurigkeit erschiittert zu werden, Leiden erdu]der_!, damit wir nicht das Gute,
durch das wir zu Besserem gelangen konnen, unmutig verlassen.)

Im einzelnen untersucht Thomas, ob es auch im Jenseits die Tugend der Geduld gebe und
schlieflt sich hier Augustin (De civ. Dei, lib. 14, c. 9) an, wo es heifit: ,In unserer ewigen
Heimat wird es keinen Raum fiir die Tugend der Geduld geben, da sie nur dort notwendig
ist, wo Leiden zu erdulden sind, aber ewig wird das wéhren, wohin wir durch unsere Ge-
duld gelangen®.

Zur Frége der ,Geduld“ derer, die Leiden ertragen um niedriger Zwecke willen, beruft
sich Thomas ebenfalls auf Augustin (Geduld c. 2 und 5), nach welchem hier nicht von Ge-
duld, sondern nur von Harte (duritia) gesprochen werden konne.

2. Ist die Geduld die hichste unter den Tugenden?

Die Geduld wird von den drei theologischen und den vier moralischen Kardinaltugenden,
unter denen Klugheit und Gerechtigkeit den Menschen unmittelbar zum Guten hinordnen,
wihrend Tapferkeit und MiBigung ihn vor Hindernissen auf dem Wege zum Guten be-
wahren, iibertroffen. Die Geduld ist daher nicht die hochste unter den Tugenden.

Begriindung: Die Tugenden sind ihrem innersten Wesen nach auf das Gute hingeorduet.
Sie sind es ndmlich, die, wie Aristoteles in seiner Ethik sagt, den Menschen selbst und seine

Werke veredeln. Sie sind daher um so hervorragender, je mehr und je unmittelbarer sie den
Menschen zum Guten hinordnen. In héherem Mafle ist dies bei jenen Tugenden der Fall, die
das Gute selbst bewirken, als bei jenen, die nur vor dem bewahren, was vom Guten weg-
fihrt. Wie nun unter den ersteren eine Tugend um so grofler ist, je héher das Gut steht, zu
welchem sie den Menschen hinordnet (darum sind Glaube, Hoffnung und Liebe grofer als
Klugheit und Gerechtigkeit), so ist auch in der zweiten Gruppe der Tugenden diejenige um
so grofler, welche vor Hindernissen bewahrt, die stirker vom Guten abhalten. Vom Guten
halten aber mehr die Gefabren des Todes ab, auf die sich die Tapferkeit bezieht, und die
sinnlichen Geniisse, auf die sich die Mafligung bezieht, als sonstige Hindernisse, auf die sich
die Geduld bezieht. Daher ist die Geduld nicht die héchste unter den Tugenden. Sie bleibt
nicht nur hinter den theologischen Tugenden und hinter Klugheit und Gerechtigkeit zuriick,
die unmittelbar den Menschen zum Guten hinordnen, sondern auch hinter Tapferkeit und
Mifigung, die vor Hindernissen auf dem Weg zum Guten bewahren.

Auf ibrem Gebiet aber, ndmlich im Ertragen von Widrigkeiten auf dem Weg zum Guten,
weist das Wirken der Geduld Vollkommenheit anf. Denn aus den Widrigkeiten geht an
erster Stelle und als Wurze!l fiir die librigen die Betriibnis hervor, die durch die Geduld
iberwunden wird, erst dann folgen. der Zorn, den die Sanftmut (mansuetudo) unterdriickt,
der Hafl, den die Liebe aufhebt, die ungerechte Schidigung, die die Gerechtigkeit abhilt:
Vollkommen ist es, etwas in seiner Wurzel, also die Betriibnis selbst zu beseitigen.

Auch die Verheiflung, dal der Mensch durch geduldiges Ausharren den Besitz seiner



294 Dietrich Lang-Hinrichsen

Seele gewinnen werde, ist darin begriindet, daff die Geduld die Leiden und Widrigkeiten,
die die Seele beunruhigen, in ihrem Ursprung, der Betriibnis, iiberwindet. ‘

Zu dem Ausspruch Gregors: ,Die Geduld ist Wurzel und Wicdhter aller Tngenden® be-
merkt Thomas, dafl dieser nicht so zu verstehen sei, dafl die Geduld die Tugenden direkt
bewirke und erhalte, sondern nor in dem Sinn, daf} sie vor den Hindernissen, die ihnen ent-
gegenstehen, bewahre.

3. Kann man die Geduld okne Gnade erwerben?

Da die Geduld ans der Liebe geboren wird, kann man sie nicht ohne Gnade erwerben.
Jeder nimmt freiwillig nur fiir das, was Freude verspricht, Leiden auf sich, weil der mensch-
liche Geist dem Schmerz und der Traurigkeit an sich abgeneigt ist. Darnm wiirde er diese
niemals um ihrer selbst willen auf sich nehmen; er tut es vielmehr nur um eines Zweckes
willen. Also mufl notwendig jenes Gut, um dessentwillen wir Leiden auf uns zu nehmen be-
reit sind, erstrebenswerter sein als das Gut, dessen Verlust wir geduldig ertragen. Uber
allen Giitern aber steht die Liebe zu Gott. Daher bernht die Geduld auf der Liebe, wie es
Kor 18, 4 heifit: ,Die Liebe ist geduldig®. Liebe kann man jedoch nur durch géttliche Gnade
baben (Rom 5, 5). ,Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen
Geist, der uns gegeben ist“. So kann man Geduld nur durch die Gnadenhilfe Gottes haben.

Thomas erdrtert hier den bereits von Auguostin gepriiften (Geduld Kp. 3) Einwand, daf§
die Menschen, da sie wegen nichtiger Dinge viele Miihsale und Schmerzen obne Gnadenhilfe
Gottes auf sich nehmen, um so mebr fiir hohere Giiter ohne Gnade Gottes Leiden zu er-
dulden imstande sein miifiten. Der Einwand wire zutreffend, wenn die menschliche Natur
nicht durch die Erbsiinde verdorben wire. Angesichts dessen aber ist sie geneigter, Ubel
wegen solcher Dinge zu ertragen, die das Begehrungsvermogen fiir den Augenblick erfreuen,
als wegen kiinftiger Giiter, die am Maflstab der Vernunft gemessen erstrebenswert sind.

Auch daraus, dafl manche Heiden viele Leiden ohne Gnadenhilfe fir ihr Vaterland auf
sich genommen haben, kann ein Einwand nicht hergeleitet werden. Denn die Biirgertugend
entspricht der menschlichen Natur. Daher kann der menschliche Wille ohne die Hilfe der
Gnade einem solchen Ziel zustreben. Aber das Gut, auf das sich dic Gnade bezieht, ist
iibernatiirlich. Daher kann ihm der Mensch mit seinen natiirlichen Kriften nicht nadh-
streben. Anch das Erdulden von Ubeln zwecks Erlangung der Gesundheit geht aus der natiir-
lichen Liebe des Menschen, und zwar zu seinem Kérper, hervor. Daber ist der Grund des
Standhaltens (hier ebenfalls) ein anderer als bei der Geduld, die aus der ibernatiirlichen
Liebe hervorgebht.

4. Ist die Geduld ein Teil der Tapferkeit?

Die Geduld ist der Tapferkeit gleichsam als Hilfstugend der Haopttugend zngeordnet und
wird daher zutreffend als ein Teil der Tapferkeit bezeichnet.

Zur Gednld gebort es, Ubel, die von anderen zugefiigt werden, mit Gleichmut zu ertragen,
wie Gregor der Grofle in seiner 35, Homilie zum Evangeliom sagt. Unter diesen Ubeln
sind die hauptsichlichsten und am schwersten zn ertragenden jene, die im Erdulden der
Todesgefahr bestehen. Sie sind Gegenstand der Tapferkeit. Daber hat in diesem Bereich die
Tapferkeit die iibergeordnete Stellung, weil sie sich auf die am schwersten zu ertragende Ge-
fahr bezieht. Ihr als Haupttugend ist die Geduld als Untertugend zngeordnet.

Die Tapferkeit unterscheidet sich von der Geduld also einmal dadurch, dafl zor Geduld
das Ertragen von Leiden jeglicher Art gehdren kann, zur Tapferkeit jedoch nur das Aus-
halten in Todesgefahr. Ferner bestecht der Akt der Tapferkeit nicht nur darin, dafl jemand
nicht ans Betriibnis oder Schmerz wegen gegenwirtiger. Ubel vom Guten abfillt — in diesem
letzteren Punkt hat die Geduld Verwandtschaft mit der Tapferkeit — sondern anch darin,
daf} er trotz Furcht vor kiinftigen Gefahren im Guten verharrt. Die Tapferkeit bezieht sich



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 295

in erster Linie also auf eine Furcht, die es nahelegt, der Gefahr zu entfliehen. Die Geduld he-
zieht sich dagegen in erster Linie auf die Traurigkeit; denn geduldig wird jemand nicht
deshalb genannt, weil er nicht flieht, sondern weil er nicht in ungeordneter Weise der Trau-
rigkeit iber das anheimfillt, was er gegenwirtig an Ubeln zu erdulden hat.

Ein weiterer Unterschied liegt darin, dal der Tapfere zuweilen die Ubel nicht nur er-
duldet, sondern auch, wenn erforderlich, den, der das Ubel zufiigt, angreift. Dies hindert
aber nicht, die Geduld eine Untertugend der Tapferkeit zu nennen, da die Angriffsbereit-
schaft nicht in Widerspruch zur Geduld steht.

5. Ist die Geduld dasselbe wie die Langmut (longanimitas)?

Diese Tugenden haben eine grofle Verwandtschaft, sind aber einander nicht véllig gleich.

Die Langmut besteht darin, dafl jemand die Kraft hat, nach einem Gut zu streben, das
noch fern liegt. Sie zeigt eine positive Tendenz, ndmlich auf das zukiinftige Gut hin, nach
dem sie sich hoffend ausstreckt, hat also in dieser Hinsicht eine Ahnlichkeit mit der magnani-
mitas, der Hochherzigkeit, dem Sinn und Willen fiir das Grofle. Die Geduld besteht im
Aushalten von Leiden und in der Abwehr der Traurigkeit, die das Leiden hervorruft. Sie hat
also eine mehr negative Tendenz, die Uberwindung der Traurigkeit. Insofern aber sowohl
die Ferne des ersehnten Gutes wie auch die Miihe, die der Mensch in der stindigen Ubung
des Guten aufwenden mufl, Traurigkeit mit sich bringt, begreift die Geduld sowochl die
Langmut wie die Standhaftigkeit (constantia) in sich ein.

Dies sind die wesentlichen Gedanken des hl. Thomas itber die Geduld.

Die Geduld als Lehrstiick der systematischen Tugendlehre

Deutlich ist ersichtlich, wie stark Thomas in seinen Ausfiihrungen auf dem von
den Vitern erarbeiteten Gedankengut fufit. Dies zeigt sich einerseits in seinen hiu-
figen Zitaten von Viterstellen, insbesondere Augustins, der seinerseits wieder auf
Tertullian und Cyprian zuriikgeht, aber auch im iibrigen Inhalt seiner Ausfithrun-
gen. Ein grofier Teil der von ihm erdrterten Fragen ist bereits von den Vitern be-
handelt, zum mindesten aber gestreift worden, was nach den vorangegangenen Aus-
filhrungen einer niheren Darlegung nicht mehr bedarf. Vieles konnte von ihm kurz.
behandelt werden, weil ja seine prinzipiellen Darlegungen iiber theologische Grund-
begriffe wie Gnade usw. im allgemeinen und iiber die Tugendlehre im besonderen
vorausgesetzt sind. Manche Fragen wie das Martyrium sind Gegenstand einer be-
sonderen Untersuchungs?. Nach dieser konnen alle Tugenden, sofern sie auf Gott
bezogen werden, nicht nur der Glaube, im Martyrium wirksam werden (Art. V). Die
Tugend aber, in deren Bereich das Martyrium fallt, ist die Tapferkeit (Art. IV), da
die Christusglaubigen im Martyrium angesichts der Todesgefahr in Gerechtigkeit
und Wahrheit befestigt werden (Art. I). Der Grund, warum Thomas das Martyrium
nicht mehr der Tugend der Geduld zuordnet, diirfte weniger darin liegen, daf der
Martyrer etwa die oben erwdhnte, mit der Tapferkeit verbundene Angriffsbereit-
schaft hitte — denn fiir eine solche wird bei dem Martyrium in den meisten Fillen
wohl kaum Raum sein — als vielmehr darin, daf} es sich um das Aushalten in Todes-
gefahr handelt (Art. IV), das nach seinen Ausfithrungen ein Spezifikum gerade der
Tapferkeit ist. Ubrigens liegt der Hauptakzent auch bei letzterer nicht auf dem An- .
griff, als auf dem Aushalten und unbeweglichen Standhalten in Gefahren, einer

% S, th. 2,2, qu. 124.



296 Dietrich Lang-Hinrichsen

typischen Eigenart gerade des christlichen Tapferkeitsbegriffes®s. Die Zuordnung
des Martyriums zur Tapferkeit ist also weniger in einer sachlichen Differenz zwi-
schen Thomas und den Vitern, als vielmehr in der systematischen Gruppierung und
Sonderung der Tugenden bei Thomas begriindet. Denn nach ihm gilt der Satz, dafi,
~wer tapfer ist, dadurch auch geduldig ist, weil das Aushalten und Standhalten in
- den Gefahren auch zum Wesen der Tapferkeit gehdrt, ja sogar in noch stirkerem
Mafe dessen Wesen ausmacht als das Angreifen oder die Bereitschaft zum Angriff.
Dagegen gilt nicht das Umgekehrte, daf also die Geduld die ganze Tapferkeit wiére,
da, wie wir gesehen haben, bei der Tapferkeit noch besondere Spezifika, wie die
Angriffsbereitschaft, eine besondere Art der Gefahr usw. hinzutreten. Wenn diese
Verbindung von Tapferkeit und Geduld uns zunichst befremdend erscheint, so liegt
dies, wie Pieper mit Recht bemerkt, einmal darin, dafl wir das Wesen der Tapfer-
keit gewohnlich aktivistisch aufzufassen gewohnt sind, vor allem aber daran, dafl
die Geduld in unserer Zeit im Gegensatz zur christlichen Auffassung die Bedeutung
eines ,vergramten, unfrendigen und marklosen Erleidens aller irgendwie begeg-
nenden oder gar anfgesuchten Ubel“ angenommen hat. Es ist klar, dafl sie dies in der
Vaterlehre nicht sein kann, wenn Tertullian uns ihr Antlitz, um seine Worte nochmals
zu wiederholen, voll Ruhe und Frieden, ihre Stirn frei, nicht von Triibsinn oder Zorn
gerunzelt, ,ihre Augen mit dem Ausdruck der Freude nach oben erhoben und nicht
etwa die Brauen sorgenvoll heruntergesenkt“ beschreibt, wenn sie uns bei Cyprian
" als Teilnahme am Leben Christi und bei Augustin als Gnadengeschenk Gottes er-
scheint und Thomas sie dahin bestimmt, dafl der Geist mit ihrer Hilfe nicht in Trau-
rigkeit zerbrechen wird und seine Grofle verliert. Halten wir uns dies vor Augen,
so erscheint uns die Verbindung von Tapferkeit und Geduld durchaus natiirlich. Es
ist interessant, dafl die in der christlichen Lehre von der Geduld liegende positive
Bewertung des Verhaltens im Leiden, welche in der durch das Leiden angeregten
Aktivierung der geistigen Potenzen begriindet ist, gerade in den neuesten Strémun-
gen der Tiefenpsychologie eine Entsprechung findet. Sie sieht im Leiden bereits fiir
den Diesseitsbereich nicht mehr etwas Negatives. Im Gegensatz zur Psychoanalyse,
die den Menschen als ein von Trieben und vom Willen zur Lust, und zur Individual-
psychologie, die ihn als ein vom Willen zur Macht beherrschtes Wesen ansieht, be-
tont die Existenzanalyse Viktor E. Frankls®® die Angelegtheit des Menschen auf eine
objektive Sinn- und Wertewelt. Seine ,Psychotherapie vom Geistigen her® stellt sich
gerade um dieser Wertstrebigkeit des Menschen willen die Aufgabe, den seelisch
Kranken nicht nur wie die bisherige Psychotherapie arbeits- und genuflfihig, sondern
auch leidensfihig zu machen. Denn das rechte Leiden konne der Maglichkeit nach
‘hochste Leistung sein.

Eine besondere Bedeutung erhdlt die Geduld bei Thomas dadurch, daBl ihr auf
ihrem eigentlichen Gebiet, dem Bewahren vor Hindernissen auf dem Wege zum
Guten, eine hohe Vollkommenheit deshalb zugesprochen wird, weil sie vor
. Traurigkeit, die nach Thomas die Wurzel fir viele andere Hindernisse auf dem
Wege zum Gauten, z. B. fiir Zorn, Haf} usw. ist, schiitzt. Dieser Gedanke begegnet
uns bei den Vitern, denen die fiir Thomas so charakteristische Zusammenschau auf

38 Vgl. Josef Pieper, Vom Sinn der Tapferkeit, Leipzig 1934, S. 62.
3 V. E. Frankl: Die Existenzanalyse und die Probleme der Zeit, Wien: Amandus Ed. 1947.



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 297

dem Gebiete der Tugendlehre fehlt, noch nicht. Die Auffassung von Thomas er-
scheint uns einleuchtend, denn die Gemiitshewegungen des Zornes, Hasses usw. wer-
den hiufig eine Folge davon sein, dafl der Mensch, durch Traurigkeit zerbrochen,
im Leiden seine Grofie verloren hat. Die Erfahrung des Lebens wird dies bestatigen.

Bedeutungsvoll und in den anderen Abhandlungen iiber die Geduld nicht so klar
zum Ausdruck gekommen ist der Gedanke — der in der allgemeinen Tugendlehre
des hl. Thomas enthalten ist und daher auch in der Lehre von der Geduld seine Gel-
tung hat —, dafl die Klugheit bei allen moralischen Tugenden eine regulierende
Funktion, nimlich die der ,Mittehaltung® einnimmt. Wie Pieper auf Grund der
Lehre von Thomas zutreffend fiir die Tapferkeit ausfiihrtt, bewirkt die Klugheit
dies nicht eigentlich unmittelbar, sondern sozusagen durch die Gerechtigkeit hindurch.
Die Tapferkeit steht auf der Klugheit und der Gerechtigkeit. Ohne die gerechte
Sache, so bemerkt er, gibt es keine Tapferkeit, wie schon Ambrosius®! gesagt hat:
» Lapferkeit ohne Gerechtigkeit ist ein Hebel des Bosen®. Dies gilt bei der inneren
Beziehung von Tapferkeit und Geduld entsprechend fiir diese. So steht diese Lehre,
wie schon oben hervorgehoben, im Gegensatz zu gewissen Strémungen der Existenz-
philosophie unserer Zeit, denen fiir sittliches Handeln schon die Unbedingtheit des
Einsatzes geniigt, gleichviel wofiir er geleistet wird, aber in Einklang mit den neueren

" Bestrebungen der Ethik (Scheler, Nicolai Hartmann), diese entgegen jenem sittlichen
Subjektivismus wieder an objektiven Werten zu orientieren.

Auch in der Viterlehre iiber die Geduld war dieser Gedanke schon klar ansge-
sprochen. Nicht das Dulden fiir jede Sache ist nach ihr Geduld, sondern nur das Dul-
den fiir die gute Sache. Die Viterlehre hat den Begriff der Geduld, wie bereits er-
wihnt, nicht als einen formalen, sondern als einen materialen ausgebildet. Aber das
damit zusammenhingende engere Problem der eigentlichen ,Mittehaltung“ finden
wir in jenen Abhandlungen unmittelbar noch nicht.

Bei der Darstellung der allgemeinen Tugendlehre des hl. Thomas ist bereits dar-
auf hingewiesen worden, daf die Anerkennung von erworbenen Tugenden beweist,
daf nach Thomas der Mensch ohne Gnade nicht nur Schlechtes, sondern im natiir-
lichen Bereich auch Gutes vollbringen kann. In der speziellen Lehre des hl. Thomas
iiber die Geduld haben wir einen weiteren Beleg dafiir (Art. III, 2 u. 8). Fiir das
Vaterland und die Gesundheit, also positive Werte, kénne der Mensch auch ohne
Gnadenhilfe Ubel ertragen. Denn dies entsprache — so sagt Thomas — seiner mora-
lischen Natur. Aber fiir die Geduld im ibernatiirlichen Bereich, die spezifisch christ-
liche Geduld, bediirfe die durch die Erbsiinde verdorbene menschliche Natur der
Gnadenhilfe Gottes. Diese sei aber auch deshalb notwendig, weil die christliche
Geduld aus der tbernatiirlichen Gottesliebe geboren sei, die man nur durch Gnade
haben konne. Gleichzeitig kommt darin die zentrale Stellung der Liebe in der Lehre
von den Tugenden zum Ausdruck, die schon Augustin hervorgehoben hat. Auch die
besondere Eigenart der Geduld im jenseitigen Leben behandelt Thomas im Einklang
- mit Augustin. :

Aber nicht in all diesen Einzelpunkten, in denen Thomas weitgehend auf den Vor-
arbeiten der Viter aufbaut, liegt das Bemerkenswerte seiner Lehre iiber die Geduld.

40 3.3, 0.8. 48.
4 De officiis I 35.



298 Dietrich Lang-Hinrichsen

Interessant ist vielmehr, dafl er auch diesem kleinen Teilgebiet die charakteristische
Eigenart seines sonstigen Schaffens aufgeprigt hat. So ist es kein Zufall, daf sich in
dieser einen Quaestio Zitate aus Augustinus und Aristoteles vereinigt finden. Ge-
rade die Synthese dieser beiden ist ja sein grofles Werk gewesen. Natiirlich kann sie
in diesem kurzen Abschnitt nur in engen Grenzen hervortreten. Aber was auch hier
in vollem Umfang deutlich wird, ist' die scharfe begriffliche Abgrenzung und die
»Zusammenschau und Ordnung von Einzelerkenntnissen zu einer groflen wissen-
schaftlichen Einheit* (Grabmann). Das Bemithen um die Systematik gibt seiner
Lehre von der Geduld die entscheidende Signatur. Sie wird so ein Teil jenes Glanz-
stiickes der Summe, welches seine Tugendlehre nach allgemeinem Urteil darstellt.
Das Bett, in dem der Strom der Geduld fliefit, ist nonmehr sorgfiltig und genaun
gefallt. Verlaflt er es hier, so wird er zur Tapferkeit, tritt er dort diber die Ufer, so
nennt er sich Langmut und welches der Abgrenzungen noch mehr sind. Auf alle Fra-
gen, die die Viterlehre noch offen lie, erhalten wir eine Antwort. Alles ist bestimmt
und reguliert. Die’ Geduld hat sozusagen ihr ganz bestimmtes Ressort zugewiesen
erhalten, auflerhalb dessen die Einrede der Unzustindigkeit eingreift.

Wir sehen — und nicht ganz chne Wehmut — die Geduld ist ein wenig alter gewor-
den. Es waren ziemlich genau tausend Jahre verstrichen, seitdem Cyprian die bereits
zitierten Worte schrieb: ,Sie, die reichlich und vielfiltig ist, wird nicht durch enge
Schranken begrenzt. Weit offen ist die Tugend der Geduld. Und deren Weite und
Grofle geht aus der Quelle zwar eines Namens hervor, aber durch die quellenden
Adern wird sie iiber viele Wege der Herrlichkeit ausgegossen“. Bei Thomas klingt
es ein wenig anders. Es ist das, was man die ,Sachlichkeit und Unpersonlichkeit seiner
Darstellungsweise genannt hat (Grabmann) Den Glanz der Urspriinglichkeit und
den Schwung des Lebens hat die Geduld gegen den kristallklaren Schliff der Syste-
matik eingetauscht, wie dies nun eben einmal einem Entwicklungsgesetz zu ent-
sprechen scheint. In dieser Form ist sie in jene Theologie eingegangen, die man die
klassische genannt hat. Denn den literarischen Sieg trigt der davon, der das Schul-
buch schreibt, das fir Lehrzwecke bestimmte System, als welches die Summa Theo-
logica gedacht war.

Es wird jedoch bei aller Wiirdigung der grofien Leistung Thomas von Aquins
nicht verborgen bleiben, dafl das intellektualistische Moment, das fiir die Scholastik
so charakteristisch ist und insbesondere in der spiteren Scholastik zu allzu subtilen
Unterscheidungen gefiihrt hat, die die Bedeutung der gewaltigen Denkarbeit jener
groflen Epoche der Geistesgeschichte in den Augen mancher Kritiker verdunkelt
haben, sich auch hier bemerkbar macht. Dies bewirkt, dafl bei einem Vergleich der
mehr vernunftbegriindeten Tugendlehre Thomas von Aquins mit der mehr vitalen
der Patristik diese unserem modernen Empfinden trotz des grofieren zeitlichen Ab-
‘standes in vielem niher steht. Wollen wir die innere Grofle der christlichen Lehre
von der Geduld erfassen, wollen wir erleben, was diese Lehre fiir uns bedeutet,
wollen wir von dem Gedanken, daf Geduld die duflerste Aktivierung der Seelen-
potenzen im Ausharren gegeniiber den grofien und kleinen Leiden dieses Lebens mit
dem Blick auf das hochste Ziel der Erlésung im kiinftigen Leben ist, ergriffen und
begeistert werden, von dem Gedanken, dafl wir mit dieser Seelenhaltung, dieser echt
christlichen Noblesse, durch Leiden nicht in Traurigkeit zerbrochen zu werden, in



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 299

Christus selbst sind und so die echte Nachfolge Christi verwirklichen, so werden wir
wohl in erster Linie zu den Schriften der Patristik, insbesondere Cyprians und
Augustins greifen, die itber die Jahrhunderte hinweg nichts von ihrer urspriinglichen
Anziehungskraft eingebiifit haben und wirken, als seien sie in unseren Tagen fiir
unsere Tage geschrieben worden .

Wir haben im Verlauf unserer Studie versucht, die Eigenart der vier grofien
Lebrer der christlichen Geduld herauszuarbeiten und eine Entwicklungslinie im
Lebrgehalt aufzuzeigen, ein Unterfangen, das natiirlich in seinem Ergebnis anfecht-
bar ist, weil es eine Wertung enthdlt und Wertungen stets das unverlierbare Ge-
burtszeichen des Subjektiven an sich tragen, und die Gleichungen, die im geistigen
Bereich zu 16sen sind, niemals aufgehen, sondern stets einen Rest tibrig lassen.

Fassen wir noch einmal das Ergebnis kurz zusammen, so mochten wir sagen: Ter-
tullian, der durch die Geduld anderer zum Glauben kam und durch die eigene Un-
geduld von der richtigen Lehre wieder abfiel (Die Ungeduld ist es, die die Haretiker
schafft, sagte doch Cyprian, c. 11), behandelt das Thema moralisch, Cyprian, der in
den Tod ging, vital, Augustin, der zeit seines Lebens mit dem Irrtum rang, dogma-
tisch und Thomas, der kithle Summenkomponist, systematisch. Die Geduld aber ist in
ihrem Wesen stets dieselbe geblieben, sie hat alles standhaft ausgehalten und hat
ihre Grofle nicht verloren. Sie wird auch durch diese Abhandlung nicht in Traurigkeit
zerbrochen werden. Denn sie ist geduldig — selbst im Schmerz der Miffhandlung.





