
284 Dietrich Lang-Hinrichsen 

Beschränkung der Tätigkeit, Abstoßung fernerliegender Aufgaben, auch Aufhebung 
mancher Niederlassungen werden unabweisbar sein. Die geistliche Betreuung der 
Laienverbände, vor allem in ihren Filialniederlassungen, steht manchmal in einem 
umgekehrten Verhältnis zur Überbeanspruchung ihrer Dienste. Immer wieder tau- 
chen die Fragen bezüglich der klösterlichen Lehrtätigkeit, der Ordensgewandung, 
der Urlaubszeiten, der sozialen Sicherstellung u. ä. auf, die einer ernsthaften, von 
Klugheit ebenso wie von abstrichloser Hingabegesinnung bestimmten Würdigung 
bedürfen. Damit sind nur einige Fragen angedeutet, die weder Sache des Römischen 
Kongresses waren, noch dem einzelnen Verband überlassen zu bleiben brauchen, 
vielmehr gemeinsam auf regionaler Basis durchdacht werden sollten. 

Papst Pius XII. hat drei Gründe genannt, die eine Erneuerung und Anpassung 
der Vollkommenheitsstände gebieterisch fordern: l.die veränderten Zeitverhältnisse, 
2. fragwürdige Lehrmeinungen und Irrtümer bezüglich der Vollkommeniheitsstände, 
3. die dringende Notwendigkeit zur Übernahme apostolischer Arbeit in der heu- 
tigen Notzeit. Solange diese Gründe bestehen, wandeln wir noch nicht würdig unserer 
Berufung, wenn wir auch das Häckchen des Gesetzes noch erfüllen." Wir müssen uns 
prüfen und besinnen und aus den Zeitrufen die Gottesrufe zu vernehmen suchen. 

Die Lehre von der Geduld in der Patristik 
und bei Thomas von Aquin 

Von Prof. Dr. Dietrich Lang-Hinrichsen, Bamberg 

(Fortsetzung) 

III. Augustin: Über die Geduld 

Diese Schrift, die etwa aus dem Jahre 418 stammt28, gliedert sich kurz wie folgt: 

Nachdem zunächst die Eigenart der Geduld Gottes als frei von Leiden von der 
menschlichen Geduld abgesetzt worden ist (Kap. 1), wird diese als das gleichmütige 
Ertragen von Übeln und als das Verharren im Guten trotz aller Leiden, im Gedanken an 
die künftige, alles aufwiegende ewige Herrlichkeit beschrieben (Kap. 2). Sie ist eine geistige 
Tugend, eine geistige Kraft, eine Kraft des Herzens (Kap. 1 und 8), aber sie bewährt sich 
sowohl in seelischen als auch in körperlichen Leiden. König David übte Geduld in seelischem 
Leid, Job und die Märtyrer in seelischem und körperlichem Leid zugleich (Kap. 9•11). Ent- 
sprechend können auch die Versuchungen, denen Widerstand geleistet wird, geistige oder kör- 
perliche, der Feind, von dem sie ausgehen, ein mit geistigen und körperlichen Waffen 
kämpfender, ein sichtbarer oder unsichtbarer sein, wobei der Kampf gegen den unsicht- 
baren Feind der schwerere ist (Kap. 10). 

Die Güter, für die wahre christliche Geduld geübt wird, sind nur geistige, sittliche, das 
Gute, das Gerechte, niemals materielle, zeitliche, wie Reichtum, Ruhm, Leidenschaften. 
Mögen die Leiden, die der einzelne für die letzteren auf sich nimmt, noch so schwer, die 
Kraft, sie zu ertragen, noch so groß sein, gerade an den Gütern, für die gelitten wird, zeigt 

28 Vgl. Steidle, Patrologia, Freiburg i. Br. 1937, S. 179; und Espenberger, in: BKV2, 
Augustin, Einleitung S. XIV - Text: PL 40, 612 ff; CSEL 41, 661 ff. 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Äquin 285 

sidi der grundlegende Unterschied der wahren von der falschen Geduld. Letztere verdient 
nicht den Namen einer Tugend, sondern den der Härte (duritia). Sie ist Dienerin der 
Leidenschaft, nicht wie die wahre Geduld Begleiterin der Weisheit (Kap. 3•6). 

Das Ziel, um dessentwillen Leiden ertragen werden sollen, ist nicht ein sichtbares, son- 
dern ein unsichtbares, nicht ein gegenwärtiges, sondern ein zukünftiges, nicht ein materielles, 
sondern ein geistiges, nicht ein zeitliches, sondern ein ewiges: das Heil der Seele. Es wird 
uns als Geschenk für die Geduld gegeben (Lk 21, 19) (Kap. 7). Aber auch für den Leib 
wirkt nach Augustin die Übung der Geduld. Er • auf Zeit niedergedrückt oder verloren • 
wird künftig wiedergewonnen, wie es der Herr, als er die Märtyrer zur Geduld ermahnte, 
verhieß: •Wahrlich ich sage euch: nicht ein Haar eures Hauptes wird untergehen' (Lk21,18). 
Der Geist überwindet den Leib, eine wahre Nachfolge Christi. Die Märtyrer haben sie 
verwirklicht, die Donatisten verfehlt. Sie gaben sich den Tod, als sie zum Leben gesucht 
wurden, sie nahmen sich das Gegenwärtige und leugneten damit das Künftige (Kap. 13). 
Es ist der Scheinsieg des Leibes über den Geist, durch den Seele und Leib verlorengehen. 
Wer den Leiden nachgibt, vermehrt sie, sie werden zu ewigen. Den Leiden • so läßt sich 
aus Augustins Worten weiter folgern • entfliehen wir nur, wenn wir ihnen widerstehen, 
eine der Scheinparadoxien des christlichen Lebens. 

Fassen wir den ersten Teil der Schrift von Kap. 1•14 noch einmal zusammen, so können 
wir den Begriff der Geduld nach Augustin folgendermaßen formulieren: Sie ist eine gei- 
stige Kraft, durch die die körperlichen und seelischen Leiden für das Gute und Gerechte 
um des ewigen Heiles willen unerschütterlich und hochgemut ertragen werden. 

Mit Kap. 15 beginnt ein neuer Gedankengang: Wo liegen die Quellen der Geduld? Die 
wahre Geduld, sagt Augustin, kommt nicht aus eigener Kraft, sondern von Gott (Kap. 15). 
Wohl kann der Mensch mit seinen bloßen natürlichen Kräften schwere Leiden für irdische 
Güter auf sich nehmen, nicht aber für das wahre Gute. Der Grund dafür liegt in Folgendem: 
Die Kraft der falschen Geduld der Ungerechten stammt aus der weltlichen Begierde und 
dem natürlichen Willen, der Starkmut der Gerechten dagegen aus der Liebe zu Gott, die 
in unsere Herzen durch den Heiligen Geist ausgegossen ist (Rom 5, 5). Sie ist langmütig und 
erduldet alles (1 Kor 13, 4 u. 7). Je größer die Liebe zu Gott, um so mehr wird für das, was 
geliebt wird, erduldet. Je größer die Begierde der Welt, um so mehr wird für das, was 
begehrt wird, ertragen (Kap. 16 u. 17). Wie die Liebe aus Gott ist, so auch die wahre Ge- 
duld, die von der Liebe ausgeht (Kap. 18 u. 19). Die Auserwählung durch die Gnade kommt 
allen guten Verdiensten zuvor. Sie geht selbst dem Glauben voran (Kap. 20). Durch das 
Geschenk der Gnade und des Glaubens an den kommenden Christus wurden auch die Ge- 
rechten des Alten Bundes gerechtfertigt. Die guten Werke gehen dem Erbarmen Gottes 
nicht voraus, sondern folgen ihm (Kap. 21). Vor der Auserwählung durch die Gnade sind 
alle ungerecht (Kap. 22). Wie die Liebe die Quelle der wahren Geduld, so ist die Begierde 
die Quelle der falschen Geduld (Kap. 23). Der Wille kann durch Begierde hingerissen wer- 
den und aus sich selbst heraus fähig sein, Schweres zu ertragen (Kap. 24). Der gute Wille, 
mit dem wir Gott lieben und um seinetwillen Bitteres ertragen, kann nur aus Gott sein. 
Denn zu ihm befähigt uns die Liebe, die der Heilige Geist in unsere Herzen eingießt 
(Kap. 25). Auch die Geduld der Schismatiker, die für Christus das Kreuz auf sich nahmen, 
kommt von Gott. Es gibt im menschlichen Willen nichts Gutes ohne Hilfe Gottes. Aber 
nicht jeder, dem eine Gabe Gottes innewohnt, gehört zum Reiche Gottes. Die Gabe für die 
zu Erben bestimmten Kinder sind andere als die für die Enterbten (Kap. 26•28). Die Ge- 
duld der zur Erbschaft Berufenen wird nicht untergehen, sondern ihre Frucht im Lohn der 
ewigen Seligkeit tragen (Kap. 29). 

Die kleine Abhandlung (oder vielleicht Predigt) spiegelt deutlich die Schreibweise 
und Lehre des Bischofs von Hippo wider. Sein Stil wird allgemein dahin charakteri- 
siert, daß er •schwunghaft und fein herausgearbeitet, mit Antithesen und Wort- 



286 Dietrich Lang-Hinrichsen 

spielen überreich belebt"29 gewesen und erst später schmuckloser und knapper ge- 
worden sei. Unsere Schrift gehört noch deutlich in jene erste Periode. Was ihre sach- 
liche Seite angeht, so wurde bereits früher erwähnt, daß der stoffliche Rahmen weit- 
gehend von Tertullian bestimmt zu sein scheint. Daher begegnen uns in ihr viele 
Fragen, Untersuchungen, Beispiele usw., die schon bei jenem wie auch bei Cyprian 
zu finden sind. In dieser Hinsicht begnügte sich Augustin zu einem großen Teil mit 
der Weitergabe dessen, was seine Vorgänger bereits erarbeitet hatten. Allerdings 
ist es natürlich, daß eine so eigengeartete Persönlichkeit, eine so subjektiv gestal- 
tende Potenz, wie Augustin es war, auch im Übernommenen die Spuren ihrer Be- 
sonderheit hinterlassen hat. Das Packende bei ihm ist die Betonung des Geistigen, 
des Übernatürlichen, des Zukünftigen. Das Einzelne und Besondere, das Kasuistisch- 
Lehrhafte und Moralisierende verschwindet vor der Gesamtschau des Wesens; alles 
sammelt sich in dem einen Brennpunkt: dem ewigen Heil. Gegenüber diesem Stre- 
ben, das Ganze in einer einheitlichen übernatürlichen Konzeption zu erfassen, tre- 
ten wie schon bei Tertullian und Cyprian Fragen der Systematik, der begrifflichen 
Abgrenzung der Geduld von anderen Tugenden in den Hintergrund. So finden wir. 
z. B. keine Trennung der Geduld von der Tapferkeit. Wohl aber mußte bei Augustin, 
der das Ertragen von Leiden um des zukünftigen Heiles willen besonders stark be- 
tont, der Zusammenhang der Geduld mit der Tugend der Hoffnung in eindrucks- 
voller Weise hervortreten (Kap. 7). Von der Bedeutung des Glaubens und der Liebe 
für die Geduld wird noch die Rede sein, weil sie in jenes Gebiet hineingehört, in 
dem Augustin, weit über seine Vorgänger hinausgehend, Originelles geschaffen hat. 

Worin ist denn das Originelle der Geduldlehre Augustins zu sehen? 
Wurde bereits bei Tertullian und Cyprian gefragt, woher dem Menschen die 

Kraft zur Geduld komme, so wird diese Frage nun zum Grundproblem der ganzen 
Schrift. Ihre Erörterung nimmt fast die Hälfte ihres Gesamtumfanges ein und 
entfaltet sich zu einem kleinen Traktat über die Gnade. Das hängt aufs engste mit 
der Zeitsituation zusammen. 

Augustin stand in jenen Jahren, da er •über die Geduld" schrieb, auf dem Höhe- 
punkt des Kampfes um die rechte Auffassung von der Gnade. Über die Donatisten 
hatte er bereits einen entscheidenden Sieg errungen. Das Religionsgespräch von 
Karthago (411), auf dem er als einer der Hauptredner hervorgetreten war, hatte in 
dem langwierigen und blutigen Streit über die Heiligkeit der Kirche und die Gültig- 
keit der Sakramentenspendung die Wendung gebracht. Seitdem beschäftigte sich der 
heilige Kirchenlehrer in Predigten und Schriften eingehend mit dem Gnadenproblem. 
412 verfaßte er den Traktat •Über die Strafen und den Nachlaß der Sünden" (De 
meritis et remissione peccatorum), 415 antwortete er auf die Schriften des Pelagius 
mit seinem Werk •Über die Natur und die Gnade" (De natura et gratia), 418 end- 
lich schrieb er die beiden Bücher •Über die Gnade Christi und über die Erbsünde" 
(De gratia Christi et de peccato originali). Kein Wunder, daß die bohrenden Fragen 
von göttlicher Gnade und menschlicher Mitwirkung, die ihn in jenen Tagen ganz er- 
füllten, auch in seiner Schrift über die Geduld ihren deutlichen Niederschlag fanden. 
Dies um so mehr, als er in seinem an großen Geisteswenden so reichen Leben auch 
in diesem Problem eine bedeutende Entwicklung durchgemacht hatte. 

*• Altaner, Patrologie, Freiburg i. Br. 1931, S. 326 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 287 

Die Tugend der Geduld als Geschenk der Gnade 

Augustin steht bei der Abfassung der vorliegenden Schrift ganz offensichtlich 
unter dem Eindruck folgender konkreten Erfahrung: Der Mensch ist ein leidgeprüf- 
tes Wesen und niemand kann dem Leid entrinnen. Schmerzen und Mühsal sind sein 
tägliches Los und kein Gut wird ohne Bedrängnis errungen. Es gilt darum nur eines, 
sich mit Geduld zu wappnen und das Leid um des erstrebten Gutes willen auf sich zu 
nehmen. •Denn die Ungeduldigen, die sich gegen das Erdulden von Übel sträuben, 
bewirken dadurch nicht, daß sie ihnen entrinnen, sondern nur, daß sie noch größeres 
Übel erdulden müssen" (Kp. 2). Der Christ weiß, warum es Übel in der Welt gibt. 
•Ist es doch gerecht, daß wir in die einstige Paradiesesfreude nur durch demütige 
Geduld in der Drangsal wieder aufgenommen werden, nachdem wir wegen unserer 
trotzigen Begier nach Genuß aus ihr verstoßen wurden" (Kp. 14). Geduld ist darum 
eine der Grundtugenden des Menschen. Dem Christen ist sie am meisten notwendig. 
Denn er hat die Übel dieser Welt um eines unsichtbaren, um des zukünftigen Gutes 
willen zu ertragen, um einer Herrlichkeit willen, die nur im Glauben erfaßt und in 
der Hoffnung ersehnt, aber noch nicht besessen wird. Ja, das demütige und geduldige 
Ertragen des Übels um der Gerechtigkeit willen ist die einzige Geduld, die über- 
haupt Tugend genannt werden kann. 

Und nun die entscheidende Frage: Woher nimmt der Christ die Kraft zu sol- 
chem Erdulden? •Sed vera patientia, quae huius est nomine digna virtutis, quaeren- 
dum est, unde sumatur" (Doch woher stammt die wahre Geduld, die den Namen 
dieser Tugend wirklich verdient)? (Kp. 14). Für ein irdisches Gut, für Reichtum und 
Ruhm und sinnliche Lust nimmt der Mensch ohne Bedenken die größten Opfer auf 
sich; das sehen wir alle Tage. Niemand wird sagen, daß man dazu einer besonderen 
Hilfe bedürfe, weil die natürlichen Kräfte nicht ausreichten, um so viel Schweres und 
Hartes auszuhalten. Warum gilt nicht das gleiche, wenn es darum geht, für das 
wahre Gut, für das ewige Heil und um des Zeugnisses für Christus willen Leiden 
und Bedrängnis zu ertragen? (Kp. 16). Warum irren jene, die sich selbst und ihrer 
natürlichen Freiheit die Kraft zur wahren Geduld zuschreiben? Warum ist das Hoch- 
mut und Verblendung? Die Lösung dieser Schwierigkeit gibt Augustin Gelegenheit, 
die Tugend der Geduld in den größeren Zusammenhang der Lehre vom übernatür- 
lichen Heil als einer Gnadenwirklichkeit hineinzustellen und dadurch das Wesen 
der christlichen Geduld selbst tiefer zu entfalten. 

Zunächst ist die erste Frage: Warum vermag der Mensch aus eigener Kraft so viele 
und so schwere Leiden für zeitliche Güter und sündhafte Freuden zu erdulden? 
Augustin antwortet: Das macht die cupiditas mundi, die Begierde dieser Welt. •Das 
geliebte Geschöpf (das irdische Gut) hängt dem liebenden Geschöpf (dem Menschen) 
in einer Art von vertrauter Berührung und Verbindung an, damit es seine Süßigkeit 
erfahre" (Quodam modo enim familiari contactu atque connexu ad experiendam 
ejus suavitatem adjacet amanti creaturae amata creatura) (Kp. 24). Das heißt aber 
nicht, daß der Mensch nur von außen, von den Gütern dieser Welt beeindruckt und 
mehr oder weniger gezwungen würde. Die Begierde ist vielmehr in ihm selbst leben- 
dig und lockt und treibt; er selbst ist •von dieser Welt". •Sie nimmt (darum) ihren 
Ausgang vom freien Willen" (Sed cupiditas mundi initium habet ex arbitrio volun- 
tatis) (Kap. 17). Das ist eine Folge der Erbsünde, die Augustin hier mehr in der 



288 Dietrich Lang-Hinridisen 

allgemeinen Verfallenheit des Willens an die Welt und ihre Freuden, als speziell 
in der sexuellen Lust sieht. •Je heftiger der Mensch (nun) von jener Begierde, die 
nicht vom Vater, sondern aus der Welt stammt, brennt, um so mehr erduldet er für 
das, was er begehrt, alle Arten von Mühsal und Schmerz" (Kp. 17). Dazu braucht es 
nicht einmal des Antriebs durch den Teufel; der Wille kann schon aus sich selbst 
schlecht sein, indem er sich von seiner Begierde hinreißen läßt und dem Irdischen 
verfällt (Kp. 24). 

Diesem Menschen der sündhaften Begierde, der alles um zeitlicher Freuden wil- 
len zu erdulden vermag, steht der Mensch der wahren Geduld gegenüber. Warum ist 
dieser, im Gegensatz zu ersterem, ganz und gar auf die göttliche Hilfe angewiesen? 
Wieder antwortet Augustin mit einem klaren Beweisgang • und darin hat er die 
Lehre von der christlichen Geduld über seine Vorgänger hinaus weiterentwickelt. 
Leiden um der Gerechtigkeit willen kann man nur, wenn man die Gerechtigkeit 
(d. i. die übernatürliche Gerechtigkeit) liebt. Die Liebe zum übernatürlichen Ziel aber 

• ist Gnade und nichts als Gnade (Kp. 17•18). •Darum stammt die Geduld von dem, 
der uns auch die Liebe schenkt" (Kp. 23). Schon der erste Anstoß zur Liebe Gottes 
und der von ihm verheißenen Güter geht von Gott aus: Er erwählt die Seinen aus 
dieser Welt, sie, die Ungerechten und Sünder (Kap. 21), damit sie nicht mehr von 
der Welt seien (Kp. 19). Er entflammt ihr Herz mit dem Feuer des Hl. Geistes 
und macht es geduldig und leidensfähig auch für die schwersten Leiden (Kp. 17). 
Denn •die liebe erduldet alles", wie der Apostel sagt (1 Kor 13, 7). So wie also der 
Mensch einzig durch die Gnade und ohne jedes Verdienst seinerseits gerechtfertigt 
wird, so dankt er es letztlich auch nur der Gnade, wenn er in diesem Zustand der 
Rechtfertigung bewahrt bleibt und trotz mancherlei Mühsal in Geduld bis zum Ende 
ausharrt. Selbst die •Verdienste" des Gerechtfertigten sind ja im Grunde nichts an- 
deres als Gnade. Denn auch in dem Falle, wo die Gnade •dem schon Gerechtfertig- 
ten hilft, hört sie nicht auf, Gnade zu sein, weil sie nur das unterstützt, was sie selbst 
zuvor geschenkt hat" (Kp. 20). 

Vergleichen wir die Lehre von der Geduld als Gnadengeschenk Gottes, wie sie 
hier vorgetragen wird, mit der Gnadenlehre Augustins, wie sie uns aus seinen übri- 
gen Schriften bekannt ist, so ergibt sich folgendes: Der Mensch der irdischen Be- 
gierde, der um der sündigen Lust, des Reichtums und der Ehre willen alles erträgt, 
und der Mensch der übernatürlichen Gottesliebe, der um des ewigen Lebens willen 
Schweres erduldet und ungebrochen im Leiden aushält, stehen sich in unserer Schrift 
so gegenüber, daß es ein Drittes nicht zu geben scheint. Der Mensch ist entweder ein 
Gerechtfertigter, ein Gottliebender und wahrhaft Geduldiger oder aber ein Sünder, 
von weltlicher Begierde erfüllt und getrieben. •Was ist der Mensch, der in diesem 
Leben von seinem freien Willen Gebrauch macht, bevor er Gott erwählt und ihn 
liebt, anders als ungerecht und ein Sünder" (... quid est homo utens in hac vita 
propria voluntate, antequam eligat et diligat Deum, nisi iniustus et impius?) (Kp. 21). 
In diesem Sinne hat Augustin oft gesprochen. •Wo keine Gottesliebe, dort herrscht 
die fleischliche Begierde", sagt er z. B. im Enchiridion ad Laurentium, das aus dem 
Jahre 423 stammt80. Und im selben Jahre, da er über die Geduld schreibt, liest man 

3° Ench. ad Laur. sive de fide, spe et caritate, c. 117 (PL 40, 287); vgl. ebenso: Contra 
Julian, (aus dem Jahre 422) IV. 3, 33. (PL 44, 755); De gratia et lib. arbit. (aus dem Jahre 
426/27) c. 18, 37 (PL 44, 903). 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 289 

in dem Buch •Über die Gnade Christi und die Erbsünde": •Wo keine Liebe ist, wird 
kein Werk, als gut angerechnet noch irgendein Werk mit Recht gut genannt, denn 
alles, was nicht aus dem Glauben stammt, ist Sünde, und der Glaube ist in der 
Liebe wirksam"31. Ist dann aber Augustin nicht hierin von der Kirche verurteilt 
worden, als diese im 16. und 18. Jahrhundert ähnliche Sätze von Baius und Quesnel, 
die sich auf den großen Gnadenlehrer beriefen, verwarf32? Die Antwort der Autoren 
auf diese Frage ist nicht einheitlich. Die meisten suchen Augustin in dem vorgenann- 
ten Problem zu rechtfertigen und seine Sätze milder zu verstehen, als sie ihrem 
bloßen Wortlaut nach klingen, wenngleich sie die Widersprüche in seinen Aussagen 
nicht leugnen können und einen gewissen Rigorismus zugeben müssen. Wir möchten 
uns ihnen anschließen. Denn ganz abgesehen von der impulsiven und rhetorischen 
Redeweise geht es Augustin gar nicht darum, über die rein natürlichen Kräfte des 
Menschen in sich etwas auszusagen • die Fragestellung von Baius und der Jan- 
senisten ist ihm in dieser Ausdrücklichkeit noch unbekannt •, oder jeden einzelnen 
Tugendakt nach seinen verschiedenen Komponenten zu untersuchen. Er will vielmehr 
dem, was er an geduldigem Ertragen von Leiden in der Welt sieht, auf den letzten 
religiösen Grund gehen und seine verschiedenen Wurzeln bloßlegen. Für diesen 
Zweck schien es ihm notwendig, die Welt der Gnade und die Welt der Sünde mög- 
lichst scharf einander entgegenzustellen. Wo er einmal wie zufällig die Frage streift, 
ob jedes Erdulden' von Leiden um eines irdischen Gutes willen, also z. B. zur Er- 
langung der Gesundheit Sünde sei, da verneint er es ausdrücklich. •Wenn es schon 
nicht sdiuldhaft ist (culpabile non est), für die Gesundheit des Leibes soviel unter 
den Händen der Ärzte, die da schneiden und brennen, auszuhalten, wieviel mehr 
muß man dann für sein eigenes Heil unter dem Wüten jeglicher Feinde ertragen!" 

(Kp. 7). 
Noch ein anderer Fall, den Augustin in seiner Schrift über die Geduld vorträgt, 

wirft einiges klärende Licht auf die hier angeführte Kontroverse: •Wenn ein Schis- 
matiker", heißt es in Kap. 26, •der also nicht in der Liebe lebt • die ja die Einheit 
des Geistes bewirkt und das Band des Friedens ist, das die Kirche zusammenhält •, 
Trübsal, Bedrängnis, Kummer, Blöße, Verfolgung, Gefahr, Kerker, Ketten, Folter, 
Schwert, Flammen, wilde Tiere und selbst das Kreuz erduldet, um Christus nicht 
zu verleugnen, so ist das keinesfalls zu tadeln. Diese Geduld ist im Gegenteil zu 
loben (nullo modo ista culpanda sunt, imo vero et haec laudanda patientia est). 
Man kann nämlich nicht sagen, es sei für jenen besser gewesen, Christus zu verleug- 
nen, um den Leiden, die er für das Bekenntnis auf sich genommen, zu entgehen. Man 
muß vielmehr annehmen, daß es ihm vielleicht im Gericht erträglicher ergehen wird, 
als wenn er, Christus verleugnend, all jenen Leiden ausgewichen wäre. So ist das 
Wort des Apostels zu verstehen: ,Wenn ich meinen Leib zum Verbrennen hingäbe, 
hätte aber die Liebe nicht, so nützte es mir nichts' (1 Kor 13, 3). Das ,es nützte mir 
nichts' gilt in bezug auf die Erlangung des Reiches Gottes, nicht in bezug auf ein er- 
trägliches Letztes Gericht" (Kp. 26). Es handelt sich hier nach Augustin um einen 
Christen, der zwar die Liebe durch eine schwere Sünde verloren hat33, also nicht mehr 

31 De gratia Christi et de pecc. orig. I 26, 27 
32 Denz. 1025, 1027, 1028, 1038, 1395. 
33 Augustin setzt hier von vornherein voraus, daß der Glaube der Schismatiker ein 

Glaube ohne Liebe sei; denn die Liebe als das Band der Einheit und des Friedens sei nur 



290 Dietrich Lang-Hinrichsen 

im Stande der heiligmachenden Gnade ist, aber wenigstens im Glauben an Gott, 
den Schöpfer und Vergelter, sowie an Christus verharrt, und der nun aus Furcht vor 
der ewigen Strafe zeitliche Strafen um der Wahrheit und um Christi willen erduldet. 
Woher nimmt jener Mensch die Kraft zur Geduld, fragt Augustin. Und seine Ant- 
wort: Auch er hat sie von Gott; sie ist ein Geschenk seiner Gnade und eben darin ist 
sie zu loben. Aber diese Gnade rechtfertigt ihn noch nicht, macht ihn nicht zum Kinde 
und Erben, teilhaftig des Reiches Gottes und, so müßte man fortfahren, bewirkt auch 
nicht jene vollkommene Geduld, die alles aus Liebe zu Gott und zum ewigen Leben 
erträgt. Nur von dieser Geduld aber gilt das Schriftwort: •Pauperum patientia non 
peribit in aeternum" (der Armen Hoffnung wird auf ewig nicht enttäuscht) (Ps 9,19). 
•Denn derjenige, der dem Willen Geduld für diese Zeit verleiht, setzt der ewigen 
Glückseligkeit kein Ende, weil beide Gnaden der geschenkten Liebe geschenkt sind" 
(Non dabit finem sempiterriae felicitati, qui donat temporalem patientiam voluntati: 
quia utrumque munus donatae donatum est caritati) (Kp. 29). 

Worin besteht nun der Ertrag unserer Schrift für die christliche Tugendlehre im 
allgemeinen und für die Geduld im besonderen? Bereits in der Einleitung ist darauf 
hingewiesen worden, daß die abendländische Patristik das Erlösungswerk Christi 
weitgehend unter dem Gesichtspunkt des Heilsprozesses, des Näheren unter dem 
Gesichtspunkt des Zusammenwirkens von göttlicher Gnade und menschlichem Willen 
betrachtet hat. Das war auch für die Herausarbeitung einer Tugendlehre von Bedeu- 
tung. Gerade in jener Abhandlung über die Geduld, die aus der Feder des größten 
Kirchenvaters des Abendlandes stammt, tritt das am deutlichsten hervor. Es ist nicht 
mehr der engere Rahmen der spezifischen Tugend, der hier zur Erörterung steht, als 
vielmehr das Erlösungsproblem in der besonderen Blickrichtung der westlichen 
Patristik. Und gerade diese Blickrichtung ist es, die zum eigentlichen Angelpunkt der 
christlichen Tugendlehre führt. Geht es doch in ihr darum, die wissenschaftliche 
Begründung für die christlichen Tugenden zu finden, deren Funktion es ist, •das 
tragische Mißverhältnis der natürlichen Anlage des Menschen und der Herrlichkeit 

in der wahren Kirche zu finden. Ihr Glaube werde darum nicht in der Liebe (Gal 5, 6), 
sondern im Hochmut und in der Furcht wirksam (Kp. 28). Er ist .darum letztlich unfrucht- 
bar für das ewige Heil. Im Grunde gilt somit von der an sich lobenswerten und von der 
Gnade bewirkten Geduld der •gläubigen" Schismatiker für Augustin das gleiche, was er 
an anderer Stelle von den guten Werken der Ungläubigen sagt: •Sie sind nicht die ihrigen, 
sondern dessen, der von dem Bösen einen guten Gebrauch macht. Ihrer aber sind die Sün- 
den, durch die sie auch das Gute schlecht machen. Denn sie tun das (Gute) nicht mit gläubigem; 
sondern mit ungläubigem, d. i. törichtem und schädlichem Willen. Und solch ein Wille • 
daran zweifelt kein Christ • ist ein schlechter Baum, der nur schlechte Früchte bringen, 
d. h. nur Sünden tun kann" (Contra Jul. IV c. 3 n. 32 • PL 44, 754 f). Und auch darin 
herrscht nach Augustin Parallelität zwischen der Geduld der Schismatiker und den guten 
Werken der Ungläubigen: •Dazu werden ihre Gedanken am Gerichtstag sie verteidigen, 
daß sie erträglicher gestraft werden, weil sie das, was dem Naturgesetz entspricht, irgendwie 
erfüllt haben, aber darin haben sie gesündigt, daß sie als Menschen ohne Glauben ihr Tun 
nicht auf jenes Ziel bezogen haben, auf das sie es beziehen sollten. Weniger wird Fabricius 
gestraft werden als Catilina, nicht, weil jener gut, sondern weil dieser schlimmer gewesen 
ist" (ebd. n. 25, PL 44, 751 • Die Übersetzung nach E. Krebs, St. Augustin. Der Mensch und 
Kircbenlebrer.Köln 1930, S. 279 f). Man sieht, wie Augustin von einem Rigorismus nicht 
ganz freizusprechen ist und wie er anfänglich positive Aussagen le^lich wieder aufzuheben 
geneigt ist. 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 291 

des Jenseitszieles in ein rechtes Verhältnis zu verwandeln"34. Und kaum einer war 
so berufen wie Augustin, die Lehre von den Tugenden unter diesem Gesichtspunkt 
zu behandeln. Denn gerade er •erfährt persönlich an sich die Macht der Sünde, die 
Erlösungsbedürftigkeit der Menschen, die Allgewalt der Gnade, und darum rückt 
er die paulinische Sünden- und Gnadentheologie voll in den Mittelpunkt der Be- 
trachtung"35. Dies gilt für seine Lehre im allgemeinen und für die Abhandlung über 
die Geduld im besonderen. Letztere ist also ein getreues Spiegelbild seiner Gesamt- 
lehre und • ein Kennzeichen augustinisdien Schaffens • gleichzeitig seiner Persön- 
lichkeit. 

In engem Zusammenhang damit steht noch ein weiteres wichtiges Merkmal seiner 
Tugendlehre. Die Liebe wird von ihm unter Berufung auf Paulus zu einem Funda- 
ment wie der Tugendlehre überhaupt, so der Lehre von der Geduld im besonderen 
gemacht. Dieser Gesichtspunkt war zwar bereits in den Abhandlungen Tertullians 
und Cyprians hervorgehoben, • bei Tertullian noch mit einer gewissen Unsicherheit 
in der Bestimmung des dogmatischen Verhältnisses von Liebe und Geduld. Das Be- 
deutsame ist aber, daß bei Tertullian und Cyprian der vom Heiligen Geist gnaden- 
haft eingegossenen Liebe noch nicht der Fundamentalcharakter aufgeprägt war, den 
sie bei Augustin hat. Man braucht etwa nur die Kapitel 17, 23, 25 zu lesen, um zu er- 
kennen, daß sie der Tugend der Geduld nach Augustins Lehre die eigentliche Signa- 
tur gibt. 

So läßt sich in der Patristik eine interessante historische Entwicklung der Lehre 
von der Geduld erkennen. Handelt es sich für Tertullian noch vorwiegend um die 
Auffindung eines Komplexes von Moralvorschriften, sieht Cyprian, weiter vordrin- 
gend, in ihr ein Fundament, auf dem sich die Nachfolge Christi im Sinne des christ- 
lichen Lebens selbst aufbaut, so gelangt Augustin, die Geduld als Ausgangspunkt 
benutzend, aber über das Teilproblem weit hinausgreifend, zum dogmatischen 
Angelpunkt der Tugendlehre • sie einordnend in das Heilswerk Christi überhaupt. 
Damit ist die Bahn frei für Thomas von Aquin, den großen Systematiker der christ- 
lichen Tugendlehre. 

IV. Die Lehre der Geduld bei Thomas von Aquin 

Der hl. Thomas erörtert die Geduld im 2. Teil seiner theologischen Summe 
(2, 2 qu. 136) als Teil seines Gesamtsystems der Tugendlehre. Da sie in dieses voll- 
kommen eingeordnet ist, ist ihr Wesen nur in systematischem Zusammenhang seiner 
Lehre von den Tugenden voll zu erkennen. Daher soll diese in großen Zügen, soweit 
es für das Verständnis seiner Lehre angebracht erscheint, zur Darstellung gebracht 
werden. 

Thomas unterscheidet die göttlichen oder theologischen Tugenden (Glaube, Hoffnung, 
Liebe), die Verstandestugenden (Wissenschaft, Weisheit usw.) und die sittlichen oder Moral- 
tugenden, unter denen die Haupt- oder Kardinaltugenden Klugheit, Gerechtigkeit, Mäßi- 
gung und Starkmut (Tapferkeit) sind. 

Die göttlichen Tugenden werden dem Menschen von Gott gnadenweise eingegossen. Die 
Verstandestugenden entstehen durch Erfahrung oder Belehrung. Die moralischen Tugenden 

34 Bernhart, in Summe der Theologie, Bd. 2, S. 359 Anm. 1. 
85 Lortz, Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung, 11.•14. Auflage, 

Münster 1948, S. 80. 

19« 



292 Dietrich Lang-Hinrichsen 

können sowohl durdi Übung erworben, als auch von Gott eingegossen sein. Wie der Mensch 
durch die erworbenen Tugenden auf das naturgemäße Ziel hingeordnet wird, so durch die 
eingegossenen auf die übernatürliche Seligkeit. Durch die Anerkennung von erworbenen 
Tugenden wird betont, daß der Mensch mit seinen eigenen Kräften etwas natürlich Gutes zu 
wirken vermag. Die auf das übernatürliche Ziel gerichteten Tugenden überschreiten seine 
Kräfte. Nur mit göttlicher Hilfe kann er zu einer gewissen Teilnahme an der Göttlichkeit 
gelangen. Diese Hilfe wird durch die heiligmachende Gnade gewährt, mit der uns zugleich 
jene Tugenden eingegossen werden. Sie werden vermehrt, sofern die heiligmachende Gnade 
vermehrt wird, sie gehen (mit Ausnahme von Glaube und Hoffnung) durch die Todsünde 
verloren und können auf direktem Wege, etwa durch läßliche Sünden, nicht vermindert 
werden. 

Die Tugenden sind in sich betrachtet ungleich, weil sie sich auf Gegenstände von verschie- 
denem Wert beziehen. Auf der höchsten Stufe stehen die theologischen Tugenden, es fol- 
gen die anderen eingegossenen Tugenden. Denn sie geben dem Menschen die Richtung auf 
das übernatürliche Ziel. An erster Stelle unter allen Tugenden steht die Caritas, wie Pau- 
lus 1 Kor 13, 13 sagt. Den nächsten Rang nach den eingegossenen Tugenden nehmen, wenn 
wir den Gegenstand ins Auge fassen, die Tugenden des Verstandes ein. Denn dieser ist edler 
als das Begehrungsvermögen, auf das sich die moralischen Tugenden'beziehen. Betrachtet 
aber im Hinblick auf den Akt stehen die moralischen Tugenden höher. Denn ihre Aufgabe 
ist es, andere Potenzen zum Akt zu bewegen. Unter den moralischen Tugenden, insbesondere 
unter den Kardinaltugenden, nimmt die Klugheit den ersten Pla§ ein, es folgen die Gerech- 
tigkeit, sodann die Tapferkeit (einschließlich der Geduld) und schließlich die Mäßigung. 
Denn die Klugheit ist die Führerin der Tugenden und vervollkommnet den Verstand, der 
eine höhere Fähigkeit ist als der Wille und das sinnliche Begehrungsvermögen. Die Gerech- 
tigkeit hat den höchsten Rang nach der Klugheit ihrem Gegenstand nach, weil diese in Hand- 
lungen besteht, die den Menschen nicht nur in sich selbst ordnen, sondern auch in seinen Be- 
ziehungen zu anderen, und weil Handlungen höher stehen als das Zügeln von Leidenschaf- 
ten, das Gegenstand der Tapferkeit (einschließlich der Geduld) und der Mäßigung ist. Das 
Vermögen, in dem die Gerechtigkeit ihren Sitz hat, ist der Wille, der unter den Seelenkräften 
den zweiten Platz nach dem Verstand einnimmt. Sodann folgt die Tapferkeit (und die Ge- 
duld), die im sog. irasciblen Begehrungsvermögen ihren Sitz hat und deren Ziel die Herr- 
schaft über die Furcht ist. Zuletzt kommt die Mäßigung des sog. concupisciblen Begehrungs- 
vermögens, die sich auf die Zügelung der niederen Leidenschaften bezieht, nämlich die 
Triebe, die dem Menschen mit den Tieren gemeinsam sind. 

Unter allen Tugenden hat die Liebe den höchsten Rang. Zwar ist der Gegenstand der 
theologischen Tugenden bei allen derselbe, nämlich unmittelbar Gott. Aber die Liebe ist es, 
wie Thomas bemerkt, die diesem Gegenstand am nächsten steht. Durch sie hat der Mensch 
die Hinordnung zu Gott. Deshalb kann es keine wahre Tugend ohne Liebe geben. Die Liebe 
ist die Wesenform aller Tugenden, da durch sie alle Tugenden ihre Hinordnung auf das 
letjte Ziel erhalten36. 

Erst auf dieser Grundlage wird in vollem Umfang verständlich, was Thomas über 
die Geduld sagt. Die Quaestio 136 seiner Tugendlehre (S. th. 2, 2) ist in 5 Artikel 
geteilt und behandelt folgende Fragen: 1. Ist die Geduld eine Tugend? 2. Ist sie die 
größte unter den Tugenden? 3. Kann man sie ohne Gnade erwerben? 4. Ist sie ein 
Teil der Tapferkeit? 5. Ist sie gleichbedeutend mit Langmut? 

36 Vgl. zum Ganzen: Prümmer O.P., Manuale Theologiae moralis, Bd. I. S. 298 ff; dazu 
Bernhart, Einführung z. Bd. 3 d. Summe S. LXXVIII. Ebenso: Die deutsche Thomasausgabe, 
Bd. II: Grundlagen der menschlichen Handlung. Salzburg-Leipzig 1940, S. 139 ff. 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 293 

1. 1st die Geduld eine Tugend? 

Die Geduld ist eine Tugend, durch die das Gut der Vernunft vor Betrübnis bewahrt wird, 
damit die Vernunft dieser nicht unterliegt. Begründung: Die moralischen Tugenden sind auf 
das Gute in der Weise hingeordnet, daß sie das Gut der Vernunft vor dem Anstürmen der 
Leidenschaften bewahren. Im Verhältnis zu anderen Leidenschaften hat die Traurigkeit die 
Wirkung, das Gut der Vernunft zu beeinträchtigen. Daher ist eine Tugend notwendig, durch 
die das Gut der Vernunft vor Traurigkeit bewahrt wird, damit die Vernunft dieser nicht 
unterliegt. Darin besteht die Funktion der Geduld. Thomas beruft sich hierbei auf Augustins 
Abhandlung über die Geduld Kap. 2 •patientia hominis est qua mala aequo animo tolera- 
mus, id est sine perturbatione tristitiae, ne animo iniquo bona deseramus, per quae ad me- 
liora perveniamus". (Die Geduld des Menschen besteht darin, daß wir mit Gleichmut, d. h. 
ohne durch Traurigkeit erschüttert zu werden, Leiden erdulden, damit wir nicht das Gute, 
durch das wir zu Besserem gelangen können, unmutig verlassen.) 

Im einzelnen untersucht Thomas, ob es auch im Jenseits die Tugend der Geduld gebe und 
schließt sich hier Augustin (De civ. Dei, lib. 14, c. 9) an, wo es heißt: •In unserer ewigen 
Heimat wird es keinen Raum für die Tugend der Geduld geben, da sie nur dort notwendig 
ist, wo Leiden zu erdulden sind, aber ewig wird das währen, wohin wir durch unsere Ge- 
duld gelangen". 

Zur Frage der •Geduld" derer, die Leiden ertragen um niedriger Zwecke willen, beruft 
sich Thomas ebenfalls auf Augustin (Geduld c. 2 und 5), nach welchem hier nicht von Ge- 
duld, sondern nur von Härte (duritia) gesprochen werden könne. 

2. Ist die Geduld die höchste unter den Tugenden? 

Die Geduld wird von den drei theologischen und den vier moralischen Kardinaltugenden, 
unter denen Klugheit und Gerechtigkeit den Menschen unmittelbar zum Guten hinordnen, 
während Tapferkeit und Mäßigung ihn vor Hindernissen auf dem Wege zum Guten be- 
wahren, übertroffen. Die Geduld ist daher nicht die höchste unter den Tugenden. 

Begründung: Die Tugenden sind ihrem innersten Wesen nach auf das Gute hingeordnet. 
Sie sind es nämlich, die, wie Aristoteles in seiner Ethik sagt, den Menschen selbst und seine 

Werke veredeln. Sie sind daher um so hervorragender, je mehr und je unmittelbarer sie den 
Menschen zum Guten hinordnen. In höherem Maße ist dies bei jenen Tugenden der Fall, die 
das Gute selbst bewirken, als bei jenen, die nur vor dem bewahren, was vom Guten weg- 
führt. Wie nun unter den ersteren eine Tugend um so größer ist, je höher das Gut steht, zu 
welchem sie den Menschen hinordnet (darum sind Glaube, Hoffnung und Liebe größer als 
Klugheit und Gerechtigkeit), so ist auch in der zweiten Gruppe der Tugenden diejenige um 
so größer, welche vor Hindernissen bewahrt, die stärker vom Guten abhalten. Vom Guten 
halten aber mehr die Gefahren des Todes ab, auf die sich die Tapferkeit bezieht, und die 
sinnlichen Genüsse, auf die sich die Mäßigung bezieht, als sonstige Hindernisse, auf die sich 
die Geduld bezieht. Daher ist die Geduld nicht die höchste unter den Tugenden. Sie bleibt 
nicht nur hinter den theologischen Tugenden und hinter Klugheit und Gerechtigkeit zurück, 
die unmittelbar den Menschen zum Guten hinordnen, sondern auch hinter Tapferkeit und 
Mäßigung, die vor Hindernissen auf dem Weg zum Guten bewahren. 

Auf ihrem Gebiet aber, nämlich im Ertragen von Widrigkeiten auf dem Weg zum Guten, 
weist das Wirken der Geduld Vollkommenheit auf. Denn aus den Widrigkeiten geht an 
erster Stelle und als Wurzel für die übrigen die Betrübnis hervor, die durch die Geduld 
überwunden wird, erst dann folgen, der Zorn, den die Sanftmut (mansuetudo) unterdrückt, 
der Haß, den die Liebe aufhebt, die ungerechte Schädigung, die die Gerechtigkeit abhält: 
Vollkommen ist es, etwas in seiner Wurzel, also die Betrübnis selbst zu beseitigen. 

Auch die Verheißung, daß der Mensch durch geduldiges Ausharren den Besitz seiner 



294 Dietrich Lang-Hinrichsen 

Seele gewinnen werde, ist darin begründet, daß die Geduld die Leiden und Widrigkeiten, 
die die Seele beunruhigen, in ihrem Ursprung, der Betrübnis, überwindet. 

Zu dem Ausspruch Gregors: •Die Geduld ist Wurzel und Wächter aller Tugenden" be- 
merkt Thomas, daß dieser nieht so zu verstehen sei, daß die Geduld die Tugenden direkt 
bewirke und erhalte, sondern nur in dem Sinn, daß sie vor den Hindernissen, die ihnen ent- 
gegenstehen, bewahre. 

3. Kann man die Geduld ohne Gnade erwerben? 

Da die Geduld aus der- Liebe geboren wird, kann man sie nicht ohne Gnade erwerben. 
Jeder nimmt freiwillig nur für das, was Freude verspricht, Leiden auf sich, weil der mensch- 
liche Geist dem Schmerz und der Traurigkeit an sich abgeneigt ist. Darum würde er diese 
niemals um ihrer selbst willen auf sich nehmen; er tut es vielmehr nur um eines Zweckes 
willen. Also muß notwendig'jenes Gut, um dessentwillen wir Leiden auf uns zu nehmen be- 
reit sind, erstrebenswerter sein als das Gut, dessen Verlust wir geduldig ertragen. Über 
allen Gütern aber steht die Liebe zu Gott. Daher beruht die Geduld auf der Liebe, wie es 
Kor 13, 4 heißt: •Die Liebe ist geduldig". Liebe kann man jedoch nur durch göttliche Gnade 
haben (Rom 5, 5). •Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen 
Geist, der uns gegeben ist". So kann man Geduld nur durch die Gnadenhilfe Gottes haben. 

Thomas erörtert hier den bereits von Augustin geprüften (Geduld Kp. 3) Einwand, daß 
die Menschen, da sie wegen nichtiger Dinge viele Mühsale und Schmerzen ohne Gnadenhilfe 
Gottes auf sich nehmen, um so mehr für höhere Güter ohne Gnade Gottes Leiden zu er- 
dulden imstande sein müßten. Der Einwand wäre zutreffend, wenn die menschliche Natur 
nicht durch die Erbsünde verdorben wäre. Angesichts dessen aber ist sie geneigter, Übel 
wegen solcher Dinge zu ertragen, die das Begehrungsvermögen für den Augenblick erfreuen, 
als wegen künftiger Güter, die am Maßstab der Vernunft gemessen erstrebenswert sind. 

Auch daraus, daß manche Heiden viele Leiden ohne Gnadenhilfe für ihr Vaterland auf 
sich genommen haben, kann ein Einwand nicht hergeleitet werden. Denn die Bürgertugend 
entspricht der menschlichen Natur. Daher kann der menschliche Wille ohne die Hilfe der 
Gnade einem solchen Ziel zustreben. Aber das Gut, auf das sich die Gnade bezieht, ist 
übernatürlich. Daher kann ihm der Mensch mit seinen natürlichen Kräften nicht nach- 
streben. Auch das Erdulden von Übeln zwecks Erlangung der Gesundheit geht aus der natür- 
lichen Liebe des Menschen, und zwar zu seinem Körper, hervor. Daher ist der Grund des 
Standhaltens (hier ebenfalls) ein anderer als bei der Geduld, die aus der übernatürlichen 
Liebe hervorgeht. 

4. Ist die Geduld ein Teil der Tapferkeit? 

Die Geduld ist der Tapferkeit gleichsam als Hilfstugend der Haupttugend zugeordnet und 
wird daher zutreffend als ein Teil der Tapferkeit bezeichnet. 

Zur Geduld gehört es, Übel, die von anderen zugefügt werden, mit Gleichmut zu ertragen, 
wie Gregor der Große in seiner 35. Homilie zum Evangelium sagt. Unter diesen Übeln 
sind die hauptsächlichsten und am schwersten zu ertragenden jene, die im Erdulden der 
Todesgefahr bestehen. Sie sind Gegenstand der Tapferkeit. Daher hat in diesem Bereich die 
Tapferkeit die übergeordnete Stellung, weil sie sich auf die am schwersten zu ertragende Ge- 
fahr bezieht. Ihr als Haupttugend ist die Geduld als Untertugend zugeordnet. 

Die Tapferkeit unterscheidet sich von der Geduld also einmal dadurch, daß zur Geduld 
das Ertragen von Leiden jeglicher Art gehören kann, zur Tapferkeit jedoch nur das Aus- 
halten in Todesgefahr. Ferner besteht der Akt der Tapferkeit nicht nur darin, daß jemand 
nicht aus Betrübnis oder Schmerz wegen gegenwärtiger Übel vom Guten abfällt • in diesem 
letzteren Punkt hat die Geduld Verwandtschaft mit der Tapferkeit • sondern auch darin, 
daß er trotz Furcht vor künftigen Gefahren im Guten verharrt. Die Tapferkeit bezieht sich 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 295 

in erster Linie also auf eine Furcht, die es nahelegt, der Gefahr zu entfliehen. Die Geduld be- 
zieht sich dagegen in erster Linie auf die Traurigkeit; denn geduldig wird jemand nicht 
deshalb genannt, weil er nicht flieht, sondern weil er nicht in ungeordneter Weise der Trau- 
rigkeit über das anheimfällt, was er gegenwärtig an Übeln zu erdulden hat. 

Ein weiterer Unterschied liegt darin, daß der Tapfere zuweilen die Übel nicht nur er- 
duldet, sondern auch, wenn erforderlich, den, der das Übel zufügt, angreift. Dies hindert 
aber nicht, die Geduld eine Untertugend der Tapferkeit zu nennen, da die Angriffsbereit- 
schaft nicht in Widerspruch zur Geduld steht. 

5. Ist die Geduld dasselbe wie die Langmut (longanimitas)? 

Diese Tugenden haben eine große Verwandtschaft, sind aber einander nicht völlig gleich. 
Die Langmut besteht darin, daß jemand die Kraft hat, nach einem Gut zu streben, das 

noch fern liegt. Sie zeigt eine positive Tendenz, nämlich auf das zukünftige Gut hin, nach 
dem sie sich hoffend ausstreckt, hat also in dieser Hinsicht eine Ähnlichkeit mit der magnani- 
mitas, der Hochherzigkeit, dem Sinn und Willen für das Große. Die Geduld besteht im 
Aushalten von Leiden und in der Abwehr der Traurigkeit, die das Leiden hervorruft. Sie hat 
also eine mehr negative Tendenz, die Überwindung der Traurigkeit. Insofern aber sowohl 
die Ferne des ersehnten Gutes wie auch die Mühe, die der Mensch in der ständigen Übung 
des Guten aufwenden muß, Traurigkeit mit sich bringt, begreift die Geduld sowohl die 
Langmut wie die Standhaftigkeit (constantia) in sich ein. 

Dies sind die wesentlichen Gedanken des hl. Thomas über die Geduld. 

Die Geduld als Lehrstück der systematischen Tugendlehre 

Deutlich ist ersichtlich, wie stark Thomas in seinen Ausführungen auf dem von 
den Vätern erarbeiteten Gedankengut fußt. Dies zeigt sich einerseits in seinen häu- 
figen Zitaten von Väterstellen, insbesondere Augustins, der seinerseits wieder auf 
Tertullian und Cyprian zurückgeht, aber auch im übrigen Inhalt seiner Ausführun- 
gen. Ein großer Teil der von ihm erörterten Fragen ist bereits von den Vätern be- 
handelt, zum mindesten aber gestreift worden, was nach den vorangegangenen Aus- 
führungen einer näheren Darlegung nicht mehr bedarf. Vieles konnte von ihm kurz, 
behandelt werden, weil ja seine prinzipiellen Darlegungen über theologische Grund- 
begriffe wie Gnade usw. im allgemeinen und über die Tugendlehre im besonderen 
vorausgesetzt sind. Manche Fragen wie das Martyrium sind Gegenstand einer be- 
sonderen Untersuchung37. Nach dieser können alle Tugenden, sofern sie auf Gott 
bezogen werden, nicht nur der Glaube, im Martyrium wirksam werden (Art. V). Die 
Tugend aber, in deren Bereich das Martyrium fällt, ist die Tapferkeit (Art. IV), da 
die Christusgläubigen im Martyrium angesichts der Todesgefahr in Gerechtigkeit 
und Wahrheit befestigt werden (Art. I). Der Grund, warum Thomas das Martyrium 
nicht mehr der Tugend der Geduld zuordnet, dürfte weniger darin liegen, daß der 
Märtyrer etwa die oben erwähnte, mit der Tapferkeit verbundene Angriffsbereit- 
schaft hätte • denn für eine solche wird bei dem Martyrium in den meisten Fällen 
wohl kaum Raum sein • als vielmehr darin, daß es sich um das Aushalten in Todes- 
gefahr handelt (Art. IV), das nach seinen Ausführungen ein -Spezifikum gerade der 
Tapferkeit ist. Übrigens liegt der Hauptakzent auch bei letzterer nicht auf dem An- 
griff, als auf dem Aushalten und unbeweglichen Standhalten in Gefahren, einer 

87 S. th. 2, 2, qu. 124. 



296 Dietrich Lang-Hinrichsen 

typischen Eigenart gerade des christlichen Tapferkeitsbegriffes38. Die Zuordnung 
des Martyriums zur Tapferkeit ist also weniger in einer sachlichen Differenz zwi- 
schen Thomas und den Vätern, als vielmehr in der systematischen Gruppierung und 
Sonderung der Tugenden bei Thomas begründet. Denn nach ihm gilt der Satz, daß, 
wer tapfer ist, dadurch auch geduldig ist, weil das Aushalten und Standhalten in 
den Gefahren auch zum Wesen der Tapferkeit gehört, ja sogar in noch stärkerem 
Maße dessen Wesen ausmacht als das Angreifen oder die Bereitschaft zum Angriff. 
Dagegen gilt nicht das Umgekehrte, daß also die Geduld die ganze Tapferkeit wäre, 
da, wie wir gesehen haben, bei der Tapferkeit noch besondere Spezifika, wie die 
Angriffsbereitschaft, eine besondere Art der Gefahr usw. hinzutreten. Wenn diese 
Verbindung von Tapferkeit und Geduld uns zunächst befremdend erscheint, so liegt 
dies, wie Pieper mit Recht bemerkt, einmal darin, daß wir das Wesen der Tapfer- 
keit gewöhnlich aktivistisch aufzufassen gewöhnt sind, vor allem aber daran, daß 
die Geduld in unserer Zeit im Gegensatz zur christlichen Auffassung die Bedeutung 
eines •vergrämten, unfreudigen und marklosen Erleidens aller irgendwie begeg- 
nenden oder gar aufgesuchten Übel" angenommen hat. Es ist klar, daß sie dies in der 
Väterlehre nicht sein kann, wenn Tertullian uns ihr Antlitz, um seine Worte nochmals 
zu wiederholen, voll Ruhe und Frieden, ihre Stirn frei, nicht von Trübsinn oder Zorn 
gerunzelt, •ihre Augen mit dem Ausdruck der Freude nach oben erhoben und nicht 
etwa die Brauen sorgenvoll heruntergesenkt" beschreibt, wenn sie uns bei Cyprian 
als Teilnahme am Leben Christi und bei Augustin als Gnadengeschenk Gottes er- 
scheint und Thomas sie dahin bestimmt, daß der Geist mit ihrer Hilfe nicht in Trau- 
rigkeit zerbrechen wird und seine Größe verliert. Halten wir uns dies vor Augen, 
so erscheint uns die Vefbindung von Tapferkeit und Geduld durchaus natürlich. Es 
ist interessant, daß die in der christlichen Lehre von der Geduld liegende positive 
Bewertung des Verhaltens im Leiden, welche in der durch das Leiden angeregten 
Aktivierung der geistigen Potenzen begründet ist, gerade in den neuesten Strömun- 
gen der Tiefenpsychologie eine Entsprechung findet. Sie sieht im Leiden bereits für 
den Diesseitsbereich nicht mehr etwas Negatives. Im Gegensatz zur Psychoanalyse, 
die den Menschen als ein von Trieben und vom Willen zur Lust, und zur Individual- 
psychologie, die ihn als ein vom Willen zur Macht beherrschtes Wesen ansieht, be- 
tont die Existenzanalyse Viktor E. Frankls39 die Angelegtheit des Menschen auf eine 
objektive Sinn- und Wertewelt. Seine •Psychotherapie vom Geistigen her" stellt sich 
gerade um dieser Wertstrebigkeit des Menschen willen die Aufgabe, den seelisch 
Kranken nicht nur wie die bisherige Psychotherapie arbeits- und genußfähig, sondern 
auch leidensfähig zu machen. Denn das rechte Leiden könne der Möglichkeit nach 
höchste Leistung sein. 

Eine besondere Bedeutung erhält die Geduld bei Thomas dadurch, daß ihr auf 
ihrem eigentlichen Gebiet, dem Bewahren vor Hindernissen auf dem Wege zum 
Guten, eine hohe Vollkommenheit deshalb zugesprochen wird, weil sie vor 
Traurigkeit, die nach Thomas die Wurzel für viele andere Hindernisse auf dem 
Wege zum Guten, z. B. für Zorn, Haß usw. ist, schützt. Dieser Gedanke begegnet 
uns bei den Vätern, denen die für Thomas so charakteristische Zusammenschau auf 

38 Vgl. Josef Pieper, Vom Sinn der Tapferkeit, Leipzig 1934, S. 62. 
39 V. E. Frankl: Die Existenzanalyse und die Probleme der Zeit, Wien: AmandusEd. 1947. 



Die Lehre von der Geduld in der Patristik und bei Thomas von Aquin 297 

dem Gebiete der Tugendlehre fehlt, noch nicht. Die Auffassung von Thomas er- 
scheint uns einleuchtend, denn die Gemütsbewegungen des Zornes, Hasses usw. wer- 

den häufig eine Folge davon sein, daß der Mensch, durch Traurigkeit zerbrochen, 
im Leiden seine Größe verloren hat. Die Erfahrung des Lebens wird dies bestätigen. 

Bedeutungsvoll und in den anderen Abhandlungen über die Geduld nicht so klar 
zum Ausdruck gekommen ist der Gedanke • der in der allgemeinen Tugendlehre 
des hl. Thomas enthalten ist und daher auch in der Lehre von der Geduld seine Gel- 
tung hat •, daß die Klugheit bei allen moralischen Tugenden eine regulierende 
Funktion, nämlich die der •Mittehaltung" einnimmt. Wie Pieper auf Grund der 
Lehre von Thomas zutreffend für die Tapferkeit ausführt40, bewirkt die Klugheit 
dies nicht eigentlich unmittelbar, sondern sozusagen durch die Gerechtigkeit hindurch. 
Die Tapferkeit steht auf der Klugheit und der Gerechtigkeit. Ohne die gerechte 
Sache, so bemerkt er, gibt es keine Tapferkeit, wie schon Ambrosius41 gesagt hat: 
•Tapferkeit ohne Gerechtigkeit ist ein Hebel des Bösen". Dies gilt bei der inneren 
Beziehung von Tapferkeit und Geduld entsprechend für diese. So steht diese Lehre, 
wie schon oben hervorgehoben, im Gegensatz zu gewissen Strömungen der Existenz- 
philosophie unserer Zeit, denen für sittliches Handeln schon die Unbedingtheit des 
Einsatzes genügt, gleichviel wofür er geleistet wird, aber in Einklang mit den neueren 

Bestrebungen der Ethik (Scheler, Nicolai Hartmann), diese entgegen jenem sittlichen 
Subjektivismus wieder an objektiven Werten zu orientieren. 

Auch in der Väterlehre über die Geduld war dieser Gedanke schon klar ausge- 
sprochen. Nicht das Dulden für jede Sache ist nach ihr Geduld, sondern nur das Dul- 
den für die gute Sache. Die Väterlehre hat den Begriff der Geduld, wie bereits er- 
wähnt, nicht als einen formalen, sondern als einen materialen ausgebildet. Aber das 
damit zusammenhängende engere Problem der eigentlichen •Mittehaltung" finden 
wir in jenen Abhandlungen unmittelbar noch nicht. 

Bei der Darstellung der allgemeinen Tugendlehre des hl. Thomas ist bereits dar- 
auf hingewiesen worden, daß die Anerkennung von erworbenen Tugenden beweist, 
daß nach Thomas der Mensch ohne Gnade nicht nur Schlechtes, sondern im natür- 
lichen Bereich auch Gutes vollbringen kann. In der speziellen Lehre des hl. Thomas 
über die Geduld haben wir einen weiteren Beleg dafür (Art. III, 2 u. 3). Für das 
Vaterland und die Gesundheit, also positive Werte, könne der Mensch auch ohne 
Gnadenhilfe Übel ertragen. Denn dies entspräche • so sagt Thomas • seiner mora- 
lischen Natur. Aber für die Geduld im übernatürlichen Bereich, die spezifisch christ- 
liche Geduld, bedürfe die durch die Erbsünde verdorbene menschliche Natur der 
Gnadenhilfe Gottes. Diese sei aber auch deshalb notwendig, weil die christliche 
Geduld aus der übernatürlichen Gottesliebe geboren sei, die man nur durch Gnade 
haben könne. Gleichzeitig kommt darin die zentrale Stellung der Liebe in der Lehre 
von den Tugenden zum Ausdruck, die schon Augustin hervorgehoben hat. Auch die 
besondere Eigenart der Geduld im jenseitigen Leben behandelt Thomas im Einklang 
mit Augustin. 

Aber nicht in all diesen Einzelpunkten, in denen Thomas weitgehend auf den Vor- 
arbeiten der Väter aufbaut, liegt das Bemerkenswerte seiner Lehre über die Geduld. 

40 a. a. 0. S. 48. 
41 De officiis I 35. 



298 Dietrich Lang-Hinridisen 

Interessant ist vielmehr, daß er auch diesem kleinen Teilgebiet die charakteristische 
Eigenart seines sonstigen Schaffens aufgeprägt hat. So ist es kein Zufall, daß sich in 
dieser einen Quaestio Zitate aus Augustinus und Aristoteles vereinigt finden. Ge- 
rade die Synthese dieser beiden ist ja sein großes Werk gewesen. Natürlich kann sie 
in diesem kurzen Abschnitt nur in engen Grenzen hervortreten. Aber was auch hier 
in vollem Umfang deutlich wird, ist die scharfe begriffliche Abgrenzung und die 
•Zusammenschau und Ordnung von Einzelerkenntnissen zu einer großen wissen- 
schaftlichen Einheit" (Grabmann). Das Bemühen um die Systematik gibt seiner 
Lehre von der Geduld die entscheidende Signatur. Sie wird so ein Teil jenes Glanz- 
stückes der Summe, welches seine Tugendlehre nach allgemeinem Urteil darstellt. 
Das Bett, in dem der Strom der Geduld fließt, ist nunmehr sorgfältig und genau 
gefaßt. Verläßt er es hier, so wird er zur Tapferkeit, tritt er dort über die Ufer, so 
nennt er sich Langmut und welches der Abgrenzungen noch mehr sind. Auf alle Fra- 
gen, die die Väterlehre noch offen ließ, erhalten wir eine Antwort. Alles ist bestimmt 
und reguliert. Die Geduld hat sozusagen ihr ganz bestimmtes Ressort zugewiesen 
erhalten, außerhalb dessen die Einrede der Unzuständigkeit eingreift. 

Wir sehen • und nicht ganz ohne Wehmut • die Geduld ist ein wenig älter gewor- 
den. Es waren ziemlich genau tausend Jahre verstrichen, seitdem Cyprian die bereits 
zitierten Worte schrieb: •Sie, die reichlich und vielfältig ist, wird nicht durch enge 
Schranken begrenzt. Weit offen ist die Tugend der Geduld. Und deren Weite und 
Größe geht aus der Quelle zwar eines Namens hervor, aber durch die quellenden 
Adern wird sie über viele Wege der Herrlichkeit ausgegossen". Bei Thomas klingt 
es ein wenig anders. Es ist das, was man die •Sachlichkeit und Unpersönlichkeit seiner 
Darstellungsweise" genannt hat (Grabmann). Den Glanz der Ursprünglichkeit und 
den Schwung des Lebens hat die Geduld gegen den kristallklaren Schliff der Syste- 
matik eingetauscht, wie dies nun eben einmal einem Entwicklungsgesetz zu ent- 
sprechen scheint. In dieser Form ist sie in jene Theologie eingegangen, die man die 
klassische genannt hat. Denn den literarischen Sieg trägt der davon, der das Schul- 
buch schreibt, das für Lehrzwecke bestimmte System, als welches die Summa Theo- 
logica gedacht war. 

Es wird jedoch bei aller Würdigung der großen Leistung Thomas von Aquins 
nicht verborgen bleiben, daß das intellektualistische Moment, das für die Scholastik 
so charakteristisch ist und insbesondere in der späteren Scholastik zu allzu subtilen 
Unterscheidungen geführt hat, die die Bedeutung der gewaltigen Denkarbeit jener 
großen Epoche der Geistesgeschichte in den Augen mancher Kritiker verdunkelt 
haben, sich auch hier bemerkbar macht. Dies bewirkt, daß bei einem Vergleich der 
mehr vernunftbegründeten Tugendlehre Thomas von Aquins mit der mehr vitalen 
der Patristik diese unserem modernen Empfinden trotz des größeren zeitlichen Ab- 
standes in vielem näher steht. Wollen wir die innere Größe der christlichen Lehre 
von der Geduld erfassen, wollen wir erleben, was diese Lehre für uns bedeutet, 
wollen wir von dem Gedanken, daß Geduld die äußerste Aktivierung der Seelen- 
potenzen im Ausharren gegenüber den großen und kleinen Leiden dieses Lebens mit 
dem Blick auf das höchste Ziel der Erlösung im künftigen Leben ist, ergriffen und 
begeistert werden, von dem Gedanken, daß wir mit dieser Seelenhaltung, dieser echt 
christlichen Noblesse, durch Leiden nicht in Traurigkeit zerbrochen zu werden, in 



Die Lehre von der Geduld in der Pätristik und bei Thomas von Aquin 299 

Christus selbst sind und so die echte Nachfolge Christi verwirklichen, so werden wir 
wohl in erster Linie zu den Schriften der Pätristik, insbesondere Cyprians und 
Augustins greifen, die über die Jahrhunderte hinweg nichts von ihrer ursprünglichen 
Anziehungskraft eingebüßt haben und wirken, als seien sie in unseren Tagen für 
unsere Tage geschrieben worden . 

Wir haben im Verlauf unserer Studie versucht, die Eigenart der vier großen 
Lehrer der christlichen Geduld herauszuarbeiten und eine Entwicklungslinie im 
Lehrgehalt aufzuzeigen, ein Unterfangen, das natürlich in seinem Ergebnis anfecht- 
bar ist, weil es eine Wertung enthält und Wertungen stets das unverlierbare Ge- 
burtszeichen des Subjektiven an sich tragen, und die Gleichungen, die im geistigen 
Bereich zu lösen sind, niemals aufgehen, sondern stets einen Rest übrig lassen. 

Fassen wir noch einmal das Ergebnis kurz zusammen, so möchten wir sagen: Ter- 
tullian, der durch die Geduld anderer zum Glauben kam und durch die eigene Un- 
geduld von der richtigen Lehre wieder abfiel (Die Ungeduld ist es, die die Häretiker 
schafft, sagte doch Cyprian, c. 11), behandelt das Thema moralisch, Cyprian, der in 
den Tod ging, vital, Augustin, der zeit seines Lebens mit dem Irrtum rang, dogma- 
tisch und Thomas, der kühle Summenkomponist, systematisch. Die Geduld aber ist in 
ihrem Wesen stets dieselbe geblieben, sie hat alles standhaft ausgehalten und hat 
ihre Größe nicht verloren. Sie wird auch durch diese Abhandlung nicht in Traurigkeit 
zerbrochen werden. Denn sie ist geduldig • selbst im Schmerz der Mißhandlung. 




