
300 

IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

•Herr was willst du, daß ich tun soll"? 
Situationsethik und Erfüllung des Willens Gottes 

Von Hans H i r s c h m a n n , S. J., Frankfurt/Main 

Die Aussprache um Wesen und Grenzen, Rechtfertigung und Unrecht der •Situationsethik" 
geht weiter • und das ist gut. Die Anliegen, um die es dabei geht, werden klarer; sie stellen 
sich als sehr verschieden heraus. Zugleich scheint aber immer offensichtlicher zu werden, daß 
das Wort •Situationsethik" selbst mehrdeutig ist, je nach den Anliegen, in denen es ge- 
braucht wird. Die Verschiedenartigkeit sowohl der Anliegen wie der Mehrdeutigkeit des 
Wortes drohen gelegentlich zu einem Aneinandervorbeireden in der Diskussion zu führen. 

Da ist zunächst die Unzufriedenheit mit der Kasuistik in der Moraltheologie, der gegen- 
über das situationsethische Denken gefordert wird. Sie entspringt sehr verschiedenen 
Quellen. Die Kasuistik gefährdet • sagen einige • den wissenschaftlichen Charakter der 
Moraltheologie. Diese habe es mit allgemeinen Grundsätjen zu tun. Die Anwendung auf den 
•Fall" sei der Pastoraltheologie zuzuordnen, oder sei überhaupt nicht Gegenstand wissen- 
schaftlicher Erkenntnisse, sondern des konkreten Gewissensentscheides. • Die Kritik anderer 
bezweifelt die Zulässigkeit der kasuistischen Methode grundsätjlich. Diese stelle ja den 
Sachverhalt des Gewissensentscheides so dar, als sei dieser ein Schnittpunkt, in dem mehrere 
allgemeine Grundsätje sich kreuzen • und er ist doch offensichtlich mehr! Das Plus werde 
von der Kasuistik unterschlagen. So gerate sie in ein unklares Schwebeverhältnis zu Laxis- 
mus und Rigorismus • beides wird ja der Kasuistik vorgeworfen. • Mit dem Gesagten 
hängt ein weiterer Vorwurf zusammen: die eigentliche Heimat der Kasuistik sei das Recht. 
Sie in die Moral hineintragen heiße die Sittlichkeit verrechtlichen, sie unter die Herrschaft 
des •Gesetjes"denkens stellen, das nie und nimmer der Eigenart und Fülle der Situation 
gerecht zu werden vermöge. Ähnlich sagt man: die Kasuistik rationalisiere zu sehr die Ge- 
wissensentscheidung. Die Situation enthalte über das in ihr rational Erfaßbare hinaus aber 
noch für die Gewissensentscheidung wichtige Momente, an die nur eine intuitive Erkenntnis, 
oder affektiv-emotionale Haltungen herankämen, oder die nur durch einen Willensentscheid 
zu bewältigen seien. • Unklar in diesem Zusammenhang ist nicht selten die Funktion, die 
der Tugend der Klugheit zugeschrieben wird • man gewinnt gelegentlich den Eindruck, daß 
ihre Einführung dem logischen Gehalt des Gewissensentscheids eher ab- als zuträglich ist. • 
Verwandt mit dieser Kritik der kasuistischen Methode ist der Vorwurf, sie gebe allgemeinen 
Prinzipien des' Naturrechts ein gewisses Übergewicht über die Offenbarungswahrheiten als 
Bestimmungsgründen der sittlichen Entscheidung. Diese zeigten zudem eine ganz andere 
Nähe zum Konkreten. 

Mehrere dieser kritischen Gesichtspunkte führen in die Richtung der Forderung einer 
Situationsethik. Sie erscheint im Gegensatz zur Kasuistik der Wirklichkeit gemäßer, der 
Gefahr laxistischer Dialektik und rigoristischer Verallgemeinerungen entrückter, der In- 
nerlichkeit des Gewissens angemessener, der Totalität der im Entscheid zu berücksichtigenden 
Momente zugänglicher, klüger und vor allem auch gläubiger. 

All diesen Kritiken widersprechend fordert allerdings einer unserer führenden Moral- 
theölogen nun geradezu •Kasuistik als christliche Situationsethik". Richard Egenter faßt 
seine Thesen so zusammen: 1. Die Kasuistik als Methode der Konkretisierung des christ- 
lichen Ethos ist ein Wesensbestandteil der katholischen Moraltheologie, sofern diese immer 
auch Existenz- und Situationsethik ist. 2. Für die Kasuistik sind in jedem Einzelfall maß- 
gebend: die einmalige Konstellation der einschlägigen allgemeinen sittlichen Einzelnormen 
der historischen Situation, die individuelle Eigenart des Handelnden und endlich die Tat- 
sache, daß sich sein geistiges Leben dialogisch vollzieht. 3. Aus dieser Aufgabe der Kasuistik 
erhellt, daß ihr Anwendungsbereich nicht nur die Grenzmoral, sondern das gesamte christ- 
liche Ethos ist. 4. Wir müssen innerhalb der katholischen Moraltheologie der Ausbildung 



Im Spiegel der Zeit 301 

einer zureichenden kasuistischen Methode oder wenn man lieber so sagen will: einer Methode 
christlicher Situationsethik mehr Aufmerksamkeit als bisher schenken. 

Diese Thesen enthalten bereits weitere Motive der Forderung nach einer Situationsethik. 
Sie enthalten einen Hinweis auf •Geschichtlichkeit" und •Existenz". Beide haben im philo- 
sophischen Bewußtsein unserer Zeit eine neue Bedeutung bekommen. Damit ist die philo- 
sophische Diskussion über das Verhältnis von allgemeinem Wesen und Individualität einer- 
seits, das Verhältnis beider zur Norm anderseits wieder in Fluß gekommen. Erwecken nicht 
die traditionellen Ethiken öfters den Eindruck, als ob das Sein, welches das Tun, das sitt- 
liche Tun bestimmt, nur das Sein des Wesens, des allgemeinen Wesens sei, nicht aber auch 
das der Individualität, die diesem Wesen erst seine Konkretheit gibt? Wird nicht die eine 
Komponente des konkret Wirklichen, seine Individualität, seine unwiederholbare, unersetj- 
bare, unvertretbare Einmaligkeit im geschichtlichen Ganzen dem Übergewicht des Allge- 
meinen geopfert? Gegen die Gefahr dieser metaphysischen Unterbewertung der Indivi- 
dualität • auch und gerade in einem christliehen Weltbild, das im Unterschied zu dem dua- 
listischen der griechischen Philosophie die Individualität ebenso auf die geistige Seinsfülle 
Gottes zurückführt wie das Wesen geschaffener Wirklichkeit • hatte bereits der Nominalis- 
mus protestiert. War er bei diesem Protest in der Leugnung der Wirklichkeit des Allgemei- 
nen, der Wesensstrukturen des Seins zu weit gegangen, so hat er doch unbestreitbar das Ver- 
dienst, das Recht der geschichtlichen Individualität und des Besondern herausgestellt und 
entwickelt zu haben. Vom Nominalismus des späten Mittelalters bis zur Existenzphilosophie 
der Gegenwart ergeht nun immer wieder die Forderung nach einer Situationsethik, die 
Wesensgesetje als bloße Sprach- und Denkbehelfe,Wesensstrukturen und Gesetze derselben 
als bloße »Instrumente" menschlicher Selbstverwirklichung sieht. Aber in klarer Abhebung 
gegen diesen Nominalismus wird heute auch • wieder • aus Kreisen christlicher Philo- 
sophen ein größeres Ernstnehmen der Geschichtlichkeit in der Anthropologie und Ethik ver- 
langt. 

Dieses Anliegen geht aber über das nach einer Reform der Kasuistik weit hinaus. Das 
Problem der Kasuistik ist das Problem der Einheit der Wirklichkeit, die in der Vielheit 
von abstrakten Grundsätzen erfaßt wird. Die direkte geistige Erfassung eines Wirklichen 
wird uns durch eine Vielfalt von Allgemeinbegriffen vermittelt, die • rechtes Erfassen vor- 
ausgesetzt• dieses Wirkliche selbst geistig erschließen. Sie erschließen es dabei aber von dem 
aus, was es mit anderrri Wirklichen oder Möglichen gemeinsam hat. Sie erschließen es untei 
bestimmten Rücksichten. Hinter dieser Vielfalt von Rücksichten aber steht eine innere Struk- 
tur und Einheit des Wirklichen, das erfaßt wird. Diese bestimmt die Ordnung, die Vor- 
und Unterordnung des Verschiedenen, das grundsätzlich von diesem Stück Wirklichkeit aus- 
gesagt wird. Die Vereinbarkeit eines Grundsatzes mit einem andern, • die Grenzen, die 
ihm durch einen andern oder das konkrete Ganze gegeben sind, werden erst in der kasuisti- 
schen Methode der Prüfung des Verhältnisses des einen Falles zu den verschiedenen Grund- 
sätzen reflex sichtbar. Dabei geht es jedoch an sich eigentlich immer noch um allgemeine Grund- 
sätze. Das Ergebnis der Prüfung ist, daß über die sittliche Artung eines bestimmten Falles sehr 
bestimmte, wahre und keineswegs unfruchtbare Aussagen gemacht'werden. Im Rahmen dieser 
sittlichen Wahrheit hat sich die sittliche Entscheidung in diesem Fall zu halten. Aber auf 
Grund solcher Prüfungen kann niemals der ganze sittliche Gehalt einer konkreten Situation 
erschöpfend deutlich gemacht werden • die Aussage bleibt grundsätzlich noch allgemein und 
ungeschichtlich. Die Kasuistik sagt nicht, was ich NN. konkret in diesem Augenblick der 
Geschichte und meiner Geschichte eigentlich zu tun habe, sondern was der Träger bestimmter 
• an sich allgemeiner • Eigenschaften unter bestimmten • an sich allgemeinen • Um- 
ständen • allgemein • zu tun hat. Etwa ein Arzt, der das Leben einer Mutter nur durch 
Tötung des Kindes retten kann. Oder ein Kind, das am Tag seiner Erstkommunion vor 
dieser die zu ihrem Empfang an sich vorgeschriebene Nüchternheit verlebt hat. Mit andern 
Worten: Die •Konkretisierung", um die es der Kasuistik geht, und die Konkretisierung, um 
die es der Situationsethik geht, fallen nicht zusammen. Wird die Kasuistik richtig gehand- 
habt, dann gestattet sie die richtige Anwendung wahrer allgemeiner Grundsätze auf eine 
für grundsätzliche Betrachtung differenzierte Situation. Eine solche Methode ist notwendig, 
um die einseitige .Anwendung solcher Grundsätze zu vermeiden. Die Vorwürfe, die der 



302 Im Spiegel der Zeit 

Methode gemacht werden, treffen nicht sie selbst, sondern entweder die Wahrheit oder 
Interpretation der angewandten Grundsätje selbst oder ihre mißbräuchliche Anwendung auf 
eine Situation. Ein solcher Mißbrauch läge aber auch vor, glaubte man, mit der kasuistischen 
Methode dem ganzen sittlichen Anspruch einer Situation beikommen zu können. 

Die konkrete Entscheidung eines Menschen in einer gegebenen Situation selbst geschieht 
ja nicht in der reflexen Handhabung dieser Methode. Nur, will ich mir über die Richtigkeit 
oder Falschheit der Entscheidung reflex Rechenschaft geben, komme ich nicht an ihr vorbei. 
Eine solche Reflexion will gar nicht die Gesamtheit aller Faktoren ins Bewußtsein heben, die 
eine individuelle Entscheidung bestimmt haben. Die Unmöglichkeit einer solchen totalen 
Durchreflektierung aber ergibt sich nicht daraus, daß in der Entscheidung über die Beur- 
teilung des hier und jetjt zu Tuenden Elemente nicht erkenntnismäßiger Art bestimmend 
miteingingen. Auch die individuelle •Pflicht" wird erst logisch einwandfrei zum Bewußtsein 
kommen müssen, bevor die Freiheit ihr Ja oder Nein verantwortlich hergeben kann. Hier 
kann weder durch ein emotionales noch durch ein willensmäßiges Element (das •Wagnis") 
die Lücke im Logischen gefüllt werden. 

Das Problem der Erkenntnis dessen, was ich hier und jetjt tun soll, schließt allerdings 
•irrationale" Elemente in dem Sinn ein, als auch intuitive (geistige oder sinnliche) oder nur 
im Glauben zugängliche Momente die Arbeit der unentbehrlichen •Ratio", des abstrahieren- 
den und schlußfolgernden Denkens mitbestimmen müssen. Aber nicht hier liegt die eigen- 
tümliche Schwierigkeit dieser konkreten Erkenntnis. Sie liegt vielmehr darin, daß der sittlich 
Entscheidende sich bewußt ist, daß eigentlich die Gesamtheit des Wirklichen in der Fülle 
seiner ganzen konkreten • also einmalig geschichtlichen • Beziehungen auf meine sittliche 
Entscheidung das Gesetj dieser ausmacht. Wie kann diese Gesamtheit mir so zum Be- 
wußtsein gebracht werden, daß ich möglichst wirklichkeitsgerecht entscheide? Wie komme 
ich zur rechten Erfassung der Situation selbst • auch und gerade in dem, was die sittliche 
Bedeutsamkeit des geschichtlich Einmaligen in ihr ausmacht, • und nicht nur die sittliche 
Bedeutsamkeit dessen, was sie mit anderen Situationen gemein hat? 

Hinzu kommt die Notwendigkeit der Beachtung des zweiten Faktors situationsgerechter 
Entscheidung, auf den die Egenterschen Thesen aufmerksam machen, wenn sie von der •Ge- 
schichtlichkeit" sprechen. Es ist das personale und • im Zusammenhang damit • das •dialo- 
gische" Moment. Auf das personale hat Steinbüchel besonders aufmerksam gemacht. Situa- 
tion ist •der das Selbst zu sich selbst rufende Augenblick". Niemand kann dem Entscheiden- 
den den persönlichen Entscheid ganz abnehmen. Selbst die Befolgung eines Befehls, selbst 
die Annahme eines Rates geht durch das Medium dieser persönlichen Entscheidung • und 
stellt in ihr das im Befehl, im Rat Mitgeteilte in einen Zusammenhang, der seinen •unmittel- 
baren" Rest hat. Auch dieser Rest ist aber keineswegs etwas Irrationales im Sinn des Alo- 
gischen. 

Nicht nur im Angesprochensein einer Person durch die Situation liegt der personale Ge- 
halt dieser • und darin auch ihre Geschichtlichkeit • begründet, sondern vor allem auch 
darin, daß personales Sein anspricht. Das liegt im Wesen der menschlichen Entscheidung: 
sie wirkt sich bei der wesentlichen Sozialanlage des Menschen immer sozial aus. Sie ist dar- 
um immer auch bereits eine Stellungnahme gegenüber einem Anspruch auf mein rechtes Ver- 
halten Personen gegenüber; auf meinen Dienst an der Erfüllung ihres personalen Seins, auf 
den die Gesamtheit meiner Mitmenschen in der gegliederten Fülle ihrer Beziehungen zu mir, 
einfach auf Grund ihrer Mitexistenz und Mitbetroffenheit durch jeden meiner Schritte, An- 
spruch erhebt. Auch bei diesem Anspruch handelt es sich nicht nur um die Beobachtung all- 
gemeiner Grundsätje sozial richtigen Verhaltens, also der Gerechtigkeit, der Pietät, der 
Dankbarkeit, der Barmherzigkeit, sondern darüber hinaus um den gerade hier und jetjt ein- 
malig und unwiederholbar an mich und nur an mich ergehenden Anspruch • einen Anspruch, 
dem nur die liebende Bejahung jedes mir begegnenden Du gerecht wird • da die Liebe 
allein den Mitmenschen sowohl in seiner Totalität wie in seinem personalen Eigensein ganz 
ernst nimmt. Damit wird die Frage nach der rechten Erfassung der Situation noch schwie- 
riger. Individuum est ineffabile: Der Einzelne ist unaussprechbar. Wenn er es ist, wie kann 
ich ihm in seinem Selbstsein gerecht werden? Spricht mich nicht • paradoxerweise • auch 
das in ihm • sittlich • mit an, was er selbst nicht zum Ausdruck bringen kann (nicht bloß 



Im Spiegel der Zeit 303 

nicht im gesprochenen Wort, sondern auch nicht durch die Art und Weise, wie er sich mir 
durch seine bloße Existenz mit mir zusammen gibt und aufgibt)? 

In diesem Zusammenhang muß noch auf eine weitere Eigentümlichkeit unserer Situation 
hingewiesen werden, die bei den Diskussionen um die Situationsethik eine verhältnismäßig 
bescheidene Rolle spielt, aber nicht in der Situation selbst, und die ihr personales Gewicht in 
einer gewissen übergeschichtlichen Form noch steigert. Wir meinen den Einfluß, den perso- 
nale Mächte rein geistiger Art auf die Gestaltung unseres sittlichen Lebens haben. Heilige 
Schrift und kirchliche Oberlieferung bezeugen uns, daß die sittliche Entscheidung des Men- 
schen nicht nur gelegentlich, sondern ständig unter diesem Einfluß steht. Ständig ist der 
Mensch in den Situationen, in denen er zur Entscheidung kommt, mitangesprochen durch 
•Eingebungen" guter und böser Geister, die in diesem •Dienst" am Menschen zugleich den 
Sinn ihres eigenen persönlichen Daseins in der Schöpfung miterfüllen • so, daß die rechte 
Antwort des Menschen auf diese Eingebung auch ein •Dienst" des Menschen an ihnen ist • 
Und auch darin Beitrag zur Sinnerfüllung des Schöpfungsganzen. Dieses hat hierin auch eine 
Art von Geschichtlichkeit; auch hier handelt es sich nicht nur um allgemeine Gesetje des 
rechten Verhaltens zwischen Menschen und Engeln, sondern darüber hinaus um einmalige, 
unwiederholbare Ansprüche und Antworten. Damit aber wächst die Schwierigkeit der 
Frage: Wie antworte ich richtig • so, daß ich auch dieser Wirklichkeit gerecht werde? Schon 
hier wird deutlich, daß die konkrete Antwort nur dann der ganzen Wirklichkeit angemessen 
ist, wenn sie zugleich Glaubensstellungnahme ist. Nur im Glauben wissen wir ja um diese 
Komponente unserer Situation. 

Damit aber stehen wir vor einem neuen Motiv der Situationsethik: dem Verhältnis, in 
dem uns jede konkrete sittliche Entscheidung gegenüber dem lebendigen Gott zeigt: Er, von 
dem unser Sein ist, um dessentwillen es ist, und als dessen Ebenbild es ist, ist eigentlich 
das lebendige Gesefj unseres Handelns. Und das heißt ja wiederum, daß wir nicht nur in 
dem, was wir mit andern gemeinsam haben, was darum auch Gegenstand allgemeinverbind- 
licher Normen ist, sondern auch in dem, was wir ganz allein, hier und jetzt, einmalig und 
unvertretbar von ihm her sind und sein können, ihn zu spiegeln, ihn zu verherrlichen, daß 
wir auch hierin von ihm angesprochen und zur Antwort aufgerufen sind. Ja noch mehr: 
dieser persönliche, dieser dreipersönliche Gott hat die Möglichkeit, außer durch das, was an 
Anteilnahme an Seinem Wesen in mein Wesen eingegangen ist, und durch das, was an An- 
teilnahme an Seiner Individualität in meine Individualität eingegangen ist, mich auch jeder- 
zeit noch unmittelbar auf die Richtung hin anzusprechen, in die ich in meiner Entscheidung 
zu gehen habe. • Er, der Herr aller Situationen, der Herr der Geschichte, der Herr der 
Engel. Was ich jeweils zu tun habe, ist durch mein Wesen, meine Individualität, meine Ge- 
schichtlichkeit, mein Stehen in der Schöpfung noch nicht so eindeutig determiniert • auch 
nicht nach der Seite des sittlich Besten hin, nach der Seite der vollen sittlichen Bestimmtheit 
meines Tuns und Lassens • daß nicht immer und überall in der Situation die Frage offen 
bliebe: Herr, was willst Du, daß ich tun soll? Alle Bemühungen um die Mitberücksichtigung 
aller in der Meisterung einer Situation zu berücksichtigenden allgemeinen Grundsä^e des 
Glaubens und der von ihm erleuchteten Vernunft, alle Bemühung um eine rechte Erfassung 
der geschichtlich einmaligen Situation, des Augenblicks, machen diese Frage des betenden 
Menschen nicht überflüssig. 

Im Gegenteil! Die geistige Erhellung des Anspruchs der Situation an uns, soweit sie mit 
den Mitteln natürlicher Vernunfterkenntnis allein durchgeführt wird, vermag uns wohl 
sichere und wahre Aussagen darüber machen zu lassen, was grundsätjlich gut und böse, er- 
laubt und unerlaubt, geboten und verboten und geraten ist. Da aber nicht dieser oder jener 
allgemeine Zug der Wirklichkeit, sondern diese in ihrer Gesamtheit in jeder wirklichkeits- 
gerechten sittlichen Stellungnahme berücksichtigt werden muß, bleiben derartige Vernunft- 
aussagen über das Sittliche ergänzungsbedürftig. Eine Ergänzung in Richtung auf die grö- 
ßere Wirklichkeitsnähe hin gibt die Offenbarung. Auch da, wo ihre Aussagen zur sittlichen 
Ordnung allgemein bleiben, haben diese Allgemeinheiten eine ganz andere Nähe zur Ge- 
schichte wie die bloßen Vernunftwahrheiten; es sind heilsgeschichtliche Aussagen. Was sie 
aber als solche dem Einzelnen, an den sie mitergehen, für seine Bewährung und sein Zeugnis 
an der Stelle zu sagen haben, an der er inmitten dieser Heilsgeschichte steht, das erschließt 



304 Im Spiegel der Zeit 

ihm der Heilige Geist, der Geist des in die Geschichte eingegangenen und nicht mehr aus 
ihr ausscheidenden, sondern in seinen Gliedern weiterlebenden menschgewordenen Sohnes 
Gottes. 

Ghristus selbst hat in Situationen, wo der Mensch Zeugnis zu geben hat, das menschliche 
Vertrauen auf die Eingebung dieses Geistes hingewiesen. •Macht euch keine Sorge, was ihr 
sagen sollt; der Heilige Geist wird euch in jener Stunde belehren, was ihr sagen sollt" 
(Lk 12, 12). Spricht Christus auch hier zunächst von einer ausgezeichneten Situation und 
einem ausgezeichneten Zeugnis, so haben wir nach dem Verständnis seiner Worte in der 
Kirche und nach der Lehre und Erfahrung der Meister des geistlichen Lebens durchaus das 
Recht, dieses Wort auf jedes Zeugnis anzuwenden, das wir vor der Welt zu geben haben • 
und wann wären wir aus der Pflicht zu diesem Zeugnis je bei unsern Entscheidungen ent- 
lassen? So entwickelte die Aszetik und Mystik ihre Lehre von den verschiedenen Weisen, 
wie der Geist Gottes • nicht ohne die Vermittlung der heiligen Engel • dem gläubigen 
Beter auf seine Frage an den Herrn: Was willst du, daß ich tun soll • Antwort gibt. In 
diesem übernatürlichen Wirken greift der Geist Jesu Christi selbst in die Geschichte ein, 
hellt die Situation für das Bewußtsein des gläubigen Beters soweit auf, als es nötig für ihn 
ist, ihr in seinen Entscheidungen gerecht zu werden. Es ist dabei nicht erforderlich, daß der 
Einzelne diese Aufhellung durch eine größere Einsicht in den Gesamtzusammenhang seines 
Tuns gewinnt. Der Glaube hat seine eigenen Regeln zur Unterscheidung seiner Geister, die 
den entscheidenden Menschen zu bestimmen suchen • auf Gott hin oder von Gott weg. Prüft 
der Mensch mit Hilfe dieser Regeln jene Bewegungen seiner Seele, durch die Gott seinen 
Willen kund tut, wenn es sich um die konkrete Entscheidung handelt, dann kann er zu einer 
ruhigen Gewißheit dessen kommen, was er konkret zu tun hat. Auch ohne Einsicht in das 
Ganze und den ferneren Gang der Geschichte, in die Berechtigung der im Augenblick fäl- 
ligen Erwartungen des Mitmenschen, die Hintergründigkeit des Kampfes der Engel, und 
Teufel, wird ihm der, dem dies alles offen liegt, die Möglichkeiten geben, all dem in der 
jeweiligen Situation gerecht zu werden. Und von dieser göttlichen Führung ist keine Ent- 
scheidung ausgeschlossen, auch die berufliche, soziale, politische nicht. 

In diesem Sinn könnte eine theologische Aufhellung jener Abschnitte des Exerzitien- 
büchleins des heiligen Ignatius von Loyola, in denen von der •Wahl" und von den •Regeln 
zur Unterscheidung der Geister" die Rede ist, ein wesentlicher Beitrag zur Diskussion über 
die Situationsethik werden. Soweit eine solche zurecht besteht • in diesen Kapiteln ist sie 
am Werk. 




