300

IM SPIEGEL DER ZEIT

»Herr was willst du, daB ich tun soll”?
Siiuationsethik und Erfiilllung des Willens Goites

Von Hans Hirschmann, S.]J., Frankfurt/Main

Die Aussprache um Wesen und Grenzen, Rechtfertigung und Unrecht der ,Situationsethik®
geht weiter — und das ist gut. Die Anliegen, um die es dabei geht, werden klarer; sie stellen
sich als sehr verschieden heraus. Zugleich scheint aber immer offensichtlicher zu werden, daf
das Wort ,Situationsethik“ selbst mehrdeutig ist, je nach den Anliegen, in denen es ge-
braucht wird. Die Verschiedenartigkeit sowohl der Anliegen wie der Mehrdeutigkeit des
Wortes drohen gelegentlich zu einem Ancinandervorbeireden in der Diskussion zu fiihren.

Da ist zunichst die Unzufriedenheit mit der Kasuistik in der Moraltheologie, der gegen-
iiber das situationsethische Denken gefordert wird. Sie entspringt sehr verschiedenen
Quellen. Die Kasuistik gefdhrdet — sagen einige — den wissenschaftlichen Charakter der
Moralthcologic Diese habe es mit allgemeinen Grundsigcn zu tun. Die Anwendung auf den

»Fall“ sei der Pastoraltheologie zuzuyordnen, oder sei itberhaupt nicht Gegenstand wissen-
sdlafthcher Erkenntnisse, sondern des konkreten Gewissensentscheides. — Die Kritik anderer
bezweifelt die Zuldssigkeit der kasuistischen Methode grundsiglich. Diese stelle ja den
Sachverhalt des Gewissensentscheides so dar, als sei dieser ein Schnittpunkt, in dem mehrere
allgemeine Grundsite sich kreuzen — und er ist doch offensichtlich mehr! Das Plus werde
von der Kasuistik unterschlagen. So gerate sie in ein unklares Schwebeverhiltnis zu Laxis-
mus und Rigorismus — beides wird ja der Kasuistik vorgeworfen. — Mit dem Gesagten
hingt ein weiterer Vorwurf zusammen: die eigentliche Heimat der Kasuistik sei das Recht.
Sie in die Moral hineintragen heifle die Sittlichkeit verrechtlichen, sie unter die Herrschaft
des ,Geseses“denkens stellen, das nie und nimmer der Eigenart und Fiille der Situation
gerecht zu werden vermdge. Ahnlich sagt man: die Kasuistik rationalisiere zu sehr die Ge-
wissensentscheidung. Die Situation enthalte iiber das in ihr rational Erfafibare hinaus aber
noch fiir die Gewissensentscheidung wichtige Momente, an die nur eine intuitive Erkenntnis,
oder affektiv-emotionale Haltungen herankimen, oder die nur durch einen Willensentscheid
zu bewiltigen seien. — Unklar in diesem Zusammenhang ist nicht selten die Funktion, die
der Tugend der Klugheit zugeschrieben wird — man gewinnt gelegentlich den Eindrud, daf§
ibre Einfiihrung dem logischen Gehalt des Gewissensentscheids eher ab- als zutriglich ist. —
Verwandt mit dieser Kritik der kasuistischen Methode ist der Vorwurf, sie gebe allgemeinen
Prinzipien des Naturrechts ein gewisses Ubergewicht iiber die Offenbarungswahrheiten als
Bestimmungsgriinden der sittlichen Entscheidung. Diese zeigten zudem eine ganz andere
Nihe zum Konkreten.

Mehrere dieser kritischen Gesichtspunkte fithren in die Richtung der Forderung einer
Situationsethik. Sie erscheint im Gegensaty zur Kasuistik der Wirklichkeit gemifler, der
Gefahr laxistischer Dialektik und rigoristischer Verallgemeinerungen entriickter, der In-
nerlichkeit des Gewissens angemessener, der Totalitit der im Entscheid zu berlicksichtigenden
Momente zuginglicher, kliiger und vor allem auch gliubiger.

All diesen Kritiken widersprechend fordert allerdings einer unserer fithrenden Moral-
theologen nun geradezu ,Kasuistik als christliche Situationsethik“. Richard Egenter fafit
seine Thesen so zusammen: 1. Die Kasuistik als Methode der Konkretisierung des christ-
lichen Ethos ist ein Wesensbestandteil der katholischen Moraltheologie, sofern diese immer
auch Existenz- Jnd Situationsethik ist. 2. Fir die Kasuistik sind in jedem Einzelfall maf}-
gebend: die einmalige Konstellation der einschlagigen allgemeinen sittlichen Einzelnormen
der historischen Situation, die individuelle Eigenart des Handelnden und endlich die Tat-
sache, dafl sich sein geistiges Leben dialogisch vellzieht. 3. Aus dieser Aufgabe der Kasuistik
erhellt, dafl ihr Anwendungsbereich nicht nur die Grenzmoral, sondern das gesamte christ-
liche Ethos ist. 4. Wir miissen innerhalb der katholischen Moraltheologie der Ausbildung



Im Spiegel der Zeit 301

einer zureichenden kasuistischen Methode oder wenn man lieber so sagen will: einer Methode
christlicher Situationsethik mehr Aufmerksamkeit als bisher schenken.

Diese Thesen enthalten bereits weitere Motive der Forderung nach einer Situationsethik.
Sie enthalten einen Hinweis auf ,Geschichtlichkeit* und ,Existenz¢. Beide haben im philo-
sophischen BewuBtsein unserer Zeit eine neue Bedeutung bekommen. Damit ist die philo-
sophische Diskussion iiber das Verhiltnis von allgemeinem Wesen und Individualitdt einer-
seits, das Verhiltnis beider zur Norm anderseits wieder in Flufl gekommen. Erwecken nicht
die traditionellen Ethiken 6fters den Eindrudk, als ob das Sein, welches das Tun, das sitt-
liche Tun bestimmt, nur das Sein des Wesens, des allgemeinen Wesens sei, nicht aber auch
das der Individualitit, die diesem Wesen erst seine Konkretheit gibt? Wird nicht die eine
Komponente des konkret Wirklichen, seine Individualitit, seine unwiederholbare, unerseg-
bare, unvertretbare Einmaligkeit im geschichtlichen Ganzen dem Ubergewicht des Allge-
meinen geopfert? Gegen die Gefahr dieser metaphysischen Unterbewertung der Indivi-
dualitit — auch und gerade in einem christlichen Weltbild, das im Untersehied zu dem dua-
listischen der griechischen Philosophie die Individualitit ebenso auf die geistige Seinsfiille
Gottes zuriickfithrt wie das Wesen geschaffener Wirklichkeit — hatte bereits der Nominalis-
mus protestiert. War er bei diesem Protest in der Leugnung der Wirklichkeit des Allgemei-
nen, der Wesensstrukturen des Seins zu weit gegangen, so hat er doch unbestreitbar das Ver-
dienst, das Recht der geschichtlichen Individualitit und des Besondern herausgestellt und
entwickelt zu haben. Vom Nominalismus des spiten Mittelalters bis zur Existenzphilosophie
der Gegenwart ergeht nun immer wieder die Forderung nach einer Situationsethik, die
Wesensgesetse als blofle Sprach- und Denkbehelfe, Wesensstrukturen und Gesetse derselben
als blofle ,Instrumente“ menschlicher Selbstverwirklichung sieht. .Aber in klarer Abhebung
gegen diesen Nominalismus wird heute auch — wieder — aus Kreisen christlicher Philo-
sophen ein gréfieres Ernstnehmen der Geschichtlichkeit in der Anthropologie und Ethik ver-
langt. .

Dieses Anliegen geht aber iiber das nach einer Reform der Kasuistik weit hinaus. Das
Problem der Kasuistik ist das Problem der Einheit der Wirklichkeit, die in der Vielheit"
von abstrakten Grundsien erfaflit wird. Die direkte geistige Erfassung eines Wirklichen
wird uns durch eine Vielfalt von Allgemeinbegriffen vermittelt, die — rechtes Erfassen vor-
ausgesett — dieses Wirkliche selbst geistig erschlieflen. Sie erschlieflen es dabei aber von dem
aus, was es mit anderm Wirklichen oder Mdglichen gemeinsam hat. Sie erschliefen es unter
bestimmten Riicksichten. Hinter dieser Vielfalt von Riicksichten aber steht eine innere Struk-
tur und Einheit des Wirklichen, das erfafit wird. Diese bestimmt die Ordnung, die Vor-
und Unterordnung des Verschiedenen, das grundséglich von diesem Stiick Wirklichkeit aus-
gesagt wird. Die Vereinbarkeit eines Grundsaties mit einem andern, — die Grenzen, die
ihm durch einen andern oder das konkrete Ganze gegeben sind, werden erst in der kasuisti-
schen Methode der Priifung des Verhiltnisses des einen Falles zu den verschiedenen Grund-
séten reflex sichtbar. Dabei geht es jedoch an sich eigentlich immer noch um allgemeine Grund-
sétse. Das Ergebnis der Priifung ist, dafl iiber die sittliche Artung eines bestimmten Falles sehr
bestimmte, wahre und keineswegs unfruchtbare Aussagen gemacht werden. Im Rahmen dieser
sittlichen Wahrheit hat sich die sittliche Entscheidung in diesem Fall zu halten. Aber auf
Grund solcher Priifungen kanp niemals der ganze sittliche Gehalt einer konkreten Situation
erschpfend deutlich gemacht werden — die Aussage bleibt grundsitlich noch allgemein und
ungeschichtlich. Die Kasuistik sagt nicht, was ich NN. konkret in diesem Augenblick der
Geschichte und meiner Geschichte eigentlich zu tun habe, sondern was der Triger bestimmter
— an sich allgemeiner — Eigenschaften unter bestimmten — an sich allgemeinen — Um-
stinden — allgemein — zu tun hat. Etwa ein Arzt, der das Leben einer Mutter nur durch
Tétung des Kindes retten kann. Oder ein Kind, das am Tag seiner Erstkommunion vor
dieser die zu jhrem Empfang an sich vorgeschriebene Niichternheit verletst hat. Mit andern
Worten: Die ,Konkretisierung*, um die es der Kasuistik geht, und die Konkretisierung, um
die es der Situationsethik geht, fallen nicht zusammen. Wird die Kasuistik richtig gehand-
habt, dann gestattet sie die richtige Anwendung wahrer allgemeiner Grundsite auf eine
fiar grundsigliche Betrachtung differenzierte Situation. Eine solche Methode ist notwendig,
um die einseitige Anwendung solcher Grundsite zu vermeiden, Die Vorwiirfe, die der



302 A Im S[n'egel der Zeit

Methode gemacht werden, treffen nicht sie selbst, sondern entweder die Wahrheit oder
Interpretation der angewandten Grundsite selbst oder ihre miflbrauchliche Anwendung aunf
eine Situation. Ein solcher Miflbrauch lige aber auch vor, glaubte man, mit der kasuistischen
Methode dem ganzen sittlichen Anspruch einer Situation beikommen zu kénnen.

Die konkrete Entscheidung eines Mensdhen in einer gegebenen Situation selbst geschieht
ja nicht in der reflexen Handhabung dieser Methode. Nur, will ich mir iiber die Richtigkeit
oder Falschheit der Entscheidung reflex Rechenschaft geben, komme ich nicht an ihr vorbei.
Eine solche Reflexion will gar nicht die Gesamtheit aller Faktoren ins BewuBtsein heben, die
eine individuelle Entscheidung bestimmt haben. Die Unmdglichkeit einer solchen totalen
Durdireflektierung aber ergibt sich nicht daraus, dafl in der Entscheidung iiber die Beur-
teilung des hier und jett zu Tuenden Elemente nicht erkenntnismiBiger Art bestimmend
miteingingen. Audh die individuelle ,Pflicht* wird erst logisch einwandfrei zum BewuBltsein
kommen miissen, bevor die Freiheit ihr Ja oder Nein verantwortlich hergeben kann. Hier
kann weder durch ein emotionales noch durch ein willensmafiges Element (das ,Wagnis“)
die Liicke im Logischen gefiillt werden.

Das Problem der Erkenntnis dessen, was ich hier und jetst tun soll, schlieBt allerdings
sirrationale” Elemente in dem Sinn ein, als auch intuitive (geistige oder sinnliche) oder nur
im Glauben zugingliche Momente die Arbeit der unentbehrlichen ,Ratio®, des abstrahieren-
den und schlufifolgernden Denkens mitbestimmen miissen. Aber nicht hier liegt die eigen-
timliche Schwierigkeit dieser konkreten Erkenntnis. Sie liegt vielmehr darin, dafl der sittlich
Entscheidende sich bewuBt ist, dafl eigentlich die Gesamtheit des Wirklichen in der Fille
seiner ganzen konkreten — also einmalig geschichtlichen — Beziehungen auf meine sittliche
Entscheidung das Gesets dieser ausmacht. Wie kann diese Gesamtheit mir so zum Be-
wulltsein gebracht werden, dafl ich méglichst wirklichkeitsgerecht entscheide? Wie komme
ich zur rechten Erfassung der Situation selbst — auch und gerade in dem, was die sittliche
Bedeutsamkeit des geschichtlich Einmaligen in ihr ausmacht, — und nidt nur die sittliche
Bedeutsamkeit dessen, was sie mit anderen Situationen gemein hat?

Hinzu kommt die Notwendigkeit der Beachtung des zweiten Faktors situationsgerechter
Entscheidung, auf den die Egenterschen Thesen aufmerksam machen, wenn sie von der ,Ge-
schichtlichkeit“ sprechen. Es ist das personale und — im Zusammenhang damit — das ,dialo-
gische® Moment. Auf das personale hat Steinbiichel besonders aufmerksam gemacht. Situa-
tion ist ,der das Selbst zu sich selbst rufende Augenblik®. Niemand kann dem Entscheiden-
den den personlichen Entscheid ganz abnehmen. Selbst die Befolgung eines Befehls, selbst
- die Annahme eines Rates geht durch das Medium dieser personlichen Entscheidung — und
stellt in ihr das im Befehl, im Rat Mitgeteilte in einen Zusammenhang, der seinen ,unmittel-
baren“ Rest hat. Auch dieser Rest ist aber keineswegs etwas Irrationales im Sinn des Alo-
gischen. :

Nicht nur im Angesprochensein einer Person durch die Situation liegt der personale Ge-
balt dieser — und darin auch ihre Geschichtlichkeit — begriindet, sondern vor allem auch
darin, daB personales Sein anspricht. Das liegt im Wesen der mensdilichen Entscheidung:
sie wirkt sich bei der wesentlichen Sozialanlage des Menschen immer sozial aus. Sie ist dar-
um immer auch bereits eine Stellungnahme gegeniiber einem Anspruch auf mein rechtes Ver-
halten Personen gegeniiber; auf meinen Dienst an der Erfiillung ihres personalen Seins, auf
den die Gesamtheit meiner Mitmenschen in der gegliederten Fiille ihrer Beziechungen zu mir,
cinfach auf Grund ihrer Mitexistenz und Mitbetroffenheit durch jeden meiner Schritte, An-
spruch erhebt. Auch bei diesem Anspruch handelt es sich nicht nur um die Beobaditung all-
gemeiner Grundsitse sozial richtigen Verhaltens, also der Geredhtigkeit, der Pictdt, der
Dankbarkeit, der Barmherzigkeit, sondern dariiber hinaus um den gerade hier und jett ein-
malig und unwiederholbar an mich und nur an mich ergehenden Anspruch — einen Anspruch,
dem nur die liebende Bejabung jedes mir begegnenden Du gerecht wird — da die Liebe
allein den Mitmenschen sowohl in seiner Totalitit wie in seinem personalen Eigensein ganz
ernst nimmt. Damit wird die Frage nach der rechten Erfassung der Situation noch schwie-
riger. Individuum est ineffabile: Der Einzelne ist unaussprechbar. Wenn er es ist, wie kann
ich ibm in seinem Selbstsein gerecht werden? Spricht mich nicht — paradoxerweise — auch
das in ihm — sittlich — mit an, was er selbst nicht zum Ausdruck bringen kann (nicht blof§



Im Spiegel der Zeit . 303

nicht im gesprochenen Wort, sondern anch nicht durch die Art und Weise, wie er sich mir
durdh seine blofle Existenz mit mir zusammen gibt nnd anfgibt)?

In diesem Zusammenhang mufl noch auf eine weitere Eigentiimlichkeit unserer Situation
hingewiesen werden, die bei den Diskussionen um die Situationsethik eine verhaltnisméafig
bescheidene Rolle spielt, aber nicht in der Sitnation selbst, und die ihr personales Gewicht in
einer gewissen ibergeschichtlichen Form noch steigert. Wir meinen den Einfluf, den perso-
nale Michte rein geistiger Art auf die Gestaltung unseres sittlichen Lebens haben. Heilige
Schrift und kirchliche Uberlieferung bezengen uns, dafl die sittliche Entscheidung des Men-
schen nicht nur gelegentlich, sondern stindig unter diesem Einflufl steht. Stindig ist der
Mensdh in den Sitnationen, in denen er zur Entscheidung kommt, mitangesprochen durch
~Eingebungen“ guter und béser Geister, die in diesem ,Dienst am Menschen zugleich den
Sinn ihres eigenen persénlichen Daseins in der Schopfung miterfillen — so, da8 die rechte
Antwort des Menschen auf diese Eingebung auch ein ,Dienst“ des Menschen an ihnen ist —
und andh darin Beitrag zur Sinnerfillung des Schopfungsganzen. Dieses hat hierin anch eine
Art von Geschichtlichkeit; anch hier bandelt es sich nicht nur um allgemeine Gesetse des
rechten Verhaltens zwischen Menschen und Engeln, sondern daritber hinaus um einmalige,
unwiederholbare Anspriiche und Antworten, Damit aber wichst die Schwierigkeit der
Frage: Wie antworte ich richtig — so, dafl ich auch dieser Wirklichkeit gerecht werde? Schon
hier wird dentlich, dafl die konkrete Antwort nur dann der ganzen Wirklichkeit angemessen
ist, wenn sie zugleich Glaubensstellungnahme ist. Nur im Glauben wissen wir ja um diese
Komponente unserer Situation.

Damit aber stehen wir vor einem nenen Motiv der Situationsethik: dem Verhaltnis, in
dem uns jede konkrete sittliche Entscheidung gegeniiber dem lebendigen Gott zeigt: Er, von
dem unser Sein ist, nm dessentwillen es ist, und als dessen Ebenbild es ist, ist eigentlich
das lebendige Geses unseres Handelns. Und das heiflt ja wiedernm, dafl wir nicht nur in
dem, was wir mit andern gemeinsam haben, was darnm auch Gegenstand allgemeinverbind-
licher Normen ist, sondern auch in dem, was wir ganz allein, hier und jetat, einmalig und
unvertretbar von ihm her sind und sein kénnen, ihn zu spiegeln, ihn zu verherrlichen, daf§
wir auch hierin von jhm angesprochen und zur Antwort anfgernfen sind. Ja noch mehr:
dieser personliche, dieser dreipersonliche Gott hat die Méglichkeit, aufler durch das, was an
Anteilnahme an Seinem Wesen in mein Wesen eingegangen ist, und durch das, was an An-
teilnahme an Seiner Individualitit in meine Individualitit eingegangen ist, mich auch jeder-
zeit noch unmittelbar auf die Richtung hin anzusprechen, in die ich in meiner Entscheidung
zu gehen habe. — Er, der Herr aller Situationen, der Herr der Geschichte, der Herr der
Engel. Was ich jeweils zn tun habe, ist dorch mein Wesen, meine Individualitit, meine Ge-
schichtlichkeit, mein Stehen in der Schpfung noch nicht so eindentig determiniert — anch
nicht nach der Seite des sittlich Besten hin, nach der Seite der vollen sittlichen Bestimmtheit
meines Tuns und Lassens — daB nicht immer ond tiberall in der Situation die Frage offen
bliebe: Herr, was willst Du, daf ich tun soll? Alle Bemihungen um die Mitbericksichtigung
aller in der Meisterung einer Situation zu beriicksichtigenden allgemeinen Grundsite des
Glanbens und der von ihm erleuchteten Vernunft, alle Bemithung um eine rechte Erfassung
der geschichtlich einmaligen Sitvation, des Augenblicks, machen diese Frage des betenden
Menschen nicht iiberflissig.

Im Gegenteil! Die geistige Erhellung des Anspruchs der Sitnation an nns, soweit sie mit
den Mitteln natiirlicher Vernunfterkenntnis allein durchgefihrt wird, vermag uns wohl
sichere und wahre Anssagen dariiber machen zn lassen, was grundsitlich gnt und bése, er-
laubt und unerlaubt, geboten und verboten und geraten ist. Da aber nicht dieser oder jener
allgemeine Zug der Wirklichkeit, sondern diese in ihrer Gesamtheit in jeder wirklichkeits-
geredhten sittlichen Stellungnahme beriicksichtigt werden muf, bleiben derartige Vernunft-
aussagen iiber das Sittliche erganzungsbediirftig: Eine Erginzung in Richtung anf die gré-
Bere Wirklichkeitsnihe hin gibt die Offenbarung. Auch da, wo ihre Aunssagen zor sittlichen
Ordnung allgemein bleiben, haben diese Allgemeinheiten eine ganz andere Nihe zur Ge-
schichte wie die blolen Vernunftwahrheiten; es sind heilsgeschichtliche Aussagen. Was sie
aber als solche dem Einzelnen, an den sie mitergehen, fiir seine Bewdhrung und sein Zeugnis
an der Stelle zu sagen haben, an der er inmitten dieser Heilsgeschichte steht, das erschlieRt



304 . Im Spiegel der Zeit

ihm der Heilige Geist, der Geist des in die Geschichte eingegangenen und nicht mehr aus
ihr ausscheidenden, sondern in seinen Gliedern weiterlebenden menschgewordenen Sohnes
Gottes. . ' ‘ : - -

Christus selbst hat in Sitnationen, wo der Mensch Zeugnis zu geben hat, das menschliche
Vertranen anf die Eingebung dieses Geistes hingewiesen. ,,Macht euch keine Sorge, was ihr
sagen sollt; der Heilige Geist wird ench in jener Stunde belehren, was ihr sagen sollt*
(Lk 12, 12). Spricht Christus auch hier zunichst von einer ausgezcichneten Sitnation und
einem ausgezeichneten Zeugnis, so haben wir nach dem Verstindnis seiner Worte in der
Kirche und nach der Lehre und Erfahrung der Meister des geistlichen Lebens durchaus das
Recht, dieses Wort auf jedes Zeugnis anzuwenden, das wir vor der Welt zu geben haben —
und wann wiren wir aus der Pflicht zu diesem Zeugnis je bei unsern Entscheidungen ent- .
lassen? So entwickelte die Aszetik und Mystik ihre Lehre von den verschiedenen Weisen,
wie der Geist Gottes — nicht ohne die Vermittlung der heiligen Engel — dem glaubigen
Beter auf seine Frage an den Herfn: Was willst du, dafl ich tun soll — Antwort gibt. In
diesem iibernatiirlichen Wirken greift der Geist Jesu Christi selbst in die Geschichte ein,
hellt die Situation fiir das Bewufltsein des gldubigen Beters soweit auf, als es nétig fiir ihn
ist, ihr in seinen Entscheidungen gerecht zu werden. Es ist dabei nicht erforderlich, dafl der
Einzelne diese Aufhellung durch eine gréfere Einsicht in den Gesamtznsammenhang seines
Tuns gewinnt. Der Glaube hat seine eigenen Regeln zur Unterscheidung seiner Geister, die
den entscheidenden Menschen zu bestimmen suchen — auf Gott hin oder von Gott weg. Priift
der Mensch mit Hilfe dieser Regeln jene Bewegungen seiner Seele, durch die Gott seinen
Willen knnd tut, wenn es sich um die konkrete Entscheidung handelt, dann kann er zn einer
ruhigen Gewiflheit dessen kommen, was er konkret zu tun hat. Auch ohne Einsicht in das
Ganze und den ferneren Gang der Geschichte, in die Berechtigung der im Augenblick fal-
ligen Erwartungen des Mitmenschen, die Hintergriindigkeit des Kampfes der Engel und
Teufel, wird ihm der, dem dies alles offen liegt, die Méglichkeiten geben, all dem in der
jeweiligen Situation gerecht zu werden. Und von dieser géttlichen Fithrung ist keine Ent-
scheidung ausgeschlossen, auch die berufliche, soziale, politische nicht.

In diesem Sinn konnte eine theologische Aufhellung jener Abschnitte des Exerzitien-
biichleins des heiligen Ignatius von Loyola, in denen von der ,Wahl“ und von den ,Regeln
zur Unterscheidung der Geister“ die Rede ist, ein wesentlicher Beitrag zur Diskussion iiber
die Bitnationsethik werden. Soweit eine solche zurecht besteht — in diesen Kapiteln ist sie
am Werk.





