
305 

EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Wege in die Meditation 

Von Franz H i 11 i g S. J., München 

Allenthalben ist heute ein neues Wissen 
vom Wert der Meditation lebendig. Mit 
großem Interesse und einer heimlichen Be- 
wunderung lesen wir von den buddhistischen 
Mönchen, die täglich lange Stunden der Be- 
schauung widmen. Viele fühlen sich zu Sy- 
stemen und Zirkeln hingezogen, die ihnen 

. Einweihung in geistige Versenkung verspre- 
chen. Und kaum ein Orden der Kirche findet 
heute weit über die gläubigen Kreise hinaus 
so viel Beachtung wie der Karmel mit seiner 
von Teresa und Johannes vom Kreuz ge- 
prägten Geistigkeit mystischen Betens. 

Aber genau so gewiß kommt dieses neu- 
erwachte Verlangen nach Meditation aus der 
Not unseres gehegten Daseins. Wir sehnen 
uns nach Stille und Versenkung, weil wir 
beides verloren haben. Für nichts haben wir 
mehr Zeit; schon gar nicht für das Persön- 
liche, Geistige, Innerliche. Die Maschine, die 
uns Arbeit abnehmen und Zeit schenken 
sollte, hat unserm ganzen Dasein ihren 
ruhelosen und unmenschlichen Rhythmus 
aufgezwungen. Die sich jagenden Bilder des 
Filmstreifens drücken symbolisch unser gan- 
zes Leben aus: Nichts steht mehr ruhig vor 
unserm Auge, alles hastet daran vorüber, 
an allem rasen wir im Auto oder Flugzeug, 

vorbei. 
Doch die Not liegt noch tiefer. Das Tempo 

und die andern Auflösungserscheinungen 
unserer Kultur haben den Menschen selbst 
zu zerstören begonnen. Es kommt ja trotj 
der Unrast des Lebens noch vor, daß einer 
ein paar Stunden oder ein paar Tage frei 
hat. Da könnte er der Meditation pflegen. 
Aber gerade dann merkt er mit Schrecken, 
daß er es nicht mehr vermag. Er kann in- 
nerlich nicht still sein. Er kann sich nicht 
sammeln. Es liegt nicht nur an den äußeren 
Umständen, es liegt an uns seihst. Viele 
wissen dann wirklich nichts Besseres zu tun, 
als die •Zeit totzuschlagen" und Bücher zu 
verschlingen'bder das Radio anzustellen und 

die Inflation der Wörter über sich ergehen 
zu lassen. Es fehlt nicht nur die Zeit und 
die Stille; das Organ für die Meditation ist 

krank oder zerstört. 
Wer kann noch in Ruhe ein Bild betrach- 

ten • eine halbe Stunde lang? Wer hat noch 
das rechte Verhältnis zum Wort, wie es in 
großer Dichtung lebt? Wer hat noch die 
Geräumigkeit und den Frieden des Herzens, 
so daß Gottes Wort da hineingesät werden 
kann wie ein Saatkorn, das in der Tiere 
empfangen, im Dunkel wächst und eines 
Tages aufgeht zu sechzigfältiger und hun- 
dertfältiger Frucht? So wird eine der ersten 
und wichtigsten Hilfen zu neuem Betrachten- 
Können darin liegen, daß wir angeleitet 
werden, die Inflation der Wörter zu über- 
winden und wieder zu der schlichten, ehr- 
fürchtigen Bereitschaft vor dem WORT zu 
kommen. Wir spüren wohl alle, daß wir 
ganz klein und bescheiden von vorn anfan- 
gen müssen. Deshalb legen wir die alten, 
klassischen Einführungen in das innere Be- 
ten meist enttäuscht wieder aus der Hand, 
nicht weil sie wertlos wären, sondern weil 
sie andere Menschen voraussehen, als wir 
sind. Ihnen ist selbstverständliche Voraus- 
setjung, was wir gerade von neuem mühsam 
als Grundlage erringen müssen. 

Wir möchten hier auf zwei Büchlein hin- 
weisen, die dazu eine hilfreiche Hand bie- 
ten. Von Friedrich Streicher ist 
im Manesse-Verlag Conzett und Huber in 
Zürich in handlicher hübscher Ausstattung 
eine Sammlung •Die Worte des 
Herrn" erschienen: Gebete und Reden, 
Gespräche und Sprüche Jesu. Es ist wohl der 
erste Versuch, •alle Worte des Herrn aus 
dem überlieferten Text der vier Evangelien 
herauszuheben und, nach bestimmten Ge- 
sichtspunkten geordnet, als eine Einheit her- 
auszugeben" (Nachwort S. 523). Streicher 
war sich bewußt, damit ein Wagnis zu un- 
ternehmen, denn die Worte allein, ohne den 

20 



306 Einübung und Weisung 

größeren Zusammenhang, scheinen nun 
manchmal ohne Fassung und ohne Partner 
in der Luft zu hängen und damit auch den 
vom Herrn intendierten Sinn nicht mehr 
deutlich genug zu erschließen. Tatsächlich ist 
sein Unternehmen auch • wie uns aller- 
dings scheint, mit einer ungerechtfertigten 
Schärfe • von Sigismund von R a d e c k i 
in den •Frankfurter Heften" (Nov. 1949 
S. 922 ff., •Übersetjung als Schicksal") ange- 
griffen worden. Es ist nicht unsere Absicht, 
auf diese Kontroverse einzugehen. Den Her- 
ausgeber ermunterte, wie er im voraus er- 
klärte, •das Vorgehen der Kirche selber, die 
sich für die Lesung der Evangelienperikopen 
seit alters solcher Herrenworte bedient hat". 
Er hätte auch auf das ganze Missale und das 
Officium divinum hinweisen können. Vor 
allem aber leitete ihn die Absicht, •den 
gläubigen Leser unmittelbar an die Quelle 
der  Frohbotschaft  zu führen"  •, zu  den 

•Herrenworten", die als Kern der ursprüng- 
lich mündlichen Überlieferung anzusehen 
sind (524). 

Uns interessiert hier ein ganz bestimmter 
Gesichtspunkt dieser Zusammenstellung der 
Herrenworte. Man könnte einfach sagen: die 
Druckanordnung. Das Buch von Streicher 
fällt in einem gewissen Sinn aus dem Rah- 
men aller Bibelausgaben und frommen Bü- 
cher heraus, weil es keinen durchgehenden 
Text bietet, sondern jeden Ausspruch des 
Herrn wie eine Kostbarkeit heraushebt. In 
großer klarer Antiqua wird das Wort an- 
schaubar: nur die unerläßlichsten Verbin- 
dungstexte sind in Kleindruck beigefügt. Es 
ist, als schlüge man Gedichte auf, die mit 
Sorgfalt und Geschmack gedruckt sind, übri- 
gens so, daß zumeist die Mittellinie der 
Seite als Symmetrie-Achse gewählt ist. 

Die Art möge durch einige Proben ver- 
anschaulicht werden: 

Mein Vater! 

Wenn es möglich ist, 

so gehe dieser Kelch an Mir vorüber. 
Doch nicht wie Ich will, 

sondern wie Du. 

Selig, 
die Gottes Wort hören 

und es bewahren! 

Die Worte, 

die Ich zu euch gesprochen: 

Geist sind sie 

und Leben. 

Mt 26, 39 

Lk 11,28 

Joh 6, 63 

Es wäre auch auf die Eigenart der Über- 
gebung hinzuweisen, die manches Heilands- 
wort ganz neu erscheinen läßt. Aber wir 
meinen vor allem die Anordnung. Sie ent- 
hebt den heiligen Text dem raschen, fließen- 
den Lesen. Sie gibt dem Wort Würde und 

Stand. Es steht da wie eine feierliche In- 
schrift. Man spürt: hier ist nicht Zeitungs- 
druck und Zeitungsgerede. Hier ist heiliger 
Boden. Wer ist der, der da Ich sagt und 
Mir? Wie Tropfen fallen diese Worte, wie 
die  tönenden schweren  Klanjjtropfen, von 



Einübung und Weisung 307 

den Glocken der Türme. Eherne heilige 
Sprache! 

Hier scheint auf dem Weg über das 
Druckbild etwas Ähnliches erreicht, wie wir 
es von der Wiedergabe von Kunstwerken 
her kennen. Man bietet dem Betrachter den 
Ausschnitt eines ihm vielleicht längst ver- 
trauten Gemäldes! ein Detail, das er nie 
sonderlich betrachtet hatte. Nun entdeckt er 
es neu. Und es zeigt sich, wie viel Schönheit 
in der unbeachteten Kleinigkeit steckte: in 
der Blume, dem Schnitzwerk, der Stickerei 
des Kleides, einem Schmuckstück. 

So werden hier die Worte des Herrn iso- 
liert und vergrößert. Natürlich ist das eine 
Einseitigkeit und eine Gefahr. Aber es ist 
auch eine Hilfe. Der Leser ist eingeladen 
zum Verweilen. Damit ist der entscheidende 
Ansatj zum inneren Beten gefunden. Er 
heißt: halt! Was hast du da gelesen? Such 
einmal, es zu verstehen, es zu wägen! Knie 
nieder! Nimm es in dein Beten hinein! 
Halte es dem Vater im Himmel hin wie ein 
Kind, das etwas Schönes gefunden hat! Ge- 
rade das Dunkle und Rätselhafte, das nun 
um manche Herrenworte ist, da sie außer- 
halb ihrer gewohnten Umgebung uns begeg- 
nen, hat sein Gutes. Wir stufen. Wir er- 
leben das Staunen, das so oft zu fruchtbarer 
Geistestätigkeit anregt. 

Streicher hat wohl kaum daran gedächt, 
eine Anleitung zur betrachtenden Versen- 
kung zu schreiben. Aber er gibt dem Beter 
ein Buch an die Hand, das sich vorzüglich 
als Übungsstoff eignet. Es kann nicht klar 
genug gesagt werden, daß man Meditation 
nicht aus Büchern lernt. Man lernt schwim- 
men durch Schwimmen. Man lernt singen 
durch Singen. Man lernt innerlich beten 
durch inneres Beten. Aber der Anfänger 
oder der Müde und Unaufgelegte greift 
doch gern nach einem Grundtext, an dem 
das Sinnen, das innere Stillwerden und das 
innere Reden mit Gott anknüpfen kann. Da- 
zu eignen sich nicht so sehr Bücher, die fer- 
tige Betrachtungen bieten. (Auch sie haben 
ihren Wert. Man sieht daraus, wie es ge- 
macht werden kann.) Die fertigen Betrach- 
tungen haben alles schon vorgemacht. Das 
Feld ist abgegrast. Der Reiz persönlicher 
Entdeckung  ist genommen.  Sie machen es 

wie die Häuptlinge im afrikanischen Busch, 
die dem Missionar den vorgekauten Ehren- 
bissen anbieten! Es schmeckt besser, wenn 
man selbst in eine Frucht hineinbeißt. 

Der Texte, an die besinnliches Lesen und 
innerlich verarbeitendes Beten anknüpfen 
kann, gibt es eine Menge, wie z. B. das Büch- 
lein von der •Nachfolge Christi" oder die 
Litaneien. Aber immer wird christliche Me- 
ditation die Bibel und in ihr die Herren- 
worte bevorzugen. Man braucht dazu das 
Buch von Streicher nicht zu besitzen. Ent- 
scheidend ist, daß man das Prinzip erkannt 
hat: die Bibel anders lesen als andere Bü- 
cher. Man könnte sich auch einen Lese-Raster 
machen, der einen Teil des heiligen Textes 
heraushebt. Oder noch besser, wie es die 
Alten tun mußten, sich selbst die liebsten 
und schönsten Stellen abschreiben. Wer 
Kunstschrift zu schreiben versteht, hätte hier 
eine Aufgabe. Ein solcher könnte sich von 
Ignatius von Loyola anregen lassen, der 
sich zu Beginn seiner inneren Wende aus 
dem •Leben Christi" von Ludolph von Sach- 
sen Auszüge machte. •Die Worte Christi 
schrieb er dabei mit roter, die Unserer Lie- 
ben Frau mit blauer Tinte. Das Papier war 
sorgfältig geglättet und mit Linien versehen. 
Die Schrift selbst schön, denn er konnte 
vorzüglich schreiben" (Feder, •Lebenserin- 
nerungen des hl. Ignatius von Loyola" n. 11). 

Der große deutsche Graphiker Rudolf 
Koch hat solch eine schreibend nachgestal- 
tende Begegnung mit Gottes Wort erschüt- 
ternd geschildert: •Ich bin beim Lesen vieler 
und mancherlei Bücher in jungen Jahren mit 
der Zeit an ein Buch gekommen, da hat das 
Lesen nicht mehr ausgereicht. Das war so 
mächtig, da mußte ich tiefer eindringen und 
länger verweilen, als es beim Lesen möglich 
war, und ich begann, es abzuschreiben, es 
war die Bibel. Und doch schien das alles 
noch nicht dauernd genug, die Worte woll- 
ten noch mehr Gewicht. Da begann ich sie in 
Metall zu meißeln, in Holz zu schneiden und 
in große Wandteppiche zu sticken und zu 
weben, sie wurden in Fresko gemalt und in 
Bronze gegossen, und es ist immer noch 
kein Ende, denn diese Worte durchdringen 
den immer tiefer, der einmal von ihnen er- 
faßt ist, ja, er wird völlig verwandelt da- 

20* 



308 Einübung und Weisung 

von, das Leben findet seinen Sinn, und der 
Tod verliert seinen Schrecken."1 

Rudolf Koch hat zeit seines Lebens um 
eine Drucklegung der Bibel gerungen, die 
ihres hehren Gehaltes einigermaßen würdig 
sei. Wäre es nicht für unsere Verleger neben 
der gewiß dringenden Aufgabe, handliche 
und billige Ausgaben des Neuen Testamen- 
tes herauszubringen, eine weitere, wichtige 
Aufgabe, an Ausgaben zu denken, die vor 
allem der heiligen Würde und Schönheit 
des Gotteswortes gerecht würden? Die Bi- 

1 Zit. nach Friedrich Matthäus •Ein 
Werkmann Gottes". Verlag Agentur des 
Rauhen Hauses, Hamburg. 

bei als heiliges Buch, als Lebensbuch und 
Familienerbstück • und dem man diesen 
Charakter auch in seiner Ausstattung an- 
sieht. 

Das zweite Buch, auf das wir in diesem 
Zusammenhang hinweisen möchten, ist 
•Das Jahr des Herrn" von R o - 
manoGuardini (Matthias-Grünewald- 

Verlag, Mainz). Es fällt gleichfalls und fast 
noch deutlicher als das von Streicher durch 
seine Druckanordnung aus dem gewohnten 
Rahmen heraus. Eine Seite des Büchleins, das 
sich ausdrücklich ein •Betrachtungsbuch' 
nennt, sieht folgendermaßen aus (S. 157): 

ACHTZEHNTER SONNTAG NACH PFINGSTEN 

1. zu dem sie den Gichtkranken brachten 

2. der die Not des Kranken erkannte 

3. der ihm seine Sünden vergab 

4. der befahl: nimm dein Bett und geh 

5. vor dem sie von Furcht ergriffen wurden 

Evangelium der Messe Mt 9, 1•8 

Ein Spaßvogel hat gemeint: •So bekommt 
man leicht ein Buch zusammen!" Der Scherz 
ist bezeichnend. Ihm liegt unbewußt das 
quantitative Vorurteil zugrunde: Die Menge 
machts! Nein, umgekehrt: die Menge macht 
es gar nicht! Sie ist eher hinderlich. Das 
viele läßt uns nicht zu dem einen Notwen- 
digen kommen. Schon in der Art, wie hier 
die Gedanken gedruckt sind, liegt eine ganze 
Schulung. Wenn sich der Käufer beschwerte, 
in diesem Buch, das immerhin 5,90 DM ko- 
stet, bezahle er zum großen Teil weißes Pa- 
pier, könnte man ihm erwidern: hier sind 
gerade die weißen Flächen wichtig und kön- 
nen kaum teuer genug bezahlt werden. Sie 
sind nicht leer. Sie sind angefüllt mit 
Schweigen. Sie bringen dir zum Bewußtsein, 
daß diese paar Zeilen da, diese fünf Sätje, 
nicht zum bloßen Lesen da sind. 

Romano Guardini erklärt selbst in einer 
•Vorbemerkung" von 45 Seiten, wie diese 

•Betrachtungsgedanken nach der Ordnung 
des Kirchenjahres" gemeint sind. Geht ein 
Betrachten nach den •Herrenworten" von 
der Bibel aus und führt dort ein langsames 
Lesen zum Sinnen über den heiligen Text, 
so knüpft Guardini hier an den Rosenkranz 
und seine formelhafte Wiederkehr an. Seine 
Absicht ist, indem er den liturgischen Texten 
der Sonn- und Feiertage des Kirchenjahres 
jeweils fünf Gedanken entnimmt, •auf 
Grund des gleichen Meditationsprinzips, wie 
es vom Marienrosenkranz angewendet wird, 
die Fülle des Christuslebens dem Gebet zu- 
zuführen" (54). In seiner Schrift •Der Ro- 
senkranz Unserer Lieben Frau", Würzburg 
1940, hat Guardini gezeigt, wie beim Rosen- 
kranzgebet gerade die Monotonie der Wie- 
derholung ein Strombett für die Meditation 
bildet. Er hat dann später eine Erweiterung 
der altüberlieferten fünfzehn •Gesätje" vor- 
geschlagen, für die sich Beispiele im Lehr- 



Einübung und Weisung 309 

und Gebetbuch von Josef Gülden •Lehre uns 
beten"2 finden. Aber hier wie dort sind 
nicht nur die Einschalttexte, die •Geheim- 
nisse" (•der für uns gekreuzigt worden ist" 
usw.) erweitert, sondern an die Stelle des 
Ave Maria tritt ein völlig neues Gebet, das 
in seiner kurzen Fassung folgendermaßen 
lautet: •Gepriesen sei der Herr, der Heilige 
und Mächtige, der Sohn des Lebendigen 
Gottes" • und es ginge dann in unserm 
obigen Beispiel weiter: •zu dem sie den 
Gichtkranken brachten". Danach heißt es 
dann jeweils: •Jesus Christus, Heiland der 
Welt, unser Meister und unser Bruder, sei 
uns gnädig". Zehnmal heißt es so: •Geprie- 
sen sei der Herr..." Zehnmal: •zu dem sie 
den Gichtkranken brachten" und: •Jesus 
Christus ... sei uns gnädig". 

Man könnte die Frage aufwerfen, ob sich 
eine solche Abwandlung des Rosenkranz- 
gebetes empfiehlt und ob sie Aussichten hat, 
sich einzubürgern. Der Vorschlag zeugt je- 
denfalls davon, wie hoch Guardini den me- 
ditativen Wert des Rosenkranzes ganz all- 
gemein als Gebetsmethode anschlägt. Wir 
können dieser Problematik nicht nachgehen. 
Uns genügt es, daß wir hier einen zweiten 
praktischen Hinweis für die Meditation be- 
sitzen. Denn ob man sich nun den Vor- 
schlag des Verfassers zu eigen macht und 
die Gesätze nach Art des Rosenkranzes 
zehnmal vor sich hinspricht, oder ob man 
sie einfach so nimmt, wie sie dastehen, in- 
dem man sich mit solchen Gebetsgedanken 
an tien Herrn wendet, das ist für unsern 
Zweck nicht entscheidend. 

Was ist denn mit den Gesätzen dieses 
•Betrachtungsbuches" geleistet? Schlagen wir 
den Evangelientext unserer Beispielseite 
auf. Da lesen wir: In jener Zeit stieg Jesus 
in ein Schiff lein, fuhr über den See und kam 
in seine Stadt. Da brachten sie einen Gicht- 
brüchigen zu ihm, der auf einem Bette lag. 
Als Jesus ihren Glauben sah, sprach er zu 
dem Gichtbrüchigen: •Sei getrost, mein 
Sohn, deine Sünden sind dir vergeben". 

Einige von den Schriftgelehrten aber spra- 
chen bei sich: •Der lästert Gott". Als Jesus 

2 Josef Habbtl, Regensburg 1948, S. 370 ff. 
u S. 494. 

ihre Gedanken sah, sprach er: •Warum 
denkt ihr Böses in eurem Herzen? Was ist 
leichter zu sagen: Deine Sünden sind dir 
vergeben, oder zu sagen: Steh auf und 
wandle? Damit ihr aber wißt, daß der Men- 
schensohn Macht hat, auf Erden Sünden zu 
vergeben: Steh auf • sprach er zum Gicht- 
brüchigen •, nimm dein Bett und geh nach 
Haus". Und er stand auf und ging nach 
Hause. Als das Volk dies sah, ward es von 

Furcht ergriffen und pries Gott, der den 
Menschen solche Macht gegeben hat" Mt 9, 
1•8. 

Das ist der Text. Wie oft haben wir ihn 
gehört! Und wenn man uns jetzt sagte: Nun 
beschäftige dich einmal eine halbe Stunde 
lang mit ihm, dann säßen wir hilflos da. 
Betrachtungs-Bereitung, so sagt die alte 
Weisheit, beginnt mit Betrachtungs-Punkten, 
d. h. mit •Gesichtspunkten", mit ersten Ein- 
teilungsprinzipien und Kristallisationspunk- 
ten. Das Buch von Guardini gibt sie dem 
Ungeübten an die Hand (und greift dabei 
auf die Art zurück, wie zum Beispiel schon 
im Exerzitienbuch die •Geheimnisse aus dem 
Leben Christi" in kurze Sätze oder •Punkte" 
aufgeteilt sind [EB 261•312]). Schau auf 
den Herrn, sagt er, •zu dem sie den Gicht- 
kranken brachten". So einfach kann das sein. 
Viele machen es sich unnötig schwer, weil sie 
meinen, sie müßten nun etwas Geistreiches 
und noch nie Dagewesenes finden. Guardini, 
dem es wahrlich nicht an Geist gebricht, 
sagt: Fangt doch einfach bei dem Schlichten 
und Selbstverständlichen an: Da ist Jesus, 
und da ist der Mann mit seiner Gicht. Er 
kann nicht gehen. So bringt man ihn zum 
Herrn. Ist das kein •Vorwurf", kein Ge- 
genstand, keine Szene, die man betrachten 
kann: ein Leidender vor Christus? Einer von 
uns, einer wie du und ich? Wenn wir keine 
Gicht haben, dann haben wir es an der 
Lunge oder am Magen oder am Herzen. 
Oder es ist ein seelisches Leid. Die Haupt- 
sache ist, wir kommen mit unserer Not vor 
den Herrn. 

Das sagt sich der Meditierende wieder 
und wieder: •Sie bringen ihn vor den 
Herrn". Es ist wie eine Melodie; aber sie 
hat Ober- und Untertöne: •Sie bringen ihn 
vor den Herrn" (Der hat es gut, den tragen 



310 Einübung und Weisung 

sie zum Heiland!). •Sie bringen ihn zum 
Herrn" (Wenn idi nur auch vor dem Herrn 
erscheinen könnte!). •Sie bringen ihn vor 
den Herrn" (Ist er uns nicht auch nahe • 
im Sakrament, in seinem Priester, in der 
Gemeinschaft der Gläubigen?). •Sie bringen 
ihn vor den Herrn..." Es ist wahrlich 
nicht zu viel, diesen schlichten Satz zehnmal 
oder öfter zu wiederholen. Wiederholung 
ist nicht nur Monotonie. Sie ist Rhythmus 
des Lebens. So atmet die Brust, so schlägt 
das Herz. Wiederholung wird der Seins- 
fülle inne.-Wiederholung schöpft aus. Beim 
Hören und Lesen gilt wirklich: einmal ist 
keinmal. Wir sind wie trockener, ausgedörr- 
ter Boden. Ein Platzregen geht spurlos an 
ihm vorüber. Die Tropfen müssen lange und 
langsam fallen. In der Monotonie des Dauer- 

regens sahen schon die Alten das Vorbild 
für die meditative Bewässerung unseres in- 
neren Erdreichs. Immer wieder, immer wie- 
der! Das ist ein Grundgeheimnis der Me- 
ditation. Dann kann auf einmal ein ein- 
ziges Wort eine große Mächtigkeit gewin- 
nen. 

Nach diesem ersten Punkt gibt uns Guar- 
dini noch vier weitere an die Hand. Auf 
einmal spüren wir, wie diese fünf Schlüssel, 
die so einfach aussehen, einen ungeahnten 
Reichtum des so oft gehörten Textes er- 
schließen: Daß der Herr die Not kennt. Daß 
er noch eine ganz neue Dimension unserer 
Not kennt und heilt: die Sünde. Dann das 
Wunder. Und schließlich das Echo des Er- 
bebens, das von der Tat und der Gestalt 
des Herrn ausgeht, Ehrfurcht und Anbetung, 
die sich niederwirft. . .3 Wir haben nicht den 
Raum, all diese Punkte wie den ersten an- 
deutend zu entwickeln. Nur auf einen wich- 
tigen Tatbestand sei noch hingewiesen: Alle 
fünf Gesätze sind Relativsätze. Alle sind nur 

3 Es ist nirgends gesagt, weder bei Igna- 
tius noch bei Guardini, daß die drei Punkte 
oder die fünf Gesät$e den Inhalt der Peri- 
kope oder des Geheimnisses ausschöpfen. 
Sie bieten einen ersten Zugang. Sie treiben 
einen Stollen in das Bergwerk. Wenn der 
Beter selbst neue und andere entdeckt, um so 
besser! Vgl. Exerzitienbuch n. 2 (die klas- 
sische Stelle, die einen ganzen Traktat auf- 
wiegt). 

sinnvoll in Verbindung mit einer Anrede 
an den Herrn. 

Gerade der Beter mit theologischen 
Kenntnissen ist in Gefahr, bei der Betrach- 
tung zu entgleisen. Er gerät in gelehrte Ge- 
dankengänge.- Er liest und denkt in der 
dritten Person. Er vergißt die Anrede. Er 
betet gar nicht mehr. Beten heißt mit Gott 
sprechen. Ober einen Abschnitt der Evan- 
gelien oder sonst einen Text betrachten, 
heißt, ihn auf das göttliche Du hin sprechen 
oder denken. Nicht: •Gott ist gerecht. Gott 
ist gut. Wie geht Gottes Gerechtigkeit und 
Güte zusammen?" Sondern: •Gott, Du bist 
gerecht. Du bist gut. Wie geht Deine Gerech- 
tigkeit und Deine Güte zusammen?" So wie 
es uns die Kirche in ihrem Beten vormacht • 
und dabei gibt sie diesen Fragen zugleich 
eine tiefe Antwort •: •Gott, du offenbarst 
deine Allmacht am meisten durch Nachsicht 
und Erbarmen: schenk uns die Fülle deiner 
Barmherzigkeit" (10. Sonntag nach Pfing- 
sten, Kirchengebet). Alle Betrachtungspunkte 
dieses Buches sind Relativsätze. Alle schauen 
sie auf Christus. Ihn, seine göttliche Fülle, 
wollen sie erschließen helfen. Das ganze 
Buch sagt: Geh zu Ihm. Sprich zu Ihm, 
schweige vor Ihm. Ruhe in Ihm. Dann bist 
du mitten in dem, was man Meditation und 
betende Versenkung nennt. 

Nach all dem Gesagten sieht es nun so aus, 
als ginge es ohne Buch, ohne Text, ohne be- 
stimmte •Punkte" gar nicht ab. Und doch 
gilt, daß Meditation sich erst da voll ent- 
faltet, wo sie all solche Hilfen wie Krücken 
und Schwimmgürtel abwirft. Und es bleibt 
im Ganzen doch ein betrübliches Zeichen, 
daß man auch in den Ordenshäusern so sel- 
ten Meditierende ohne jedes Betrachtungs- 
buch antrifft. Der Fortgeschrittene liest am 
Vorabend in dem Buch, das ihm zur Zeit 
Ausgangspunkt und Nährstoff seiner Be- 
trachtung ist. Wenn er des Morgens am Bet- 
stuhl kniet, braucht er es nicht mehr auf- 
zuschlagen. Gottes Reichtum tut sich ihm 
wie ein unendlicher Ozean auf, der ihn 
trägt und beseligt. 

Aber wir dachten hier an die, die es neu 
lernen wollen: an die vielen, die müde und 
von tausend Sorgen gehetzt sind. Sie werden 



Einübung und Weisung 311 

für die beiden genannten Bücher dankbar 
sein, weil sie praktische Hilfe bieten. Wer 
nach ihren Weisungen zu üben anfängt, der 
wird  merken,  daß   er  vorankommt.   Denn 

auf das Üben kommt es nach Gottes Gnade 
vor allem an. Man muß anfangen zu medi- 
tieren, wenn man zur Meditation gelangen 
will. 

Gebete nach Liedern aus Rabindranath Tagores Gitanjali 

Von Hochschulprofessor DDr. Bernhard Panzraa, Regensburg 

Als einer der Apostel den Meister bat: 
•Herr, lehre uns beten" (Lk 11. 1), schenkte 
dieser der Welt das •Gebet des Herrn". 
Das war das unübertreffliche Beispiel für 
den Rat, den Christus zuvor gegeben hatte: 
•Auch sollt ihr beim Beten nicht viele 
Worte machen" (Mt 6, 7). •Wie kostbar 
sind die kurzen Gebetsausrufe, die uns aus 
dem Munde Jesu überliefert sind! Und das 
Vaterunser: es reicht hinaus über alles, was 
bloßer Menschenmund je zu formen gewußt 
hat; es ist mehr als die abgründigsten Be- 
schauungen, denn es umschließt sie alle 
schon"1. 

Die Menschen aber benutzen nicht nur das 
Gebet des Herrn, wenn sie sich an Gott wen- 
den. Sie klopfen sehr unterschiedlich an, da- 
mit ihnen geöffnet werde; sie suchen recht ver- 
schieden • auch auf verschiedenen Wegen, 
um zu finden; und ihre Bitten sind bei dem 
einen nur stumme Gebärde, wenn er reuig 
an die Brust klopft, bei dem anderen da- 
gegen ein wortreiches Ausbreiten seiner 
Hilfsbedürftigkeit; aber es wird ihnen gege- 
ben werden (Mt 7, 7,). Dabei greift der be- 
tende Christ immer wieder zu den Gebets- 
formeln, die andere für ihn verfaßt haben; 
und von Zeit zu Zeit sucht er dann wieder 
nach neuen Gebeten, weil die altgewohnten 
ihm nicht mehr zusagen. Der Heranwach- 
sende braucht andere Gebete als das Kind, 
der Akademiker andere als der Bauer; und 
die nivellierende Macht der Gewohnheit 
wirkt ja auch im geistlichen Leben. 

Ein solches Menschengebet soll den, der es 
benutjt, zu Gott hinführen; es muß den Be- 

1 Franz M. Moschner, Christliches Ge- 
betsleben. Betrachtungen und Anleitungen 
zum wesenhaften Gebet (Freiburg i. Br. 
1948) 123. 

ter also ergreifen und mit Gott verbinden. 
Durch ein eindrucksvolles Bild oder Gleich- 
nis (vgl. Mt 13, 10•13) wird aber die Auf- 
merksamkeit stärker gefesselt, das Verständ- 
nis erleichtert, die Betrachtung fruchtbarer 
angeregt. Darum darf ein Gebet auch eine 
gleichnishafte und bilderreiche Sprache ha- 
ben, wie sie der Dichter pflegt. Und unter 
den Dichtern vermag besonders der Lyriker 
einen Gedanken so weitgehend zu ver-dich- 
ten, daß er mit nur wenigen Worten in sei- 
ner größten Fülle dargeboten werden kann. 
Ein so geformtes Gebet entspricht also auch 
dem Wunsch des Herrn, nicht viele Worte 
zu machen und umschließt mit der Fülle des 
Gedankens umfassender das Anliegen des 
Beters, sofern es nicht nur eine Schreibtisch- 
konstruktion, sondern aus einer echten Be- 
gegnung mit Gott, aus einem religiösen Er- 
lebnis entstanden ist. 

Nun ist Gott aber nicht nur der Gott dei 
Christen, sondern auch der Nichtchristen, 
nicht nur ein Gott der Juden, sondern auch 
der Heiden (Rom 3, 29 f). Er ist allen Men- 
schen erkennbar, •denn das Unsichtbare an 
ihm schaut der denkende Verstand seit Er- 
schaffung der Welt in seinen Werken: Seine 
ewige Macht und Gottheit (Rom 1, 19 f); und 
der Kern seines Gesetjes ist in aller Herzen 
geschrieben, ihr Gewissen bezeugt es ihnen 
(Rom 2, 14). Deshalb darf man auch aus 
dem Werk eines nichtchristlichen Dichters 
ein an Gott gerichtetes Lied als Gebet ver- 
wenden, wenn es dem Glauben des Beters 
nicht widerspricht. Und da es sich hier nicht 
um die Darbietung einer Dichtung handelt, 
sondern um persönliches Beten, darf man 
wohl auch die eigenen Gedanken hinzufü- 
gen, die bei dem Nacherleben wachgewor- 
den sind. Und wenn man beobachtet, daß 




