
Einübung und Weisung 311 

für die beiden genannten Bücher dankbar 
sein, weil sie praktische Hilfe bieten. Wer 
nach ihren Weisungen zu üben anfängt, der 
wird  merken,  daß   er  vorankommt.   Denn 

auf das Üben kommt es nach Gottes Gnade 
vor allem an. Man muß anfangen zu medi- 
tieren, wenn man zur Meditation gelangen 
will. 

Gebete nach Liedern aus Rabindranath Tagores Gitanjali 

Von Hochschulprofessor DDr. Bernhard Panzraa, Regensburg 

Als einer der Apostel den Meister bat: 
•Herr, lehre uns beten" (Lk 11. 1), schenkte 
dieser der Welt das •Gebet des Herrn". 
Das war das unübertreffliche Beispiel für 
den Rat, den Christus zuvor gegeben hatte: 
•Auch sollt ihr beim Beten nicht viele 
Worte machen" (Mt 6, 7). •Wie kostbar 
sind die kurzen Gebetsausrufe, die uns aus 
dem Munde Jesu überliefert sind! Und das 
Vaterunser: es reicht hinaus über alles, was 
bloßer Menschenmund je zu formen gewußt 
hat; es ist mehr als die abgründigsten Be- 
schauungen, denn es umschließt sie alle 
schon"1. 

Die Menschen aber benutzen nicht nur das 
Gebet des Herrn, wenn sie sich an Gott wen- 
den. Sie klopfen sehr unterschiedlich an, da- 
mit ihnen geöffnet werde; sie suchen recht ver- 
schieden • auch auf verschiedenen Wegen, 
um zu finden; und ihre Bitten sind bei dem 
einen nur stumme Gebärde, wenn er reuig 
an die Brust klopft, bei dem anderen da- 
gegen ein wortreiches Ausbreiten seiner 
Hilfsbedürftigkeit; aber es wird ihnen gege- 
ben werden (Mt 7, 7,). Dabei greift der be- 
tende Christ immer wieder zu den Gebets- 
formeln, die andere für ihn verfaßt haben; 
und von Zeit zu Zeit sucht er dann wieder 
nach neuen Gebeten, weil die altgewohnten 
ihm nicht mehr zusagen. Der Heranwach- 
sende braucht andere Gebete als das Kind, 
der Akademiker andere als der Bauer; und 
die nivellierende Macht der Gewohnheit 
wirkt ja auch im geistlichen Leben. 

Ein solches Menschengebet soll den, der es 
benutjt, zu Gott hinführen; es muß den Be- 

1 Franz M. Moschner, Christliches Ge- 
betsleben. Betrachtungen und Anleitungen 
zum wesenhaften Gebet (Freiburg i. Br. 
1948) 123. 

ter also ergreifen und mit Gott verbinden. 
Durch ein eindrucksvolles Bild oder Gleich- 
nis (vgl. Mt 13, 10•13) wird aber die Auf- 
merksamkeit stärker gefesselt, das Verständ- 
nis erleichtert, die Betrachtung fruchtbarer 
angeregt. Darum darf ein Gebet auch eine 
gleichnishafte und bilderreiche Sprache ha- 
ben, wie sie der Dichter pflegt. Und unter 
den Dichtern vermag besonders der Lyriker 
einen Gedanken so weitgehend zu ver-dich- 
ten, daß er mit nur wenigen Worten in sei- 
ner größten Fülle dargeboten werden kann. 
Ein so geformtes Gebet entspricht also auch 
dem Wunsch des Herrn, nicht viele Worte 
zu machen und umschließt mit der Fülle des 
Gedankens umfassender das Anliegen des 
Beters, sofern es nicht nur eine Schreibtisch- 
konstruktion, sondern aus einer echten Be- 
gegnung mit Gott, aus einem religiösen Er- 
lebnis entstanden ist. 

Nun ist Gott aber nicht nur der Gott dei 
Christen, sondern auch der Nichtchristen, 
nicht nur ein Gott der Juden, sondern auch 
der Heiden (Rom 3, 29 f). Er ist allen Men- 
schen erkennbar, •denn das Unsichtbare an 
ihm schaut der denkende Verstand seit Er- 
schaffung der Welt in seinen Werken: Seine 
ewige Macht und Gottheit (Rom 1, 19 f); und 
der Kern seines Gesetjes ist in aller Herzen 
geschrieben, ihr Gewissen bezeugt es ihnen 
(Rom 2, 14). Deshalb darf man auch aus 
dem Werk eines nichtchristlichen Dichters 
ein an Gott gerichtetes Lied als Gebet ver- 
wenden, wenn es dem Glauben des Beters 
nicht widerspricht. Und da es sich hier nicht 
um die Darbietung einer Dichtung handelt, 
sondern um persönliches Beten, darf man 
wohl auch die eigenen Gedanken hinzufü- 
gen, die bei dem Nacherleben wachgewor- 
den sind. Und wenn man beobachtet, daß 



312 Einübung und Weisung 

auch andere mit Hilfe solcher Gebete zu 
einem religiösen (Nach-)Erleben kommen 
können, darf man sie wohl auch anderen zu- 
gänglich machen. So sollen denn hier neun 
Gebete vorgelegt werden, die nach Liedern 
des bekannten indischen Dichters Rabin- 
dränath Thäkurs entstanden sind, deren 
unveränderte Originale jeder an der Dich- 
tung Interessierte sich leicht verschaffen 
kann. 

Nach Räm Mohan Rai war Debendra- 
näth Thäkur2, der Führer und Organisator 
der theistischen Bewegung Bräma-Samäj, 
die nur unter den höchststehenden Kreisen 
Bengalens Anhänger hatte. Seinen jüngsten 
Sohn Rabindranäth (geb. am 7. 6. 1861 in 
Kalkutta) schickte er schon als Siebzehn- 
jährigen nach Europa. Dieser erlebte dort 
während seines Studiums in England die 
Auseinandersetzungen mit dem Posivitismus 
und Naturalismus, aus denen sich um 1885 
der Symbolismus entwickelte. Dessen Kenn- 
zeichen waren u. a.: Protest gegen die Ba- 
nalität der modernen Existenz, die Tendenz, 
Musik in Sprache umzusehen, Vorliebe für 
den freien Vers, musikalische Klangwirkung, 
Abstraktion vom Gegenständlichen und die 
Absicht, durch Andeutungen zum Nacherle- 
ben des schöpferischen Aktes anzuregen"3. 
Besonders in den Dramen Rabindranäth Ta- 
gores4 wird der Einfluß des europäischen 
Symbolismus und vielleicht auch der von 
Brownings Versdramen sichtbar. In seinen 
Romanen und Novellen ist er zweifellos vom 
englischen Unterhaltungsroman abhängig. 
Aber in seiner Lyrik gießt er in eindrucks- 

2 Sanskrit: thäkura = Gutsherr, Herr; seit 
Anfang des 18. Jahrhunderts Beiname, dann 
Familienname der alten bengalischen Fami- 
lie, die sich auf den Sanskritdramatiker 
Bhatta-Näräjana (8. Jh.) zurückführt. 

3 •Bahnbrecher: Baudelaire, Rimbaud, 
Verlaine, Mallarme, Villiers de l'Isle-Adam, 
Lautreamont; beeinflußt haben den fran- 
zösischen Symbolismus die deutsche Roman- 
tik (Novalis) und R. Wagner (Revue wag- 
nerienne, 1885•87). Außerhalb Frankreichs 
namentlich Maeterlinck und Verhaeren, 
D'Annunzio, Stefan George u. a. Erfüllung, 
doch auch Überwindung bei Valery, Proust, 
Gide, Claudel. • Lit.: Kahn, Les origines 
du symbolisme (Par. 1936); Raymond, De 
Baudelaire au surrealisme (Par. 1940)." 
Schweizer Lexikon II (Zürich 1950) 713. 

vollster Weise indischen Geist in neue For- 
men und Rhythmen. Leider sollen die eng- 
lischen Übersetjungen, nach denen die mei- 
sten anderen, auch deutschen Übersetzungen 
hergestellt wurden, die bengalischen Origi- 
nale nicht erreichen5. Gleichwohl ist Tagore 
durch diese Lyrik in hohem Maße in der 
ganzen Welt populär geworden. Er formte 
seine Lieder vielfach unter dem Eindruck 
alter Volksweisen, so daß sie nach diesen 
gesungen werden können; zu manchen kom- 
ponierte er selbst einfache, volkstümliche 
Melodien. Allem Künstlichen und Gekün- 
stelten war er abhold. •Die kosmische Na- 
turverbundenheit und die zarte Seelen- 
mystik seiner bengalischen Dichtungen ver- 
mochten das aufgewühlte Europa der Nach- 
kriegsjahre eine Zeitlang zu bewegen"6. In 
den Jahren 1914•21 erschienen vom •San- 
gesopfer", dessen Lieder 1900•1910 ent- 
standen sind, 47 und vom •Gärtner" sogar 
78 Auflagen allein in Deutschland. 1913 
wurde Rabindranäth Tagore der Nobelpreis 
für Literatur zugesprochen. 1915 erhielt er 
den Sir-Titel. Aber nach dem Blutbad von 
Amritsar7 gab er ihn zurück. Nach Anregun- 
gen, die er auf seinen Reisen durch Europa 
und Amerika erhalten hatte, baute er seine 
Weisheitsschule, die er 1901 auf dem alten 
Familiensitj Sätiniketan bei Bolpur in Ben- 
galen gegründet hatte, zu einer Art Univer- 
sität aus. Dort ist er am 7. 8. 1941, im To- 
ben des zweiten Weltkrieges, fast unbeach- 
tet gestorben. Seine Werke füllen mehr als 
100 Bände8. Er war tief religiös, aber dem 
Pantheismus   nahestehend.   Hervorstechend 

4 So schrieb sich der Dichter in den von 
ihm selbst veranlaßten englischen Über- 
setjungen seiner Werke. 

5 O. Oberholzer, Kleines Lexikon der 
Weltliteratur. Sammlung Dalp, Band 15 
(Bern 1946) 320. 

6 Der Große Herder, Freiburg i. Br. Bd. 
11, Sp. 897. 

7 General Dyer ließ am 13. 4. 1919 auf 
Demonstranten Maschinengewehrfeuer er- 
öffnen (etwa 450 Tote und 1500 Verwun- 
dete). 

8 Gesammelte Werke in deutscher Über- 
setjung von H. Meyer-Benfey undH. Meyer- 
Franck, 8 Bde. (München 1921). • Aus den 
lyrischen Werken sind besonders hervorzu- 
heben: Der zunehmende Mond (1895), übs. 



Einübung und Weisung 313 

ist  sein  stets  gleichmäßiges  Eintreten  für runde Klammern  Änderungen und  eckige 
Menschenliebe  und   Gerechtigkeit,   für  so- Klammern Zusätze  an.  Auslassungen und 
ziale Versöhnung und sein Kampf gegen den geringfügige Wortumstellungen  sind nicht 
Rassenhaß. eigens gekennzeichnet. Alle benutzten Texte 

Um   das   Ausmaß   der   Veränderungen, stammen aus der in Anm. 9 genannten Aus- 
die wir an den Liedern vorgenommen ha- gäbe des Gitanjali: Nr. I aus Lied Nr. 43, 
ben, wenigstens anzudeuten, sind in den fol- II aus Nr. 38 und 9, III aus Nr. 28, IV aus 
genden   Texten   Abweichungen   von   der Nr. 32, V aus Nr. 81, VI aus Nr. 4, VII aus 
Überse^ung M. L. Gotheins9 durch Klam- Nr. 19, VIII aus Nr. 7 und 1, IX aus Nr. 
mern kenntlich gemacht. Und zwar zeigen 101, 99 und 37. 

v. H. Effenberger (Leipzig 1915 36. Aufl., München 1921. • Lit.: Engelhardt (1921); 
München 1921; Gitanjali (1913)  = Sanges- W

fl
m'e.rmt? <j}9?®- ,   ,   •.    .        4   . 

nnfer i\ht v M I    Gotheitn fLeinziir 1914 Gitanjali (Sangesopfer . Einzig auton- omer, ubs  v^M. L. Gotheim (Le pzig 1914, sierte deutsAe A     abe  NaA der yon Ra_ 
47. Aufl   1921); Der Gartner (1914), ubsv. bindranath   Tagore   selbst    veranstalteten 
H.   Effenberger   (Leipzig   1914,   78.   Aufl., englischen Ausgabe ins Deutsche übertragen 
München  1921);  Fruchtlese  (1916),  übs. v. von Marie Luise Gothein. Kurt Wolf Ver- 
A. v. Puttkamer (Leipzig  1918, 29. Aufl., lag, 2. Aufl. o. O. o. J. 

(War kaum ein Tag in meiner Jugend, den ich für Dich be- 
reit war. Und trotzdem kamst Du zu mir, o Herr, und) drück- 
test Dein Siegel der Ewigkeit auf (jeden) flüchtigen Augen- 
blick meines Lebens. 

Und (da ich) heute umherschaue, find ich die Siegel, (find 
sie an allem, was geschah,) [und erkenne den Reichtum: Alles war 
Gnade! 

Herr, Du hast mich getragen, als ich gedankenlos werkte, laß 
mich nun heute nicht fallen, nachdem ich endlich erkannte: Ohne 
Dich kann ich gar nichts tun, und alles, alles ist Gnade!] 

II 

Daß ich Dich brauche, [o Gott,] nur Dich, das soll mein Herz 
(mit jedem Schlag) wiederholen! Alle [anderen] Wünsche, die 
(an mir zerren) Tag und Nacht, sind nichtig bis auf den Grund: 
[sie weisen mir den Weg der Begierde. 

Ich weiß: Wenn ich der Begierde folge, bin ich ein] Bettler, 
(der kommt, um an) eigenen Türen zu betteln. 

[Ich weiß auch:] (Die) Begierde (löscht jegliches) Licht, (das) 
sie mit ihrem Atem berührt [und stößt mich ins Dunkel. 

Und ich weiß auch, daß ich verloren bin, wenn das Licht Deiner 
Gnade mir fehlt. 

Und trotzdem] schlägt mein Aufruhr [so oft] gegen Deine [un- 
endliche] Liebe! • (Aber mein Notschrei bleibt immer derselbe:) 
•Ich brauche nur Dich, [mein Gott, nur Dick allein!]" 



314 Einübung und Weisung 

ni 

Hartnäckig binden mich Fesseln, aber mein Herz schmerzt, 
wenn ick sie brechen will. 

(Frei werden muß ich davon! Aber ich schärne mich, auf diese 
Freiheit) zu hoffen, [denn ich tue ja nichts, um sie zu erringen! •] 

Ich bin sicher: Unschätzbarer Reichtum ist in Dir, [o Herr,] und 
Du bist mein bester Freund! • Doch hob ich das Herz nicht, den 
Flitter zu kehren, der meine Zimmer erfüllt [und den Weg Dir 
versperrt. 

Ach] meine Schuld ist groß, (meine Sünde schwer, und fürch- 
terlich ist) meine Schande! (Doch wenn ich zagend Dir nahe, Du 
gütiger Gott,) mein Gut zu erbitten, (erröte ich, weil ich weiß, daß 
beim ersten Hauch schon) erhört mein Gebet ist)! 

[Trotzig fast stemmt sich mein Flehen empor: •Herr, ich kann 
ohne Dich nichts tun, brich Du mir die Fesseln!"] 

IV 

Mit allen Mitteln halten mich fest, die hier midi lieben in dieser 
Welt. • Anders ist Deine Liebe, o Gott, Du machst mich frei! 

(Weil) ich sie nicht vergessen [soll] wagen sie nie allein mich 
zu lassen, [bedrängen mir Aug und Ohr. •] Du bist nicht zu 
sehen ... 

[Wandelbar ist die Liebe der Menschen. •] (Aber Deine Liebe 
wartet immer auf mich, auch) wenn ich Dich nicht rufe im Gebet 
(und) Dich nicht halte im Herzen! 

[Der Menschen Liebe stutzt an mir herum wie die Schere des 
Gärtners am Taxus. • Deine Liebe vollendet, mich in Freiheit 
zu einem einmaligen Wesen. 

In unendliche Zeitlosigkeit zurückgezogen bedrängst Du mich 
nicht, reißt midi nicht an Dich wie der Magnet den Eisenkern: 
Deine Unsichtbarkeit ist ein Schutz meiner Freiheit! 

Herr, in dieser Freiheit zielt mein Denken ins Unendliche, mein 
Wollen ins Ungemessene, und meine Liebe sucht Unsterblichkeit. 
Schütz Du meine Freiheit, allmächtiger Gott! Aber füge die 
Gnade hinzu und laß mich in Dir die Vollendung finden, die Du 
von Ewigkeit her als höchste Möglichkeit für mich vorausgesehen 
hast, damit Du, Unendlicher, in mir, Deinem Ebenbild, aufs 
schönste verherrlicht werdest! 

Denn siehe, barmherziger Gott, mein Denken kreist stets um 
Dich; ich will, was Du willst, und was Du nicht willst, will auch 
ich nicht; und meine" Liebe gilt Dir allein!] 



Einübung und Weisung 315 

An manchen müßigen Tagen grämte ich mich der verlorenen 
Zeit. Doch sie war nicht verloren, (denn Du,) o Herr, nahmst jeden 
Augenblick meines Lebens in Deine Hände. 

Im Herzen der Dinge verborgen ernährst Du den Samen zum 
Sproß, die Knospe zur Blüte, die reifende Blume zur Frucht. 

Ich (lag im Dunkeln) und schlief. (Doch als Du mich wecktest,) 
fand (ich) [im Licht Deiner Gnade] meinen Garten voll vom 

Wunder der Blumen. 
[Bleibe nun bei mir, Herr, daß die Früchte Dir reifen, Dir ganz 

allein!] 

VI 

Du meines Lebens Leben! Immer werd ich mich müh'n, rein 
meinen Leib zu erhalten, (weil ich weiß,) daß auf meinen Gliedern 
lebendig Dein Hauch liegt. 

Immer werd ich mich müh'n, Unwahres fern mir vom Denken 
zu halten, (weil ich weiß:) Du bist die Wahrheit, die mir im Geiste 
das Licht der Vernunft entzündet. 

Immer werd ich mich müh'n, Übles von meinem Herzen zu trei- 
ben und meine Liebe in Blüte zu halten, (denn ich weiß ja:) Du 
thronest im Allerheiligsten meines Herzens. 

Und es soll immer mein Streben sein: Dich offenbaren in mei- 
nem Tun, (weil ich weiß,) daß Deine Macht mir Kraft gibt zum 
Handeln. 

[Immer will ich mich müh'n, o Herr • hilf Du meiner Schwach- 
heit!] 

VII 

Wenn Du nicht sprichst, [o Gott,] will ich mein Herz mit Dei- 
nem Schweigen füllen und dulden. Ich warte. (Ich weiß: Es ist 

Kaclit.) 
Der Morgen wird sicher kommen, das Dunkel wird schwinden 

und Deine Stimme in goldenen Strömen sich vom Himmel er- 
gießen. 

(Ach daß dann) Deine Worte [die] Schwingen (auch meiner 
Sprache nähmen!) [Daß ich Dir sein dürfte, was mir meine Zunge, 
was mir meine Rechte ist! Herr, laß mich Deine Herrlichkeiten 
künden • nicht weil ich in der Nacht des Leids Dein Schweigen 
trug, aber weil Du gut bist!] 

VIII 

(Herr, laß mich) grad und einfach (werden wie eine Weiden- 
flöte) [von Kinderhand gemacht, den Menschen wertlos. 



316 Einübung und Weisung 

Doch wirf Du mich nicht weg, barmherziger Gott!] (Fülle midi 
immer aufs neu mit dem Hauch Deiner Liebe, daß in) ewig neuen 
Melodien (stets aus mir klinge) [Deine unendliche Liebe!] 

IX 

Mein Leben lang (hat Dich meine Sehnsucht) gesucht. Sie führte 
mich von Tür zu Tür; (ich griff mit ihr nach allen Dingen der 
Erde.) 

(Nun nehme ich meine) Hände (zurück) und schicke (mich) 
schweigend in das Verlieren. [Ich ahne das nahende Ziel und 
weiß jetzt, daß man es nur im Verlieren gewinnt.] 

(Wie die gewohnten) Worte auf der Zunge sterben, brechen 
neue Melodien im Herzen (auf); und (wie der Füße Spur verweht 
wird, weitet sich herrliches Neuland) mit seinen Wundern (vor 
der frei werdenden Seele.) 

[Jauchzend juble ich auf, wie ich erkenne, daß meine Sehn- 
sucht das Echo Deiner Liebe war, in der ich Heimat und Voll- 
endung finde • ich danke Dir! Mein Gott, ich danke Dir für 
alles!] 




