
321 

Das Rosenkranzgebet 
Von Friedrich Wulf, S. J., München 

Die katholische Frömmigkeit hat im Laufe ihrer Geschichte einen großen Reich- 
tum von Gebets- und Andachtsübungen wie z. B. den Kreuzweg, die Litaneien und 
Prozessionen, die heilige Stunde oder auch den Rosenkranz hervorgebracht. Keine 
von allen aber wird auch nur annähernd so häufig und dringend von der Kirche 
empfohlen wie der marianische Rosenkranz. Er nimmt geradezu eine Sonderstellung 
ein. Seit Pius IX. und Leo XIII. gehört es fast zur festen Norm eines jeden Pon- 
tifikates, bei allen sich nur bietenden Gelegenheiten auf die Schönheit und Größe, 
auf die Bedeutung und Wirksamkeit dieses Gebetes hinzuweisen. Vor allem sind 
es die Zeiten der Not, Bedrängnisse der Kirche und allgemeine Heimsuchungen, 
die den Anlaß dazu geben. Man könnte lange Spalten füllen, wollte man all die 
päpstlichen Dokumente aufzählen, die das private oder auch gemeinsame und 
öffentliche Rosenkranzgebet empfehlen, anordnen und mit Ablässen versehen, an- 
gefangen von den berühmten Rundschreiben Leos XIII. bis zur neuesten Rosen- 
kranzenzyklika Pius XII. •Ingruentium malorum" vom 15. 9. 1951. 

Was gibt dem Rosenkranz eigentlich jene einzigartige Stellung im Gebetsleben 
der Kirche, wie sie kaum einer anderen frommen Übung außerhalb der Liturgie 
zukommt? Welche Gründe haben ihm ein eigenes Fest von so hohem liturgischem 
Rang gesichert? War es nur die überschwengliche Verehrung Mariens, die der ka- 
tholischen Tradition eigen ist und die nie genug zum Preise der Mutter des Herrn 
tun kann? War es das unermeßliche Vertrauen des gläubigen Volkes auf die Für- 
bittmacht ihrer himmlischen Mutter, dem die Päpste mit der Segnung und Be- 
lobigung dieses volkstümlichsten aller Gebete entgegenkamen? Das alles wird der 
Sache nicht gerecht. Wohl gleicht das allmähliche Entstehen des Rosenkranzes zwi- 
schen dem 12. und 16. Jahrhundert dem Zusammenströmen vieler Wasser und 
Rinnsale, die aus der Marienminne des Volkes und der Orden gespeist wurden; 
das Rosenkranzgebet wuchs von unten und eroberte sich seinen Platz in der Kirche, 
ehe es die offizielle Zustimmung und Bestätigung durch die Päpste erhielt. Aber 
die neue Blüte dieses Gebetes, die in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts 
einsetzte, geht doch ganz offensichtlich auf die Initiative von oben zurück, und 
diese Initiative hält nach wie vor an, ohne sich nur irgendwie durch die kühle 
Zurückhaltung oder gar Kritik mancher Kreise beirren zu lassen. Was veranlaßt 
die Kirche, dem Rosenkranzgebet eine solche Macht und Bedeutung zuzuschreiben 
und es als so einzigartig hinzustellen? 

Man mag vielerlei Gründe dafür anführen können: die Schlichtheit dieses Ge- 
betes, die es auch dem einfachsten Menschen eingängig macht, die Vielfalt der Mög- 
lichkeiten, die es durch seine Verbindung von mündlichem und betrachtendem 
Gebet in sich birgt, das Drängende und Bestürmende und Vertrauenerweckende, 
das mit der oftmaligen Wiederholung des gleichen Gebetstextes gegeben ist. Aber 
das alles dürfte nicht der tiefste Grund sein. Gewinnt man doch mehr und mehr 
aus den Worten der Päpste den Eindruck, als handle es sich in diesem Gebet nicht 
nur um etwas sehr Schönes und überaus Wirksames, sondern als habe in ihm das 
Wesen des christlichen Gebetes überhaupt eine so vollendete Gestalt gefunden, 

21 



322 Friedridi Wulf 

daß die Kirche es in ihre besondere Obhut nimmt, schützt und nicht mehr antasten 
läßt, so wie sie etwa manche dogmatische Formulierungen, die eine Offenbarungs- 
wahrheit in klassischer Form zum Ausdruck bringen, feierlich sanktioniert hat. 
Pius.XII. spricht geradezu von dem •mehr himmlischen als menschlichen Ur- 
sprung" des Rosenkranzes und meint damit ganz gewiß nicht jene fromme Legende, 
nach der der heilige Dominikus in einer Vision den Rosenkranz durch die Hände 
Mariens empfangen habe, • wohl auch nicht nur den biblischen Ursprung des 
Vater Unser und der Eingangsverse des Gegrüßet seist Du, Maria. Er deutet damit 
vielmehr an, daß ganz offensichtlich der Heilige Geist beim Werden und Wachsen 
des Rosenkranzes mitgewirkt habe. Was macht denn seine Tiefe aus, und warum 
kann man sagen, daß er das Wesen des christlichen Gebetes überhaupt in einzig- 
artiger Weise zum Ausdruck bringe? 

Zunächst einmal ist der Rosenkranz, obwohl er mit Recht auch ein Gebet zum 
Preise Mariens und ein Bittgebet an Maria genannt werden kann, kein bloßes 
'Muttergottesgebet wie etwa das Salve Regina oder das Memorare. Sein eigentlicher 
Gehalt ist überhaupt nicht Maria, sondern sind die Geheimnisse der Erlösung, 
allerdings in Beziehung zu Maria, der Ersterlösten, der Ursache unseres Heiles, 
der Mitgehilfin beim Werk ihres göttlichen Sohnes. Mit ihren Augen und an ihrer 
Hand sollen wir daher die Geheimnisse der Erlösung betrachten, uns in sie hinein- 
versenken. Nach ihrem Vorbild sollen wir uns der Erlösungsgnade öffnen, sollen 
wir uns bereit machen für die Mitwirkung, für die Fortsetzung und Vollendung 
des Erlösungswerkes. Ihre Fürbitte sollen wir anrufen, um in ihr Jawort auf die 
Botschaft des Engels, um in ihr Stehen unter dem Kreuz und in ihre Opferung auf- 
genommen zu werden. Damit rühren wir an das Eigentliche des Rosenkranzgebetes. 
In ihm wird ein gnadenhaftes Geheimnis ins Bewußtsein gehoben, in ihm wird 
eine Haltung eingeübt, die zum Wesen christlicher Frömmigkeit gehört. Wir alle 
müssen, um des Heiles teilhaftig zu werden, Christus nachahmen, aber in der 
Weise Mariens. Wir alle müssen Christus anziehen; wir werden es aber nur tun, 
wenn wir zuvor eine andere Maria geworden sind. Das ist nicht nur im Sinne der 
subjektiven Nachahmung eines Vorbildes gemeint. Thomas von Aquin sagt und 
Pius XII. hat es im Schlußwort seines Rundschreibens über den mystischen Leib 
der Kirche wiederhalt, daß Maria •im Namen des ganzen Menschengeschlechtes" 
ihr Ja-Wort zur Berufung als Mutter des Erlösers gegeben habe. Dieser kühne 
Und tiefsinnige Satz harrt noch immer der genaueren theologischen Interpretation. 
Aber eines ist sicher damit gesagt, daß nämlich Maria, indem sie ihr ganzes Sein 
und Tun dem Erlösüngswerk ihres Sohnes zur Verfügung stellte und diese Selbst- 
aufopferung bis zum unblutigen Martyrium unter dem Kreuze wahr machte, alle 
Menschen wie eine Mutter in ihrem Herzen von Gott empfing, um ihnen das 
übernatürliche Leben in Christus zu vermitteln. Der Zugang zum Heil, die subjek- 
tive Aneignung'der von Christus gewirkten Erlösung geschieht darum nicht ohne 
Maria, mag man im einzelnen ihre Mitwirkung theologisch "deuten wie man will. 
Wenn dem aber so ist, kann man dann besser dieses beglückende Geheimnis im 
Gebet zum Ausdruck bringen als im Rosenkranz? Das ganze Leben des Christen 
in und mit Christus wird uns hier in Maria, dem Prototyp aller Erlösten, vor 
Augen geführt: Den du, o Jungfrau, vom Heiligen Geist empfangen hast... 



Das Rosenkranzgebet 323 

den du zu Elisabeth getragen hast... den du geboren hast... den du geopfert, 
verloren und wiedergefunden hast... der für uns gelitten hat, gestorben ist 
und wieder auferstand ... der dich in den Himmel aufgenommen und gekrönt hat. 
In und mit Maria versenken wir uns in dieselben Geheimnisse, die auch unser 
Leben erlösen. In der Haltung Mariens versuchen wir sie zu übernehmen und in 
uns zu erneuern. Und zu all dem rufen wir die Fürbitte Mariens an, in dem 
Wissen, daß sie uns alle als Mutter in ihrem Herzen trägt, daß ihre Gnadenfülle 
und ihr Gebet unserer Schwachheit zu Hilfe kommt, daß wir darum in ihr und 
mit ihr nichts zu fürchten haben, sondern sicher zu ihrem Sohne gelangen und 
seiner Sohnschaft teilhaftig werden. 

So ist im Rosenkranz eine ganze Theologie christlicher Frömmigkeit und christ- 
lichen Betens niedergelegt. Dieses Beten ist christologisch und marianisch zugleich 
und bringt eben dadurch etwas vom Wesen christlichen Betens überhaupt zum 
Ausdruck. 

Dazu kommt noch ein Anderes, was wir im Gegensatz zum Inhalt die Gestalt des 
Rosenkranzgebetes nennen möchten, und gerade diese Gestalt macht seine Eigen- 
art aus und vermag ihm eine Wirksamkeit zu verleihen, die in der christlichen 
Gebetspraxis einzig dasteht. Der Rosenkranz will die oben beschriebene Grund- 
haltung des Christen, die wir kurz mit der bekannten Formel •Per Mariam ad 
Jesum" kennzeichnen können, durch ein gleichzeitiges Ingangsetzen aller mensch- 
lichen Kräfte einüben und den tieferen Schichten der Seele einprägen. In dieser 
Beziehung kann man den Rosenkranz mit dem Jesus-Gebet der Ostkirche ver- 
gleichen. Auch hier soll im Zusammenspiel von leiblichen und seelischen Kräften 
eine Grundhaltung, die der östlichen Frömmigkeit wesentlich ist: das Bewußtsein 
der eigenen Sündhaftigkeit und das Vertrauen auf den Namen Jesu, in dem das 
ganze Erbarmen Gottes gegenwärtig gedacht wird, eingeübt werden. Kennzeichnend 
für dieses Gebet ist eine Mechanik, die der Konzentration auf einen einzigen Ge- 
danken dient und alle Zerstreuungen immer mehr aufsaugen soll. Dazu gehört die 
Perlenschnur, das gleichmäßige Aussprechen des Gebetes im Rhythmus des Ein- 
und Ausatmens und die Hinwendung des Blickes auf die Mitte des eigenen Leibes. 
Beim Rosenkranzgebet ist diese Mechanik • und das ist wieder bezeichnend für 
westliches Denken und Empfinden • lockerer und zugleich gestalteter, und ebenso 
ist der Inhalt des Gebetes reicher und umfassender. Aber grundsätzlich verfolgt 
doch die Struktur des Rosenkranzes dasselbe Ziel wie das Jesus-Gebet: die fort- 
gesetzte Einübung eines wesentlichen christlichen Geheimnisses und der aus ihr 
hervorgehenden Frömmigkeitshaltung durch eine starke Einbeziehung des Leib- 
lichen und sogar Mechanischen, damit der Beter immer mehr in diesem Geheim- 
nis, in dieser Haltung denkt, aus ihnen unbewußt und wie selbstverständlich lebt 
und handelt. 

Ist das richtig, was wir hier feststellen, so müssen Verstand, Herz und Gemüt des 
Betenden unmittelbar und direkt von den Geheimnissen der Erlösung erfüllt, zu- 
gleich aber auch mit der Seele Mariens vereinigt sein. Die objektive Hinwendung 
des Gemütes geschieht auf die Geheimnisse, aber Auge und Herz haben die Weise 
Mariens angenommen. .Zunächst wendet sich der Beter ausdrücklich an Maria: 
er grüßt sie und fleht sie um ihre Fürsprache an, in immer neuem Ansatz, in kind- 



324 Friedrich Wulf 

licher Wiederholung. Aber je länger er von ihr auf Christus, den Herrn hin- 
gewiesen wird • •Was Er euch sagt, das tut" • desto mehr tritt sie in den Hinter- 
grund, obwohl sie gegenwärtig bleibt. Sie umgibt den Beter, sie spricht mit ihm, 
sie nimmt seine Worte in die ihren auf, sie wird mit ihm eins, aber sie tritt nicht 
mehr so sehr als gesonderte Gestalt ins Bewußtsein des Beters. Es ist ungefähr so, 
wie Marie Antoinette de Geuser einmal auf einer sehr hohen Stufe des Gebetes 
sagt: •Die Allerseligste Jungfrau ist da, aber ich weiß nicht wie. Sie lenkt nicht 
ab, es ist trotzdem Gott allein. Es ist, als wäre Gott für mich in der Allerseligsten 
Jungfrau. Oder als wäre die Allerseligste Jungfrau mein Leib und die Alier- 
heiligste Dreifaltigkeit meine Seele. Durch sie hindurch schaue ich Ihn, als wäre 
sie der Spiegel. Nein, dieser Ausdruck ist nicht richtig, denn ein Spiegel spiegelt 
nur wider, und Gott ist wirklich in ihr" (Briefe in den Karmel, Regensburg 1934, 
S. 171 f.). Zwar handelt es sich hier um eigentliche Mystik, die auf das gewöhnliche 
Gebet nicht so einfach anwendbar ist. Aber etwas Analoges ereignet sich doch auch 
im gewöhnlichen Beter, wenn er sich nur von außen immer mehr nach innen führen 
läßt. Das immer wiederholte Ave Maria ist etwa wie die Begleitung einer Grund- 
melodie. Es schafft den Raum des Gebetes, die Atmosphäre. Es erinnert den Beter 
gleichsam stichwortartig an die Gegenwart seiner himmlischen Mutter und läßt 
ihn immer wieder mit ihren Augen sehen, mit ihren Händen betasten, mit ihren 
Lippen sprechen, mit ihrem Herzen lieben. Es kommt darum gar nicht auf die 
jedesmalige Sinnerfassung des Ave im einzelnen an. Im Gegenteil: die allzu be- 
wußte Einstellung auf eine solche Sinnerfassung wäre für das bestehende Sich- 
Versenken in die Erlösungsgeheimnisse das größte Hindernis. Wenn nur immer 
wieder bestimmte Vorstellungen und Grundeinstellungen in der Seele wach werden. 
Das ist der Sinn des im Rhythmus gesprochenen immer gleichen Gebetstextes. Bald 
mag es das eine Wort, bald ein anderes sein, das die Schwelle des Bewußtseins über- 
tritt und die Richtung der Seele bestimmt: Gegrüßet seist du, Maria ... und gebene- 
deit ist die Frucht deines Leibes Jesus ... Heilige Maria... bitte für uns Sünder, 
jetzt und in der Stunde unseres Todes. Je tiefer diese Sätze die Haltung des Beters 
formen, je selbstverständlicher sie in seine Seele einsinken, desto weniger stehen 
sie ausdrücklich als solche im Bewußtsein, um so mehr öffnen sie die inneren Sinne 
und machen die Kräfte der Seele frei für die Betrachtung und Aufnahme der Er- 
lösungsgeheimnisse. Die Monotonie leistet dem mechanischen Beten Vorschub (und 
soll es in etwa auch) und scheint darum der Innerlichkeit entgegenzustehen. Aber 
je mehr sich der Betende den Geheimnissen selbst zuwendet, um so mehr erfüllt 
das mechanische Sprechen seine eigentliche Funktion: es schirmt die Außenwelt 
ab, es sammelt, stimmt ein und löst eine Bewegung nach innen aus, wie es dem 
frei Betenden gewöhnlich gar nicht so leicht möglich wäre. Allerdings ist dafür 
eine vorgängige Einstellung erforderlich. Der Betende muß von vorneherein eine Be- 

reitschaft und eine Fähigkeit für das innere Beten mitbringen. Er muß schon in einer 
gewissen Gelöstheit ins Beten gehen und eine Übung im betrachtenden Gebet er- 
langt haben. Sonst bewirkt die Eintönigkeit allzu leicht ein gedankenloses Her- 
leiern. Außerdem kommt viel auf die Art und Weise des Sprechens an. Die Sätze 
müssen gleichmäßig, ruhig und im Rhythmus gesprochen werden; die Worte müssen 
klingen und ausschwingen. Das gilt vor allem für das gemeinsame Beten, das in 



Das Rosenkranzgebet 325 

dieser Beziehung größere Gefahren birgt. Es müßte darum mit großer Sorgfalt 
geübt werden, wie man auch ein Lied oder die gemeinsam gefeierte Liturgie ein- 
übt, sonst wird es eher ein Hindernis als eine Hilfe für den Beter sein. 

Vielleicht haben wir damit ein wenig verständlich machen können, warum dem 
Rosenkranzgebet eine so einzigartige Stellung im Leben der Kirche zukommt, 
wieso es ein wesentliches Gebet ist und wieso gerade seiner Technik eine solche 
Wirksamkeit zugeschrieben wird. Wenn man bei uns in den vergangenen Jahren 
dem Rosenkranz gegenüber bisweilen eine Zurückhaltung beobachten konnte, wenn 
sogar manche Stimmen der Kritik laut wurden, so mag es wohl oft an der rechten 
Einführung, oft auch ganz einfach an der mangelnden Erfahrung gelegen haben. 
(Man muß den Rosenkranz längere Zeit jeden Tag gebetet haben, um ihn lieb zu 
gewinnen.) Es kann aber auch sein, daß wir für diese Art des Betens durch die 
Rationalisierung unseres gesamten Lebens immer mehr die Fähigkeit und den 
Sinn verloren haben. Selbst ein so ruhiger Theologe wie Karl Bihlmeyer wird dem 
Rosenkranz und seiner Bedeutung im Gebetsleben der Kirche nicht ganz gerecht, 
wenn er im Lexikon für Theologie und Kirche (Sp. 991 f.) schreibt: Der Rosenkranz 
•ist ein konkreter Ausdruck marianischer Frömmigkeit, durch die Tradition von 
Jahrhunderten geweiht und Von den berufenen Hirten der Kirche oft empfohlen, 
deshalb auch dem katholischen Volk, das sich mit der Mutter Gottes eng verbunden 
weiß, lieb und teuer, aber doch nicht ohne weiteres ein Maßstab der katholischen 
Frömmigkeit überhaupt: das liturgische Beten und der Anschluß daran steht höher 
an Würde und Wert. Die oftmalige Wiederholung derselben Gebete soll der 
inneren Bewegung zum Preise Marias und zum Flehen um ihre Hilfe Raum 
schaffen ... Der Monotonie des Rhythmus wirkt die Hinwendung des Gemütes auf 
die Geheimnisse aus dem Leben Jesu und Maria entgegen. In ihnen ruht der 
eigentliche Wert und Kern des Rosenkranzgebetes: sie sichern ihm theologische 
Tiefe, bringen Abwechslung und sind geeignet, Ermüdung fernzuhalten. Gut ver- 
richtet, ist der Rosenkranz darum sicher eine segensreiche Volksandacht." Zunächst 
einmal läßt sich das Rosenkranzgebet nicht so ohne weiteres mit dem liturgischen 
Gebet vergleichen, weil es hier um zwei gänzlich verschiedene Gebetsarten geht, 
die wenigstens unmittelbar einen verschiedenen Zweck verfolgen. (Nur das 
Psalmengebet hat manche Ähnlichkeit mit dem Rosenkranz gemein, weshalb ja 
auch der Rosenkranz das Brevier des Laien genannt worden ist.) Vor allem aber 
wird in dieser Beurteilung unterschoben, als sei der Rosenkranz mehr für das Volk, 
während der Gebildete durch die Monotonie der ewigen Wiederholungen nicht 
so leicht einen Zugang zu ihm finde. Das verkennt völlig den Sinn des Rezi- 
tierens des immer gleichen Gebetstextes, wie er oben dargelegt worden ist. Im 
übrigen verlangt das Rosenkranzgebet allerdings Bereitschaft und Übung, ehe es 
einem in seiner Schönheit erschlossen wird, dazu nicht das Streben nach neuen 
Erkenntnissen und nach natürlicher innerer Erhebung, dafür aber um so mehr die 
Demut des Herzens, kindliche Einfalt und das lautere Verlangen, nichts anderes 
zu suchen als Christus allein und in ihm den Vater. Wer solcher Gesinnung ist, 
wird den Papst verstehen, wenn er sagt: •Die Wirksamkeit und Macht dieser 
Gebetsweise, um Mariens mütterliche Hilfe zu erlangen, ist Uns wohl bekannt. 
Wenn diese auch nicht durch eine Gebetsweise allein erfleht werden darf, so 



326 Heinrich Backt 

glauben Wir doch, daß das Beten des Rosenkranzes das beste und erfolgreichste 
Mittel dazu ist, ganz entsprechend der außerordentlichen Empfehlung, die ihm sein 
mehr himmlischer als irdischer Ursprung und sein inneres Gefüge verleihen." 

Das •Jesus-Gebet" • 
seine Geschichte und seine Problematik 

Von Heinrich B a c h t S. J., Frankfurt am Main 

Wer die •Erzählungen eines russischen Pilgers"1 gelesen hat, der weiß, welch 
beherrschenden Raum im Leben dieses geheimnisvollen Pilgers (mag er nun gelebt 
haben oder nur eine literarische Fiktion sein) eine eigenartige Form der Technik des 
Betens einnimmt, die unter dem Namen des •Jesusgebetes" oder •Herzensgebetes" 
bekannt ist. Vielleicht kann man sogar sagen, daß dieser Pilgerbericht nichts anderes 
darstellt als eine geschickte Propagandaschrift zur Verbreitung dieser Gebetsform, 
die in der Ostkirche seit Jahrhunderten in Übung steht. Die Frage nach Sinn und 
Bedeutung dieser Art des Betens ist in den letzten Jahrzehnten wiederholt diskutiert 
worden2. Bei der engen Verbindung, welche das Jesusgebet von einem bestimmten 
Zeitpunkt an mit der Ideologie und Dogmatik des palamitischen Hesychasmus3 ein- 
gegangen ist, kann es nicht verwundern, daß die Urteile der westlichen Forscher 
zumeist betont zurückhaltend, um nicht zu sagen ablehnend sind. Hinzu kommt, daß 
das •Jesusgebet" mit einer •Technik" verbunden ist, die das abendländische Emp- 
finden befremdlich anmutet. Endlich liegt über der Frage nach der geschichtlichen 
Herkunft dieses Gebetstypus noch so viel Dunkel, daß eine gewisse Reserve nur zu 
begreiflich ist. 

Andererseits wird kaum zu bestreiten sein, daß das •Jesusgebet" in der Fröm- 
migkeitsgeschichte des Ostens sich als reale Macht erwiesen hat, von der bis zur 
Stunde lebendige Antriebe ausgehen. Es scheint sogar, daß neuerdings auch bei uns 
manche, die um die fundamentale Bedeutung eines Betens wissen, das nicht bloß Akt 
ist, sondern Lebensform wird, nach dieser Art des Betens greifen, weil sie ihren 
Bedürfnissen und ihrem seelischen Vermögen eher entspricht. Je mehr der techni- 

1 Deutsch von Reinhold von Walter, Berlin 1925, und L. S. Meli-Bagdasarowa, Luzern 
1944; vgl. dazu I. Hausherr S. J., Un pelerin russe de la priere interieure, in OrChr 6, 3 
(1926) 174/6. 

2 In der deutschen Literatur ist davon allerdings seltener die Rede gewesen; vgl. aber 
etwa N. Crainic, Das Jesusgebet, in ZtKirchGesch 60 (1941) 341/53 (unkritisch); G. Wun- 
derle, Zur Psychologie des hesychastischen Gebetes (Würzburg 1947). Um so mehr ist davon 
in der französischen Literatur zu spüren. Wir werden weiter unten eine Reihe von Autoren 
nennen; hier sei nur verwiesen auf E. Behr-Siegel, La priere ä Jesus, in: Dieu Vivant 8 
(1947) 69/93; vgl. EtudByz 7 (1950) 242/3. 

3 Es ist durchaus irreführend, wenn das DictTheolCath unter dem Stichwort •Hesy- 
chasme" einfach auf den Artikel •Palamite" verweist. Denn es gibt einen Hesychasmus lange 
vor Gregorios Palamas. Die Kennzeichnung, welche W. Koch in LexThK 4, 1030/1 vom 
Hesychasmus gibt, ist zu •grobkörnig". Es wird vermutlich noch lange dauern, ehe die west- 
lichen Autoren über diese Dinge vorurteilsloser schreiben. 




