321

Das Rosenkranzgebet
Von Friedrich Wulf, S. ], Miincen

Die katholische Frommigkeit hat im Laufe ihrer Geschichte einen groflen Reich-
tum von Gebets- und Andachtsiibungen wie z. B. den Kreuzweg, die Litaneien und
Prozessionen, die heilige Stunde oder auch den Rosenkranz hervorgebracht. Keine
von allen aber wird auch nur annihernd so héufig und dringend von der Kirche
empfohlen wie der marianische Rosenkranz. Er nimmt geradezu eine Sonderstellung
ein. Seit Pius IX. und Leo XIII. gehort es fast zur festen Norm eines jeden Pon-
tifikates, bei allen sich nur bietenden Gelegenheiten auf die Schénheit und Gréfle,
auf die Bedeutung und Wirksamkeit dieses Gebetes hinzuweisen. Vor allem sind
es die Zeiten der Not, Bedrangnisse der Kirche und allgemeine Heimsuchungen,
die den Anlafl dazu geben. Man konnte lange Spalten fiillen, wollte man all die
papstlichen Dokumente aufzdhlen, die das private oder auch gemeinsame und
offentliche Rosenkranzgebet empfehlen, anordnen und mit Ablissen versehen, an-
gefangen von den beriihmten Rundschreiben Leos XIII. bis zur neuesten Rosen-
kranzenzyklika Pius XII. ,Ingruentium malorum® vom 15. 9. 1951.

Was gibt dem Rosenkranz eigentlich jene einzigartige Stellung im Gebetsleben
der Kirche, wie sie kaum einer anderen frommen Ubung auflerhalb der Liturgie
zukommt? Welche Griinde haben jhm ein eigenes Fest von so hohem liturgischem
Rang gesichert? War es nur die iiberschwengliche Verehrung Mariens, die der ka-
tholischen Tradition eigen ist und die nie genug zum Preise der Mutter des Herrn
tun kann? War es das unermeflliche Vertrauen des glaubigen Volkes auf die Fiir-
bittmacht ihrer himmlischen Mutter, dem die Pipste mit der Segnung und Be-
lobigung dieses volkstiimlichsten aller Gebete entgegenkamen? Das alles wird der
Sache nicht gerecht. Wohl gleicht das allméihliche Entstehen des Rosenkranzes zwi-
schen dem 12. und 16. Jahrhundert dem Zusammenstromen vieler Wasser und
Rinnsale, die aus der Marienminne des Volkes und der Orden gespeist wurden;
das Rosenkranzgebet wuchs von unten und eroberte sich seinen Platz in der Kirche,
ehe es die offizielle Zustimmung und Bestitigung durch die Pipste erhielt. Aber
die neue Bliite dieses Gebetes, die in der zweiten Hilfte des vorigen Jahrhunderts
einsetzte, geht doch ganz offensichtlich auf die Initiative von oben zuriick, und
diese Initiative hilt nach wie vor an, ohne sich nur irgendwie durch die kiihle
Zuriikhaltung oder gar Kritik mancher Kreise beirren zu lassen. Was veranlafit
die Kirche, dem Rosenkranzgebet eine solche Macht und Bedeutung zuzuschreiben
und es als so einzigartig hinzustellen?

'Man mag vielerlei Griinde dafiir anfithren kénnen: die Schlichtheit dieses Ge-
betes, die es auch dem cinfachsten Menschen eingingig macht, die Vielfalt der Még-
lichkeiten, die es durch seine Verbindung von miindlichem und betrachtendem
Gebet in sich birgt, das Dringende und Bestiirmende und Vertrauenerweckende,
das mit der oftmaligen Wiederholung des gleichen Gebetstextes gegeben ist. Aber
das alles diirfte nicht der tiefste Grund sein. Gewinnt man doch mehr und mehr
aus den Worten der Pipste den Eindrudk, als handle es sich in diesem Gebet nicht
nur um etwas sehr Schones und iberavs Wirksames, sondern als habe in ihm das
‘Wesen des- diristlichen Gebetes iiberbaupt eine so vollendete Gestalt gefunden,

21



322 ] Friedrich Wulf

daf die Kirche es in ihre besondere Obhut nimmt, schiitzt und nicht mehr antasten
148t, so wie sie etwa manche dogmatische Formulierungen, die eine Offenbarungs-
wahrheit in klassischer Form zum Ausdruck bringen, feierlich sanktioniert hat.
Pius XII. spricht geradezu von dem ,mehr himmlischen als menschlichen Ur-
sprung“ des Rosenkranzes und meint damit ganz gewifl nicht jene fromme Legende,"
nach der der heilige Dominikus in einer Vision den Rosenkranz durch die Hande
Mariens empfangen habe, — wohl auch nicht nur den biblischen Ursprung des
Vater Unser und der Eingangsverse des Gegriifiet seist Du, Maria. Er deutet damit
vielmehr an, dafl ganz offensichtlich der Heilige Geist beim Werden und Wachsen
des Rosenkranzes mitgewirkt habe. Was macht denn seine Tiefe aus, und warum
kann man sagen, dafl er das Wesen des christlichen Gebetes {iberhaupt in einzig-
artiger Weise zum Ausdruck bringe?

Zunachst einmal ist der Rosenkranz, obwohl er mit Recht auch ein Gebet zum
Preise Mariens und cin Bittgebet an Maria genannt werden kann, kein blofles
‘Muttergottesgebet wie etwa das Salve Regina oder das Memorare. Sein eigentlicher
Gehalt ist fiberbaupt nicht Maria, sondern sind die Geheimnisse der Erlésung,
allerdings in Beziehung zu Maria, der Ersterldsten, der Ursache unseres Heiles,
. der Mitgehilfin beim Werk ihres gottlichen Sohnes. Mit ihren Augen und an ihrer
Hand sollen wir daher die Geheimnisse der Erlésung betrachten, uns in sie hinein-
versenken. Nach ihrem Vorbild sollen wir uns der Erlésungsgnade 6ffnen, sollen
wir uns bereit machen fir die Mitwirkung, fiir die Fortsetzung und Vollendung
des Erlosungswerkes. Ihre Fiirbitte sollen wir anrufen, um in ihr Jawort auf die
Botschaft des Engels, um in ihr Stehen unter dem Kreuz und in ihre Opferung auf-
genommen zu werden. Damit rihren wir an das Figentliche des Rosenkranzgebetes.
In ihm wird ein gnadenhaftes Geheimnis ins Bewufltsein gehoben, in ihm wird
eine Haltung eingeiibt, die zum Wesen christlicher Frommigkeit gehdort. Wir alle
missen, um des Heiles teilhaftig zu werden, Christus nachahmen, aber in der
Weise Mariens. Wir alle miussen Christus anziehen; wir werden es aber nur tun,
wenn wir zuvor eine andere Maria geworden sind. Das ist nicht nur im Sinne der
subjektiven Nachahmung eines Vorbildes gemeint. Thomas von Aquin sagt und
Pius XII. hat es im SchluBwort seines Rundschreibens iiber den mystischen Leib
der Kirche wiederholt, dafl Maria ,im Namen des ganzen Menschengeschlechtes”
ihr Ja-Wort zur Berufung als Mutter des Erlosers gegeben habe. Dieser kiihne
und tiefsinnige Satz harrt noch immer der genaueren theologischen Interpretation. .
Aber eines ist sicher damit gesagt, da nimlich Maria, indem sie ibr ganzes Sein
und Tun dem Erlsungswerk ihres Sohnes zur Verfiigung stellte und diese Selbst-
aufopferung bis zum unblutigen Martyrium unter dem Kreuze wahr machte, alle
Menschen wie eine Mutter in ihrem Herzen von Gott empfing, um ihnen das
iibernatiirliche Leben in Christus zu vermitteln. Der Zugang zum Heil, die subjek-
tive Aneignung'der von Christus gewirkten Erlosung geschieht darum nicht ohne
Maria, mag man im einzelnen ihre Mitwirkung theologisch ‘deuten wie man will.
Wenn dem aber so ist, kann man dann besser dieses begliickende Geheimnis im
Gebet zum Ausdruck brmgen als im Rosenkranz? Das ganze Leben des Christen
in und mit Christus wird uns hier in Maria, dem Prototyp aller Erlosten, vor.
Augen gefithrt: Den du, o Jungfrau, vom Heiligen Geist empfangen hast ...



"Das Rosenkranzgébet ' 323

den du zu Elisabeth getragen hast... den du geboren hast... den du geopfert,
verloren und wiedergefunden hast... der fiir uns gelitten hat, gestorben ist
und wieder auferstand ... der dich in den Himmel aufgenommen und gekront hat.
In und mit Maria versenken wir uns in dieselben Geheimnisse, die auch unser
Leben erlosen. In der Haltung Mariens versuchen wir sie zu itbernehmen und in
uns zu ernenern. Und zu all dem rufen wir die Fiirbitte Mariens an, in dem
Wissen, dafl sie uns alle als Mutter in ihrem Herzen trigt, dafl ihre Gnadenfiille
und ihr Gebet unserer Schwachheit zu Hilfe kommt, daf wir darum in ihr und
mit ihr nichts zu firchten haben, sondern sicher zu ihrem Sohne gelangen und
seiner Sohnschaft teilhaftig werden.

So ist im Rosenkranz eine ganze Theologie christlicher Frommigkeit und christ-

lichen Betens niedergelegt. Dieses Beten ist christologisch und marianisch zngleich
* und bringt eben dadurch etwas vom Wesen christlichen Betens itberhaupt zum
Ausdruck.

Dazu kommt noch ein Anderes, was wir im Gegensatz zum Inhalt die Gestalt des
Rosenkranzgebetes nennen mochten, und gerade diese Gestalt macht seine Eigen-
art aus und vermag ihm eine Wirksamkeit zu verleihen, die in der christlichen
Gebetspraxis einzig dasteht. Der Rosenkranz will die oben beschriebene Grund-
haltung des Christen, die wir kurz mit der bekannten Formel ,Per Mariam ad
Jesum® kennzeichnen kdnnen, durch ein gleichzeitiges Ingangsetzen aller mensch-
lichen Krifte einitben und den tieferen Schichten der Seele einprigen. In dieser
Beziehung kann man den Rosenkranz mit dem Jesus-Gebet der Ostkirche ver-
gleichen. Auch hier soll im Zusammenspiel von leiblichen und seelischen Kriften
eine Grundhaltung, die der Ostlichen Frommigkeit wesentlich ist: das Bewufitsein
der eigenen Siindhaftigkeit und das Vertrauen auf den Namen Jesu, in dem das
ganze Erbarmen Gottes gegenwiirtig gedacht wird, eingeiibt werden. Kennzeichnend
fir dieses Gebet ist eine Mechanik, die der Konzentration auf einen einzigen Ge-
danken dient und alle Zerstrenungen immer mehr aufsaugen soll. Dazu gehért die
Perlenschmur, das gleichméiflige Aussprechen des Gebetes im Rhythmus des Ein- .
" und Ausatmens und die Hinwendung des Blickes auf die Mitte des eigenen Leibes.
Beim Rosenkranzgebet ist diese Mechanik — und das ist wieder bezeichnend fiir
westliches Denken und Empfinden — lockerer und zugleich gestalteter, und ebenso
ist der Inhalt des Gebetes reicher und umfassender. Aber grundsitzlich verfolgt
doch die Struktur des Rosenkranzes dasselbe Ziel wie das Jesus-Gebet: die fort-
gesetzte Einiibung eines wesentlichen christlichen Geheimnisses und der aus ihr
hervorgehenden Frommigkeitshaltung durch eine starke Einbeziehung des Leib-
lichen und sogar Mechanischen, damit der Beter immer mehr in diesem Geheim-
nis, in dieser Haltung denkt, aus ihnen unbewufit und wie selbstverstindlich lebt
und handelt. )

Ist das richtig, was wir hier feststellen, so miissen Verstand, Herz und Gemiit des -
Betenden unmittelbar und direkt von den Geheimnissen der Erlosung erfiillt, zu-
gleich aber auch mit der Seele Mariens vereinigt sein. Die objektive Hinwendung
des Gemiites geschieht auf die Geheimnisse, aber Auge nnd Herz haben die Weise
Mariens angenommen. Zunichst wendet sich der Beter ausdriicklich an Maria: -
er griifit sie und fleht sie um ihre Fiirsprache an, in immer neuem Ansatz, in kind-

21°



324 Friedrich Wul f

licher Wiederholung. Aber je ldnger er von ihr auf Christus, den Herrn hin-
gewiesen wird — ,Was Er euch sagt, das tut“ — desto mehr tritt sie in den Hinter-
grund, obwohl sie gegenwirtig bleibt. Sie umgibt den Beter, sie spricht mit ihm,
sie nimmt seine Worte in die ihren auf, sie wird mit ihm eins, aber sie tritt nicht
mehr so sehr als gesonderte Gestalt ins Bewufitsein des Beters. Es ist ungefahr so,
wie Marie Antoinette de Geuser einmal auf einer sehr hohen Stufe des Gebetes
sagt: ,Die Allerseligste Jungfrau ist da, aber ich weifl nicht wie. Sie lenkt nicht
ab, es ist trotzdem Gott allein. Es ist, als wire Gott fiir mich in der Allerseligsten
Jungfrau. Oder als wire die Allerseligste Jungfrau mein Leib und die Aller-
heiligste Dreifaltigkeit meine Seele. Durch sie hindurch schaue ich Ihn, als wire
sie der Spiegel. Nein, dieser Ausdruck ist nicht richtig, denn ein Spiegel spiegelt
nur wider, und Gott ist wirklich in ihr“ (Briefe in den Karmel, Regensburg 1934,
S. 171 £.). Zwar handelt es sich hier um eigentliche Mystik, die auf das gewohnliche
Gebet nicht so einfach anwendbar ist. Aber etwas Analoges ereignet sich doch auch
im gewohnlichen Beter, wenn er sich nur von auflen immer mehr nach innen fithren
148t. Das immer wiederholte Ave Maria ist etwa wie die Begleitung einer Grund-
melodie. Es schafft den Raum des Gebetes, die Atmosphire. Es erinnert den Beter
gleichsam stichwortartig an die Gegenwart seiner himmlischen Mutter und 1afit
ihn immer wieder mit ihren Augen sehen, mit ihren Hinden betasten, mit ihren
Lippen sprechen, mit ihrem Herzen lieben. Es kommt darum gar nicht auf die
jedesmalige Sinnerfassung des Ave im einzelnen an. Im Gegenteil: die allzu be-
wuflte Einstellung auf eine solche Sinnerfassung wire fiir das bestehende Sich-
Versenken in die Erlésungsgeheimnisse das grofite Hindernis. Wenn nur immer
wieder bestimmte Vorstellungen und Grundeinstellungen in der Seele wach werden.
Das ist der Sinn des im Rhythmus gesprochenen immer gleichen Gebetstextes. Bald
mag es das eine Wort, bald ein anderes sein, das die Schwelle des Bewufitseins iiber-
tritt und die Richtung der Seele bestimmt: Gegriifiet seist du, Maria . . . und gebene-
deit ist die Frucht deines Leibes Jesus... Heilige Maria ... bitte fiir uns Siinder,
jetzt und in der Stunde unseres Todes. Je tiefer diese Sdtze die Haltung des Beters
formen, je selbstverstindlicher sie in seine Seele einsinken, desto weniger stehen
sie ausdriicklich als solche im Bewufitsein, um so mehr 6ffnen sie die inneren Sinne
und machen die Krifte der Seele frei fir die Betrachtung und Aufnahme der Er-
16sungsgeheimnisse. Die Monotonie leistet dem mechanischen Beten Vorschub (und
soll es in etwa auch) und scheint darum der Innerlichkeit entgegenzustehen. Aber
je mehr sich der Betende den Geheimnissen selbst zuwendet, um so mehr erfillt
das mechanische Sprechen seine eigentliche Funktion: es schirmt die Auflenwelt
ab, es sammelt, stimmt ein und 16st eine Bewegung nach innen aus, wie es dem
frei Betenden gewohnlich gar nicht so leicht méglich wire. Allerdings ist dafiir
einie vorgéngige Einstellung erforderlich. Der Betende muff von vorneherein eine Be-
reitschaft und eine Fahigkeit fiir das innere Beten mitbringen. Er muf} schon in einer
gewissen GelGstheit ins Beten gehen und eine Ubung im betrachtenden Gebet er-
langt haben. Sonst bewirkt die Einténigkeit allzu leicht ein gedankenloses Her-
leiern. Auflerdem kommt viel auf die Art und Weise des Sprechens an. Die Sitze
miissen gleichméfig, ruhig und im Rhythmus gesprochen werden; die Worte miissen
klingen und ausschwingen. Das gilt vor allem fiir das gemeinsame Beten, das in



Das Rosenkranzgebet 325

dieser Beziehung groflere Gefahren birgt. Es mifite darum mit grofier Sorgfalt
geiibt werden, wie man auch ein Lied oder die gemeinsam gefeierte Liturgie ein- -
tibt, sonst wird es eher ein Hindernis als eine Hilfe fiir den Beter sein.

Vielleicht haben wir damit ein wenig verstéindlich machen kénnen, warum dem
Rosenkranzgebet cine so einzigartige Stellung im Leben der Kirche zukommt,
wieso es ein wesentliches Gebet ist und wieso gerade seiner Technik eine solche
Wirksamkeit zugeschrieben wird. Wenn man bei uns in den vergangenen Jahren
dem Rosenkranz gegeniiber bisweilen eine Zuriickhaltung beobachten konnte, wenn
sogar manche Stimmen der Kritik laut wurden, so mag es wohl oft an der rechten
. Einfihrung, oft auch ganz einfach an der mangelnden Erfahrung gelegen haben.
(Man mufl den Rosenkranz lingere Zeit jeden Tag gebetet haben, um ihn lieb zu
gewinnen.) Es kann aber auch sein, dafl wir fisr diese Art des Betens durch die
Rationalisierung unseres gesamten Lebens immer mehr die Fihigkeit und den
Sinn verloren haben. Selbst ein so ruhiger Theologe wie Karl Bihlmeyer wird dem
Rosenkranz und seiner Bedeutung im Gebetsleben der Kirche nicht ganz geredht,
wenn er im Lexikon fiir Theologie und Kirche (Sp. 991 f.) schreibt: Der Rosenkranz
»ist ein konkreter Ausdruck marianischer Frommigkeit, durch die Tradition von
Jahrhunderten geweiht und von den berufenen Hirten der Kirche oft empfohlen,
deshalb auch dem katholischen Volk, das sich mit der Mutter Gottes eng verbunden
weill, lieb und teuer, aber doch nicht ohne weiteres ein Mafistab der katholischen
Frommigkeit iberhaupt: das liturgische Beten und der Anschlufl daran steht hoher
an Wirde und Wert. Die oftmalige Wiederholung derselben Gebete soll der
inneren Bewegung zum Preise Marias und zum Flehen um ihre Hilfe Raum
schaffen . .. Der Monotonie des Rhythmus wirkt die Hinwendung des Gemiites auf
die Geheimnisse aus dem Leben Jesu und Marii entgegen. In ihnen ruht der
eigentliche Wert und Kern des Rosenkranzgebetes: sie sichern ihm theologische
Tiefe, bringen Abwechslung und sind geeignet, Ermiidung fernzuhalten. Gut ver-
richtet, ist der Rosenkranz darum sicher eine segensreiche Volksandacht.“ Zunichst
einmal 148t sich.das Rosenkranzgebet nicht so ohne weiteres mit dem liturgischen
Gebet vergleichen, weil es hier um zwei ginzlich verschiedene Gebetsarten geht,
die wenigstens unmittelbar einen verschiedenen Zweck verfolgen. (Nur das
Psalmengebet hat manche Ahnlichkeit mit dem Rosenkranz gemein, weshalb ja
auch der Rosenkranz das Brevier des Laien genannt worden ist.) Vor allem aber
wird in dieser Beurteilung unterschoben, als sei der Rosenkranz mehr fiir das Volk,
wihrend der Gebildete durch die Monotonie der ewigen Wiederholungen nicht
so leicht einen Zugang zu ihm finde. Das verkennt véllig den Sinn des Rezi-
tierens des immer gleichen Gebetstextes, wie er oben dargelegt worden ist. Im
iibrigen verlangt das Rosenkranzgebet allerdings Bereitschaft und Ubung, ehe €s
einem in seiner Schonheit erschlossen wird, dazu nicht das Streben nach neuen
Erkenntnissen und nach natiirlicher innerer Erhebung, dafiir aber um so mehr die
Demut des Herzens, kindliche Einfalt und das lautere Verlangen, nichts anderes
zu suchen als Christus allein und in ihm den Vater. Wer solcher Gesinnung ist,
wird den Papst verstehen, wenn er sagt: ,Die Wirksamkeit und Macht dieser
Gebetsweise, um Mariens mitterliche Hilfe zu erlangen, ist Uns wohl bekannt.
Wenn diese auch nicht durch eine Gebetsweise allein erfleht werden darf, so



326 Heinrich Bacht

glauben Wir doch, dafl das Beten des Rosenkranzes das beste und erfolgreichste
Mittel dazu ist, ganz entsprechend der aulerordentlichen Empfehlung, die ihm sein
mehr himmlischer als irdischer Ursprung und sein inneres Gefiige verleihen.®

Das ,,Jesus-Gebet” —
seine Geschichte und seine Problematik
Von Heinrich Bacht S. J., Frankfurt am Main

Wer die ,Erzihlungen eines russischen Pilgers“! gelesen hat, der weifl, welch
beherrschenden Raum im Leben dieses geheimnisvollen Pilgers (mag er nun gelebt
haben oder nur eine literarische Fiktion sein) eine eigenartige Form der Technik des
Betens einnimmt, die unter dem Namen des »Jesusgebetes“ oder ,Herzensgebetes®
bekannt ist. Vielleicht kann man sogar sagen, daf§ dieser Pilgerbericht nichts anderes
darstellt als cine geschickte Propagandaschrift zur Verbreitung dieser Gebetsform,
die in der Ostkirche seit Jahrhunderten in Ubung steht. Die Frage nach Sinn und
Bedeutung dieser Art des Betens ist in den letzten Jahrzehnten wiederholt diskutiert
worden2. Bei der engen Verbindung, welche das Jesusgebet von einem bestimmten
Zeitpunkt an mit der Ideologie und Dogmatik des palamitischen Hesychasmus? ein-
gegangen ist, kann es nicht verwundern, daf die Urteile der westlichen Forscher
zumcist betont zuriickhaltend, um nicht zu sagen ablehnend sind. Hinzu kommt, daf

as ,Jesusgebet® mit einer ,Technik verbunden ist, die das abendlindische Emp-
ﬁnden befremdlich anmutet. Endlich liegt iiber der Frage nach der geschichtlichen
Herkunft dieses Gebetstypus noch so viel Dunkel, da eine gewisse Reserve nur zu
begreiflich ist.

Andererseits wird kaum zu bestreiten sein, dafl das , Jesusgebet* in der Frém-
migkeitsgeschichte des Ostens sich als reale Macht erwiesen hat, von der bis zur
Stunde lebendige Antriebe ausgehen. Es scheint sogar, dafl neuerdings auch bei uns
manche, die um die fundamentale Bedeutung eines Betens wissen, das nicht bloff Akt
ist, sondern Lebensform wird, nach dieser Art des Betens greifen, weil sie ihren
Bediirfnissen und ihrem seelischen Vermégen cher entspricht. Je mehr der techni-

! Deatsch von Reinhold von Walter, Berlin 1925, und L. S. Meli- Bagdasarowa, Luzern
1944; vgl. dazu I. Hansherr S. J., Un pélérin russe de la pritre intérieure, in OrChr 6, 3
(1926) 174/6.

% In der deutschen Literatur ist davon allerdings seltener die Rede gewesen; vgl. aber
etwa N, Crainic, Das Jesusgebet, in ZtKirchGesch 60 (1941) 341/53 (unkritisch); G. Wan-
derle, Zur Psychologie des hesychastischen Gebetes (Wiirzburg 1947). Um so mehr ist davon
in der franzosischen Literatur zu spiiren. Wir werden weiter unten eine Reihe von Autoren
nennen; hier sei nur verwiesen auf E. Behr-Siegel, La pritre & Jésus, in: Dien Vivant 8
(1947) 69/93; vgl. EtudByz 7 (1950) 242/8.

3 Es ist durchaus irrefiibrend, wenn das DictThéolCath unter dem Stichwort ,Hésy-
chasme* einfach auf den Artikel ,Palamite” verweist. Denn es gibt einen Hesychasmus lange
vor Gregorios Palamas. Die Kennzeichnung, welche W. Koch in LexThK 4, 1080/1 vom
Hesychasmus gibt, ist zu ,grobkérnig“. Es wird vermutlich noch lange dauern, ehe die west-
lichen Autoren iiber diese Dinge vorurteilsloser schreiben.





