
326 Heinrich Backt 

glauben Wir doch, daß das Beten des Rosenkranzes das beste und erfolgreichste 
Mittel dazu ist, ganz entsprechend der außerordentlichen Empfehlung, die ihm sein 
mehr himmlischer als irdischer Ursprung und sein inneres Gefüge verleihen." 

Das •Jesus-Gebet" • 
seine Geschichte und seine Problematik 

Von Heinrich B a c h t S. J., Frankfurt am Main 

Wer die •Erzählungen eines russischen Pilgers"1 gelesen hat, der weiß, welch 
beherrschenden Raum im Leben dieses geheimnisvollen Pilgers (mag er nun gelebt 
haben oder nur eine literarische Fiktion sein) eine eigenartige Form der Technik des 
Betens einnimmt, die unter dem Namen des •Jesusgebetes" oder •Herzensgebetes" 
bekannt ist. Vielleicht kann man sogar sagen, daß dieser Pilgerbericht nichts anderes 
darstellt als eine geschickte Propagandaschrift zur Verbreitung dieser Gebetsform, 
die in der Ostkirche seit Jahrhunderten in Übung steht. Die Frage nach Sinn und 
Bedeutung dieser Art des Betens ist in den letzten Jahrzehnten wiederholt diskutiert 
worden2. Bei der engen Verbindung, welche das Jesusgebet von einem bestimmten 
Zeitpunkt an mit der Ideologie und Dogmatik des palamitischen Hesychasmus3 ein- 
gegangen ist, kann es nicht verwundern, daß die Urteile der westlichen Forscher 
zumeist betont zurückhaltend, um nicht zu sagen ablehnend sind. Hinzu kommt, daß 
das •Jesusgebet" mit einer •Technik" verbunden ist, die das abendländische Emp- 
finden befremdlich anmutet. Endlich liegt über der Frage nach der geschichtlichen 
Herkunft dieses Gebetstypus noch so viel Dunkel, daß eine gewisse Reserve nur zu 
begreiflich ist. 

Andererseits wird kaum zu bestreiten sein, daß das •Jesusgebet" in der Fröm- 
migkeitsgeschichte des Ostens sich als reale Macht erwiesen hat, von der bis zur 
Stunde lebendige Antriebe ausgehen. Es scheint sogar, daß neuerdings auch bei uns 
manche, die um die fundamentale Bedeutung eines Betens wissen, das nicht bloß Akt 
ist, sondern Lebensform wird, nach dieser Art des Betens greifen, weil sie ihren 
Bedürfnissen und ihrem seelischen Vermögen eher entspricht. Je mehr der techni- 

1 Deutsch von Reinhold von Walter, Berlin 1925, und L. S. Meli-Bagdasarowa, Luzern 
1944; vgl. dazu I. Hausherr S. J., Un pelerin russe de la priere interieure, in OrChr 6, 3 
(1926) 174/6. 

2 In der deutschen Literatur ist davon allerdings seltener die Rede gewesen; vgl. aber 
etwa N. Crainic, Das Jesusgebet, in ZtKirchGesch 60 (1941) 341/53 (unkritisch); G. Wun- 
derle, Zur Psychologie des hesychastischen Gebetes (Würzburg 1947). Um so mehr ist davon 
in der französischen Literatur zu spüren. Wir werden weiter unten eine Reihe von Autoren 
nennen; hier sei nur verwiesen auf E. Behr-Siegel, La priere ä Jesus, in: Dieu Vivant 8 
(1947) 69/93; vgl. EtudByz 7 (1950) 242/3. 

3 Es ist durchaus irreführend, wenn das DictTheolCath unter dem Stichwort •Hesy- 
chasme" einfach auf den Artikel •Palamite" verweist. Denn es gibt einen Hesychasmus lange 
vor Gregorios Palamas. Die Kennzeichnung, welche W. Koch in LexThK 4, 1030/1 vom 
Hesychasmus gibt, ist zu •grobkörnig". Es wird vermutlich noch lange dauern, ehe die west- 
lichen Autoren über diese Dinge vorurteilsloser schreiben. 



Das Jesus-Gebet" 327 

sierte Mensch von dem grellen Licht des Rationalismus ausgebrannt wird, um so 
williger flüchtet er sich, sofern seine religiöse Sphäre noch reaktionsfähig geblieben 
ist, in eine Gebetsart, in der die diskursiven Kräfte auf ein Minimum abgeblendet 
sind und die Seele auf anderen Wegen der Begegnung mit Gott teilhaft wird. Und 
je mehr dieser selbe Mensch durch die wirre Vielfalt seiner Akte und Beschäftigun- 
gen sich zerrissen und in das Vordergründige gezerrt fühlt, um so mehr öffnet er 
sich einer Gebetsform, die ihm Ganzheit und Tiefe verspricht. Endlich ist es die 
Kompliziertheit des modernen Lebens, welche manche Menschen nach der •Einfach- 
heit" eines solchen Betens ausschauen läßt. 

All diese Überlegungen zeigen, mit welchem Interesse man nach einem Werk zu 
greifen hat, das sich darum bemüht, die Hintergründe und die geschichtliche Ver- 
wurzelung des • Jesusgebetes" wissenschaftlich herauszustellen. Es ist zwar nur ein 
schmales Bändchen, das dieser ungenannte Mönch der Ostkirche vorlegt4, aber es ist 
doch wichtig genug, daß wir uns mit ihm ernstlich auseinandersetzen. Denn jeder, 
der in unserer gebetsarmen Zeit verspricht, das Beten zu lehren, verdient, daß man 
ihn aufmerksam hört. 

I 

Geschichte des •Jesusgebetes" 

Versuchen wir zunächst, uns den Inhalt der fünf Kapitel dieses Büchleins zu ver- 
gegenwärtigen. •Jesusgebet" in allgemeinster Form ist die rhythmisch wiederholte 
Anrufung des Jesusnamens, der für gewöhnlich in der Mitte eines kurzen Stoß- 
gebetes steht. Wollen wir die geschichtlichen Wurzeln solchen Betens finden, müssen 
wir über das Neue Testament hinaus in das Alte Testament und seine für uns bis- 
weilen schwer nachzuvollziehenden Vorstellungen vom •Namen" Gottes vordringen. 
In diesem Sinne handelt Kapitel 1 von der •Anrufung des Jesusnamens in der 
Schrift und der patristischen Tradition". 

Exegese und Religionsgeschichte haben längst darauf hingewiesen, wie im Denken 
des Alten Testamentes der •Name" geradezu wie eine von Gott abgelöste, in sich 
stehende Realität erscheint, die von geheimnisvoller Macht ist. Der Engel •trägt den 
Namen Jahves" (Exod 23,21) und der Prophet Isaias sieht den Namen von weitem 
kommen (Is 30,27). Die Ausrufung des Gottesnamens macht das Land, den Men- 
schen, über den dies geschieht, zum Eigentum Gottes (Deut 28,10). Kein Wunder, 
daß der Israelit eine heilige Scheu vor diesem Namen in seiner physischen Leib- 
haftigkeit empfand. Man durfte ihn nicht aussprechen. Nur einmal im Jahre, am 
großen Versöhnungsfest, durfte der Hohepriester, und nur er allein, ihn ausrufen. 
Sonst las man dort, wo die Schrift Jahve schrieb, Adonai = Herr5. Nur so kam es 
ja, daß in der neueren Zeit so lange über die korrekte Vokalisation des Namens 
JAHVE Unklarheit herrschte und sich eine Zeitlang die Lesung •Jehova" durch- 
setzte. Die •Heilighaltung des Namens" (kiddusch haschem) war für den Menschen 

4 La priere de Jesus, par un Moine de L'Eglise d'Orient (Collection Irenikon, N. S. 4) 
Editions de Chevetogne 1951; es handelt sich um einen Neudrude des gleichlautenden Ar- 
tikels in der Zeitschrift Irenikon 20 (1947) 249/78; 381/421; vgl. dazu EtudByz 7 (1950) 242. 

5 F. Giesebrecht, Die alttestamentliche Schätzung des Gottesnamens, 1901; O. Grether, 
Name und Wort Gottes im A. T., 1934. 



328 Heinrich Backt 

des Alten Testamentes Inbegriff und Höhepunkt des religiösen Lebens. Sie wurde 
für ihn geradezu gleichbedeutend mit •Martyrium". 

Im Neuen Testament spielt der Name Jesus von der Stunde an, da der Engel ihn 
vom Himmel her verkündigt, eine zentrale Rolle. Zumal die Apostelgeschichte ist 
geradezu •das Buch vom Jesusnamen". Insofern ist also die Verehrung dieses Na- 
mens ur-christliches Gut. •Im Namen" Jesu vollziehen sich in der Apostelgeschichte 
fast alle Akte des christlichen Lebens. Dabei ist zu beachten, daß diese im Deutschen 
so abgegriffene Formel im biblischen Gebrauch sachlich wie sprachlich eine viel 
reichere Nuancierung kennt. Eine einläßliche Exegese6 könnte von hierher geradezu 
die Richtpunkte einer tiefen Christusfrömmigkeit erheben (S. 16). 

Dabei ist aber nicht zu übersehen, daß im Neuen Testament diese oben genannte 
•metaphysische" Betrachtungsweise des Namens (als einer von der Person gleichsam 
abgehobenen Realität) zurücktritt. Dasselbe beobachten wir bei den frühchristlichen 
Schriftstellern. Höchstens bei Pastor Hermas (Simil 9, 14) findet sich ein Beleg für 
die andere Anschauung. Doch ist bekanntlich Hermas kein allzu zuverlässiger Zeuge 
des frühchristlichen Denkens, zumal im Bereich der Ghristologie. Im übrigen ist zu 
bemerken, daß bei Schriftstellern wie Origenes7 und vor allem Paulinus von Kola* 

eine Namen-Jesu-Frömmigkeit aufklingt, die als Vorläuferin der Jesusmystik des 
hl. Bernhard von Clairvaux angesprochen werden kann. 

In der Gebetsfrömmigkeit der Väter der Wüste des 4. und 5. Jahrhunderts scheint 
die Anrufung des Jesus-Namens noch keine besondere Bedeutung gehabt zu haben. 
Wohl entwickeln sie durch die Pflege der rhythmisch wiederholten Stoßgebete9 ein 
für die Herausbildung des Jesusgebetes wichtiges formales Element. In dem Augen- 
blick, wo sich diese Form beständig wiederholter Gebetsworte mit der Anrufung des 
Jesusnamens verband, war das •Jesusgebet" geschaffen. 

Diese Verbindung geschah im Hesydiasmus. Der Verfasser weist mit Recht darauf 
hin, daß dieser Ausdruck nicht auf die im 14. Jahrhundert im byzantinischen Bereich 
gepflegte Frömmigkeitsrichtung beschränkt werden darf, die mit dem Namen des 
Gregorius Palamas verbunden ist. Schon in der ersten Hälfte des 7. Jahrhunderts 
ist er belegt10. Die Sache selbst aber hat in Nilus von Ancyra (= Nilus Sinaita)11, 
Diadochus von Photike und Johannes Hesychastes bereits vom 5. Jahrhundert ab 
ihre Vertreter. Das hesychastische Mönchsideal steht in gradliniger Verbindung mit 
dem Lebensideal der großen Pioniere der strengen Anachorese: Flucht aus der Welt, 
Pflege des Gebetes als der eigentlichen Aufgabe des geistlichen Menschen unter 
bewußter Ausbildung von Gebetsmethode und -technik; unbedingter Vorrang der 

8 Vgl. W. Heitmüller, Im Namen Jesu. Eine sprach- und religionsgesdiiditliche Unter- 
suchung zum N. T., speziell zur christlichen Taufe (Göttingen 1903); das Werk ist bei aller 
Unzulänglichkeit seiner theolog. Voraussetzungen und Urteile doch eine Materialsammlung 
von bleibendem Wert. 

' Contra Celsum 1,67 (Koetsdiau pg. 121). 
8 Carmina 4 und 5 (PL 13, 377/8). 
8 Augustinus, ep. 20 (PL 35, 502), spricht von ihren: •orationes... quodammodo iacu- 

latae". Wir werden im zweiten Teil auf diese Gebetsform nochmals zu sprechen kommen. 
10 Vgl. J. Bois, Les hesychastes avant le XIV« siede, in: Echos d'Orient 5 (1901/2) 1/11. 
11 Über das •Nilusproblem" vgl. M. Viller u. K. Rahner, Aszese u. Mystik in der Väterzeit 

(Freiburg 1939) 166/74. 



Das •Jesus-Gebel" 329 

•Theoria" vor der •Praxis" • das sind die Elemente dieses Hesychasmus. Näher- 
hin läßt sich, geschichtlich gesehen, eine sinaitische und eine athonitische Phase dieses 
Hesychasmus unterscheiden. 

Von der Übung des •Jesusgebetes" innerhalb des sinaitischen Hesychasmus han- 
delt das 2. Kapitel. • Schon seit dem Jahre 400 lebten auf dem Sinai Mönche12. Die 
Eigenart der von diesen Männern geübten Frömmigkeit ist neben dem Primat des 
Logos und der Theorie vor dem Ethos und der Praxis die Affektbetontheit ihres 
Betens. Die Spiritualität des Sinai trägt Züge einer starken Gefühlsinnigkeit, die 
sich zumal in der Jesusfrömmigkeit bekundet13. Die Anrufung des Jesusnamens 
wurde die natürliche Frucht derselben. Der erste Zeuge dafür scheint Diadochus, 
Bischof von Photike in Alt Epirus, zu sein (um 458)14. In seinen •Hundert Kapiteln 
über die geistliche Vollkommenheit" mahnt er, das Herz durch das •Gedächtnis 
Jesu" zu läutern und zu entflammen. Der Fromme soll unentwegt rufen: •Herr 
Jesus!"15 Darin ist die Grundformel und die Grundweise des •Jesusgebetes" ge- 
schaffen. Diese Mahnung, durch die Anrufung des Jesusnamens alle Schwierigkeiten 
des geistlichen Lebens zu überwinden, findet sich auch bei Barsanuphius, dem be- 
rühmten Seelenführer im Kloster des Abba Seridus bei Askalon (gest. um 540)16. 
Vor allem aber wurde der bekannte Verfasser der •Paradiesesleiter", des klassischen 
Werkes der sinaitischen Spiritualität, Johannes Climacus (gest. 649) zum Propagan- 
disten eines solchen •Jesusgebetes". Für ihn ist das ideale Gebet jenes, das die dis- 
kursiven Elemente, die XoYiop.oi, ausschaltet und in ein einziges Wort zusammen- 
gefaßt ist, das •monologische" Gebet. Das geschieht in der steten Wiederholung des 
bloßen Jesusnamens. Bei Climacus findet sich auch bereits die Verbindung eines 
solchen Betens mit dem Atemrhythmus17, die in der weiteren Entwicklung dieses 
Gebetes eine so wichtige Rolle spielen sollte. 

Eines der wichtigsten Zeugnisse dieser frühkirchlichen Jesusfrömmigkeit und des 
sich entwickelnden •Jesusgebetes" sind die •Centurien" des Hesychius vom Batos- 
Kloster auf dem Sinai18. Hier wird der eben erwähnte Ausspruch des Johannes Cli- 
macus über die Verbindung des •Jesusgebetes" mit dem Rhythmus des Atmens 
wiederaufgenommen und breit entfaltet. Das •Jesusgebet" (eiixh tov 'Iriaoü) • die 

12 Vgl. St. Sdiiwietz, Das morgenländische Mönchtum, 2. Bd.: Das Mönchtum auf Sinai 
und in Palästina im 4. Jahrhundert (Mainz 1913). Über die Spiritualität des Sinai-Mönch- 
tums vgl. Viller-Rahner a. a. O. 147/77. 

13 Vgl. I. Hausherr, La mdthode d'oraison hesychaste (OrientChrist 9, 2) Rom 1927, S. 120. 
• In einem späteren Artikel in RevAscMyst 15 (1934) 169 f., der dem Verf. unserer Studie 
schemts entgangen ist, hat Hausherr darauf hingewiesen, daß die Frömmigkeit des Sinai 
ihrerseits zurückgeführt werden muß auf die Mystik des Evagrius Ponticüs (gest. 399), der 
die Spiritualität der sketischen Wüste und der großen alexandrinischen Theologen in sich 
verbindet. 
'   14 Ausführliche Literatur zu Diadochus vgl. Viller-Rahner a. a. 0. 216. 

15 Centum Cap. 97, 85 (PG 65, 1209. 1200). 
16 Vgl, Viller-Rahner a. a. O. 149. • Unser Verfasser macht Barsanuphius aus Versehen 

zu einem Zeitgenossen des Diadochus. 
17 Scala Parad., Gradus 27 (PG 88, 1112 C): Jesu memoria cum tuo spiritu copuletur, et 

tune cognosces solitudinis et quietis fructum. 
18 PG 93, 1480/1544; bei Migne wird dieser Hesychius mirHesychius von Jerusalem ver- 

wechselt, der bereits um 450 gestorben ist, während der Verfasser der Centurien nach Jo- 
hannes Climacus und Maximus Confessor (gest. 662) gelebt haben muß, da er beide zitiert. 



330 Heinrich Backt 

Bezeichnung ist hier vermutlich zum ersten Mal belegt • ist die Summe des geist- 
lichen Lebens, wie es von Hesychius gezeichnet wird. •Das Beten eines einzigen 
Wortes, das .monologische Gebet', die Anrufung des Namens Jesus wird in diesen 
Sprüchen von Anfang bis zum Ende gepriesen19." Sie öffnet der Seele den Zugang 
zu allen Reichtümern mystischer Begnadung: •Wahrlich selig der Mensch, der Ihn 
ohne Unterlaß im Herzen anruft und in dessen Geist das Jesusgebet ('Iriaoü ei>xr\) 
solcherart haftet, wie die Luft unserem Leibe anhaftet oder die Flamme der Kerze!" 

(PG 93, 1541 CD). 

Aus dem 8. und 9. Jahrhundert liegen keine bedeutenderen Zeugnisse für das 
Jesusgebet vor20. Aber es ist da und wird geübt. Freilich ist seine Gestalt noch nicht 
fixiert. Desgleichen hat sich die psychotechnische Einkleidung noch nicht heraus- 
gebildet. Dieser Schritt wird erst in dem vieldiskutierten Buch über die •Methode 
des heiligen Gebetes" vollzogen, das gewöhnlich Simeon dem Neuen Theologen 
(949•1022) zugeschrieben wird, wiewohl sich seit Combefis immer wieder gewich- 
tige Stimmen erhoben haben, welche Simeon die Autorschaft absprechen21. Auf 
jeden Fall hängt die Schrift von der durch Simeon geschaffenen Atmosphäre ab. 
Er ist es, der mit seiner Auffassung von der Notwendigkeit mystischer Erfahrung, 
von dem Vorrang des Pneumatisch-Charismatischen vor dem Hierarchisch-Institu- 
tionellen22 und der Kontemplation vor der Aktion die ganze östliche Frömmigkeit 

stärkstens beeinflußt hat. 

Es ist wahr, daß in dem sonstigen Schrifttum des Neuen Theologen das •Jesus- 
gebet" keine Rolle spielt. Aber daraus allein läßt sich die Unechtheit der •Methode" 
noch nicht beweisen. Denn bei der notorischen Abhängigkeit Simeons von Johannes 
Climacus und Hesychius wie von der ganzen Spiritualität des Sinai müßte es wun- 
dernehmen, wenn er von dieser besonderen Übung der Jesusfrömmigkeit nichts mit- 
bekommen hätte. Zudem war Simeon durch seine so betont christozentrische Fröm- 
migkeit für das •Jesusgebet" gleichsam prädisponiert. Mit Recht spricht der Ver- 
fasser von der rührenden Zartheit und Innigkeit dieser seiner Christusliebe23. Das 

19 Viller-Rahner a. a. O. 165. 
20 Vgl. aber das Offizium •vom allersüßesten Jesus", das bis heute seinen Platz im liturg. 

Offizium der griedi. Kirche hat und das vielleicht auf einen Schüler des Theodor Studites, 
Theoktist, zurückgeht, der im 9. Jahrhundert gelebt hat; vgl. S. Salaville, Un office grec du 
•Tres doux Jesus" anterieur au •Jubilus" dit de Saint Bernard, in: RevAscMyst 25 (1949) 
246/59. . 

21 Kritischer Text und französ. Übersetzung bei I. Hausherr, La methode d'oraison 
hesychaste 150/209; bei PG 120, 701/10 findet sich nur eine neugriechische Übersetzung. • 
Auch Hausherr spricht das Werk dem Simeon kategorisch ab, hat aber Widerspruch ge- 
funden bei M. Jugie, Les origines de la methode d'oraison hesychaste, in: Echos d'Orient 30 
(1931) 179/85. Unser Verf. möchte die Frage offenlassen, neigt aber dazu, Simeon als Ver- 
fasser gelten zu lassen. 

22 Es sei nur an seine Bußlehre erinnert; dazu vgl. K. Holl, Enthusiasmus und Bußgewalt 
im griechischen Mönchtum. Eine Studie zu Symeon dem neuen Theologen (Leipzig 1898). 
Ferner: /. Hörmann, Untersuchungen zur griechischen Laienbeicht. Ein Beitrag zur allge- 
meinen Bußgeschichte (Donauwörth 1913) S. 260/7. 

23 Nach S. Salaville (vgl. seinen oben [Anm. 20] erwähnten Artikel S. 259 Anm. 60) ist 
man seit einigen Jahren mehr und mehr zu der Erkenntnis gekommen, daß die so oft wieder- 
holte Auffassung falsch ist, als sei die zärtlich-innige Andacht zu Jesus, seiner Menschheit, 
seinem Leiden usw. erst mit dem hl. Bernhard aufgekommen. Wir wissen heute, daß diese 



Das •Jesus-Gebet" 331 

•Jesusgebet" lebt aber gerade von dieser innigen Christusverbundenheit. Schließ- 
lich macht unser Verfasser darauf aufmerksam, daß in der Vita des Simeon, welche 
sein Schüler Nicetas Stethatus geschrieben hat24, aus der Jugend des Simeon ein 
Gebetserlebnis berichtet wird, das man kaum verstehen kann, wenn man dabei nicht 
an das •Jesusgebet" denkt; freilich fehlt in der Formel, die der Beter gebraucht, 
der Name Jesus. Aber der •Herr", an den er sich immerfort wendet, ist niemand 
anders als Er. 

Was ist nun das Besondere an der Form des •Jesusgebetes", wie sie uns die 
•Methode", mag sie nun von Simeon stammen oder nicht, bietet? Es ist die stark 
herausgehobene Psychotechnik. Wer beten will, soll sich ganz still in seine Zelle 
setzen, soll seinen Kopf auf die Brust senken, soll die Augen auf die Leibesmitte 
fixieren, soll den Atem mäßigen und gleichzeitig versuchen, sich geistig in den •Ort 
des Herzens" zu versetzen. Und so soll er dann in ruhigem Rhythmus die •Anrufung 
Jesu Christi" vollziehen. Anfangs wird alles Pein und Dunkelheit sein, aber dann 
wird man ein beseligendes und erwärmendes Licht wahrnehmen. Wenn dann wie- 
der einmal ein schlechter Gedanke sich regt, dann vergeht er in diesem Licht wie 
das Wachs in der Flamme. Aber zu diesem Ziel gelangt man nur, indem man von 
Stufe zu Stufe fortschreitet: Beherrschung der Leidenschaften, tröstliches Psalmen- 
gebet, Ersetzen der Psalmodie durch das •Jesusgebet", endlich die unaufhörliche 
Beschauung, die •Theoria". 

Die •Methode" bietet somit ein für den westlichen Leser geradezu befremdliches 
Ineinander von Anweisungen der klassischen Spiritualität der alten Mönchsväter 
und von seltsamen Vorstellungen und Praktiken psycho-physischer Art. Hier liegt 
auch gerade der Stein des Anstoßes für jene, welche gegen die Zuweisung der Schrift 
an Simeon protestieren25. • Diese •materielle" Seite des •Jesusgebetes" ist viel- 
leicht noch stärker betont in der Schrift des Mönches Kicephorus •De sobrietate et 
cordis custodia"26. Die Ähnlichkeiten sind sogar so bedeutend, daß Hausherr ihn für 
den Verfasser der •Methode" halten möchte27, doch dürfte dies nach den Ausfüh- 
rungen von M. Jugie nicht mehr angehen28. Bei Nicephorus erscheint das •Jesus- 
gebet" unter der vollständigen Formel: •Herr Jesus Christus, Sohn Gottes, erbarme 
dich meiner!" Im übrigen stellt er diese Gebetsübung, wie bereits der Titel seiner 
Schrift zeigt, in einen Zusammenhang aszetischer Anweisungen, wie sie seit den 
Tagen der Väter der Wüste uns vertraut sind. 

Zeitlich später als die Schrift des Nicephorus ist ein Brief, der sich zu Unrecht mit 

Klänge in der ostkirchlichen Frömmigkeit schon längst zu vernehmen waren, ohne daß wir 
freilich über die möglichen geschichtlichen Verbindungslinien schon Auskunft geben könnten. 

24 Ediert und übersetzt von I. Hausherr und G. Horn, Un grand mystique byzantin. Vie de 
Symeon le Nouveau Theologien (OrientChrist 45) Rom 1928. 

25 Vgl. I. Hausherr, La methode d'oraison hesychaste S. 111/29. 
26 PG 147, 945/66; über das Jesusgebet" pg. 963/6. 
27 Note sur l'inventeur de la methode hesychaste (OrientChrist 66) Rom 1930. 
28 Les origines de la methode d'oraison des hesychastes, in: Echos d'orient 30 (1931) 

179/85; vgl. auch M. Jugie, Note sur le moine hesychaste Nicephore et sa methode d'oraison, 
ebd. 35 (1936) 409/12. --- Jugie korrigiert in diesen beiden Artikeln auch die von Nikodemus 
Hagiorites aufgebrachte Meinung (vgl. PG 147, 944; LexTheolKirche 7,568), daß Nice- 
phorus zu Anfang des 14. Jahrhunderts gelebt habe und ein Lehrer des Gregorius Palamas 
gewesen sei. Tatsächlich muß Nicephorus schon Ende des 13. Jahrhunderts gestorben sein. 



332 Heinrich Badit 

dem Namen des hl. Chrysostomus sdimüdkt29. Auch hier wird das •Jesusgebet" 
(seine textliche Fassung entspricht völlig derjenigen bei Nicephorus), als Form 
immerwährenden Gebetes empfohlen. Es fehlt dagegen der Hinweis auf die psycho- 
physische Technik des Gebetes. 

Mit Gregorius Sinaita (gest. 1346) treten wir in die Welt des Hesydiasmus der 
Atkosklöster ein. Von der Rolle, welche das •Jesusgebet" in der Spiritualität der 
Hagioriten hatte, handelt das 3. Kapitel unseres Büchleins. Gregor selbst stellt 
gleichsam die Verbindung zwischen der sinaitischen und athonitischen Frömmigkeit 
her. Hatte er doch auf dem Sinai seine geistliche Ausbildung erhalten und war erst 
später auf den Athos gekommen. Von nun an ist der Athos das Verbreitungs- 
zentrum des •Jesusgebetes". Verf. weist darauf hin, daß die athonitische Spiritua- 
lität starrer ist: die Gebetsformel wird nunmehr fixiert und die •materielle" Seite 
tritt stärker nach vorn. Für Gregorius Sinaita steht die Übung des •Jesusgebetes" 
im Rahmen seiner theologischen Auffassungen vom mystischen Leben: die immer- 
währende Anrufung des Jesusnamens soll das verborgene Einwohnen des Hl. Gei- 
stes aktuieren und zum Erleben bringen. In seiner Schrift •De quietudine et duobus 
orationis modis"3* wird die Technik dieser Gebetsart ausführlich dargelegt. Der 
Hesychast soll es am Morgen, sitzend, in Ausdauer üben. Dabei soll er sich bemühen, 
den Geist (voCg) in das Herz zu führen. Beim Aussprechen des Jesusnamens soll der 
Betende diesen Namen gleich einer Speise genießen. So gelangt er zur Erfüllung des 
paulinischen: Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir. 

Bei dem Athosmönch Maximus Kausokalybus (ebenfalls 14. Jahrhundert) finden 
wir interessanterweise die Anrufung Jesu mit derjenigen der Gottesmutter ver- 
bunden, ohne daß wir Einzelheiten dieser Gebetsform wüßten. Wohl werden wir 
später hören, daß ein derartig erweiterter Gebetstext sich in neuester Zeit auf dem 
Athos durchgesetzt hat. 

Der eigentliche Theoretiker des Jesusgebetes wurde Theolept, Erzbischof von 
Philadelphia (gest. um 1320), mit dem der Mönch Nicephorus Fühlung hatte31. Seine 
Schriften, die zum großen Teil noch unediert sind, bemühen sich vor allem um die 
psychologische Seite dieses Gebetes, d. h. um die dabei eingesetzten Seelenkräfte. 
• Name und Ruf des Theolept wurde aber für die Nachwelt überblendet von dem 
seines Schülers Gregorius Palamas (gest. 1359). Er war es, der die von dem Cala- 
bresischen Mönch Barlaam angegriffenen Hesychasten des Ostens literarisch ver- 
teidigte. Dadurch daß seine Lehre von der griechischen Kirche offiziell angenom- 
men wurde32, wurde sein Name geradezu zum Exponenten des östlichen Hesydias- 
mus, so sehr, daß man oft übersieht, daß Palamitismus und Hesydiasmus durchaus 
nicht dasselbe bedeuten. Uns interessiert hier nicht seine Theologie von dem •unge- 
schaffenen Licht", Taborlidit genannt, dessen Schau das naturgemäße Ziel des 
Hesychasten sein sollte, und die damit zusammenhängende Frage nach der Einfach- 

!» PG 60, 751/56. 
30 PG 150, 1313/29. 
81 Vgl. M. Jugie in Echos d'Orient 35 (1936) 410; S. Salaville, Formes ou methodes de 

priere d'apres im Byzantin du XIV.me siecle, Theolepte de Philadelphie, in: Echos d' Orient 
39 (1940) 1/25. 

32 Diese Anerkennung des Palamitismus hat ihre eigene Geschichte, auf die wir hier nicht 
eingehen können; vgl. M. Jugie in DictTheolCath 11, 1816/7. 



Das •Jesus-Gebet" 333 

heit des göttlidjen Wesens33. Für uns ist Palamas nur wichtig als Repräsentant des 
•Jesusgebetes", das für ihn seinen bestimmten Platz im mystischen Aufstieg zur 
Schau des Taborlichtes hat. Insofern ist es richtig, wenn Verf. sagt, daß die Kontro- 
versen des 14. Jahrhunderts sich auch um das •Jesusgebet" drehten. 

Während durch die Schriften des Gregorius Palamas ein scharfer polemischer 
Ton geht, sind die •Centurien" der beiden Xanthopouloi Kallistus und Ignatius 
eine rein positive Darlegung der hesychastischen Frömmigkeit, in deren Mitte das 
•Jesusgebet" steht34. Bei den Worten: •Herr Jesus Christus", soll der Geist sich zu 
Christus aufschwingen, und bei den Worten: •Erbarme dich meiner!" soll er wieder 
in sich zurückkehren. Diese doppelte Bewegung soll mit dem Rhythmus des Ein- 
und Ausatmens verbunden werden. Aber wie bei den früheren Autoren steht auch 
hier das •Jesusgebet" nicht isoliert da, sondern eingebettet in ein Gesamtgefüge 
aszetischer Anweisungen, welche die Gefahr eines abwegigen Quietismus bannen. 
Einige dieser Anweisungen seien genannt: Übung des Stillschweigens, Lesung der 
Heiligen Schrift, Nachtwachen, Sich-Niederwerfen (300 mal an jedem Tag!), Fasten, 
Kommunionempfang, Psalmenrezitation für die, welche die Konzentration des 
•Jesusgebets" noch nicht fertig bringen, usw. All das aber wird zusammengefaßt in 
dem einen hohen Ziel der mystischen Liebe zum Herrn. 

Vom Athos aus wurde die Übung des •Jesusgebets" in den griechischen und sla- 
vischen Osten getragen. Vom 15. Jahrhundert an ist es in Rußland in Übung, wo 
es gleichsam als Rosenkranzgebet erscheint35. Unter anderem fand es in dem be- 
rühmten Starzen Nil Sorsky (1433•1508) einen eifrigen Förderer. Er bezeichnete 
es. interessanterweise als •Arbeit" und •Aktion"; übrigens hatte auch das frühe 
Mönchtum die Psalmenrezitation (= meditatio) sehr oft als •Werk" dem eigent- 
lichen Beten, das durch jene gleichsam vorbereitet und ermöglicht wird, gegenüber- 
gestellt. 

Erst im 18. Jahrhundert wurde der Athos wieder in stärkerem Maße Ausstrah- 
lungszentrum des hesychastischen Gebetes. Zwei Namen sind vor allem zu nennen. 
Makarius von Korinth (1731•1805) hatte unter seinen Glaubensgenossen dadurch 
Anstoß erregt, daß er 1777 in Venedig ein •Enchiridion" über die Teilnahme an den 
heiligen Mysterien veröffentlicht hatte, worin er zur öfteren Kommunion auffor- 
derte; das galt damals als •Latinismus"36. Auf dem Athos befreundete sich Makarius 
mit Kikodemus Hagiorites (1748?•1809), der seinerseits auch für gewisse Ideen 
des lateinischen Westens offen war, wie seine Übersetzung des •Geistlichen Kampfes" 
von Skupoli und die Nachbildung der •Geistlichen Übungen" des hl. Ignatius be- 
weisen. Die beiden Freunde gaben 1783 das Büchlein über die häufige Kommunion 
in erweiterter Form wieder heraus. Wichtiger aber wurde ein anderes Buch, das sie 

88 Vgl. M. Jugie, Art. •Palamas" und •Palamite" (controverse) in DictTheolCath 11, 
1735/76 bzw. 1777/1818. • V. Lossky, La Theologie de la Lumiere diez Saint Gregoire de 
Thessalonique, in: Dieu Vivant 1 (o. J.) 95/118. Die beiden Autoren repräsentieren zugleich 
den Standpunkt der beiden Theologen des Westens bzw. des Ostens. 

34 PG 147, 636/812; deutsch von A. M. Amann, S. J., Die Gottesschau im palamitischen 
Hesydiasmus. Ein Handbuch der spätbyzantinischen Mystik (Würzburg 1938). 

36 Vgl. A. Hubatzek O. P., Une methode de prier Orientale: le •chapelet" des moines 
russes, in: La VieSpirit 40 (1934) 48/52. 

36 Verf. S. 59, Anm. 2 weist darauf hin, daß dies Büchlein äußerst selten ist. 



334 Heinrich. Backt 

1782 gleichfalls in Venedig drucken ließen. Es ist die berühmte •Philocalia" (= Liebe 
zur geistlichen Schönheit), eine Art hesychastischer Anthologie zur Verbreitung des 
•Jesusgebetes"37. All die Autoren, die bisher genannt wurden, und noch manche an- 
dere dazu, werden darin auf ihren Beitrag zum •Herzensgebet" befragt. So bildet 
die Philocalia geradezu •eine Summa des Jesusgebetes". 

Von Nikodemus Hagiorites stammt auch die 1801 erstmalig erschienene Schrift 
•Ratgeber über die Hut der fünf Sinne, der Phantasie, des Geistes und des Her- 
zens". Hier wird im 10. Kapitel die Technik des •Jesusgebetes" ausführlich erörtert. 
Es sind die Anweisungen, die wir kennen. Aber auch hier wird betont, daß ohne die 
Hilfe der anderen aszetischen Mittel diese Praktiken nichts nützen. Wohl in keiner 
der hesychastischen Schriften nimmt der •materielle" Aspekt des •Jesusgebetes" 
einen so weiten Raum ein, mit all den psychophysischen Anweisungen und ana- 
tomischen Zeichnungen. Aber • und das ist das Frappierende • all das soll nur 
dazu dienen, den Beter mehr und mehr vom Stofflichen zu lösen, damit er •geistig 
vor den Geistigen (Gott) treten könne". Nur wer diese für abendländisches Den- 
ken schwer zu fassende Polarität ineinsfaßt, vermag über das Anliegen dieser •letz- 

ten Hesychasten" ein rechtes Urteil zu fällen. 
Seit die Philocalia durch Paissy Welitschkowsky unter dem Titel •Dobrotljubje" 

(= Liebe zum Guten) ins Kirchenslavische übersetzt worden ist, hat sie in Rußland 
weiteste Verbreitung gefunden. Mit ihr hielt das •Jesusgebet" Einzug in die ver- 
schiedensten Bevölkerungskreise. Es gab aber auch Gegner. An ihre Adresse richtete 
Paissy den Brief •An die Feinde und Verleumder des Jesusgebetes", in welchem 
er auf die lange Überlieferung hinwies, aus der diese Weise des Betens stammt: 
•Dieses göttliche ,Werk' war die unaufhörliche Betätigung unserer gotterfüllten Vä- 
ter. Gleich einer Sonne hat es unter den Mönchen allüberall in Einsiedeleien und 
Klöstern geleuchtet, auf dem Sinai wie in den Zellen Ägyptens, auf dem Natron- 
gebirge wie in Jerusalem und in den umliegenden Klöstern, kurzum im ganzen 
Orient und später in Konstantinopel und auf dem heiligen Athosberg, auf vielen 
Inseln und durch die Gnade Christi in diesen letzten Zeiten auch in Rußland3?. 

Fortan ist die Geschichte des •Jesusgebetes" innigst mit der Geschichte dieser 
Philocalia bzw. ihrer slavischen Übersetzungen verschlungen, wobei deutlich das 
Bestreben zutage tritt, die psychologischen Praktiken in ihrer untergeordneten, 
sekundären Bedeutung herauszustellen. Eines der bekanntesten Zeugnisse dieser 
Verknüpfung des geübten Jesusgebetes mit der Philocalia sind die eingangs er- 
wähnten •Erzählungen eines russischen Pilgers", die 1884 erstmalig in Kasan er- 
schienen und seither immer wieder innerhalb und außerhalb Rußlands heraus- 
gegeben worden sind. Wer der Verfasser dieser geheimnisvollen Schrift ist, und ob 
es sich um einen autobiographischen Erlebnisbericht handelt oder um eine literarische 
Fiktion, ist bis heute ungeklärt. Auf jeden Fall gibt es kein Dokument, das einen 
leichteren und anziehenderen Zugang zum •Jesusg«bet" gewährte. Hier wird aber 
auch der Rahmen und das •Klima" sichtbar, in dem dieses Gebetsbemühen stehen 
muß, wenn es seine Frucht bringen soll: Es entspringt dem Verlangen, im buchstäb- 

37 Audi dieses Werk ist nur sehr selten in den Bibliotheken zu finden. In Deutschland 
und Österreich besitzt es nur die Bibliothek von Göttingen! 

38 Vgl. J. Smolitsch, Leben und Lehre der Starzen, Wien 1936, 119/27. 



Das •Jesus-Gebet" 335 

liehen Sinn immerfort zu beten; es gedeiht nur, wenn strenge Askese und die Übung 
der christlichen Grundtugenden, zumal der Demut und der Nächstenliebe, es be- 
gleiten; es entfaltet sich in einer innigen Christusmystik, deren Innigkeit in nichts 
hinter derjenigen der mittelalterlichen Jesusmystik zurückbleibt. 

Durch diese verschiedenen Übersetzungen der •Erzählungen"39 mit veranlaßt, hat 
man sich auch jenseits der orthodoxen Kirche für die Werte des •Jesusgebets" stär- 
ker zu interessieren begonnen. Aus den mannigfachen Stimmen sei nur das Urteil 
der 1941 verstorbenen englischen Schriftstellerin Evelyn Underhill (= Pseudonym 
für Stuart Moore) hervorgehoben, die in einem ihrer letzten Werke40 schrieb: •Diese 
Gebetsmethode ist so einfach, daß sie auch dem schlichtesten Beter zugänglich ist, 
und dabei ist sie doch wieder so tiefreichend, daß sie in die abgründigsten Geheim- 
nisse des kontemplativen Lebens einzuführen vermag. Sie gibt ebensogut dem kind- 
lich-schlichten Gebetsruf des frommen Bäuerleins Ausdruck wie dem unentwegten 
Bemühen des großen Kontemplativen". Wenn man die zahlreichen Aufsätze durch- 
liest, die seither allenthalben erschienen sind41, dann beginnt man dem Verfasser 
recht zu geben, wenn er schreibt, daß das •Jesusgebet" keine •Reliquie der Vergan- 
genheit" ist, sondern daß es auch in unserer Zeit eine lebenweckende Realität be- 
deutet (S. 97). 

II. Theologische Probleme um das •Jesusgebet" 

Wir haben im vorhergehenden an Hand des Büchleins der •Collection Irenikon" 
einen Überblick über die geschichtlichen Zusammenhänge des •Jesusgebetes" ge- 
geben. Dabei sind wir mit Absicht so ausführlich geworden, weil es nur gut sein kann, 
wieder einmal den breiten Überlieferungsstrom aszetisch-mystischer Lehren aufzu- 
decken. Trotz Migne und der Wiener bzw. Berliner Väterausgabe ist es doch meist 
so, daß selbst die, welche von Amts wegen über die Fragen des •geistlichen Lebens" 
zu sprechen und zu urteilen haben, eine überraschend geringe Kenntnis der großen 
geistlichen Tradition der Kirche haben. Bisweilen hat man den Eindruck, als fange 
für viele diese Tradition erst mit dem 15. oder 16. Jahrhundert an. Dabei gründen 
doch die Wurzeln z. B. der devotio moderna (Thomas von Kempen) oder der Spiri- 
tualität des hl. Ignatius von Loyola derartig stark in der Frömmigkeit des 5. bis 
7. Jahrhunderts, daß es fast unmöglich ist, sie ohne eine Rückbesinnung auf ihre 
Quellen richtig zu verstehen. Es muß einer späteren Untersuchung vorbehalten blei- 
ben, dies für Ignatius einmal darzutun. 
-  Im nachfolgenden soll eine theologische Stellungnahme zu den mit dem •Jesus- 
gebet" verknüpften Problemen versucht werden; so wird auch am leichtesten das 

39 Unser Verf. erwähnt S. 91 Anm. 1 zwei französische, eine deutsche und zwei englische 
Übersetzungen. Inzwischen ist in der Schweiz eine weitere deutsche Übersetzung erschienen; 
vgl. oben Anm. 1; diese Übersetzung ist nun auch in die bei Herder, Freiburg, erscheinende 
Reihe •Zeugen des Wortes" aufgenommen. 

40 Worship (London 1936) S. 273. 
41 Außer den oben Anm. 2 genannten sei noch erwähnt: N. Gorodetzky, The prayer of 

Jesus, in Blackfriars (1942); S. Salaville, Formes ou methodes de priere d'apres un Byzantin 
du XIVme siede, Theolepte de Philadelphie, in: Echos d'Orient 39 (1940) 11/25; B. Schultze, 
Zwei Arten neurussischer Mystik, in: Geist und Leben 20 (1947) 289/305; G. Wunderle, 
Zur Psychologie des hesychastischen Gebetes (Würzburg 1947). 



336 Heinrich Backt 

widerspruchsvolle und wechselnde Urteil der verschiedenen Autoren in dieser Frage 
verständlich werden. 

Das •Jesusgebet" umfaßt in seiner entwickelten Gestalt ein doppeltes Element. 
Da ist zunächst die Gebetsformel, die um den Jesusnamen geschlossen ist. Wir sahen 
ihr langsames Wachsen. Im wesentlichen ist sie aus biblischen Texten zusammen- 
gefügt. Sie ist somit ein exaktes Gegenstück zum •Ave Maria". Auf dem Athos 
hat sich seit langem eine ausführliche Formel entwickelt: •Herr Jesus Christus, Sohn 
und Wort des lebendigen Gottes, durch die Bitten deiner Allerreinsten Mutter und 
aller Heiligen habe Erbarmen mit uns und rette uns!" Interessanterweise ist seit dem 
Mittelalter im byzantinischen Osten für das Abbeten des •Jesusgebetes" ein Rosen- 
kranz in Gebrauch, der zum Zählen der Gebete und der damit verbundenen •Meta- 
nien" (= Verbeugungen bzw. Prostrationen) dient. 

Vom Inhalt des Gebetes her läßt sich also keinerlei Bedenken anmelden. Das 
Jesusgebet ist eine überaus tiefsinnige Zusammenfassung der ganzen Heilslehre. 
Es ist wirklich •wesentliches" Gebet, aus dessen Reichtum der betende Mensch unauf- 
hörlich schöpfen kann. 

In der geschichtlichen Entfaltung dieser Gebetsformel läßt sich deutlich eine Ab- 
wandlung der ursprünglichen Gebets-•intention" beobachten. Einmal ist es das Ver- 
blassen der •Metaphysik des Namens", von der dieses Gebet ursprünglich gelebt 
hat. Namen, Bild, Symbol als Repräsentation, d. i. Gegenwärtigsetzungen des darin 
ausgesprochenen Inhalts • das ist ein großer zusammenhängender Komplex. Wie 
•realistisch" der vom Piatonismus erfüllte Mensch der byzantinischen Welt hier 
empfand, zeigt der Symbolismus des Areopagiten42, zeigt noch mehr der blutige Bil- 
derstreit des 8. und 9. Jahrhunderts, der ohne diese Voraussetzungen nicht zu begrei- 
fen ist43. Aber seither ist auch für den östlichen Menschen hier vieles anders gewor- 
den. Gleichwohl ruht in diesem •Realismus" immer noch ein Unterscheidungsmal 
zwischen östlicher und abendländischer Frömmigkeit, das die gegenseitige Verstän- 
digung bis zur Stunde erschwert44. 

Das andere ist die fortschreitende Erweiterung der Formel des •Jesusgebets". In 
der entwickelten Gestalt ist sie ziemlich weit von -dem •monologischen Gebet" ent- 
fernt, von dem einst Johannes Climacus sprach. Doch berührt diese Wandlung nicht 
das eigentliche Wesen dieser Art des Betens. Entscheidend ist, daß die Rhythmik 
der monotonen Wiederholung gewahrt ist und daß darin die diskursiven Kräfte 
gebunden sind. Freilich besteht die Gefahr, daß bei einer noch weiterschreitenden 
Differenzierung des Gebetstextes die Formel so kompliziert wird, daß sie sich nicht 
mehr in den Rahmen der natürlichen Lebensrhythmen (zumal des Atems) einfügt 
und so nicht mehr die Möglichkeit besteht, dieses Beten mit dem naturhaften Lebens- 
vollzug zu verbinden. Gerade darin liegt aber, wie die •Erzählungen eines russi- 

42 Vgl. demnächst O. Semmelroth S. J., Die ©eo^oyla ov\ißoh\,xr\ des Ps.-Dionysius 
Areopagita, in Scholastik 27 (1952). 

43 S. u. a. H. Menges, Die Bilderlehre des hl. Johannes von Damaskus (Münster 1938). 
44 Darauf hat R. Pabel, Athos. Der heilige Berg (Münster i. W. 1940) S. 46 ff. gut hin- 

gewiesen. • Daß aber gelegentlich noch heute für unser Empfinden unbegreifliche Speku- 
lationen, die sich von diesem •Realismus" nähren, im Osten Raum gewinnen können, zeigt 
die Affäre der •Namensanbeter", die um 1912 die Ruhe des •Heiligen Berg" störten; dar- 
über bei unserem Verf. S. 85/6. 



Das •Jesus-Gebet" 337 

sehen Pilgers" zeigen, die besondere Leichtigkeit des •Jesusgebetes", zu einem in 
Wahrheit immerwährenden Gebet zu werden. 

Wir rühren hiermit bereits an das andere Element des •Jesusgebetes": die be- 
stimmte Technik seines Vollzugs. Hier haben sich vor allem Bedenken und Proteste 
geltend gemacht. Doch scheint hier bisweilen eine Reihe von Unterscheidungen über- 
sehen zu sein. 

Daß das •Jesusgebet" in einem erstaunlich starken Ausmaß den Leib des Beten- 
den mit in den Gebetsvollzug einspannt, ist unbestreitbar; man denke nur an die 
Hunderte von •Metanien", von denen es begleitet wird45, oder an die psycho- 
physische Technik, von der oben die Rede war. Um hier richtig zu sehen, ist zunächst 
einmal daran zu erinnern, daß die, welche dieser Art des Betens so gern das •Beten 
im Geiste und in der Wahrheit" entgegenhalten, ein zu geringes Verständnis für die 
Hilfe haben, welche unser Geist aus dem Dienst des Leibes schöpft. Ohne irgendeinen 
Halt im •Leiblichen" zerflattert unser Geist zu leicht. Die Übungen zur seelischen 
Konzentration, die rhythmischen Gebärden, das Benutzen einer Perlenschnur • all 
das ist nicht das Gebet selbst, aber es hilft der Seele, im •Gebetsraum" zu beharren. 
Es wirkt, wenn ein Vergleich gestattet ist, wie die Schwungscheibe am Motor; sie er- 
zeugt die Bewegung nicht, aber sie garantiert Dauer und Gleichmaß der Bewegung. 
Die Frage ist nur, in welchem Ausmaß das leibliche Element in den Vollzug des 
Gebetes einzubeziehen ist, um dem Geist eine Hilfe zu sein und den Gehalt des 
Gebetes bis in die unterbewußten Schichten des Menschen eindringen zu lassen. 
Während hier die westliche Frömmigkeit der Neuzeit vielfach rationalistischen Ten- 
denzen nachgab, war die östliche Frömmigkeit eher in Gefahr, in den entgegen- 
gesetzten Irrtum zu verfallen46. 

Die Autoren, die über die Methodik des •Jesusgebets" geschrieben haben, betonen 
nun durchweg die rein dienende, zweitrangige Rolle dieser Psychotechnik. Ebenso 
betonen sie immer wieder, daß die Fruchtbarkeit dieses Betens unlösbar an die 
Beobachtung der grundlegenden Forderungen christlicher Askese gebunden ist. Man 
würde ihnen also Unrecht tun, wollte man ihnen den Irrtum unterschieben, sie such- 
ten durch das •Jesusgebet" einen Weg zur Höhe mystischer Kontemplation, der an 
den Härten der via purgativa vorbeiführt. Man braucht nur auf die Titel zu achten, 
unter denen sie vom •Jesusgebet" handeln, um sich davon zu überzeugen. Es geht in 
diesen Schriften um die •puritas cordis" und um die •custodia sensuum" • also um 
die elementaren Haltungen allen geistlichen Lebens. Auf dem Wege zu ihrer Er- 
langung ist ihnen das •Jesusgebet" ein Mittel, wenn auch ein besonders geschätztes. 
Sie wissen eben, daß die konsequente Übung dieser Gebetsform im Menschen jenes 
•Klima" lauterer Gottzugewandtheit schafft, .in welchem alle geistlichen Tugenden 
sich entfalten können. 

Es bleibt freilich immer noch ein Rest, der mit dem bisher Gesagten nicht geklärt 
ist. Es ist da noch manches rein Zeitgebundene und Zufällige, das keine Verteidi- 
gung verdient, wiewohl man immer auf der Hut sein muß, daß man nicht vorschnell 

45 Nach Auskunft unseres Verfassers (S. 69 Anm. 1) macht man auf dem Athos am Tage 
über 1200 große und am Abend 300 kleine Metanien! 

46 Vgl. P. Doncoeur S. J., L'humble priere de nos corps; Des saintes extravagances des 
stylites ä l'harmonie humaine de la priere catholique, in: Etudes Bd. 176 (1924) 200/17. 

22 



338 Heinrich Backt 

den eigenen •Geschmack" absolut setzt. Es wäre somit falsch, wollte man diese 
•Technik" des •Jesusgebetes" ohne große Diskretion beibehalten oder anpreisen. 
Darauf macht unser Verfasser übrigens auch selbst wiederholt aufmerksam. 

Der eigentliche Streitpunkt seit den Tagen des Gregorius Palamas ist aber die 
hinter der Übung des •Jesusgebetes" stehende Auffassung von der Mystik und vom 
geistlichen Leben überhaupt. Es kann keine Frage sein, daß der Hesychasmus • 
auch schon in der vorpalamitischen Form • immer in gefährlicher Nähe zu einem 
falschen Quietismus steht, an den er ja durch seinen Namen schon zu erinnern scheint. 
Dieser Primat des Gebetes vor der Aktivität kann nicht nur ein untragbares Maß 
an mangelnder sozialer Einsatzbereitschaft verraten • was noch kein Quietismus 
im technischen Sinn wäre! •, er kann auch dem Menschen eine illusionäre Ruhe und 
Unangreifbarkeit des sittlichen Menschen vorspiegeln, die dann in Gefahr steht, in 
Libertinismus umzuschlagen. Zudem besteht die Versuchung, die Intention des 
Betenden auf die fühlbaren Erlebnisse der Gottesnähe auszurichten, so daß allen 
möglichen Selbsttäuschungen Tür und Tor geöffnet wird. Wir dürfen nicht ver- 
gessen, daß sich parallel mit dem großartigen Strom der geistlichen Überlieferung 
der Ostkirche immerfort der Messalianismus bewegt, dessen charakteristischer Irr- 
tum, wie schon der Name besagt, eine falsche Auffassung vom Gebet ist47. Daß die 
Übung des •Jesusgebetes" für derartige Strömungen eines falschen Mystizismus an- 
fällig ist, hat die Geschichte des Palamitismus gezeigt. Aber auch hier soll nicht ver- 
schwiegen werden, daß es sehr schwer ist, aus dem Streit der Parteien das eigentlich 
Gemeinte herauszuheben48. Doch ist nochmals zu betonen, daß die Übung des 
•Jesusgebets" keineswegs mit den theologisch-mystischen Ideen des palamitischen 
Hesychasmus unlöslich verbunden ist. Darum kann es auch von hierher nicht ernst- 
haft in Frage gestellt werden. 

Im Jahre 1833 starb einer der populärsten Heiligen der russischen Kirche, Serafim 
von Sarow. In seinem •Gespräch mit Motowilow" hat er ein Wort über das •Jesus- 
gebet" geschrieben, das abschließend alles bisher Gesagte zusammenfassen kann. Da 
heißt es49: •Um das Licht Christi im Herzen zu empfangen und zu fühlen, muß man 
sich soweit wie möglich von allen sichtbaren Dingen entfernen. Wenn man die Seele, 
im innigen Glauben an den Gekreuzigten, durch Buße und gute Werke gereinigt hat, 
muß man die leiblichen Augen schließen, den Verstand ins Herz versenken und un- 
ablässig den Namen unseres Herrn Jesus Christus anrufen: .Herr Jesus Christus, 
Sohn Gottes, erbarme dich meiner.' Dann findet nach dem Maß seines Eifers und des 
Erglühens des Geistes zum Geliebten der Mensch im Anrufen des Namens ein Ent- 
zücken, das in ihm den Willen erweckt, die höchste Erleuchtung zu suchen." 

47 Vgl. die bei Viller-Rahner S. 216/8 angegebene Literatur über den Messalianismus; vor 
allem sei verwiesen auf I. Hausherr S. J., L'erreur fundamentale et la logique du Messa- 
lianisme, in: OrientChristPer 1 (1935) 328/60. 

48 Vgl. etwa die Kritik I. Hausherrs an der Darstellung der mystischen Theologie der Ost- 
kirche, wie sie V. Lossky geboten hatte: RevAscMyst 23 (1947) 3/37. 

49 Deutsch bei I. Smolitsch Leben und Lehre der Starzen (Wien 1936) S. 254. 




