326 Heinrich Bacht

glauben Wir doch, dafl das Beten des Rosenkranzes das beste und erfolgreichste
Mittel dazu ist, ganz entsprechend der aulerordentlichen Empfehlung, die ihm sein
mehr himmlischer als irdischer Ursprung und sein inneres Gefiige verleihen.®

Das ,,Jesus-Gebet” —
seine Geschichte und seine Problematik
Von Heinrich Bacht S. J., Frankfurt am Main

Wer die ,Erzihlungen eines russischen Pilgers“! gelesen hat, der weifl, welch
beherrschenden Raum im Leben dieses geheimnisvollen Pilgers (mag er nun gelebt
haben oder nur eine literarische Fiktion sein) eine eigenartige Form der Technik des
Betens einnimmt, die unter dem Namen des »Jesusgebetes“ oder ,Herzensgebetes®
bekannt ist. Vielleicht kann man sogar sagen, daf§ dieser Pilgerbericht nichts anderes
darstellt als cine geschickte Propagandaschrift zur Verbreitung dieser Gebetsform,
die in der Ostkirche seit Jahrhunderten in Ubung steht. Die Frage nach Sinn und
Bedeutung dieser Art des Betens ist in den letzten Jahrzehnten wiederholt diskutiert
worden2. Bei der engen Verbindung, welche das Jesusgebet von einem bestimmten
Zeitpunkt an mit der Ideologie und Dogmatik des palamitischen Hesychasmus? ein-
gegangen ist, kann es nicht verwundern, daf die Urteile der westlichen Forscher
zumcist betont zuriickhaltend, um nicht zu sagen ablehnend sind. Hinzu kommt, daf

as ,Jesusgebet® mit einer ,Technik verbunden ist, die das abendlindische Emp-
ﬁnden befremdlich anmutet. Endlich liegt iiber der Frage nach der geschichtlichen
Herkunft dieses Gebetstypus noch so viel Dunkel, da eine gewisse Reserve nur zu
begreiflich ist.

Andererseits wird kaum zu bestreiten sein, dafl das , Jesusgebet* in der Frém-
migkeitsgeschichte des Ostens sich als reale Macht erwiesen hat, von der bis zur
Stunde lebendige Antriebe ausgehen. Es scheint sogar, dafl neuerdings auch bei uns
manche, die um die fundamentale Bedeutung eines Betens wissen, das nicht bloff Akt
ist, sondern Lebensform wird, nach dieser Art des Betens greifen, weil sie ihren
Bediirfnissen und ihrem seelischen Vermégen cher entspricht. Je mehr der techni-

! Deatsch von Reinhold von Walter, Berlin 1925, und L. S. Meli- Bagdasarowa, Luzern
1944; vgl. dazu I. Hansherr S. J., Un pélérin russe de la pritre intérieure, in OrChr 6, 3
(1926) 174/6.

% In der deutschen Literatur ist davon allerdings seltener die Rede gewesen; vgl. aber
etwa N, Crainic, Das Jesusgebet, in ZtKirchGesch 60 (1941) 341/53 (unkritisch); G. Wan-
derle, Zur Psychologie des hesychastischen Gebetes (Wiirzburg 1947). Um so mehr ist davon
in der franzosischen Literatur zu spiiren. Wir werden weiter unten eine Reihe von Autoren
nennen; hier sei nur verwiesen auf E. Behr-Siegel, La pritre & Jésus, in: Dien Vivant 8
(1947) 69/93; vgl. EtudByz 7 (1950) 242/8.

3 Es ist durchaus irrefiibrend, wenn das DictThéolCath unter dem Stichwort ,Hésy-
chasme* einfach auf den Artikel ,Palamite” verweist. Denn es gibt einen Hesychasmus lange
vor Gregorios Palamas. Die Kennzeichnung, welche W. Koch in LexThK 4, 1080/1 vom
Hesychasmus gibt, ist zu ,grobkérnig“. Es wird vermutlich noch lange dauern, ehe die west-
lichen Autoren iiber diese Dinge vorurteilsloser schreiben.



Das ,Jesus-Gebet® ‘ 327

sierte Mensch von dem grellen Licht des Rationalismus ausgebrannt wird, um so
williger fliichtet er sich, sofern seine religiose Sphire noch reaktionsfihig geblieben
ist, in eine Gebetsart, in der die diskursiven Krifte auf ein Minimum abgeblendet
sind und die Seele auf anderen Wegen der Begegnung mit Gott teilhaft wird. Und
je mehr dieser selbe Mensch durch die wirre Vielfalt seiner Akte und Beschaftigun-
gen sich zerrissen und in das Vordergrindige gezerrt fiihlt, um so mehr 6ffnet er
sich einer Gebetsform, die ihm Ganzheit und Tiefe verspricht. Endlich ist es die
Kompliziertheit des modernen Lebens, welche manche Menschen nach der ,Einfach-
heit® eines solchen Betens ausschauen 14ft.

All diese Uberlegungen zeigen, mit welchem Interesse man nach einem Werk zu
greifen hat, das sich darum bemiiht, die Hintergriinde und die geschichtliche Ver-
wurzelung des , Jesusgebetes® wissenschaftlich herauszustellen. Es ist zwar nur ein
schmales Bindchen, das dieser ungenannte Monch der Ostkirche vorlegtt, aber es ist
doch wichtig genug, dafl wir uns mit ihm ernstlich auseinandersetzen. Denn jeder,
der in unserer gebetsarmen Zeit verspricht, das Beten zu lehren, verdient, daff man
ihn aufmerksam hért.

I
Geschichte des ., Jesusgebetes

Versuchen wir zunichst, uns den Inhalt der fiinf Kapitel dieses Biichleins zu ver-
gegenwirtigen. , Jesusgebet® in allgemeinster Form ist die rhythmisch wiederholte
Anrufung des Jesusnamens, der fiir gewdhnlich in der Mitte eines kurzen Stoff- .
gebetes steht. Wollen wir die geschichtlichen Wurzeln solchen Betens finden, miissen
wir iiber das Neue Testament hinaus in das Alte Testament und seine fiir uns bis-
weilen schwer nachzuvollziehenden Vorstellungen vom ,Namen“ Gottes vordringen. .
In diesem Sinne handelt Kapitel 1 von der ,Anrufung des Jesusnamens in der
Schrift und der patristischen Tradition®.

Exegese und Religionsgeschichte haben langst darauf hingewiesen, wie im Denken
des Alten Testamentes der ,Name“ geradezu wie eine von Gott abgeldste, in sich
stchende Realitit erscheint, die von geheimnisvoller Macht ist. Der Engel ,trigt den
Namen Jahves® (Exod 23,21) und der Prophet Isaias sicht den Namen von weitem
kommen (Is 30,27). Die Ausrufung des Gottesnamens macht das Land, den Men-
schen, iiber den dies geschieht, zam Eigentum Gottes (Deut 28, 10). Kein Wunder,
dafl der Israelit eine heilige Scheu vor diesem Namen in seiner physischen Leib-
haftigkeit empfand. Man durfte ihn nicht aussprechen. Nur einmal im Jahre, am
grofien Versohnungsfest, durfte der Hohepriester, und nur er allein, ihn ausrofen.
Sonst las man dort, wo die Schrift Jahve schrieb, Adonai = Herr5. Nur so kam es
ja, daB8 in der neueren Zeit so lange iiber die korrekte Vokalisation des Namens
JAHVE Unklarheit herrschte und sich eine Zeitlang die Lesung ,Jehova“ durch-
setzte. Die ,Heilighaltung des Namens® (kiddusch haschem) war fiir den Menschen
4 La priére de Jésus, par un Moine de L'Eglise d’Orient (Collection Irénikon, N. S. 4)
Editions de Chevetogne 1951; es handelt sich um einen Neudruck des gleichlautenden Ar-
tikels.in der Zeitschrift Irénikon 20 (1947) 249/78; 881/421; vgl. dazu EtudByz 7 (1950) 242.

5 F. Giesebrecht, Die alttestamentliche Schitzung des Gottesnamens, 1901; O. Grether,
Name und Wort Gottes im A, T., 1934.



328 Heinrich Bacht

des Alten Testamentes Inbegriff und Héhepunkt des religiosen Lebens. Sie wurde -
fiir ihn geradezu gleichbedeutend mit ,Martyrium®.

Im Neuen Testament spielt der Name Jesus von der Stunde an, da der Engel ihn
vom Himmel her verkiindigt, eine zentrale Rolle. Zumal die Apostelgeschichte ist-
geradezn ,das Buch vom Jesusnamen®. Insofern ist also die Verehrung dieses Na-
mens ur-christliches Gut. ,Jm Namen“ Jesu vollziehen sich in der Apostelgeschichte
fast alle Akte des christlichen Lebens. Dabei ist zu beachten, dafl diese im Deutschen
so ahgegriffene Formel im biblischen Gebrauch sachlich wie sprachlich eine viel
reichere Nuancierung kennt. Eine cinldfliche Exegese® konnte von hierher geradezu
die Richtpunkte einer tiefen Christusfrommigkeit erheben (S.16).

Dabei ist aber nicht zu iiberschen, dafl im Neuen Testament diese oben genannte
~metaphysische“ Betrachtungsweise des Namens (als einer von der Person gleichsam
abgehobenen Realitit) zuriicktritt. Dasselbe beobachten wir bei den friihchristlichen
Schriftstellern. Hochstens bei Pastor Hermas (Simil 9, 14) findet sich ein Beleg fiir
die andere Anschauung. Doch ist bekanntlich Hermas kein allza zuverlissiger Zeuge
des friihchristlichen Denkens, zumal im Bereich der Christologie. Im iibrigen ist zu
bemerken, dafl bei Schriftstellern wie Origenes? und vor allem Paulinus von Nola?
eine Namen- Jesu-Frommigkeit aufklingt, die als Vorliduferin der Jesusmystik des
hl. Bernhard von Clairvaux angesprochen werden kann.

In der Gebetsfrommigkeit der Udter der Whiiste des 4. und 5. Jahrhunderts scheint
die Anrufung des Jesus-Namens noch keine besondere Bedeutung gehabt zu haben.
Wohl entwidkeln sie durch die Pflege der rhythmisch wiederholten Stofigebete? ein
fiir die Herausbildung des Jesusgebetes wichtiges formales Element. In dem Augen-
blick, wo sich diese Form bestindig wiederholter Gebetsworte mit der Anrufung des
Jesusnamens verband, war das , Jesusgebet“ geschaffen.

Diese Verbindung geschah im Hesydhasmus. Der Verfasser weist mit Recht darauf
hin, daf} dieser Ausdruck nicht auf die im 14. Jahrhundert im byzantinischen Bereich
gepflegte Frommigkeitsrichtung beschrankt werden darf, die mit dem Namen des
Gregorius Palamas verbunden ist. Schon in der ersten Halfte des 7. Jahrhunderts
ist er belegt®. Die Sache selbst aber hat in Nilus von Ancyra (= Nilus Sinaita)!?,
Diadochus von Photike und Johannes Hesychastes bereits vom 5. Jahrhundert ab
ihre Vertreter. Das hesychastische Ménchsideal steht in gradliniger Verbindung mit
dem Lebensideal der groflen Pioniere der strengen Anachorese: Flucht aus der Welt,
Pflege des Gebetes als der eigentlichen Aufgabe des geistlichen Menschen unter
bewufiter Ausbildung von Gebetsmethode und -technik; unbedingter Vorrang der

¢ Vgl. W. Heitmiiller, Im Namen Jesu. Eine sprach- und religionsgeschichtliche Unter-
suchung zum N. T, speziell zur christlichen Taufe (Gottingen 1903); das Werk ist bei aller
Unzulinglichkeit seiner theolog. Voraussetzungen und Urteile doch eine Materialsammlung
von bleibendem Wert.

7 Contra Celsum 1, 67 (Koetschau pg. 121).

8 Carmina 4 und 5 (PL 13, 377/8}.

8 Aungustinus, ep. 20 (PL 35, 502), spricht von ihren: ,orationes... quodammodo iacu-
latae“. Wir werden im zweiten Teil auf diese Gebetsform nochmals zu sprechen kommen.

10 Vgl. J. Bois, Les hésychastes avant le XIVe siécle, in: Echos d’Orient 5 (1901/2) 1/11.

1 Uber das ,Nilusproblem® vgl. M. Viller u. K. Rahner, Aszese u. Mystik in der Vaterzeit
(Freiburg 1939) 166/74.



Das ,,fesus-Gebet“ 329

»Theoria® vor der ,Praxis“ — das sind die Elemente dieses Hesychasmus. Naher-
hin 148t sich, geschichtlich gesehen, eine sinaitische und eine athonitische Phase dieses
Hesychasmus unterscheiden. '

Von der Ubung des , Jesusgebetes® innerhalb des sinaitischen Hesychasmus han-
delt das 2. Kapitel. — Schon seit dem Jahre 400 lebten auf dem Sinai Mdnche!2. Die
Eigenart der von diesen Mannern geiibten Frommigkeit ist neben dem Primat des
Logos und der Theorie vor dem Ethos und der Praxis die Affektbetontheit ihres
Betens. Die Spiritualitdt des Sinai trigt Ziige einer starken Gefihlsinnigkeit, die
sich zumal in der Jesusfrémmigkeit bekundet!3, Die Anrufung des Jesusnamens
wurde die natiirliche Frucht derselben. Der erste Zeuge dafiir scheint Diadochus,
Bischof von Photike in Alt Epirus, zu sein (um 458)!4. In seinen ,Hundert Kapiteln
iiber die geistliche Vollkommenbheit® mahnt er, das Herz durch das ,Gedéchtnis
Jesu“ zu liutern und zu entflammen. Der Fromme soll unentwegt rufen: ,Herr
Jesus!“15 Darin ist die Grundforme! und die Grundweise des , Jesusgebetes“ ge-
schaffen. Diese Mahnung, durch die Anrufung des Jesusnamens alle Schwierigkeiten
des geistlichen Lebens zu iberwinden, findet sich auch bei Barsanuphius, dem be-
rilhmten Seelenfithrer im Kloster des Abba Seridus bei Askalon (gest. um 540)1,
Vor allem aber wurde der bekannte Verfasser der ,Paradiesesleiter, des klassischen
Werkes der sinaitischen Spiritualitit, Johannes Climacus (gest. 649) zum Propagan-
disten eines solchen , Jesusgebetes®. Fiir ihn ist das ideale Gebet jenes, das die dis-
kursiven Elemente, die Aoyiopoi, ausschaltet und in ein einziges Wort zusammen-
gefaflt ist, das ,monologische”-Gebet. Das geschieht in der steten Wiederholung des
blofen Jesusnamens. Bei Climacus findet sich auch bereits die Verbindung eines
solchen Betens mit dem Atemrhythmus!?, die in der weiteren Entwicklung dieses
Gebetes eine so wichtige Rolle spielen sollte.

Eines der wichtigsten Zeugnisse dieser frithkirchlichen Jesusfrommigkeit und des
sich entwickelnden , Jesusgebetes® sind die ,Centurien“ des Hesychius vom Batos-
kloster auf dem Sinait®. Hier wird der eben erwihnte Ausspruch des Johannes Cli-
macus iiber die Verbindung des , Jesusgebetes® mit dem Rhythmus des Atmens
wiederaufgenommen und breit entfaltet. Das , Jesusgebet® (edxh vod "Incot) — die

12 Vgl. St. Schiwietz, Das morgenlindische Ménchtum, 2. Bd.: Das Ménchtum auf Sinai
und in Palistina im 4. Jahrhundert (Mainz 1918). Uber die Spiritualitit des Sinai-Méndh-
tums vgl. Viller-Rahner a. a. 0. 147/77.

" 18 Vgl. 1. Hausherr, La méthode d’oraison hésychaste (OrientChrist 9, 2) Rom 1927, S. 120.
— In einem spiteren Artikel in RevAscMyst 15 (1934) 169 f., der dem Verf. unserer Studie
scheints entgangen ist, hat Haunsherr darauf hingewiesen, dafl die Frommigkeit des Sinai
ihrerseits zuriickgefithrt werden mufl auf die Mystik des Evagrius Ponticus (gest. 899), der
die Spiritualitit der sketischen Wiiste und der groflen alexandrinischen Theologen in sich
verbindet.

14 Ausfiibrliche Literatur zu Diadochus vgl. Viller-Rahner a. a. O. 216.

15 Centum Cap. 97, 85 (PG 65, 1209. 1200). :

18 Vgl. Viller-Rahner a.a. 0. 149. — Unser Verfasser macht Barsanuphius aus Versehen
zu einem Zeitgenossen des Diadochus.

17 Scala Parad., Gradus 27 (PG 88, 1112 C): Jesu memoria cum tuo spiritu copuletur, et
tunc cognosces solitudinis et quietis fructum.

18 PG 93, 1480/1544; bei Migne wird dieser Hesychius mit-Hesychius von Jerusalem ver-
wechselt, der bereits um 450 gestorben ist, wihrend der Verfasser der Centurien nadh Jo-
hannes Climacus und Maximus Confessor (gest. 662) gelebt haben muf}, da er beide zitiert.



330 Heinrich Badht

Bezeichnung ist hier vermutlich zum ersten Mal belegt — ist die Summe des geist-
lichen Lebens, wie es von Hesychius gezeichnet wird. ,Das Beten ecines einzigen
Wortes, das ,monologische Gebet, die Anrufung des Namens Jesus wird in diesen
Spriichen von Anfang bis zum Ende gepriesen!®.“ Sie 6ffnet der Seele den Zugang
zu allen Reichtiimern mystischer Begnadung: , Wahrlich selig der Mensch, der Thn
ohne Unterlafl im Herzen anruft und in dessen Geist das Jesusgebet ('Incob edyn)
solcherart haftet, wie die Luft unserem Leibe anhaftet oder die Flamme der Kerze!*
(PG 93, 1541 CD).

Aus dem 8. und 9. Jahrhundert liegen keine bedeutenderen Zeugnisse fiir das
Jesusgebet vor20. Aber es ist da und wird geiibt. Freilich ist seine Gestalt noch nicht
fixiert. Desgleichen hat sich die psychotechnische Einkleidung noch nicht heraus-
gebildet. Dieser Schritt wird erst in dem vieldiskutierten Buch iiber die ~Methode .
des heiligen Gebetes* vollzogen, das gewdhnlich Simeon dem Neuen Theologen -
(949—1022) zugeschrieben wird, wiewohl sich seit Combefis immer wieder gewich-
tige Stimmen erhoben haben, welche Simeon die Autorschaft absprechen®!. Auf
jeden Fall hingt die Schrift von der durch Simeon geschaffenen Atmosphare ab.
Er ist es, der mit seiner Auffassung von der Notwendigkeit mystischer Erfahrung,
von dem Vorrang des Pneumatisch-Charismatischen vor dem Hierarchisch-Institu-
 tionellen?? und der Kontemplation vor der Aktion die ganze ostliche Frommigkeit
stirkstens beeinflufit hat.

‘Es ist wahr, dafl in dem sonstigen Schrifttum des Neuen Theologen ‘das , Jesus-
gebet“ keine Rolle spielt. Aber daraus allein 148t sich die Unechtheit der ~Methode*
noch nicht beweisen. Denn bei der notorischen Abhéngigkeit Simeons von Johannes
Climacus und Hesychius wie von der ganzen Spiritualitit des Sinai miifite es wun-
dernehmen, wenn er von dieser besonderen Ubung der Jesusfrommigkeit nichts mit-
bekommen hitte. Zudem war Simeon durch seine so betont christozentrische From-
migkeit fiir das ,Jesusgebet® gleichsam pridisponiert. Mit Recht spricht der Ver-
fasser von der rithrenden Zartheit und Innigkeit dieser seiner Christusliebe?s. Das

19 Viller-Rahner a. a. O. 165.

20 Vgl. aber das Offizium ,vom allersiifesten Jesus“, das bis heute seinen Platz im liturg.
Offizium der griech. Kirche hat und das vielleicht auf einen Schiiler des Theodor Studites,
Theoktist, zuriickgeht, der im 9. Jahrhundert gelebt hat; vgl. S. Salaville, Un office grec du
,Trés doux Jésus® antérieur au ,Jubilus® dit de Saint Bernard, in: RevAscMyst 25 (1949)
246/59. . .

2 Kritischer Text und franzés. Ubersetzung bei I. Hausherr, La méthode d’oraiso
hésychaste 150/209; bei PG 120, 701/10 findet sich nur eine neugriechische Ubersetzung. —
Auch Hausherr spricht das Werk dem Simeon kategorisch ab, hat aber Widerspruch ge-
funden bei M. Jugie, Les origines de la méthode d’oraison hésychaste, in: Echos d’Orient 30
(1981) '179/85. Unser Verf. mochte die Frage offenlassen, neigt aber dazu, Simeon als Ver-
fasser gelten zu lassen. - '

22 Fs sei nur an seine Bufllehre erinnert; dazu vgl. K. Holl, Enthusiasmus und Bufigewalt
im griechischen Ménchtum. Eine Studie zu Symeon dem neuen Theologen (Leipzig 1898).
Ferner: J. Hérmann, Untersuchungen zur griechischen Laienbeicht. Ein Beitrag zur allge-
meinen Bufigeschichte (Donauwdérth 1913) S. 260/7.

23 Nach S. Salaville (vgl. seinen oben [Anm. 20] erwihnten Artikel S. 259 Anm. 60) ist
man seit einigen Jahren mehr und mehr zu der Erkenntnis gekommen, daf die so oft wieder-
holte Auffassung falsch ist, als sei die zdrtlich-innige Andacht zu Jesus, seiner Menschheit,
seinem Leiden usw. erst mit dem hl. Bernhard aufgekommen. Wir wissen beute, dafl diese



Das , Jesus-Gebet” ' 331

»Jesusgebet® lebt aber gerade von dieser innigen Christusverbundenheit. Schliefi-
lich macht unser Verfasser darauf aufmerksam, daf in der Vita des Simeon, welche
sein Schiiler Nicetas Stethatus geschrieben hat?4, aus der Jugend des Simeon ein
Gebetserlebnis berichtet wird, das man kaum verstehen kann, wenn man dabei nicht
an das , Jesusgebet® denkt; freilich fehlt in der Formel, die der Beter gebraudht,
der Name Jesus. Aber der ,Herr“, an den er sich immerfort wendet, ist niemand
anders als Er. .

Was ist nun das Besondere an der Form des ,Jesusgebetes®, wie sie uns die
~Methode“, mag sie nun von Simeon stammen oder nicht, bietet? Es ist die stark
herausgehobene Psychotechnik. Wer beten will, soll sich ganz still in scine Zelle
setzen, soll seinen Kopf auf die Brust senken, soll die Augen auf die Leibesmitte
fixieren, soll den Atem mifligen und gleichzeitig versuchen, sich geistig in den ,Ort
des Herzens zu versetzen. Und so soll er dann in ruhigem Rhythmus die , Anrufung
Jesu Christi“ vollziehen. Anfangs wird alles Pein und Dunkelheit sein, aber dann
wird man ein beseligendes und erwarmendes Licht wahrnehmen. Wenn dann wie-
der einmal ein schlechter Gedanke sich regt, dann vergeht er in diesem Licht wie
das Wachs in der Flamme. Aber zu diesem Ziel gelangt man nur, indem man von -
Stufe zu Stufe fortschreitet: Beherrschung der Leidenschaften, tréstliches Psalmen-
gebet, Ersetzen der Psalmodie durch das , Jesusgebet®, endlich die unaufhorliche
Beschauung, die ,Theoria®“.

Die ,Methode“ bietet somit ein fiir den westlichen Leser geradezu befremdliches
Ineinander von Anweisungen der klassischen Spiritualitit der alten Mdnchsviter
und von seltsamen Vorstellungen und Praktiken psycho-physischer Art. Hier liegt
auch gerade der Stein des Anstofles fiir jene, welche gegen die Zuweisung der Schrift
an Simeon protestieren2s. — Diese ,materielle® Seite des , Jesusgebetes® ist viel-
leicht noch stirker betont in der Schrift des Manches Nicephorus ,De sobrietate et
cordis custodia“2s. Die Ahnlichkeiten sind sogar so bedeutend, dafl Hausherr ihn fiir
den Verfasser der ,Methode“ halten mdochte??, doch diirfte dies nach den Ausfiih-
rungen von M. Jugie nicht mehr angehen?s. Bei Nicephorus erscheint das , Jesus-
gebet” unter der vollstindigen Formel: ,Herr Jesus Christus, Sohn Gottes, erbarme
dich meiner!“ Im ibrigen stellt er diese Gebetsitbung, wie bereits der Titel seiner
Schrift zeigt, in einen Zusammenhang aszetischer Anweisungen, wie sie seit den
Tagen der Viter der Wiiste uns vertraut sind.

Zeitlich spater als die Schrift des Nicephorus ist ein Brief, der sich zu Unrecht mit
‘Klinge in der ostkirchlichen Friimmigkeit schon lingst zu vernehmen waren, ohne dafl wir
freilich iiber die méglichen geschichtlichen Verbhindungslinien schon Auskunft geben kénnten.

24 Ediert und iibersetzt von 1. Hausherr und G. Horn, Un grand mystique byzantin. Vie de
Syméon le Nouvean Théologien (OrientChbrist 45) Rom 1928,

25 Vgl. I. Hausherr, La méthode d’oraison hésychaste S. 111/29.

26 PG 147, 945/66; iiber das ,Jesusgebet pg. 963/6.

¥ Note sur I'inventeur de la méthode hésychaste (OrientChrist 66) Rom 1930.

% Les origines de la méthode d'oraison des hésychastes, in: Echos d’orient 30 (1931)
179/85; vgl. auch M. Jugie, Note sur le moine hésychaste Nicéphore et sa méthode d’oraison,
" ebd. 35 (1936) 409/12. -— Jugie korrigiert in diesen beiden Artikeln auch die von Nikodemus
Hagiorites aufgebrachte Meinung (vgl. PG 147, 944; LexTheolKirche 7, 568), dafl Nice-

phorus zu Anfang des 14. Jahrhunderts gelebt habe und ein Lehrer des Gregorius Palamas
gewesen sei. Tatsdchlich muf Nicephorus schon Ende des 13. Jahrhunderts gestorben sein.



332 Heinrich Bacht

dem Namen des hl. Chrysostomus schmiickt?®. Auch hier wird das ,Jesusgebet®
(seine textliche Fassung entspricht véllig derjenigen bei Nicephorus), als Form
immerwiahrenden Gebetes empfohlen. Es fehlt dagegen der Hinweis auf die psycho-
physische Technik des Gebetes.

Mit Gregorius Sinaita (gest. 1346) treten wir in die Welt des Hesychasmus der
Athosklister ein. Von der Rolle, welche das , Jesusgebet® in der Spiritualitat der
Hagioriten hatte, handelt das 3. Kapitel unseres Biichleins. Gregor selbst stellt
gleichsam die Verbindung zwischen der sinaitischen und athonitischen Frommigkeit
her. Hatte er doch auf dem Sinai seine geistliche Ausbildung erhalten und war erst
spiter auf den Athos gekommen. Von nun an ist der Athos das Verbreitungs-
zentrum des , Jesusgebetes“. Verf. weist darauf hin, dafl die athonitische Spirituna-
litdt starrer ist: die Gebetsformel wird nunmehr fixiert und die ,materielle® Seite
tritt stdrker nach vorn. Fiir Gregorius Sinaita steht die Ubung des ,Jesusgebetes®

_im Rahmen seiner theologischen Auffassungen vom mystischen Leben: die immer-
wihrende Anrufung des Jesusnamens soll das verborgene Einwohnen des HI. Gei-
stes aktnieren und zum Erleben bringen. In seiner Schrift ,De quietudine et duobus

" orationis modis“%® wird die Technik dieser Gebetsart ausfithrlich dargelegt. Der

Hesychast soll es am Morgen, sitzend, in Ausdauer iben. Dabei soll er sich bemiihen,

den Geist (vofi) in das Herz za fithren. Beim Aussprechen des. Jesusnamens soll der

Betende diesen Namen gleich einer Speise genieflen. So gelangt er zur Erfitllung des

paulinischen: Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir.

Bei dem Athosmonch Maximus Kausokalybus (ebenfalls 14. Jahrhundert) finden
wir interessanterweise die Anrufung Jesu mit derjenigen der Gottesmutter ver-
bunden, ohne dafl wir Einzelheiten dieser Gebetsform wiifiten. Wohl werden wir
spéiter horen, dafl ein derartig erweiterter Gebetstext sich in nenester Zeit auf dem
Athos durchgesetzt hat.

Der eigentliche Theoretiker des Jesusgebetes wurde Theolept, Erzbischof von
Philadelphia (gest. um 1320), mit dem der Mdnch Nicephorus Fiihlung hattes!, Seine
Schriften, die zum groflen Teil noch unediert sind, bemiihen sich vor allem um die
psychologische Seite dieses Gebetes, d. h. um die dabei eingesetzten Seelenkrifte.
— Name und Ruf des Theolept wurde aber fiir die Nachwelt iiberblendet von dem
seines Schillers Gregorius Palamas (gest. 1359). Er war es, der die von dem Cala-
bresischen Manch Barlaam angegriffenen Hesychasten des Ostens literarisch ver-
teidigte. Dadurch dafl seine Lehre von der griechischen Kirche offiziell angenom-
men wurde®2, wurde sein Name geradezu zum Exponenten des dstlichen Hesychas-
mus, so sehr, da man oft ibersieht, dal Palamitismus und Hesychasmus durchaus
nicht dasselbe bedeuten. Uns interessiert hier nicht seine Theologie von dem ,unge-
schaffenen Licht“, Taborlicht genannt, dessen Schau das naturgemifle Ziel des
Hesychasten sein sollte, und die damit zusammenhingende Frage nach der Einfach-

2 PG 60, 751/56.

3 PG 150, 1813/29.

8t Vgl. M. Jugie in Echos d’Orient 35 (1936) 410; S. Salaville, Formes ou méthodes de
priére d’aprés un Byzantin du XIV.me si¢cle, Théolepte de Philadelphie, in: Echos d’ Orient
39 (1940) 1/25. ‘

32 Diese Anerkennung des Palamitismus hat ihre eigene Geschichte, auf die wir hier nicht
eingehen kdnnen; vgl. M. Jugie in DictThéolCath 11, 1816/7.



Das ., Jesus-Gebet“ 333

heit des gottlichen Wesensss. Fiir uns ist Palamas nur wichtig als Reprisentant des -
»Jesusgebetes®, das fir ihn seinen bestimmten Platz im mystischen Aufstieg zur
Schau des Taborlichtes hat. Insofern ist es richtig, wenn Verf. sagt, dal die Kontro-
versen des 14. Jahrhunderts sich auch um das ,, Jesusgebet“ drehten.

Wihrend durch die Schriften des Gregorius Palamas ein scharfer polemischer
Ton geht, sind die ,Centurien“ der beiden Xanthopouloi Kallistus und Ignatius
eine rein positive Darlegung der hesychastischen Frémmigkeit, in deren Mitte das
»Jesusgebet® stehtss. Bei den Worten: ,Herr Jesus Christus®, soll der Geist sich zu
Christus aufschwingen, und béi den Worten: ,Erbarme dich meiner!“ soll er wieder
in sich zuriickkehren. Diese doppelte Bewegung soll mit dem Rhythmus des Fin-
und Ausatmens verbunden werden. Aber wie bei den fritheren Autoren steht auch
hier das ,Jesusgebet“ nicht isoliert da, sondern eingebettet in ein Gesamtgefiige
aszetischer Anweisungen, welche die Gefahr eines abwegigen Quietismus bannen.
Einige dieser Anweisungen seien genannt: Ubung des Stillschweigens, Lesung der
Heiligen Schrift, Nachtwachen, Sich-Niederwerfen (300 mal an jedem Tag!), Fasten,
Kommunionempfang, Psalmenrezitation fiir die, welche die Konzentration des
»Jesusgebets“ noch nicht fertig bringen, usw. All das aber wird zusammengefafit in
dem einen hohen Ziel der mystischen Liebe zum Herrn.

Vom Athos aus wurde die Ubung des , Jesusgebets in den griechischen und sla-
vischen Osten getragen. Vom 15. Jahrhundert an ist es in Rufland in Ubung, wo
es gleichsam als Rosenkranzgebet erscheint3s. Unter anderem fand es in dem be-
rilhmten Starzen Nil Sorsky (1433—1508) einen eifrigen Féorderer. Er bezeichnete
es. interessanterweise als ,Arbeit“ und ,Aktion“; iibrigens hatte auch das friihe
Ménchtum die Psalmenrezitation (= meditatio) sehr oft als ,Werk“ dem eigent-
lichen Beten, das durch jene gleichsam vorbereitet und erméglicht wird, gegeniiber-
gestellt. ‘

Erst im 18. Jahrhundert wurde der Athos wieder in stirkerem Mafle Ausstrah-
lungszentrum des hesychastischen Gebetes. Zwei Namen sind vor allem zu nennen.
Makarius von Korinth (1731—1805) hatte unter seinen Glaubensgenossen dadurch
Anstof erregt, dafl er 1777 in Venedig ein ,Enchiridion* {iber die Teilnahme an den
heiligen Mysterien veréffentlicht hatte, worin er zur 6fteren Kommunion auffor-
derte; das galt damals als ,Latinismus“s6. Auf dem Athos befreundete sich Makarius
mit Nikodemus Hagiorites (1748?—1809), der seinerseits auch fiir gewisse Ideen
des lateinischen Westens offen war, wie seine Ubersetzung des ,Geistlichen Kampfes*
von Skupoli und die Nachbildung der ,Geistlichen Ubungen“ des hl. Ignatius be-
weisen. Die beiden Freunde gaben 1783 das Biichlein iiber die hiufige Kommunion
in erweiterter Form wieder heraus. Wichtiger aber wurde ein anderes Budh, das sie

3 Vgl. M. Jugie, Art. ,Palamas® und ,Palamite“ (controverse) in DictThéolCath 11,
1735/76 bzw. 1777/1818. — V. Lossky, La Théologie de la Lumiére chez Saint Grégoire de
Thessalonique, in: Dieu Vivant 1 {0. J.) 95/118. Die beiden Autoren représentieren zugleich
den Standpunkt der beiden Theologen des Westens bzw. des Ostens.

# PG 147, 636/812; deutsch von A. M. Amann, S. J., Die Gottesschau im palamitischen
Hesychasmus. Ein Handbuch der spéitbyzantinischen Mystik (Wiirzburg 1938).

3% Vgl. A. Hubatzek O. P., Une méthode de prier orientale: le ,chapelet* des moines
russes, in: La VieSpirit 40 (1934) 48/52.

3 Verf. S. 59, Anm. 2 weist darauf hin, da8 dies Biichlein aulerst selten ist.



834 . : : Heinrich Bacht

1782 gleichfalls in Venedig drucken lieBen. Es ist die beriihmte ,Philocalia“ (=Liebe
zur geistlichen Schénheit), eine Art hesychastischer Anthologie zur Verbreitung des
,Jesusgebetes“37. All die Autoren, die bisher genannt wurden, und noch manche an-
dere dazu, werden darin auf ihren Beitrag zum ,Herzensgebet befragt. So bildet
die Philocalia geradezu ,eine Summa des Jesusgebetes®. :

Von Nikodemus Hagiorites stammt auch die 1801 erstmalig erschienene Schrift
~Ratgeber iiber die Hut der fiinf Sinne, der Phantasie, des Geistes und des Her-
zens®. Hier wird im 10. Kapitel die Technik des , Jesusgebetes” ausfiihrlich erértert.
Es sind die Anweisungen, die wir kennen. Aber auch hier wird betont, dafl ohne die
Hilfe der anderen aszetischen Mittel diese Praktiken nichts niitzen. Wohl in keiner
der hesychastischen Schriften nimmt der ,materielle Aspekt des ,Jesusgebetes®
einen so weiten Raum ein, mit all den psychophysischen Anweisungen und ana-
tomischen Zeichnungen. Aber — und das ist das Frappierende — all das soll nur
dazu dienen, den Beter mehr und mehr vom Stofflichen zu 16sen, damit er ,geistig
vor den Geistigen (Gott) treten kénne“. Nur wer diese fiir abendldndisches Den-

-ken schwer zu fassende Polaritit ineinsfafit, vermag tiber das Anliegen dieser ,letz-
ten Hesychasten“ ein rechtes Urteil zu fillen.

Seit die Philocalia durch Paissy Welitschkowsky unter dem Titel ,Dobrotljubje®
(= Liebe zum Guten) ins Kirchenslavische iibersetzt worden ist, hat sie in Rufiland
weiteste Verbreitung gefunden. Mit ihr hielt das , Jesusgebet” Einzug in die ver-
schiedensten Bevélkerungskreise. Es gab aber auch Gegner. An ihre Adresse richtete
Paissy den Brief ,An die Feinde und Verleumder des Jesusgebetes®, in welchem
er auf die lange Uberlieferung hinwies, aus der diese Weise des Betens stammt:
,Dieses gottliche ,Werk* war die unaufhérliche Bettigung unserer gotterfiillten Va-
ter. Gleich einer Sonne hat es unter den Monchen alliberall in Einsiedeleien und
Kléstern geleuchtet, auf dem Sinai wie in den Zellen Agyptens, anf dem Natron-
gebirge wie in Jerusalem und in den umliegenden Kléstern, kurzum im ganzen
Orient und spiter in Konstantinopel und auf dem heiligen Athosberg, auf vielen
Inseln und durch die Gnade Christi in diesen letzten Zeiten auch in Ruflilandss.

Fortan ist die Geschichte des ,Jesusgebetes® innigst mit der Geschichte dieser
Philocalia bzw. ihrer slavischen Ubersetzungen verschlungen, wobei deutlich das
Bestreben zutage tritt, die psychologischen Praktiken in ihrer untergeordneten,
sekundiren Bedeutung herauszustellen. Eines der bekanntesten Zeugnisse dieser
Verkniipfung des geiibten Jesusgebetes mit der Philocalia sind die eingangs er-
wihnten ,Erzihlungen eines russischen Pilgers“, die 1884 erstmalig in Kasan er-
schienen und seither iminer wieder innerhalb und auflerhalb Rufilands heraus-
gegeben worden sind. Wer der Verfasser dieser geheimnisvollen Schrift ist, und ob
es sich um einen autobiographischen Erlebnisbericht handelt oder um eine literarische
Fiktion, ist bis heute ungeklirt. Auf jeden Fall gibt es kein Dokument, das einen
leichteren und anziehenderen Zugang zum , Jesusgebet gewahrte. Hier wird aber
auch-der Rahmen und das ,Klima*“ sichtbar, in dem dieses Gebetsbemithen stehen
muf, wenn es seine Frucht bringen soll: Es entspringt dem Verlangen, im buchstib-

87 Auch dieses Werk ist nur sehr selten in’den Bibliotheken zu finden. In Deutschland
und Usterreich besitzt es nur die Bibliothek von Gdttingen!
% Vgl. J. Smolitsch, Leben und Lehre der Starzen, Wien 1936, 119/27.



"Das ,Jesus-Gebet™ 335

lichen Sinn immerfort zu beten; es gedeiht nur, wenn strenge Askese und die Ubung
der christlichen Grundtugenden, zumal der Demut und der Nachstenliebe, es be-
gleiten; es entfaltet sich in einer innigen Christusmystik, deren Innigkeit in nichts
hinter derjenigen der mittelalterlichen Jesusmystik zuriickbleibt.

Durch diese verschiedenen Ubersetzungen der ,Erzihlungen“s? mit veranlafit, hat
man sich auch jenseits der orthodoxen Kirche fiir die Werte des , Jesusgebets® star-
ker zu interessieren begonnen. Aus den mannigfachen Stimmen sei nur das Urteil
der 1941 verstorbenen englischen Schriftstellerin Evelyn Underhill (= Pseudonym
fiir Stuart Moore) hervorgehoben, die in einem ibrer letzten Werke#® schrieb: ,Diese
Gebetsmethode ist so einfach, daf sie auch dem schlichtesten Beter zuganglich ist,
und dabei ist sie doch wieder so tiefreichend, dafl sie in die abgriindigsten Geheim-
nisse des kontemplativen Lebens einzufiithren vermag. Sie gibt ebensogut dem kind-
lich-schlichten Gebetsruf des frommen Biuerleins Ausdruck wie dem unentwegten
Bemiihen des groflen Kontemplativen®. Wenn man die zahlreichen Aufsatze durch-
liest, die seither allenthalben erschienen sind4l, dann beginnt man dem Verfasser
recht zu geben, wenn er schreibt, dafl das , Jesusgebet” keine ,Reliquie der Vergan-
genheit® ist, sondern dafl es auch in unserer Zeit eine lebenweckende Realitit be-

deutet (S. 97).
II. Theologische Probleme um das ., Jesusgebet”

Wir haben im vorhergehenden an Hand des Budhleins der ,Collection Irénikon®
einen Uberblick iiber die geschichtlichen Zusammenhinge des , Jesusgebetes” ge-
geben. Dabei sind wir mit Absicht so ausfiihrlich geworden, weil es nur gut sein kann,
wieder einmal den breiten Uberlieferungsstrom aszetisch-mystischer Lehren aufzu-
decken. Trotz Migne und der Wiener bzw. Berliner Viterausgabe ist es doch meist
so, dafd selbst die, welche von Amts wegen iiber die Fragen des ,geistlichen Lebens“
zu sprechen und zu urteilen haben, eine iberraschend geringe Kenntnis der groflen
geistlichen Tradition der Kirche haben. Bisweilen hat man den Eindruck, als fange
fir viele diese Tradition erst mit dem 15. oder 16. Jahrhundert an. Dabei griinden-
doch die Wurzeln z. B. der devotio moderna (Thomas von Kempen) oder der Spiri-
tualitit des hl. Ignatius von Loyola derartig stark in der Frommigkeit des 5. bis
7. Jahrhunderts, daf es fast unmdéglich ist, sie ohne eine Riickbesinnung auf ihre
Quellen richtig zu verstehen. Es muf einer spiteren Untersuchung vorbehalten blei-
ben, dies fiir Ignatius einmal darzutun. '
~ Im nachfolgenden soll eine theologische Stellungnahme zu den mit dem , Jesus-
gebet® verkniipften Problemen versucht werden; so wird auch am leichtesten das

3 Unser Verf. erwdhnt S. 91 Anm. 1 zwei franzdsische, eine deutsche und zwei englische
Ubersetzungen. Inzwischen ist in der Schweiz eine weitere deutsche Ubersetzung erschiénen;
~ vgl. oben Anm. 1; diese Ubersetzung ist nun auch in d1e bei Herder, Freiburg, erscheinende

Reihe ,Zeugen des Wortes“ aufgenommen.

- 40 Worship (London 1936) S. 273.

4 Aufer den oben Anm. 2 genannten sei noch erwihnt: N. Gorodetzky, The prayer of
Jesus, in Blackfriars (1942); S. Salaville, Formes ou méthodes de priére d’aprés un Byzantin
du XIVme siécle, Théolepte de Phlladelphle in: Echos d’Orient 39 (1940) 11/25; B. Schultze,
Zwei Arten neurussischer Mystik, in: Geist und Leben 20 (1947) 289/305; G. Wunderle,
- Zur Psychologie des hesychastischen Gebetes (Wiirzburg 1947).



336 . Heinrich Bacht

widerspruchsvolle und wechselnde Urteil der verschiedenen Autoren in dieser Frage
verstindlich werden. .

Das , Jesusgebet” umfafit in seiner entwickelten Gestalt ein doppeltes Element.
Da ist zunichst die Gebetsformel, die um den Jesusnamen geschlossen ist. Wir sahen
ihr langsames Wachsen. Im wesentlichen ist sie aus biblischen Texten zusammen-
gefiigt. Sie ist somit ein exaktes Gegenstiick zum ,Ave Maria“. Auf dem Athos
hat sich seit langem eine ausfishrliche Formel entwickelt: ,Herr Jesus Christus, Sohn
und Wort des lebendigen Gottes, durch die Bitten deiner Allerreinsten Mutter und
aller Heiligen habe Erbarmen mit uns und rette uns!“ Interessanterweise ist seit dem
Mittelalter im byzantinischen Osten fiir das Abbeten des , Jesusgebetes® ein Rosen-
kranz in Gebrauch, der zam Zahlen der Gebete und der damit verbundenen ,Meta-
nien“ (= Verbeugungen bzw. Prostrationen) dient.

Vom Inhalt des Gebetes her 1afit sich also keinerlei Bedenken anmelden. Das
Jesusgebet ist eine iiberaus tiefsinnige Zusammenfassung der ganzen Heilslehre.
Es ist wirklich ,wesentliches“ Gebet, aus dessen Reichtum der betende Mensch unauf-
horlich schépfen kann.

In der geschichtlichen Entfaltung dieser Gebetsformel 148t sich deutlich eine Ab-
wandlung der urspriinglichen Gebets-,intention® beobachten. Einmal ist es das Ver-
blassen der ,Metaphysik des Namens“, von der dieses Gebet urspriinglich gelebt
hat. Namen, Bild, Symbol als Reprisentation, d. i. Gegenwirtigsetzungen des darin
ausgesprochenen Inhalts — das ist ein grofler zusammenhingender Komplex. Wie
Jrealistisch der vom Platonismus erfiillte Mensch der byzantinischen Welt hier
empfand, zeigt der Symbolismus des Areopagiten??, zeigt noch mehr der blutige Bil-
derstreit des 8. und 9. Jahrhunderts, der ohne diese Voraussetzungen nicht zu begrei-
fen ist43. Aber seither ist auch fiir den 6stlichen Menschen hier vieles anders gewor-
den. Gleichwohl ruht in diesem ,Realismus“ immer noch ein Unterscheidungsmal
zwischen Ostlicher und abendldndischer Frommigkeit, das die gegenseitige Verstin-
digung bis zur Stunde erschwert44,

Das andere ist die fortschreitende Erweiterung der Formel des , Jesusgebets“. In
der entwickelten Gestalt ist sie ziemlich weit von-dem ,monologischen Gebet“ ent-
fernt, von dem einst Johannes Climacus sprach. Doch beriihrt diese Wandlung nicht
das eigentliche Wesen dieser Art des Betens. Entscheidend ist, dafl die Rhythmik
der monotonen Wiederholung gewahrt ist und dafl darin die diskursiven Krifte
gebunden sind. Freilich besteht die Gefahr, dafl bei einer noch weiterschreitenden
Differenzierung des Gebetstextes die Formel so kompliziert wird, daf} sie sich nicht
_mehr in den Rahmen der natiirlichen Lebensthythmen (zumal des Atems) einfiigt
und so nicht mehr die Mdglichkeit besteht, dieses Beten mit dem naturhaften Lebens-
vollzug zu verbinden. Gerade darin liegt aber, wie die ,Erzihlungen eines russi-

42 Vgl. demnichst O. Semmelroth S.J., Die ©Ocoloyia ouvufolxty des Ps.-Dionysius
Areopagita; in Scholastik 27 (1952).

43 S, u. a. H. Menges, Die Bilderlehre des hl. Johannes von Damaskus (Miinster 1938).

4 Darauf hat R. Pabel, Athos. Der heilige Berg (Miinster i. W. 1940) S. 46 ff. gut hin-
gewiesen. — Dafl aher gelegentlich noch heute fiir unser Empfinden unhegreifliche Speku-
lationen, die sich von diesem ,Realismus® nidhren, im Osten Raum gewinnen kénnen, zeigt
die Affire der ,Namensanbeter®, die um 1912 die Ruhe des ,Heiligen Berg“ storten; dar-
iiber bei unserem Verf. S. 85/6.



Das ,Jesus-Gebet® 337

schen Pilgers® zeigen, die besondere Leichtigkeit des , Jesusgebetes®, zu einem in
Wabhrheit immerwihrenden Gebet zu werden.

Wir rithren hiermit bereits an das andere Element des , Jesusgebetes®: die be-
stimmte Technik seines Uollzugs. Hier haben sich vor allem Bedenken und Proteste
geltend gemacht. Doch scheint hier bisweilen eine Reihe von Unterscheidungen iiber-
sehen zu sein.

Daf das , Jesusgebet” in einem erstaunlich starken Ausmaf den Leib des Beten-
den mit in den Gebetsvollzug einspannt, ist unbestreitbar; man denke nur an die
Hunderte von ,Metanien“, von denen es begleitet wird#s, oder an die psycho-
physische Technik, von der oben die Rede war. Um hier richtig zu sehen, ist zunichst
einmal daran zu erinnern, daf} die, welche dieser Art des Betens so gern das ,Beten
im Geiste und in der Wahrheit“ entgegenhalten, ein zu geringes Verstiandnis fiir die
Hilfe haben, welche unser Geist aus dem Dienst des Leibes schopft. Ohne irgendeinen
Halt im ,Leiblichen“ zerflattert unser Geist zu leicht. Die Ubungen zur seelischen
Konzentration, die rhythmischen Gebirden, das Benutzen einer Perlenschnur — all
das ist nicht das Gebet selbst, aber es hilft der Seele, im , Gebetsraum® zu beharren.
Es wirkt, wenn ein Vergleich gestattet ist, wie die Schwungscheibe am Motor; sie er-
zeugt die Bewegung nicht, aber sie garantiert Dauer und Gleichmafl der Bewegung.
Die Frage ist nur, in welchem Ausmafl das leibliche Element in den Vollzug des
Gebetes einzubeziehen ist, um dem Geist eine Hilfe zu sein und den Gehalt des
Gebetes bis in die unterbewuflten Schichten des Menschen eindringen zu lassen.
Wihrend hier die westliche Frommigkeit der Neuzeit vielfach rationalistischen Ten-
denzen nachgab, war die Ostliche Frommigkeit eher in Gefahr, in den entgegen-
gesetzten Irrtum zu verfallents,

Die Autoren, die iiber die Methodik des ,, Jesusgebets® geschrieben haben, betonen
nun durchweg die rein dienende, zweitrangige Rolle dieser Psychotechnik. Ebenso
betonen sie immer wieder, dafl die Fruchtbarkeit dieses Betens unlosbar an die
Beobachtung der grundlegenden Forderungen christlicher Askese gebunden ist. Man
wiirde ihnen also Unrecht tun, wollte man ihnen den Irrtum unterschieben, sie such-
ten durch das , Jesusgebet® einen Weg zur Héhe mystischer Kontemplation, der an
den Hirten der via purgativa vorbeifithrt. Man braucht nur auf die Titel zu achten,
unter denen sie vom ,, Jesusgebet“ handeln, um sich davon zu iiberzeugen. Es geht in
diesen Schriften um die ,puritas cordis“ und um die ,custodia sensuum® — also um
~ die elementaren Haltungen allen geistlichen Lebens. Auf dem Wege zu ihrer Er-
langung ist ihnen das , Jesusgebet® ein Mittel, wenn auch ein besonders geschitztes.
Sie wissen eben, dafl die konsequente Ubung dieser Gebetsform im Menschen jenes

LKlima“ lauterer Gottzugewandtheit schafft, in welchem alle geistlichen Tugenden
sich entfalten konnen.

Es bleibt freilich immer noch ein Rest, der mit dem bisher Gesagten nicht geklart
ist. Es ist da noch manches rein Zeitgebundene und Zufillige, das keine Verteidi-
gung verdient, wiewohl man immer auf der Hut sein muf}, dafl man nicht vorschnell

45 Nach Auskunft unseres Verfassers (S. 69 Anm. 1) macht man auf dem Athos am Tage
iiber 1200 grofle und am Abend 300 kleine Metanien!

48 Vgl P. Doncoeur 8. J., L’humble prlcre de nos corps; Des samtes extravagances des
stylites & I’harmonie humaine de la priére catholique, in: Etudes Bd. 176 (1924) 200/17.

22



338 Heinrich Bacht

den eigenen ,Geschmack” absolut setzt. Es-wire somit falsch, wollte man diese
»Technik“ des ,Jesusgebetes“ ohne grofie Diskretion beibehalten oder anpreisen.
Darauf macht unser Verfasser iibrigens auch selbst wiederholt aufmerksam.

Der eigentliche Streitpunkt seit den Tagen des Gregorius Palamas ist aber die
hinter der Ubung des , Jesusgebetes” stehende Auffassung von der Mystik und vom
geistlichen Leben iberhaupt. Es kann keine Frage sein, dafl der Hesychasmus —
auch schon in der vorpalamitischen Form — immer in gefahrlicher Nihe zu einem
falschen Quietismus steht, an den er ja durch seinen Namen schon zu erinnern scheint.
Dieser Primat des Gebetes vor der Aktivitit kann nicht nur ein untragbares Maf§
an mangelnder sozialer Einsatzbereitschaft verraten — was noch kein Quietismus
im technischen Sinn wire! —, er kann auch dem Menschen eine illusionire Ruhe und
Unangreifbarkeit des sittlichen Menschen vorspiegeln, die dann in Gefahr steht, in
Libertinismus umzuschlagen. Zudem besteht die Versuchung, die Intention des
Betenden auf die fithlbaren Erlebnisse der Gottesnihe auszurichten, so dafl allen
moglichen Selbsttduschungen Tir und Tor gedffnet wird. Wir diirfen nicht ver-
gessen, daf sich parallel mit dem grofartigen Strom der geistlichen Uberlieferung
der Ostkirche immerfort der Messalianismus bewegt, dessen charakteristischer Irr-
tum, wie schon der Name besagt, eine falsche Auffassung vom Gebet istt?. Daf} die
Ubung des , Jesusgebetes® fiir derartige Stromungen eines falschen Mystizismus an-
fallig ist, hat die Geschichte des Palamitismus gezeigt. Aber auch hier soll nicht ver-
schwiegen werden, daf} es sehr schwer ist, aus dem Streit der Parteien das eigentlich
Gemeinte herauszuheben®®, Doch ist nochmals zu betonen, daf die Ubung des
»Jesusgebets“ keineswegs mit den theologisch-mystischen Ideen des palamitischen
Hesychasmus unléslich verbunden ist. Darum kann es auch von hierher nicht ernst-
haft in Frage gestellt werden.

Im Jahre 1833 starb einer der populdrsten Heiligen der russischen Kirche, Serafim
von Sarow. In seinem ,Gesprich mit Motowilow* hat er ein Wort iiber das , Jesus-
gebet” geschrieben, das abschliefend alles bisher Gesagte zusammenfassen kann, Da
heifit est?: ,Um das Licht Christi im Herzen zu empfangen und zu fiihlen, mufl man
sich soweit wie moglich von allen sichtbaren Dingen entfernen. Wenn man die Seele,
im innigen Glauben an den Gekreuzigten, durch Bufle und gute Werke gereinigt hat,
mufl man die leiblichen Augen schliefen, den Verstand ins Herz versenken und un-
abldssig den Namen unseres Herrn Jesus Christus anrufen: ,Herr Jesus Christus,
Sohn Gottes, erbarme dich meiner.‘ Dann findet nach dem Maf seines Eifers und des
Erglithens des Geistes zum Geliebten der Mensch im Anrufen des Namens ein Ent-
ziicken, das in thm den Willen erweckt, die hdchste Erleuchtung zu suchen.”

47 Vg¢l. die bei Viller-Rahner S. 216/8 angegebene Literatur iiber den Messalianismus; vor
allem sei verwiesen auf I. Hausherr S. J., L’erreur fondamentale et la logique du Messa-
lianisme, in: OrientChristPer 1 (1935) 328/60.

48 Vgl. etwa die Kritik I. Hausherrs an der Darstellung der mystischen Theologie der Ost-
kirche, wie sie V. Lossky geboten batte: RevAscMyst 23 (1947) 3/37.

4 Deutsch bei I. Smolitsch Leben und Lehre der Starzen (Wien 1936) S. 254.





