339

Psychische Hemmungen in ihrer Bedeutung fiir das
religiose Leben
Von Hubert Thurn 8. J., Miinchen

So richtig es ist — was die Psychotherapie iibrigens immer wieder feststellen
konnte —, daf der christliche Glaube auch in schweren Lagen und Schicksalen Halt
und Lebenssinn zu vermitteln vermag, so wichtig ist doch der Hinweis, dafl der
glaubige Mensch keineswegs gegen Fehlentwicklungen gefeit ist. Erlebnisse der -
frithen Kindheit, die — wenigstens nach der Auffassung einiger Schulen innerhalb
der seelischen Heilpraxis — am allerehesten geeignet sind, schwere neurotische Zu-
stainde heranwachsen zu lassen, sind naturgemaf bei ihrer Entstehung vom Glauben
her nicht zu beeinflussen!. Erst spiter, wenn die Entwicklung vorangeschritten ist,
kénnen religiose Motive wirksam gemacht werden. Ist die Vitalitit, die Kraft eines
Mensdhen, gering, oder sind seine Lebensumstdnde besonders ungiinstig oder schwie-
rig, so sind auch von daher Stérungsmoglichkeiten gegeben, die die Verarbeitungs-
fahigkeit iiberschreiten und die Entwicklung nachteilig beeinflussen kénnen. In die-
sen Fallen wird darum auch das Leben des religiosen Menschen der Korrektur be-
dirfen und in der Psychologie eine wirksame Hilfe erfahren kénnen. Vor allem
sind es Charakterkunde, analytische Psychologie und Heilp4ddagogik, die hier auf-
klirend, richtend und férdernd zu wirken vermogen.

Wir méchten im folgenden einmal auf drei Stérungsméglichkeiten, die fir die
religiose Entwicklung von besonderer Bedeutung sind, hinweisen. Wir entnehmen
die Hinweise der analytischen Psychologie und Heilpadagogik2.

Als erste Storungsmaoglichkeit nennen wir die Libidostauung. Libido heifit hier
soviel wie Kraft, seelisch-geistiges Kraftpotential, strukturpsychologisch gesprochen
Antriebsstirke. Stauung bedeutet Abflufhemmung. Libidostauung bezeichnet dem-
nach den Zustand gehemmter Kraft, blockierten Antriebs. Libidostauung ist ambi-
valent. Jede grofle Leistung setzt gestaute Kraft voraus. Aber eine Kraft, die aus
Mangel an Richtung nicht abzufliefen vermag, schadet leicht und stort.

Die Kraft oder der Antrieb des Menschen bedarf der Ausrichtung. Aus den drei
Strukturbereichen — Leib, Seele, Geist — brechen unablassig Rlchtungcn, Ziel-
punkte auf. Aber sie miissen beachtet, beizeiten ernstgenommen werden.

Der menschliche Geist soll und mufl Stellung nehmen zu den Richtungsimpulsen.
Er soll sie hinordnen auf ein Lebensziel, auf ein Lebensganzes. Dieses Ganze ist
doppelgesichtig. Einmal bedeutet es eine duflere Aufgabe, ein Ziel, das der Mensch
im Auflen seines Lebens verwirklichen soll. Beruf und Gemeinschaft geben hier den
Rahmen. Die andere Seite des Lebensganzen ist die menschliche Person oder, wie
man heute gerne zu sagen pflegt, das ,Selbst“. Es ist zwar unmoglich, alle Seiten,
alle Moglichkeiten der Person in gleicher Weise zu entfalten. Daran hindert die
konkrete Lebenslage; die konkrete Umwelt. Aber hier gilt das Wort: quantum
potes tantum aude, soviel du (zu verwirklichen) vermagst, soviel wage.

1 Vgl. dazu Kurt Béhme, Lebenshilfe, Berlin-Zehlendorf, Verlag Psyche, 1949, S. 164 f.

2 Vgl. E. Speer, Der Arzt der Persinlichkeit, Stuttgart, Thieme Verlag, 1949, S. 138;
ferner: C. G. Jung, Psychologische Typologie, Seelenprobleme der Gegenwart, Zirich,
Rascher 1931.

22°



340 Hubert Thurn

Die Energie soll also in die Richtung der Personlichkeitsentfaltung gelenkt wer-
den. Die ,Triebfedern“ (L. Klages), dynamische Anlagen, geben dabei die Rich-
tung an.

Innerhalb der Dynamik des Seelischen entstehen in bezug auf die Personlichkeits-
entfaltung unzweckmiflige Spannungen, Libidostauungen, wenn der Mensch An-
liegen der Entelechie, Richtungsimpulse verdringt. Der Kraft, dem Antrieb mangelt
dann die Richtung. Es entstehen leicht Schiden und Stérungen. Die Folge der Ver-

' dringungen sind Spannungszustdnde unlustvoller Art. Der Mensch der verdringten
Tendenzen wird leicht depressiv, unzufrieden. Es kommt fiir ihn darauf an, seinen
Zustand, den Zusammenhang von Verdringung und Unzufriedenheit zu erkennen,
ferner zu versuchen, sich mit den abgeschobenen Verwirklichungstendenzen ausein-
anderzusetzen, sie im Rahmen der personlichen Moglichkeiten und des Gewissens
zu bejahen oder zu verneinen. Da der Mensch durch die Erbsiinde sowohl im Er-
kennen wie auch im Wollen behindert ist und nur mit Miihe, oft sogar nur mit dem
Einsatz aller verfiigbaren Krifte Ordnung schaffen und halten kann, lassen sich
Libidostauungen aus Verdringung nicht absolut vermeiden. Aber sie sollten auf
ein Minimum herabgesetzt werden. Vor allem sollte Erlanbtes nicht so leicht der

+ Verdrangung anheimfallen.

Auf die Frage, in welcher Weise Entwicklungs- und Entfaltungstendenzen der
Personlichkeit auch fiir das religiose Leben von besonderer Bedeutung werden kon-
nen, ist zunichst einmal darauf hinzuweisen, dafl von religidsen Menschen oft schon
das blofle Ziel der Personlichkeitsentfaltung gar nicht gesehen und der Beachtung
wert erachtet wird. Der religiése Mensch neigt aus begreiflichen Griinden zu einer
Verengung der Ausrichtung. Aus dem ,Unum necessarium® dem ,Finen Notwen-
digen® des Evangeliums schliefit er oft allzubald auf eine Un- oder Minderwertig-
‘keit einer Entfaltung und Entwicklung seiner Anlagen. Er wird in bedauerlicher
Weise einseitig, deshalb auch langweilig und 6de. Neben dem Beruf und den reli-
giésen Pflichten sieht er kaum etwas anderes, das der Anstrengung wert wire. So
verkiimmert er. Die Angriffsfliche der zustrémenden Bilder und Anreize zur Ent-
faltung schrumpft zusammen. Der Glaube, der eine weltoffene Universalitit besitzen
kénnte, wird zn einer Sammlung weniger Imperative und Lebensmaximen, die mit-
unter sogar nur negativer Art sind. Wir wiesen schon darauf hin, dafl die Folge
dieses Verhaltens Depression und Unzufriedenheit ist. Man darf wohl hinzufiigen,
_ sehr oft auch Borniertheit und Unduldsamkeit gegeniiber Bereichen, auf die das
religiose Leben, soll es Fille und Weite erlangen, nicht verzichten kann. Ferner
sind Ressentiments sowie Selbsttduschungen hiufig das Ergebnis allzu enger Blick-
richtung, die Mifachtung einer echten Entwicklung und Entfaltung. Die Griinde
sind nicht allzu schwer zu ermitteln. Die Enge und gleichsam erzwungene Diirftig-
keit weckt Minderwertigkeitsgefiihle, die leicht zu Rachegefiihlen und Neid fiihren,
vor allem wenn die Begegnung mit reichen Naturen zu einem Vergleich heraus-
fordert. ‘

Spannungen der genannten Art wachsen mit ihren Folgen zu nachdriicklicher Wir-
kung heran, wenn die Berufsarbeit und das religiose Leben eine gewisse mecha-
nische Einschleifung erfahren haben und darum das innere Anteilnehmen erschwe-
ren. Es konnen dann Krisen von u. U. grofler Heftigkeit und nicht zu unterschitzen-



Psychische Hemmungen in ihrer Bedeutung fiir das religiGse Leben 341

der Gefahr entstehen. Eine Beschrinkung der Entfaltung in unzweckmifiger Art
ist darum nicht winschenswert.

Dabei bleibt fiir den notwendigen oder auch freiwilligen Verzicht auf Moglich-
keiten der Selbstverwirklichung immer noch ein weiter Spielraum. Jeder Mensch
mufl so und so oft auf Grund eines klaren Gewissensurteils auf Verwirklichungs-
tendenzen seiner Anlage verzichten. Er wird es dariiber hinaus aus edlen Griinden
in vielen Fillen auch freiwillig tun. Das ist fiir den Nachfolger Christi sogar die
tigliche Situation. Der freiwillige Verzicht auf Erlaubtes gehért grundsitzlich in
sein Leben. Da aber das Einerlei des Lebens Schwung und Begeisterungsfahigkeit
angreift, wird der Verzicht sehr leicht zur Last und Plage. Einen Verzicht auf lange
Sicht oder auf Lebenszeit motivisch so zu stittzen, dal er ,echt“ bleibt, in diesem
Sinn in die Freiheit aufgenommen und behalten wird, zugleich vom ,Gemiit* her
bejaht wird, gehdrt mit zu den schwierigsten Aufgaben der Selbst- und Fremd-
erzichung. Hier ist die Tatsache erwihnenswert, dafl eine von der christlichen Er-
ziehung seit jeher gepflegte Praxis in der heutigen Heilpidagogik grofic Bedeutung
gewann und in ihrem Wert bestatigt wurde: die Ubung des Verzichtes. Nicht nur
die Motive miissen rege und wach bleiben, wenn der Verzicht sinnvoll und unschid-
lich bleiben soll. Anch ein gewisses Maf an Ubung und Einitbung von Verzicht-
leistungen, und zwar von frith auf, ist von nicht zu unterschitzender Wirkung. Ver-
zicht mufl erlernt und in stindiger Ubung gehalten werden, soll der Mensch nicht
in unlustgesittigter Stauung, in Sinnlosigkeit des Verzichtes vergramen oder ver-
bittern.

Stauungen unlustgesattigter Art liefen sich im religiosen Leben oft vermeiden,

* wenn neben echtem Streben nach Personlichkeitsentfaltung Liebhabereien gepflegt
wiirden. Auch diese Tatsache entdeckte die Psychotherapie wieder neu. Liebhabe-
reien sind Beschéftigungen, die mehr erreichen als eine Verhinderung von Lange-
weile. Kniipfen sie an echtem Interesse an, vermégen sie Natur- und Menschen-
verstindnis, Wissen und Kénnen zu vermehren. Damit wichst natiirlicherweise das
Selbstgefiihl, da der Selbstwert in — wenn auch schlichten — Erfolgen erfahren wird.

Eine zweite Storungsmoglichkeit ist mit der sogenannten ,Frustration® gegeben?.
Frustration ist gleichbedeutend mit dem Erleben des unbefriedigten oder verletzten
Rechtsgefiihls, und zwar in allen seinen Abarten. Begriffe wie: Beeintrichtigung,
Benachteiligung, Zuriickgesetztwerden, Zukurzkommen gehbren ebenso hierher
wie enttduschte Erwartung und Gefiihle erlittenen Unrechts.

Die Frustration erwéchst immer aus einem Rechtsanspruch, der das Ergebnis per-
sonlicher Lebenserfahrungen ist. Wird diesem Rechtsanspruch nicht entsprochen,
reagiert der Mensch mit Traurigkeit, Arger und Aggression. Der Rechtsanspruch ist
ebenso wie die Disposition zu den beiden Reaktionen nach Richtung wie Intensitit
von Mensch zu Mensch sehr verschieden. Ist die Empfindlichkeit gegeniiber Enttiu-
schungen und Ungerechtigkeiten (auch nur vermeintlichen) sehr grof}, so spricht man
von einem Frustrationskomplex, einer Frustrationsneurose. -

3 Vgl. dazu: Henri Ellenberger, Uber den Begriff der Frustration in ,Die Psychohygiene®,
Hans Huber Verlag, Bern 1949. Ferner vom Vf.: Psychohygiene, Stimmen der Zeit, 76
(1951), 10. Heft 277 ff.



342 . _Hubert Thurn

Der Komplex entsteht auf Grund von Erlebnissen folgender Art: zu wenig oder
zu viel Liebe, kritische Stellung in der Familie, ungerechte oder vermeintlich unge-
rechte Strafen, plotzliche und einschneidende Anderungen in der Familie (Tod oder
Scheidung der Eltern, Konkurs, wirtschaftliche Schwierigkeiten anderer Art usf.),
Heimaufenthalt, der erzwungen wird, um das Kind nicht besorgen zu miissen, Mif}- -
erfolge in Schule und Beruf, in der Gemeinschaft, die als ungerecht angesehen wer-
den, desgleichen kirperliche Hafllichkeit und Unbegabtheit, kurzum ,Unordnung
und frihes Leid“ (Thomas Mann) sind hier von Bedeutung.

Die Entwicklung der Frustration kann in verschiedener Richtung verlaufen: giin-
stig, wenn sie zur Bildung einer sozial-wertvollen Kompensation fithrt; ungiinstig,
wenn Flucht- und Betdubungsreaktionen wie Trunksucht, Kleptomanie, sexuelle
Ausschweifungen usf. ihre Folgen sind. Neben der Kompensation ist die Aggression
héufig. Ausdruck der Aggression ist der Machthunger, dessen Ziel das Ausleben der
angestauten Rachegefithle ist. Wird die Machtposition nicht erreicht, konnen Ego-
zentrismus in der Form unablédssigen Norgelns und Unzufriedenseins, hochmiitige
Selbsterniedrigung oder Ressentimenthaltungen (als Ergebnis unbefriedigten Rache-
bediirfnisses) Ergebnis der Entwicklung sein. Masochismus (Selbstquilerei), der eine
widchtige Rolle bei Organneurosen spielen soll, Fatalismus und Verfolgungsideen
sind weiterhin mogliche Endstadien der Frustration.

Mit all diesen Verstimmungen wird die Reife erschwert oder verhindert, sind
Reifungskrisen gegeben, die durch die Stagnation und falsche Rlchtung der ,libido“,
der seelisch-geistigen Krifte hervorgerufen werden.

Die Frustration und der Frustrationskomplex haben innerhalb des religidsen
Lebens und Strebens sehr grofle Bedeutung. Das bestitigt die Erfahrung zur Ge-
niige. Viele Christen, die ihr Berufsleben und das religiose Streben ernstnehmen,
leiden tief unter Gefithlen der Feindseligkeit, aufgestauter Aggression, unter Ver-
bitterung und unvergessener Beeintrichtigung. Es scheint so, als wiirde die religise
Liebe, die gerade im Falle der Frustration aufgerufen wird, keine Kraft besitzen,
mit den Verstimmungen fertig zu werden. Gewaltakte, mit denen man den Gefiihlen
beizukommen versucht, versagen entweder ganz oder teilweise. Teilweise dann,
wenn die Verstimmung zwar im Augenblick auf Grund eines Willensaktes, d. h. der
Beherrschung unwirksam gemacht wird, spiter aber in vielen kleinen ,Dosen®, in
Vergramtheit, Ubelnehmerei, in Riesenanspriichen und Selbstbemitleidung, in Sar-
kasmus und iiberméaRiger Kritik, schlieflich in Selbstquilerei zum Ausdruck kommt.

Woran liegt das? Welche Griinde verhindern die reibungslose Verarbeitung er-
fahrenen Unrechts oder vermeintlichen Unrechts? Wir méchten meinen, die Griinde
seien eindeutig mit der falschen Methode der Verarbeitung gegeben. Gefiihlen kann
man mit Gewaltakten nicht beikommen. Sie versteifen sich sogar, wenn man ihnen
mit Trotz und Gewalt begegnet. Verarbeitung setzt Motivation voraus. Die Beein-
trichtigung wie das Austragen ihrer Folgen konnen nur dann bewiltigt werden,
wenn sie einem Sinngefiige eingeordnet werden. Ein Mensch, der beispielsweise
von der Fihrung und Fiigung einer Vorsehung iiberzeugt ist und sich in der Uber-
zeugung immer wieder festigt und starkt, wird durch die Erfahrung einer Frust-
ration vielleicht zundchst verletzt, aus der Bahn geworfen.  Aber er vermag sie
demiitig hinzunehmen, wenn er den Sinn sicht, wenn auch nur einen allgemeinen,



Psydiische Hemmungen in ihrer Bedeutung fiir das religiése Leben 343

den in der Uberzeugung einer Fiigung begriindeten, wenn er iiberzeugt sein darf,
daf aus Bosem Gutes wachsen kann.

Ein Hinweis scheint noch von besonderer Bedeutung zu sein. Es ist eine merk-
wiirdige Tatsache, daf8 die christliche Verkiindigung fiir gewisse Bereiche, z. B. fiir
den der geschlechtlichen Sittlichkeit eine ungemein reichhaltige Kasuistik, bis in
kleinste Details gehende Verhaltensweisen erarbeitet hat und im Unterricht mit-
zuteilen pflegt. Das wird wohl darin begriindet sein, daf} einerseits die Geschlecht-
lichkeit im Hinblick auf bestimmte Zeitumstinde und mit ihnen gegebene Wer-
tungsmafistiabe iiberwertet wird, andererseits die Beherrschung so besonders
schwierig ist. Jedenfalls kann nicht bestritten werden, dafl die Anleitung zur Uber-
windung der Frustration, die Aktualisierung der Liebe nahezu iiberhaupt nicht ge-
pilegt wird. Man iibersieht, daff das Kind angeleitet werden mufi, mit seinen Ge-

fithlen erlittenen Unrechts fertig zu werden. Deshalb verfiigt der Erwachséne ent-
~ weder iiber gar keine oder eine unzweckmiflige Methode der Bewiltigung. Man
iiberlege doch einmal, wie wenig ein Kind zum Humor, zum echten Verzeihen hin-
gefithrt wird. Der Ernst innerhalb des christlichen Lebens ist weitgehend ein Uber-
Ernst, dem eine kriftige Dosis Humor und sorgloser Unbekiimmertheit fehlt. Welch
grofle und bedeutsame Aufgabe erwichst dem Erzieher in der Pflege echter Heiter-
keit, humorvollen Verzeihens, religiésen Trostes. Wie ungeschickt verhilt sich man-
cher Erzieher, Seelsorger, Vater und Mutter, die durch Strafen und Moralisieren,
durch véllige Verstandnislosigkeit gegeniiber schwierigen Erlebnissen des Kindes,
durch Mangel an Hinweisen der Verarbeitung die Situation verwickeln, den Wider-
stand versteifen, zur Aufstauung von Hafl, Feindschaft, Bitterkeit, Rachsucht usf.
— wenn auch vielfach unwissend — beitragen. Wie viele Analysen ergeben die An-
stauung ungebiihrlicher Mengen von Bitterkeit als Grund seelischen oder sogar kor-
perlichen Zusammenbruchs. Immer wieder kann der Therapeut in solchen Fallen
feststellen, dafl die Aufstauung bis in die frithen Kinderjahre zuriickreicht. Daf§
sich ein Kind — genau so wie der Erwachsene, der oft iibermiflig Gebrauch davon
macht — austoben, seinen Zorn, seine Wut abreagieren méchte und auch — soweit
. eine reibungslose Verarbeitung nicht méglich ist — ein Recht dazu hat, wird iiber-
haupt nicht gesehen. Wihrend beispielsweise der Vater seinem Berufsérger zu Hause
reichlich oder iiberreichlich Luft verschafft, mufl das Kind alles Widerstreben, Zorn
und Unwillen ohne Widerworte ,herunterschlucken“. Das Wort sagt genau, was ge- -
schieht: die verdriickte Aggression sinkt auf den Seelengrund und richtet dort Ver-
wiistungen an, die eines Tages vielleicht in verheerender Weise nach aufien brechen
werden. Es ist eine Tatsache, dafl Revolutionire von eiskalter Aggression vielfach
schwichliche Menschen waren. Man kann sich die Erklarung dieses Zusammenhangs
- einfach machen, in dem man von ,Psychopathie“, krankhaften Gefiihlsausfallen
redet. Aber wird nicht die Begriindung viel sinnvoller sein, dafl ein schwichlicher
Mensch seine Beeintrachtigungen, die viele Jahre hindurch unverarbeitet auf dem
Grund der Seele lagen, eines Tages auszuleben beginnt — ohne Gnade, ohne
Erbarmen.

Religiése Gemeinschaften kranken oft an Gegensitzen, Feindseligkeiten, schweren
Verstimmungen ihrer Mitglieder. Viel Schuld trédgt hier das mangelnde Verstind-
nis fiir die oben ausgefithrten Zusammenhange. Weder die rechte Anleitung zur Ver-



344 ‘ Hubert Thurn

arbeitung der Frustration noch die Méglichkeit einer Entlastung werden gebiihrend
ernstgenommen. Daher verbittern die Menschen, und ihre Gemeinschaft wird un-
fruchtbar durch Hader, Mifitrauen, Ressentiments usf.

Eine dritte Storungsmoglichkeit bleibt zu erwigen: der Zwang. Man spricht von
einer Zwangsneurose immer dann, wenn sinnlos erscheinende Nétigungen zu be-
stimmten Vorstellungen, zur Wiederholung bestimmter Verrichtungen, ein ,Zwangs-
zeremoniell® oder ein Zwangssystem, zwanghafte Angst oder Phobien vorliegent.

Zwiange machen sich im religidsen Streben mancher Menschen recht quilend be-
merkbar. Keine Storung des geistlichen Lebens ist éibrigens so hartndckig wie diese,
scheint so unangreifbar gegeniiber bestgemeinten Methoden. Will man den Zwang
wirkungsvoll behandeln, sind gewisse Grundeinsichten notwendig.

Wir unterscheiden hier zundchst einmal schwere Zwangszustinde von leichten.
Schwer wird man den Zwangszustand nennen, der bereits soweit fortgeschritten ist,
dafl die Erfiillung der Berufspflichten leidet, eine Absorption der Krifte eingetreten
ist, die das Interesse vollig fesselt. Leicht sind Félle, bei denen duflere Verrichtungen
nicht angegriffen sind, eher von zwangshaften Gewohnheiten als von eigentlichem
Zwangskranksein die Rede sein sollte.

Wihrend schwere Zwangszustinde in die Behandlung des Fachmannes gehéren,
kénnen leichtere Zwangsnote auf Grund gewisser Einsichten unschwer mit Erfolg
angegangen werden.

Zwange entstehen auf Grund von Vitalschwiche, Unentschiedenheit und Ge-
wohnheit. Unter Vitalschwiche verstehen wir einen Mangel an psycho-physischer
Kraft. Vitalschwache Menschen sind meist sensibel, empfindsam im besonderen Aus-
mafB, in ihren Unternehmungen zdgernd, adngstlich, in ihrem Kontakt unsicher, im
beruflichen Bereich iibergenau, verregelt, leicht festgefahren. Die Vitalschwéche ist
meist auch der Grund fiir die Unentschiedenheit, die den Kern der Zwangsbildung
ausmacht. Nehmen wir als Beispiel Zwinge, die sich auf die geschlechtliche Sittlich-
keit beziehen. Die Unentschiedenheit besteht hier in einem eigenartigen Schwebe-
zustand, der das Sowohl-Als-auch einer gespaltenen Haltung zum Grunde hat. Der
Mensch entscheidet sich nicht, weder fiir das Verbotene noch fir die Tugend. Er
liebdugelt gleichsam mit den Gegensitzen. Ein Beispiel mag den Zustand schlicht
veranschaulichen. Nehmen wir an, es beabsichtige jemand, eine Reise zu tun. Er
iiberlege hin und her, ob die Reise gelegen sei, welche Vorteile sie biete usf. Er ent-
decke mancherlei, komme aber nicht zum Ergebnis, zum Entscheid, da seine Gedan-
ken zugleich mit Erwigungen belastet werden, die die Reise nicht empfehlen. Er
bleibt in der Schwebe. Beide Mdglichkeiten bieten Vorteile. Er geht zum Bahnhof
und setzt sich dort hin, um den Entscheid abzuwarten. Dieser stellt sich naturgemafl
nicht ein, weil der Mensch ihn nur selbst wirken kann. Aber er ist ja gespalten. Fr
mochte beides. So sitzt er lange Zeit und wartet — innerlich zerrissen, hin- und her-
gezogen. Je mehr er sich drgert iiber den unentschiedenen Zustand, um so mehr setzt
sich dieser fest. Je mehr er versucht, der einen Méglichkeit den Vorrang vor der
anderen zu geben, um so mehr macht sich die andere Seite geltend.

Es wurde bereits gesagt, dal sich die Unentschiedenheit meist aus der Vital-

4 E. Speer, a.a. Q.



Psychische Hemmungen in ikrer Bedeutung fiir das religiose Leben 345

schwiche ergibt. Der vitale Mensch wirft bei Konflikten nach kurzem Hin und Her
das Gewicht auf die eine oder andere Seite, er nimmt mehr oder weniger bewufit
Risiko auf sich, er entscheidet sich. Der Vitalschwache vermag den Vorgang der
Wabhl nicht eindeutig zu entscheiden. ‘

Zwangsmenschen geben in der Analyse diese Gespaltenheit, das Liebdugeln mit
den Gegensitzen gerne zu. Sie empfinden diesen Zustand sogar sehr hiufig als
schuldhaft. Sie vermerken die Unentschiedenheit sowohl der Siinde wie auch dem
Tugendakt gegeniiber als Unsauberkeit, aber sie vermogen sich keine vom Herzen
herkommende Entscheidung abzuringen.

Einen anderen Gesichtspunkt zur Aufhellung des Zwanges hat H. Schultz-Henke
geltend gemachts. Seine Erfahrungen sprechen dafiir, daB seelische Fehlentwick-
lungen ganz allgemein in unzwecdkmifiger Hemmung des Antriebs begriindet sind.
Hemmungen dieser Art werden nach seiner Ansicht meist im frithkindlichen Stadium
der Entwicklung — etwa bis zum fiinften Lebensjahr einschlieflich — erworben.

Auch der Zwang ist demnach — als seelische Fehlentwicklung — Ausdruck ge-
hemmter Kraft, gehemmten Antriebs. Bezieht sich der Zwang auf das Geschlecht-
liche, so wire er Ausdruck gehemmter Liebesfihigkeit, richtet er sich gegen andere
Menschen oder gegen Gott (z. B. in Verwinschungen, Lasterungen usf.), so wiirde
die zwangshafte Aggression Anzeichen gehemmter Selbstbehauptung sein. Bei,
duflerlich gesehen, unsinnigen Zwingen, wie Waschzwang, einem umstidndlichen
Zwangszeremoniell bet tiglichen Verrichtungen usf. handelt es sich um Verdrin-
gungen, die nur in sehr eingehender Analyse gekldrt werden konnen. -

Wie ist an Zwingen leidenden Menschen zu helfen? Wir miissen hier zunichst
auf die Gewohnbeit als Voraussetzung von Zwingen verweisen. Die Gewohnbheit,
eine lange gelibte Verhaltensweise der Unentschiedenheit ist oft der Anlaf} der
Stérung. Eine innere Einstellung, die gleichsam bis an den Rand des Erlaubten zu
gehen sich verstattet und wiinscht, die lediglich die Siinde vermeiden mochte, oft
auch nur die ,schwere®, also Haltungen eines Minimismus, kénnen auf lange Sicht
geiibt in zwanghafte, skrupuldse Unsicherheit iibergehen.
~ Aus diesen Uberlegungen 143t sich mancherlei ableiten. Da die Vitalschwiche nicht
aufzuheben ist — oder nur in seltenen Fillen z. B. im Falle akuter Schwiche nach
einer Krankheit oder sonstigen Uberanstrengungen, — kommt es zunichst darauf an,
den Minimismus zu vermeiden. Eine positive Ausrichtung, eine kraftige, wirksame
Motivation der Tugend verhiitet im allgemeinen das Abgleiten in einen Negativis-
mus, ein Minimum an Anstrengung und Bereitschaft. Das ,Principiis obsta“, das Sich-
versagen zu Beginn einer Laxheit gegeniiber, die lediglich nicht schwer zu siindigen
wiinscht, schiebt der Skrupulositit und dem Zwang meist einen kraftigen Riegel vor.
Einzusehen, daf§ sich der vitale Mensch mancherlei ,gestatten“ kann, das ihn nicht
allzu sehr belastet, dafl jedoch der Vitalschwache auf Grund seiner Schwiche auch
kleine Zugestindnisse unverhilinismifig schwer bezahlen mufi, ist ferner eine Ein-
sicht, die die gerade und lautere Lebensfithrung fiir den Lebensschwachen weit mehr
empfehlenswert erscheinen 1afit als krumme Wege, die am Abgrund vorbeifiihren.

E. Speer hat in einem sehr lesenswerten Buch® die Entwicklung der Liebesfahig-

5 H. Schultz-Henke, Der gehemmte Mensch, Thieme Verlag, Stuttgart 1947.
6 E. Speer, Vom Wesen der Neurose, Georg Thieme Verlag, Stuttgart 1949.



346 ’ Hubert Thurn

keit als Weg zur Verhiitung zwangshafter Gewohnheiten und zu deren Uberwin-
dung herausgestellt. Zwangskranke sind oft (ungewollt) krasse Egoisten. Weniger
kraftig ausgedriickt: egozentrische Menschen. Liebefihigkeit ist das Gegenteil des
Egoismus: Zuwendung zum anderen Menschen; sie erschwert das Abgleiten in die
Zwangshaftigkeit. Fir die Erziehung, die Selbst- und Fremderziehung, kime es nach
ausgiebiger Kenntnisnahme der Eigenart und der Umweltverhilinisse darauf an,
im einzelnen zu zeigen, wie der Lebensunsichere zu ,firsorglich® denkender und
handelnder Zuwendung zum anderen Menschen gelangen kann.

Fiir die Seelsorge an Zwingen leidender Menschen ergibt sich die Notwendigkeit
mancher Korrektaren. Zu glauben, jeder Zwangskranke leide deshalb an Zwingen,
weil er ibergewissenhaft sei, ist nicht richtig. Gerade das Spiel mit dem im dufler-
sten Fall Erlaubten hat grofle Bedeutung. Fine einfache Beruhigungstakiik, ein Be-
schwichtigen und Vertuschen ist ebenso wenig am Platze. Die Unentschiedenheit als
Anlafl der Fehlentwicklung, der Mangel an rechter Motivation miifite in den Blick
genommen werden. Ferner wire die rechte Sorge um andere zu betonen und eine
Entwicklung der Liebesfihigkeit anzustreben.

Speer weist noch auf einen Anlafl zur Bildung von Zwingen hin: die plotzliche,
schockartige Entmutigung. Vitalschwiche geht mit Lebensunsicherheit einher. Die
Lebensunsicherheit verstirken bedeutet der Zwangskrankheit Vorschub leisten. Die
aus der Lebensunsicherheit hervorwachsende Angst und Instinktlosigkeit kann durch
unzweckméafige religiose Unterweisungen verstirkt werden. Ethische Strenge von
skrupuldser Genauigkeit ist sehr wohl geeignet, bei unsicheren Menschen zu Krampf,
Zwang, Skrupeln Anlafl za geben, eine Tatsache, die dem Seelsorger und Erzieher
zu denken geben sollte. Die unkluge Betonung der Furchtbarkeit einer Siinde oder
ihrer Folgen kann sehr wohl schockartig entmutigen, zumal dann, wenn vielleicht
in der Kindheit Siinden bestimmter Art begangen wurden.

Die in der Seelsorge von jeher getuibte Praxis klarer Scheidung des Unerlaubten
vom Erlaubten hat grofle Bedeutung. Jedoch wire der Hinweis auf die Gefahren des
Minimismus, wenn schon eine Kasuistik geboten wird, wichtig. Der Hinweis, daf} nie-
mand ein Ideal erreichen wird, wenn er sich mit dem Allernotwendigsten begniigt
und alle Maglichkeiten des Noch-eben-erlanbten abzutasten und auszuprobieren
versucht, dirfte gute Wirkung tun. Bei bereits lange wahrendem Zwang empfiehlt
sich die Benutzung eines feststehenden Schemas fiir die Beichte, wie es Schulte in
seinem Buch ,Was der Seelsorger von nervisen Seelenleiden wissen mufl“ vorlegt.

Der Weg der Tugend, eines echten religiosen Lebens, ist recht beschwerlich. Die
genannten Storungsmoglichkeiten deuten hinlinglich darauf hin. Trostreich ist die
Tatsache, dafl Gott mit der redlichen Anstrengung zufrieden ist: ultra posse nemo
tenetur. Trostlich ist auch der Gedanke, dafl ,Frommigkeit nicht etwas ist, was man
erwirbt und dann ein fiir allemal als festen Besitz hat, sondern etwas, um das man
immer neu ringen muf}, um es zu behalten®7,

7 Kurt Bohme a. a. 0. S. 172/178.





