
339 

Psychische Hemmungen in ihrer Bedeutung für das 
religiöse Leben 

Von Hubert T h u r n S. J., München 

So richtig es ist • was die Psychotherapie übrigens immer wieder feststellen 
konnte •, daß der christliche Glaube auch in schweren Lagen und Schicksalen Halt 
und Lebenssinn zu vermitteln vermag, so wichtig ist doch der Hinweis, daß der 
gläubige Mensch keineswegs gegen Fehlentwicklungen gefeit ist. Erlebnisse der 
frühen Kindheit, die • wenigstens nach der Auffassung einiger Schulen innerhalb 
der seelischen Heilpraxis • am allerehesten geeignet sind, schwere neurotische Zu- 
stände heranwachsen zu lassen, sind naturgemäß bei ihrer Entstehung vom Glauben 
her nicht zu beeinflussen1. Erst später, wenn die Entwicklung vorangeschritten ist, 
können religiöse Motive wirksam gemacht werden. Ist die Vitalität, die Kraft eines 
Menschen, gering, oder sind seine Lebensumstände besonders ungünstig oder schwie- 
rig, so sind auch von daher Störungsmöglichkeiten gegeben, die die Verarbeitungs- 
fähigkeit überschreiten und die Entwicklung nachteilig beeinflussen können. In die- 
sen Fällen wird darum auch das Leben des religiösen Menschen der Korrektur be- 
dürfen und in der Psychologie eine wirksame Hilfe erfahren können. Vor allem 
sind es Charakterkunde, analytische Psychologie und Heilpädagogik, die hier auf- 
klärend, richtend und fördernd zu wirken vermögen. 

Wir möchten im folgenden einmal auf drei Störungsmöglichkeiten, die für die 
religiöse Entwicklung von besonderer Bedeutung sind, hinweisen. Wir entnehmen 
die Hinweise der analytischen Psychologie und Heilpädagogik2. 

Als erste Störungsmöglichkeit nennen wir die Libidostauung. Libido heißt hier 
soviel wie Kraft, seelisch-geistiges Kraftpotential, strukturpsychologisch gesprochen 
Antriebsstärke. Stauung bedeutet Abflußhemmung. Libidostauung bezeichnet dem- 
nach den Zustand gehemmter Kraft, blockierten Antriebs. Libidostauung ist ambi- 
valent. Jede große Leistung setzt gestaute Kraft voraus. Aber eine Kraft, die aus 
Mangel an Richtung nicht abzufließen vermag, schadet leicht und stört. 

Die Kraft oder der Antrieb des Menschen bedarf der Ausrichtung. Aus den drei 
Strukturbereichen • Leib, Seele, Geist • brechen unablässig Richtungen, Ziel- 
punkte auf. Aber sie müssen beachtet, beizeiten ernstgenommen werden. 

Der menschliche Geist soll und muß Stellung nehmen zu den Richtungsimpulsen. 
Er soll sie hinordnen auf ein Lebensziel, auf ein Lebensganzes. Dieses Ganze ist 
doppelgesichtig. Einmal bedeutet es eine äußere Aufgabe, ein Ziel, das der Mensch 
im Außen seines Lebens verwirklichen soll. Beruf und Gemeinschaft geben hier den 
Rahmen. Die andere Seite des Lebensganzen ist die menschliche Person oder, wie 
man heute gerne zu sagen pflegt, das •Selbst". Es ist zwar unmöglich, alle Seiten; 
alle Möglichkeiten der Person in gleicher Weise zu entfalten. Daran hindert die 
konkrete Lebenslage, die konkrete Umwelt. Aber hier gilt das Wort: quantum 
potes tantum aude, soviel du (zu verwirklichen) vermagst, soviel wage. 

1 Vgl. dazu Kurt Böhme, Lebenshilfe, Berlin-Zehlendorf, Verlag Psyche, 1949, S. 164 ff. 
2 Vgl. E. Speer, Der Arzt der Persönlichkeit, Stuttgart, Thieme Verlag, 1949, S. 138; 

ferner: C. G. Jung, Psychologische Typologie, Seelenprobleme der Gegenwart, Zürich, 
Rascher 1931. 

22* 



340 Hubert Thurn 

Die Energie soll also in die Richtung der Persönlichkeitsentfaltung gelenkt wer- 
den. Die •Triebfedern" (L. Klages), dynamische Anlagen, geben dabei die Rich- 
tung an. 

Innerhalb der Dynamik des Seelischen entstehen in bezug auf die Persönlichkeits- 
entfaltung unzweckmäßige Spannungen, Libidostauungen, wenn der Mensch An- 
liegen der Entelechie, Richtungsimpulse verdrängt. Der Kraft, dem Antrieb mangelt 
dann die Richtung. Es entstehen leicht Schäden und Störungen. Die Folge der Ver- 
drängungen sind Spannungszustände unlustvoller Art. Der Mensch der verdrängten 
Tendenzen wird leicht depressiv, unzufrieden. Es kommt für ihn darauf an, seinen 
Zustand, den Zusammenhang von Verdrängung und Unzufriedenheit zu erkennen, 
ferner zu versuchen, sich mit den abgeschobenen Verwirklichungstendenzen ausein- 
anderzusetzen, sie im Rahmen der persönlichen Möglichkeiten und des Gewissens 
zu bejahen oder zu verneinen. Da der Mensch durch die Erbsünde sowohl im Er- 
kennen wie auch im Wollen behindert ist und nur mit Mühe, oft sogar nur mit dem 
Einsatz aller verfügbaren Kräfte Ordnung schaffen und halten kann, lassen sich 
Libidostauungen aus Verdrängung nicht absolut vermeiden. Aber sie sollten auf 
ein Minimum herabgesetzt werden. Vor allem sollte Erlaubtes nicht so leicht der 
Verdrängung anheimfallen. 

Auf die Frage, in welcher Weise Entwicklungs- und Entfaltungstendenzen der 
Persönlichkeit auch für das religiöse Leben von besonderer Bedeutung werden kön- 
nen, ist zunächst einmal darauf hinzuweisen, daß von religiösen Menschen oft schon 
das bloße Ziel der Persönlichkeitsentfaltung gar nicht gesehen und der Beachtung 
wert erachtet wird. Der religiöse Mensch neigt aus begreiflichen Gründen zu einer 
Verengung der Ausrichtung. Aus dem •Unum necessarium" dem •Einen Notwen- 
digen" des Evangeliums schließt er oft allzubald auf eine Un- oder Minderwertig- 
keit einer Entfaltung und Entwicklung seiner Anlagen. Er wird in bedauerlicher 
Weise einseitig, deshalb auch langweilig und öde. Neben dem Beruf und den reli- 
giösen Pflichten sieht er kaum etwas anderes, das der Anstrengung wert wäre. So 
verkümmert er. Die Angriffsfläche der zuströmenden Bilder und Anreize zur Ent- 
faltung schrumpft zusammen. Der Glaube, der eine weltoffene Universalität besitzen 
könnte, wird zu einer Sammlung weniger Imperative und Lebensmaximen, die mit- 
unter sogar nur negativer Art sind. Wir wiesen schon darauf hin, daß die Folge 
dieses Verhaltens Depression und Unzufriedenheit ist. Man darf wohl hinzufügen, 
sehr oft auch Borniertheit und Unduldsamkeit gegenüber Bereichen, auf die das 
religiöse Leben, soll es Fülle und Weite erlangen, nicht verzichten kann. Ferner 
sind Ressentiments sowie Selbsttäuschungen häufig das Ergebnis allzu enger Blick- 
richtung, die Mißachtung einer echten Entwicklung und Entfaltung. Die Gründe 
sind nicht allzu schwer zu ermitteln. Die Enge und gleichsam erzwungene Dürftig- 
keit weckt Minderwertigkeitsgefühle, die leicht zu Rachegefühlen und Neid führen, 
vor allem wenn die Begegnung mit reichen Naturen zu einem Vergleich heraus- 
fordert. 

Spannungen der genannten Art wachsen mit ihren Folgen zu nachdrücklicher Wir- 
kung heran, wenn die Berufsarbeit und das religiöse Leben eine gewisse mecha- 
nische Einschleifung erfahren haben und darum das innere Anteilnehmen erschwe- 
ren. Es können dann Krisen von u. U. großer Heftigkeit und nicht zu unterschätzen- 



Psychische Hemmungen in ihrer Bedeutung für das religiöse Leben 341 

der Gefahr entstehen. Eine Beschränkung der Entfaltung in unzweckmäßiger Art 
ist darum nicht wünschenswert. 

Dabei bleibt für den notwendigen oder auch freiwilligen Verzicht auf Möglich- 
keiten der Selbstverwirklichung immer noch ein weiter Spielraum. Jeder Mensch 
muß so und so oft auf Grund eines klaren Gewissensurteils auf Verwirklichungs- 
tendenzen seiner Anlage verzichten. Er wird es darüber hinaus aus edlen Gründen 
in vielen Fällen auch freiwillig tun. Das ist für den Nachfolger Christi sogar die 
tägliche Situation. Der freiwillige Verzicht auf Erlaubtes gehört grundsätzlich in 
sein Leben. Da aber das Einerlei des Lebens Schwung und Begeisterungsfähigkeit 
angreift, wird der Verzicht sehr leicht zur Last und Plage. Einen Verzicht auf lange 
Sicht oder auf Lebenszeit motivisch so zu stützen, daß er •echt" bleibt, in diesem 
Sinn in die Freiheit aufgenommen und behalten wird, zugleich vom •Gemüt" her 
bejaht wird, gehört mit zu den schwierigsten Aufgaben der Selbst- und Fremd- 
erziehung. Hier ist die Tatsache erwähnenswert, daß eine von der christlichen Er- 
ziehung seit jeher gepflegte Praxis in der heutigen Heilpädagogik große Bedeutung 
gewann und in ihrem Wert bestätigt wurde: die Übung des Verzichtes. Nicht nur 
die Motive müssen rege und wach bleiben, wenn der Verzicht sinnvoll und unschäd- 
lich bleiben soll. Auch ein gewisses Maß an Übung und Einübung von Verzicht- 
leistungen, und zwar von früh auf, ist von nicht zu unterschätzender Wirkung. Ver- 
zicht muß erlernt und in ständiger Übung gehalten werden, soll der Mensch nicht 
in unlustgesättigter Stauung, in Sinnlosigkeit des Verzichtes vergrämen oder ver- 
bittern. 

Stauungen unlustgesättigter Art ließen sich im religiösen Leben oft vermeiden, 
wenn neben echtem Streben nach Persönlichkeitsentfaltung Liebhabereien gepflegt 
würden. Auch diese Tatsache entdeckte die Psychotherapie wieder neu. Liebhabe- 
reien sind Beschäftigungen, die mehr erreichen als eine Verhinderung von Lange- 
weile. Knüpfen sie an echtem Interesse an, vermögen sie Natur- und Menschen- 
verständnis, Wissen und Können zu vermehren. Damit wächst natürlicherweise das 
Selbstgefühl, da der Selbstwert in • wenn auch schlichten • Erfolgen erfahren wird. 

Eine zweite Störungsmöglichkeit ist mit der sogenannten •Frustration" gegeben3. 
Frustration ist gleichbedeutend mit dem Erleben des unbefriedigten oder verletzten 
Rechtsgefühls, und zwar in allen seinen Abarten. Begriffe wie: Beeinträchtigung, 
Benachteiligung, Zurückgesetztwerden, Zukurzkommen gehören ebenso hierher 
wie enttäuschte Erwartung und Gefühle erlittenen Unrechts. 

Die Frustration erwächst immer aus einem Rechtsanspruch, der das Ergebnis per- 
sönlicher Lebenserfahrungen ist. Wird diesem Rechtsanspruch nicht entsprochen, 
reagiert der Mensch mit Traurigkeit, Ärger und Aggression. Der Rechtsanspruch ist 
ebenso wie die Disposition zu den beiden Reaktionen nach Richtung wie Intensität 
von Mensch zu Mensch sehr verschieden. Ist die Empfindlichkeit gegenüber Enttäu- 
schungen und Ungerechtigkeiten (auch nur vermeintlichen) sehr groß, so spricht man 
von einem Frustrationskomplex, einer Frustrationsneurose. 

8 Vgl. dazu: Henri Ellenberger, Über den Begriff der Frustration in •Die Psydiohygiene", 
Hans Huber Verlag, Bern 1949. Ferner vom Vf.: Psydiohygiene, Stimmen der Zeit, 76 
U951), 10. Heft 277 ff. 



342 Hubert Thurn 

Der Komplex entsteht auf Grund von Erlebnissen folgender Art: zu wenig oder 
zu viel Liebe, kritische Stellung in der Familie, ungerechte oder vermeintlich unge- 
rechte Strafen, plötzliche und einschneidende Änderungen in der Familie (Tod oder 
Scheidung der Eltern, Konkurs, wirtschaftliche Schwierigkeiten anderer Art usf.), 
Heimaufenthalt, der erzwungen wird, um das Kind nicht besorgen zu müssen, Miß- 
erfolge in Schule und Beruf, in der Gemeinschaft, die als ungerecht angesehen wer- 
den, desgleichen körperliche Häßlichkeit und Unbegabtheit, kurzum •Unordnung 
und frühes Leid" (Thomas Mann) sind hier von Bedeutung. 

Die Entwicklung der Frustration kann in verschiedener Richtung verlaufen: gün- 
stig, wenn sie zur Bildung einer sozial-wertvollen Kompensation führt; ungünstig, 
wenn Flucht- und Betäubungsreaktionen wie Trunksucht, Kleptomanie, sexuelle 
Ausschweifungen usf. ihre Folgen sind. Neben der Kompensation ist die Aggression 
häufig. Ausdruck der Aggression ist der Machthunger, dessen Ziel das Ausleben der 
angestauten Rachegefühle ist. Wird die Machtposition nicht erreicht, können Ego- 
zentrismus in der Form unablässigen Nörgeins und Unzufriedenseins, hochmütige 
Selbsterniedrigung oder Ressentimenthaltungen (als Ergebnis unbefriedigten Rache- 
bedürfnisses) Ergebnis der Entwicklung sein. Masochismus (Selbstquälerei), der eine 
wichtige Rolle bei Organneurosen spielen soll, Fatalismus und Verfolgungsideen 
sind weiterhin mögliche Endstadien der Frustration. 

Mit all diesen Verstimmungen wird die Reife erschwert oder verhindert, sind 
Reifungskrisen gegeben, die durch die Stagnation und falsche Richtung der •libido", 
der seelisch-geistigen Kräfte hervorgerufen werden. 

Die Frustration und der Frustrationskomplex haben innerhalb des religiösen 
Lebens und Strebens sehr große Bedeutung. Das bestätigt die Erfahrung zur Ge- 
nüge. Viele Christen, die ihr Berufsleben und das religiöse Streben ernstnehmen, 
leiden tief unter Gefühlen der Feindseligkeit, aufgestauter Aggression, unter Ver- 
bitterung und unvergessener Beeinträchtigung. Es scheint so, als würde die religiöse 
Liebe, die gerade im Falle der Frustration aufgerufen wird, keine Kraft besitzen, 
mit den Verstimmungen fertig zu werden. Gewaltakte, mit denen man den Gefühlen 
beizukommen versucht, versagen entweder ganz oder teilweise. Teilweise dann, 
wenn die Verstimmung zwar im Augenblick auf Grund eines Willensaktes, d. h. der 
Beherrschung unwirksam gemacht wird, später aber in vielen kleinen •Dosen", in 
Vergrämtheit, Ubelnehmerei, in Riesenansprüchen und Selbstbemitleidung, in Sar- 
kasmus und übermäßiger Kritik, schließlich in Selbstquälerei zum Ausdruck kommt. 

Woran liegt das? Welche Gründe verhindern die reibungslose Verarbeitung er- 
fahrenen Unrechts oder vermeintlichen Unrechts? Wir möchten meinen, die Gründe 
seien eindeutig mit der falschen Methode der Verarbeitung gegeben. Gefühlen kann 
man mit Gewaltakten nicht beikommen. Sie versteifen sich sogar, wenn man ihnen 
mit Trotz und Gewalt begegnet. Verarbeitung setzt Motivation voraus. Die Beein- 
trächtigung wie das Austragen ihrer Folgen können nur dann bewältigt werden, 
wenn sie einem Sinngefüge eingeordnet werden. Ein Mensch, der beispielsweise 
von der Führung und Fügung einer Vorsehung überzeugt ist und sich in der Über- 
zeugung immer wieder festigt und stärkt, wird durch die Erfahrung einer Frust- 
ration vielleicht zunächst verletzt, aus der Bahn geworfen. Aber er vermag sie 
demütig hinzunehmen, wenn er den Sinn sieht, wenn auch nur einen allgemeinen, 



Psydiisdie Hemmungen in ihrer Bedeutung für das religiöse Leben 343 

den in der Überzeugung einer Fügung begründeten, wenn er überzeugt sein darf, 
daß aus Bösem Gutes wachsen kann. 

Ein Hinweis scheint noch von besonderer Bedeutung zu sein. Es ist eine merk- 
würdige Tatsache, daß die christliche Verkündigung für gewisse Bereiche, z. B. für 
den der geschlechtlichen Sittlichkeit eine ungemein reichhaltige Kasuistik, bis in 
kleinste Details gehende Verhaltensweisen erarbeitet hat und im Unterricht mit- 
zuteilen pflegt. Das wird wohl darin begründet sein, daß einerseits die Geschlecht- 
lichkeit im Hinblick auf bestimmte Zeitumstände und mit ihnen gegebene Wer- 
tungsmaßstäbe überwertet wird, andererseits die Beherrschung so besonders 
schwierig ist. Jedenfalls kann nicht bestritten werden, daß die Anleitung zur Über- 
windung der Frustration, die Aktualisierung der Liebe nahezu überhaupt nicht ge- 
pflegt wird. Man übersieht, daß das Kind angeleitet werden muß, mit seinen Ge- 
fühlen erlittenen Unrechts fertig zu werden. Deshalb verfügt der Erwachsene ent- 
weder über gar keine oder eine unzweckmäßige Methode der Bewältigung. Man 
überlege doch einmal, wie wenig ein Kind zum Humor, zum echten Verzeihen hin- 
geführt wird. Der Ernst innerhalb des christlichen Lebens ist weitgehend ein Über- 
Ernst, dem eine kräftige Dosis Humor und sorgloser Unbekümmertheit fehlt. Welch 
große und bedeutsame Aufgabe erwächst dem Erzieher in der Pflege echter Heiter- 
keit, humorvollen Verzeihens, religiösen Trostes. Wie ungeschickt verhält sich man- 
cher Erzieher, Seelsorger, Vater und Mutter, die durch Strafen und Moralisieren, 
durch völlige Verständnislosigkeit gegenüber schwierigen Erlebnissen des Kindes, 
durch Mangel an Hinweisen der Verarbeitung die Situation verwickeln, den Wider- 
stand versteifen, zur Aufstauung von Haß, Feindschaft, Bitterkeit, Rachsucht usf. 
• wenn auch vielfach unwissend • beitragen. Wie viele Analysen ergeben die An- 
stauung ungebührlicher Mengen von Bitterkeit als Grund seelischen oder sogar kör- 
perlichen Zusammenbruchs. Immer wieder kann der Therapeut in solchen Fällen 
feststellen, daß die Aufstauung bis in die frühen Kinderjahre zurückreicht. Daß 
sich ein Kind • genau so wie der Erwachsene, der oft übermäßig Gebrauch davon 
macht • austoben, seinen Zorn, seine Wut abreagieren möchte und auch • soweit 
eine reibungslose Verarbeitung nicht möglich ist • ein Recht dazu hat, wird über- 
haupt nicht gesehen. Während beispielsweise der Vater seinem Berufsärger zu Hause 
reichlich oder überreichlich Luft verschafft, muß das Kind alles Widerstreben, Zorn 
und Unwillen ohne Widerworte •herunterschlucken". Das Wort sagt genau, was ge- 
schieht: die verdrückte Aggression sinkt auf den Seelengrund und richtet dort Ver- 
wüstungen an, die eines Tages vielleicht in verheerender Weise nach außen brechen 
werden. Es ist eine Tatsache, daß Revolutionäre von eiskalter Aggression vielfach 
schwächliche Menschen waren. Man kann sich die Erklärung dieses Zusammenhangs 
einfach machen, in dem man von •Psychopathie", krankhaften Gefühlsausfällen 
redet. Aber wird nicht die Begründung viel sinnvoller sein, daß ein schwächlicher 
Mensch seine Beeinträchtigungen, die viele Jahre hindurch unverarbeitet auf dem 
Grund der Seele lagen, eines Tages auszuleben beginnt • ohne Gnade, ohne 
Erbarmen. 

Religiöse Gemeinschaften kranken oft an Gegensätzen, Feindseligkeiten, schweren 
Verstimmungen ihrer Mitglieder. Viel Schuld trägt hier das mangelnde Verständ- 
nis für die oben ausgeführten Zusammenhänge. Weder die rechte Anleitung zur Ver- 



344 Hubert Thurn 

arbeitung der Frustration noch die Möglichkeit einer Entlastung werden gebührend 
ernstgenommen. Daher verbittern die Menschen, und ihre Gemeinschaft wird un- 
fruchtbar durch Hader, Mißtrauen, Ressentiments usf. 

Eine dritte Störungsmöglichkeit bleibt zu erwägen: der Zwang. Man spricht von 
einer Zwangsneurose immer dann, wenn sinnlos erscheinende Nötigungen zu be- 
stimmten Vorstellungen, zur Wiederholung bestimmter Verrichtungen, ein •Zwangs- 
zeremoniell" oder ein Zwangssystem, zwanghafte Angst oder Phobien vorliegen4. 

Zwänge machen sich im religiösen Streben mancher Menschen recht quälend be- 
merkbar. Keine Störung des geistlichen Lebens ist übrigens so hartnäckig wie diese, 
scheint so unangreifbar gegenüber bestgemeinten Methoden. Will man den Zwang 
wirkungsvoll behandeln, sind gewisse Grundeinsichten notwendig. 

Wir unterscheiden hier zunächst einmal schwere Zwangszustände von leichten. 
Schwer wird man den Zwangszustand nennen, der bereits soweit fortgeschritten ist, 
daß die Erfüllung der Berufspflichten leidet, eine Absorption der Kräfte eingetreten 
ist, die das Interesse völlig fesselt. Leicht sind Fälle, bei denen äußere Verrichtungen 
nicht angegriffen sind, eher von zwangshaften Gewohnheiten als von eigentlichem 
Zwangskranksein die Rede sein sollte. 

Während schwere Zwangszustände in die Behandlung des Fachmannes gehören, 
können leichtere Zwangsnöte auf Grund gewisser Einsichten unschwer mit Erfolg 
angegangen werden. 

Zwänge entstehen auf Grund von Vitalschwäche, Unentschiedenheit und Ge- 
wohnheit. Unter Vitalschwäche verstehen wir einen Mangel an psycho-physischer 
Kraft. Vitalschwache Menschen sind meist sensibel, empfindsam im besonderen Aus- 
maß, in ihren Unternehmungen zögernd, ängstlich, in ihrem Kontakt unsicher, im 
beruflichen Bereich übergenau, verregelt, leicht festgefahren. Die Vitalschwäche ist 
meist auch der Grund für die Unentschiedenheit, die den Kern der Zwangsbildung 
ausmacht. Nehmen wir als Beispiel Zwänge, die sich auf die geschlechtliche Sittlich- 
keit beziehen. Die Unentschiedenheit besteht hier in einem eigenartigen Schwebe- 
zustand, der das Sowohl-Als-auch einer gespaltenen Haltung zum Grunde hat. Der 
Mensch entscheidet sich nicht, weder für das Verbotene noch für die Tugend. Er 
liebäugelt gleichsam mit den Gegensätzen. Ein Beispiel mag den Zustand schlicht 
veranschaulichen. Nehmen wir an, es beabsichtige jemand, eine Reise zu tun. Er 
überlege hin und her, ob die Reise gelegen sei, welche Vorteile sie biete usf. Er ent- 
decke mancherlei, komme aber nicht zum Ergebnis, zum Entscheid, da seine Gedan- 
ken zugleich mit Erwägungen belastet werden, die die Reise nicht empfehlen. Er 
bleibt in der Schwebe. Beide Möglichkeiten bieten Vorteile. Er geht zum Bahnhof 
und setzt sich dort hin, um den Entscheid abzuwarten. Dieser stellt sich naturgemäß 
nicht ein, weil der Mensch ihn nur selbst wirken kann. Aber er ist ja gespalten. Er 
möchte beides. So sitzt er lange Zeit und wartet • innerlich zerrissen, hin- und her- 
gezogen. Je mehr er sich ärgert über den unentschiedenen Zustand, um so mehr setzt 
sich dieser fest. Je mehr er versucht, der einen Möglichkeit den Vorrang vor der 
anderen zu geben, um so mehr macht sich die andere Seite geltend. 

Es wurde bereits gesagt, daß sich die Unentschiedenheit meist aus der Vital- 

4 E. Speer, a. a. 0. 



Psychische Hemmungen in ihrer Bedeutung für das religiöse Leben 345 

schwäche ergibt. Der vitale Mensch wirft bei Konflikten nach kurzem Hin und Her 
das Gewicht auf die eine oder andere Seite, er nimmt mehr oder weniger bewußt 
Risiko auf sich, er entscheidet sich. Der Vitalschwache vermag den Vorgang der 
Wahl nicht eindeutig zu entscheiden. 

Zwangsmenschen geben in der Analyse diese Gespaltenheit, das Liebäugeln mit 
den Gegensätzen gerne zu. Sie empfinden diesen Zustand sogar sehr häufig als 
schuldhaft. Sie vermerken die Unentschiedenheit sowohl der Sünde wie auch dem 
Tugendakt gegenüber als Unsauberkeit, aber sie vermögen sich keine vom Herzen 
herkommende Entscheidung abzuringen. 

Einen anderen Gesichtspunkt zur Aufhellung des Zwanges hat H. Schultz-Henke 
geltend gemacht5. Seine Erfahrungen sprechen dafür, daß seelische Fehlentwick- 
lungen ganz allgemein in unzweckmäßiger Hemmung des Antriebs begründet sind. 
Hemmungen dieser Art werden nach seiner Ansicht meist im frühkindlichen Stadium 
der Entwicklung • etwa bis zum fünften Lebensjahr einschließlich • erworben. 

Auch der Zwang ist demnach • als seelische Fehlentwicklung • Ausdruck ge- 
hemmter Kraft, gehemmten Antriebs. Bezieht sich der Zwang auf das Geschlecht- 
liche, so wäre er Ausdruck gehemmter Liebesfähigkeit, richtet er sich gegen andere 
Menschen oder gegen Gott (z. B. in Verwünschungen, Lästerungen usf.), so würde 
die zwangshafte Aggression Anzeichen gehemmter Selbstbehauptung sein. Bei, 
äußerlich gesehen, unsinnigen Zwängen, wie Waschzwang, einem umständlichen 
Zwangszeremoniell bei täglichen Verrichtungen usf. handelt es sich um Verdrän- 
gungen, die nur in sehr eingehender Analyse geklärt werden können. " 

Wie ist an Zwängen leidenden Menschen zu helfen? Wir müssen hier zunächst 
auf die Gewohnheit als Voraussetzung von Zwängen verweisen. Die Gewohnheit, 
eine lange geübte Verhaltensweise der Unentschiedenheit ist oft der Anlaß der 
Störung. Eine innere Einstellung, die gleichsam bis an den Rand des Erlaubten zu 
gehen sich verstattet und wünscht, die lediglich die Sünde vermeiden möchte, oft 
auch nur die •schwere", also Haltungen eines Minimismus, können auf lange Sicht 
geübt in zwanghafte, skrupulöse Unsicherheit übergehen. 

Aus diesen Überlegungen läßt sich mancherlei ableiten. Da die Vitalschwäche nicht 
aufzuheben ist • oder nur in seltenen Fällen z. B. im Falle akuter Schwäche nach 
einer Krankheit oder sonstigen Überanstrengungen, • kommt es zunächst darauf an, 
den Minimismus zu vermeiden. Eine positive Ausrichtung, eine kräftige, wirksame 
Motivation der Tugend verhütet im allgemeinen das Abgleiten in einen Negativis- 
mus, ein Minimum an Anstrengung und Bereitschaf t. Das •Principiis obsta", das Sich- 
versagen zu Beginn einer Laxheit gegenüber, die lediglich nicht schwer zu sündigen 
wünscht, schiebt der Skrupulosität und dem Zwang meist einen kräftigen Riegel vor. 
Einzusehen, daß sich der vitale Mensch mancherlei •gestatten" kann, das ihn nicht 
allzu sehr belastet, daß jedoch der Vitalschwache auf Grund seiner Schwäche auch 
kleine Zugeständnisse unverhältnismäßig schwer bezahlen muß, ist ferner eine Ein- 
sicht, die die gerade und lautere Lebensführung für den Lebensschwachen weit mehr 
empfehlenswert erscheinen läßt als krumme Wege, die am Abgrund vorbeiführen. 

E. Speer hat in einem sehr lesenswerten Buch6 die Entwicklung der Liebesfähig- 
5 H. Schultz-Henke, Der gehemmte Mensch, Thieme Verlag, Stuttgart 1947. 
8 E. Speer, Vom Wesen der Neurose, Georg Thieme Verlag, Stuttgart 1949. 



346 Hubert Thiirn 

keit als Weg zur Verhütung zwangshafter Gewohnheiten und zu deren Überwin- 
dung herausgestellt. Zwangskranke sind oft (ungewollt) krasse Egoisten. Weniger 
kräftig ausgedrückt: egozentrische Menschen. Liebefähigkeit ist das Gegenteil des 
Egoismus: Zuwendung zum anderen Menschen; sie erschwert das Abgleiten in die 
Zwangshaf tigkeit. Für die Erziehung, die Selbst- und Fremderziehung, käme es nach 
ausgiebiger Kenntnisnahme der Eigenart und der Umweltverhältnisse darauf an, 
im einzelnen zu zeigen, wie der Lebensunsichere zu •fürsorglich" denkender und 
handelnder Zuwendung zum anderen Menschen gelangen kann. 

Für die Seelsorge an Zwängen leidender Menschen ergibt sich die Notwendigkeit 
mancher Korrekturen. Zu glauben, jeder Zwangskranke leide deshalb an Zwängen, 
weil er übergewissenhaft sei, ist nicht richtig. Gerade das Spiel mit dem im äußer- 
sten Fall Erlaubten hat große Bedeutung. Eine einfache Beruhigungstaktik, ein Be- 
schwichtigen und Vertuschen ist ebenso wenig am Platze. Die Unentschiedenheit als 
Anlaß der Fehlentwicklung, der Mangel an rechter Motivation müßte in den Blick 
genommen werden. Ferner wäre die rechte Sorge um andere zu betonen und eine 
Entwicklung der Liebesfähigkeit anzustreben. 

Speer weist noch auf einen Anlaß zur Bildung von Zwängen hin: die plötzliche, 
schockartige Entmutigung. Vitalschwäche geht mit Lebensunsicherheit einher. Die 
Lebensunsicherheit verstärken bedeutet der Zwangskrankheit Vorschub leisten. Die 
aus der Lebensunsicherheit hervorwachsende Angst und Instinktlosigkeit kann durch 
unzweckmäßige religiöse Unterweisungen verstärkt werden. Ethische Strenge von 
skrupulöser Genauigkeit ist sehr wohl geeignet, bei unsicheren Menschen zu Krampf, 
Zwang, Skrupeln Anlaß zu geben, eine Tatsache, die dem Seelsorger und Erzieher 
zu denken geben sollte. Die unkluge Betonung der Furchtbarkeit einer Sünde oder 
ihrer Folgen kann sehr wohl schockartig entmutigen, zumal dann, wenn vielleicht 
in der Kindheit Sünden bestimmter Art begangen wurden. 

Die in der Seelsorge von jeher geübte Praxis klarer Scheidung des Unerlaubten 
vom Erlaubten hat große Bedeutung. Jedoch wäre der Hinweis auf die Gefahren des 
Minimismus, wenn schon eine Kasuistik geboten wird, wichtig. Der Hinweis, daß nie- 
mand ein Ideal erreichen wird, wenn er sich mit dem Allernotwendigsten begnügt 
und alle Möglichkeiten des Noch-eben-erlaubten abzutasten und auszuprobieren 
versucht, dürfte gute Wirkung tun. Bei bereits lange währendem Zwang empfiehlt 
sich die Benutzung eines feststehenden Schemas für die Beichte, wie es Schulte in 
seinem Buch •Was der Seelsorger von nervösen Seelenleiden wissen muß" vorlegt. 

Der Weg der Tugend, eines echten religiösen Lebens, ist recht beschwerlich. Die 
genannten Störungsmöglichkeiten deuten hinlänglich darauf hin. Trostreich ist die 
Tatsache, daß Gott mit der redlichen Anstrengung zufrieden ist: ultra posse nemo 
tenetür. Tröstlich ist auch der Gedanke, daß •Frömmigkeit nicht etwas ist, was man 
erwirbt und dann ein für allemal als festen Besitz hat, sondern etwas, um das man 
immer neu ringen muß, um es zu behalten"7. 

7 Kurt Böhme a. a. O. S. 172/173. 




