347

Die Kirche als System der Vermittlungen
Von Prof. Dr. Alois Winklhofer, Passau

Es ist ein in die Tiefe des Heilsplanes Gottes greifendes Problem, wie der Satz
1Tim 2, 5: ,Unus enim Deus, unus et mediator Dei et hominum® (denn es ist ein
Gott und ein Mittler zwischen Gott und den Menschen) mit der anderen im Raum
katholischen Denkens unbestreitbaren Wahrheit in Einklang zu bringen ist, dafl sich
dies Mittlertum Christi durch die Kirche betitige. In keiner Weise darf die Einzig-
artigkeit und Einzigkeit der Mittlerschaft Christi in Frage gestellt werden. .

Fiir uns ist die Kirche nicht blof} die Gemeinde der Erlosten und so die Frucht des
Erlosungswerkes Christi; sie hat vielmehr nach der Heilsplanung Gottes beim sub-
jektiven Vollzug des Erlosungswerkes in der Geschichte und in der Menschheit eine
aktive Rolle; es gibt keine subjektive Erlosung ohne Mitwirkung der Kirche.

Wir nehmen damit einen von den meisten evangelischen Theologen verschiedenen
Standpunkt ein, die aufgrund ihrer Sola-fides-Lehre konsequenterweise fiir eine
Heilsfunktion der Kirche in ihrem System keinen Platz haben. So ist es bezeichnend,
daf sich C. Barth in seiner ,Dogmatik im Grundriff“ fiir den Ausdruck ,,Gemeinde®
statt ,Kirche als die vorzuzichende Namensbezeichnung einsetzt und R. Herrmann
in seinem Aufsatz ,Zum evangelischen Kirchenbegriff“ sagt: ,Die Kirche ist weder
zuerst nach in der Hauptsache vom Organismusgedanken her zu verstehen, noch
kann sie als eigentliche sakramentale Grofle angesehen werden. Sie ist vielmehr
Scharung ...“%. An diesem Gesamtbild dndert auch das Biichlein H. Asmussens
,Maria die Mutter Gottes“ kaum etwas, auch nicht die in Gang befindliche Revision
des evangelischen Kirchenbegriffes?. !

Die katholische Auffassung ist, dafl das durch Christus erworbene Heil den ein-
zelnen Menschen zukommt, insofern sie Glieder der Kirche sind, und daf§ hiebei die
Kirche in ihrer vermittelnden Funktion wahrhaft auf vielerlei und vielfaltig inein-
ander spielende Weise das von Christus bereitete Heil an die Menschen heranbringt.
Dabei ist wichtig zu sehen, daB sie es nicht blofl nach der Weise eines Organismus
tut, der alle mit ihm verbundenen Glieder und Organe speist, sondern auch unter
Heranziehung und Aktivierung ihr nicht glied- und organhaft zugehériger Teile,
so dafl ihre Gnadenvermittlung mehr als einen Organismus, ein System bedeutet.
. Wir sprechen ja im Unterschied zu einem Organismus von einem System da, wo
mehr als Organkrifte, wo rein technisch angesetzte Krifte zur Erreichung eines Zie-
les ins Werk gesetzt sind und zu einem Zwecke sinnvoll und planvoll zusammen-
wirken. Ist nun die Kirche ein System der Gnadenvermittlung?

I

[

Die Kirche als mittlerisches Gebilde iiberhaupt

Als Leib Christi und dbernatiirlicher Organismus besitzt die Kirche eine ihr wesen=
haft zugehdrige Sakramentalitit. Das heifit: Die Zugehorigkeit zu ihr allein schon

1 Zeitschrift fiir systematische Theologie 1950. 1.
2 Vgl. F. M. Braun, Neues Licht auf die Kirche. Die protestantische Kirchendogmatik in
ihrer neuesten Entfaltung. Deutsche Ubersetzung, Einsiedeln 1946.



348 . Alois Winklhofer

gibt Teil an den Lebens- und Gnadenkriften Christi, und ihre Sichtbarkeit in Kul-
tus, Sakramentenspendung und Hierarchie bezeichnet, insofern sie Christi Leib ist
und in ihr Christus wirkt, vielfaltige Gnade und verleiht sie auch.

Niherhin bestimmt Scheeben in den ,Mysterien des Christentums® diesen Sach-
verhalt dahin: Die Kirche ist ,die Braut und Gattin des Lammes, Christus, und ge-
biert ihm als solche, vom HI. Geist befruchtet, seine Kinder. Wunderbar und unbe-
greiflich ist die Fruchtbarkeit, welche die Kirche in dieser Mutterschaft offenbart,
unaussprechlich die Vereinigung mit dem sie iiberschattenden HI. Geist, der in ihrem
Schofle und durch sie dhnliche Wunder wirkt wie in dem reinsten Schof Mariens*s.

Genauer besehen besagt das, daf die Kirche als des unsichtbaren Herrn sichtbarer
Leib, vom HI. Geist bewegt, durch all ihr Tun des Herrn Leben in denen, die zu ihr
gehoren, nihrt, mit Gottesleben erfilllt und ihre Zahl stindig vermehrt; indem sie
den Menschen die Bundesgabe Gottes vermittelt: CTof, xbolg, cwtngic, mvedua:
Leben, Gnade, Heil und Geist, die Bundesgabe des melius testamentum, des erha-
beneren Bundes (Hebr 7, 22), macht sie dieselben zu ihren Kindern und erhilt sie in
der Kindschaft. Des Herren Leben wird als Gnade nur mitgeteilt in der Form des
Lebens der Kirche, und dieses Leben greift um sich und assimiliert sich immer neue
Menschen als Glieder des einen Leibes und baut stetig das Leben derer auf, die ihre
Glieder schon geworden sind. Die Kirche ist so das Gefafl des gottlichen Lebens,
dessen die Menschheit teilhaftig werden soll, und aus diesem Gefaf ist alle Gnade
geschopft, die mitgeteilt wird. Aber sie vermittelt dies Leben nur, weil es ihr zuvor
-von Christus als sein Leben geschenkt wurde.

Dafl die Kirche ein mittlerisches Gebilde ist, das kommt also in ihrem inneren
" Sein und Wesen zum Ausdruck: Nach unserer, aus Paulus und den Vitern wohl-
begriindeten Auffassung ist die Kirche konstitutiv Christi Leib, und Christus. ist
nicht blof ihr Kegdheiov (Hauptsache, Zusammentfassung), sondern auch ihr Haupt.
Mohler nennt die Kirche den unter den Menschen in menschlicher Form fortwiahrend
erscheinenden, sich stets erneuernden, ewig sich verjiingenden Sohn Gottes, die an-
dauernde Fleischwerdung desselbent, wie auch Thomas sie als Fortsetzung und Aus-
dehnung der Inkarnation verstehts. Dieses Verstédndnis der Kirche hat Wickenhauser
in seinem Buch ,Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem Apostel Pau-
lus“ vom exegetischen Standpunkt aus nach allen Seiten gesichert und vertieft. Ist
also Christus das Haupt der Kirche, jener, der seinem inneren Seinsakt nach in sei-
ner menschlichen Natur der unus mediator dei et hominum ist, jener, der in Ver-
bindung mit dem HI. Geist ihr inneres Seins- und Formprinzip ist, so ist der Kirche
mit dem immer noch im Himmel als Mittler weilenden Herrn, der seine menschliche
Natur beibehielt und so zur Rechten des Vaters sitzt, von selber ein mittlerisches
Sein und Leben ecigen.

Das bezieht sich auf die Kirche im engeren und eigentlichen Sinn, auf den aus den
Llebendigen Steinen“ der erlésten Menschen dieses Aions gebildeten Gottesbau.

Aber wir miissen die Kirche auch noch in einem weiteren und uneigentlichen Sinn
verstehen und wiirden sie gar nicht richtig verstehen kénnen, weder in ihrem Wesen

3 Die Mysterien des Christentums. Freiburg 19512, S. 450,
4 Symbolik, Mainz 1838, S. 337. ® Comm. in Ep. ad Eph. c. L. lectio 8.



Die Kirche als System der Vermittlungen 349 -

noch in ihrer mittlerischen Funktion, wenn wir daran vorbeigingen. Gerade in die-
ser weiteren Sicht zeigt es sich, dafl die Kirche mehr als mittlerischer Organismus,
eben ein mittlerisches System ist, weil ja da ihr mittlerisches Sein und Tun nicht blof} *
von organhaft ihr zugehérigen Gliedern getragen erscheint, sondern auch von Wesen
und Maichten, die nicht unmittelbar und organhaft zu ihr gehoren, ihr aber doch
von innen her zugeordnet sind. Es geht um die Kirche als kosmische Gréfe, als nova
creatura, um die Kirche, der die ganze Schopfung, Natur und Engelwelt, eingeordnet
und zugeordnet ist. Auf die Frage, wieweit die Seligen noch zar Kirche im eigent- N
lichen und strengen Sinn, zur leibhaften Kirche gehéren, soll hier nicht eingegangen
sein. Daf sie in lebendiger Beziehung zu ihr stehen, ist nach dem Sachverhalt der
communio sanctorum aufler Zweifel.

Sicherlich ist nun nach Paulus die Kirche im engeren Sinn auch die Kirche im
eigentlichen Sinn. Es geht wohl nicht, weder vom spekulativen noch exegetischen
Standpunkt aus, die vernunftlose Schépfung wie auch die Engel ohne weitere Unter-
scheidung in den Begriff der Kirche einzubezichen, wie es V. Warnach und H. Schlier
in der Aufsatzsammlung ,Die Kirche im Epheserbrief* tun und auch Eugen Walter
in seinem Biichlein ,Christus und der Kosmos* versuchts. Bernhard Brinkmann S.J.
hat in seiner Abhandlung in , Wissenschaft und Weisheit“? gerade mit der Unter-
suchung des Rekapitulationsbegriffes klare Grenzen gezogen; ebenso Wickenhauser.
Aber es bleibt doch folgendes: Christus ist xeqéhewov und Kegaly (Inbegriff und
Haupt)® der ganzen Schopfung, und als solcher hat er eine herrscherlich-ordnende
Stellung in ihr. Da er nach der historisch-konkreten Situation diese herrscherlich-
ordnende Funktion als Mittler ausiibt, kann es nicht anders sein, als dafl er auch den
ganzen Kosmos, die ganze geschaffene Welt — auch insofern sie nicht erldst wurde,
weil sie nicht erlést zu werden brauchte, wie die gute Engelwelt, oder nur per con-
comitantiam miterldst wurde, insofern sie zum menschlichen Sein und Leben gehort,
wie die Natur — in den Dienst seines Heilswerkes genommen hat und auf die Mit-
wirkung hiebei hinordnet.

H. Schell® schreibt in seiner Dogmatik von der auflermenschlichen Natur: ,Von
Anfang an war die Natur ein grofies Sakrament der Gnade, ein durchsichtiges Sinn-
bild geistiger Ideenwelt, ein wirksames Mittel geistlicher Salbung ... Die Gnade
des Erlosers nahm sie sofort wieder fiir sich in Anspruch als Sakrament der Er-
16sung®. Am deutlichsten wird das durch die Sakramente, von denen Schell sagt:
»Daher nimmt Gott die Natur in allen ihren Abstufungen zum materiellen Element
seiner Gnadenwirksamkeit: durch korperliche Substanzen, Naturdinge, Mischungen,
wie Wasser, Weihrauch, Licht, Ul, Wein und Brot ... wirkt der Gnadenspender
hohere Gesinnung und Lebensformen®. Da also die vernunftlose Schépfung deut-
lich in den Sakramenten und Sakramentalien ihren Erlosungsbeitrag leistet, ist sie

¢ Heinrich Schlier und Viktor Warnach, Die Kirche im Epheserbrief. Aufsitze. Miinster
i. W. 1949. — Eugen Walter, Christus und der Kosmos. Stottgart 1948,

713 (1950) 6 ff.

8 E. Scharl, Recapitulatio mundi. Der Rekapitulationsbegriff des hl. Irenius und seine
Anwendung auf die Kérperwelt. Freiburg 1941.

? Katholische Dogmatik, F. Schéningh, Paderborn 1892. III. 1. S. 442.



350 Alois Winklhofer

der Kirche als einem mittlerischen Gebilde eingeordnet und in das mittlerische Tun
Christi einbezogen: Mittel, dessen sich die Kirche bedient.

Dasselbe gilt von den Engeln, von denen Thomas!® ausdriicklich sagt, Christus sei
als Gott und auch als Mensch ihr Haupt. Thomas spricht ihnen zwar die sakramen-
tale ministratio ab!* und mit Recht, da sie als reine Geister bei der zeichenhaften
Struktur der sakramentalen Ordnung nicht sakramentale Wirkursache sein konnen.
Aber das schliefit einen Dienst bei der Setzung des sakramentalen Zeichens oder in
der Bereitung des Empféngers fiir die sakramentale Gnade nicht aus. So schreibt
Ps-Dionysius den Engeln einen besonderen Dienst bei der Ulweihe zu: ,Als Ent-
flammer und Entziinder erregen sie das gottliche Myron und regen es zur Aus-
strahlung und Verbreitung der Duftteilchen an. Denn die unbegreiflich siiff doftende
Wesenheit 1488t sich gern von den feuerglithenden und reinsten Geistern zur Aus-
strahlong anregen und gewdhrt denen, welche sie auf diese Weise iiberweltlich her-
vorlocken (den Weihenden als der eigentlichen Ursache!) in ganz gliickseligen Aus-
spendungen die gottlichsten Anhauchungen®2. Tertullian schreibt den Engeln im -
Anschluf an den Evangeliumsbericht vom Engel am Teich Bethesda die Funktion
unserer Bereitung fir den HI. Geist bei der Taufe zo!3; nicht die Bewirkung der
sakramentalen Gnade, sondern die Schaffung der Voraussetzungen fiir ihren Emp-
fang ist dabei ihr Amt. Auch das Gebet des Kanon soll in diesem Zusammenhang
nicht iiberhért werden: Jube haec perferri per manus sancti Angeli tui in sublime
altare (Dein heiliger Engel moge dieses Opfer zu Deinem himmlischen Altar empor-
tragen); dieser Angelus ist kaum als Christus zu verstehen!4. Die Mitwirkung der
Engel beim Werk der sakramentalen Zowendung der Erlésung — auch Newman
verweist in seiner Predigt zu Ps 104, 4 daranf — kann ons angesichts der kosmischen,
den Elementen und Naturkriften zugeordneten Stellung der Engel nicht iiberraschen,
wie sie auch in der Geh. Offenbarung wiederholt zum Ausdruck kommt. Ja, Peterson
fithrt in seinem Traktat ,Von den Engeln“ den Nachweis, dafl nach dem Zeugnis
der HI. Schrift und der kirchlichen Tradition der Kult der Kirche ein Teilnehmen
an der im Himmel von Engeln und Heiligen gefeierten Liturgie ist!s.

So gehért nicht blofl die ganze Schopfung in einem weiteren Sinn zur Kirche,
sondern zeigt auch gerade durch die Art, in der sie zur Kirche gehért, dal die Kirche
ein mittlerisches Gebilde ist, und zwar in keiner Weise selbstindig, sondern als
werkzeugliche Ursache in der Hand des minister principalis, des Mittlers schlechthin,
der ihr Haupt ist. Die Kirche als Ganzes in ihrer eigentiimlichen mystischen und
sakramentalen Struktur, mit Christus, den Gliedern, den Naturdmgen, den Engeln
ist ein mittlerisches Gebilde.

10 S, th, III qu 8 a 4. Vgl. Enzyklika Mystici Corporis.
11 S th. Il qu 64a 7.

12 Uber die kirchliche Hierarchie cap. 4.

13 De baptism. 6—S8.

14 Vgl. L. Eisenhofer, Handbuch der kathol. thurglk 11, Herder, Freiburg i. Br. 1933,
S. 185; ebenso, ausfithrlich: J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia, Wien 1948, 284.

18 Theologische Traktate. Miinchen 1951, S. 323 ff.



Die Kirche als System der Vermittlungen 351
I1 '

Die Kirche als System der Uermittlungen

Aber zeichnet sich darin unter einer scharferen Optik eine gegliederte Einheit,
ein System ab? Besteht ein Systém ineinandergreifender, verschiedenartiger und
gegliederter Vermittlungsakte und Vermittlungstrager, die zusammen die eine sakra-
mentale Miitterlichkeit der Kirche, die Kirche als Universalsakrament begriinden
und zusammen den einen, in sich differenzierten Lebens- und Seinsakt ausmachen,
so dafl man von der Kirche als einem System der Vermittlungen sprechen kann?

Besehen wir uns zunichst die mittlerische Funktion der Kirche, nm sie hernach in
ihrer Beziehung zueinander darzustellen. Welche sind sie? Wie erscheinen sie? Wir
haben im wesentlichen drei: Eine amtlich-personale, eine charismatisch-gliedhafte
und eine sakramentale Vermittlungsfunktion.

1. Das amtlich-personale Mittlertum. Seine Triger sind die Ordo-Tréger, Bischife
und Priester, an ihrer Spitze der summus episcopus. Als besonders qualifizierte Glie-
der des mystischen Leibes iiben sie ihr Mittlertum aus, so dafl es die Kirche ist, die
durch sie wirkt. Menschen sind hier zu Mittlern bestellt, und sie sind es in einer
echten Weise, indem sie die im mystischen Leib als Ganzes niedergelegte gratia
capitis als Gabe der Verschnung vermitteln. Vice Christi gerunt, sie handeln als
Werkzeuge und Organe des Hauptes, eben weil sie Glieder sind, insofern sie als
Priester handeln, ja ihre ganze Existenz ist in besonderer Weise vom Mittlertum
Christi bestimmt. Sie empfingen ,das innere Gleichbild des Blutopfers Christi als
besondere Eignung zum Dienst in dem durch Christi Tod neueréffneten Kultheilig-
tum eines ewigen Hohenpriesters“18. Aus dieser ihrer Qualifikation leitet sich nach
Thomas iibrigens die Aufgabe des Lehrens und Fiihrens ab.

Aber so sehr sie als Organe Christi wirken, ist ihr mittlerisches Tun doch auch iAr
Akt und gehort ihnen personal zu. Non quia dicitur, sed quia creditur!? (nicht weil -
sie ausgesprochen, sondern weil sie geglaubt wird), wirkt die sakramentale Form,
die sie aussprechen; die Setzung des dufleren Zeichens muf actus humanus sein; die
Intention, ein Sakrament zu spenden oder zu vollziehen, ist nach dem Tridentinum
unerlifllich fiir die Giiltigkeit des Sakraments!s. *

Wenn wir freilich scharf zusehen: Die Priester vermltteln werkzeugllcherwelse
nur die mitzuteilende Gnade und bieten sie an; sie helfen bei ihrer wirklichen und
objektiven Hervorbringung aus dem Schof der Kirche und des sakramentalen
Zeichens; das ist ihr spezifisches Mittlertum; aber kraft ihres Amtes vermégen sie
die subjektive Annahme der mitzuteilenden, also die mitgeteilte Gnade zu be-
wirken, und so bleibt ihr Handeln und Vermitteln ergdnzungsbediirftig.

2. Das charismatisch-gliedhafte Mittlertum. Aufer den amtlichen Vermittlungs-
organen haben wir die charismatischen und haben wir eine charismatische Vermitt-
lungsfunktion in der Kirche. Und diese ist aus dem Akt der kirchlichen Gnaden-
vermittlung nicht wegdenkbar. Es ist eine Funktion der Glieder und ist die Funk-
tion einer dispositiven Gnadenvermittlung, insofern sie den Empfinger, freilich

16 Sﬁhngen,- Symbol und Wirkiichkeit im Kultmysterium, Bonn 19402, S, 94,
17 Augustinus In Joa. 80, 3 (P L 85, 1840).
18 Denz. 854.



852 Alois Winklhofer

nicht unmittelbar und ex opere operato, fiir die Aufnahme der mitzuteilenden und
aus dem Schofle der Kirche bereitgestellten Gnade bereitet. Wir nennen sie eine
charismatische Vermittlung. '

Mit Wickenhauser!? nehmen wir ,charismatisch® in Anschluff an 1 Cor 12,4—30
hier einfach als im Besitz des Pneumas Christi befindlich, ohne Riidesicht darauf, ob
es sich in anflerordentlichen Gnadengaben auswirkt. Charismatiker ist somit jedes
Glied am Leibe Christi, insofern es als Glied auf das Wirken ins Ganze des mysti-
schen Leibes und in dessen einzelne Glieder hingeordnet ist. Als Abbild und
pneumaerfiilltes Nachbild des Ursakramentes, das Christus ist, segnet es und belebt
es mit Gnade das Ganze des mystischen Leibes und seine Glieder. ,Was ein Glied
leidet, leiden alle anderen Glieder mit; erfihrt ein Glied Ruhm, so freuen sich alle
anderen Glieder (1 Cor 12,26)“. ,Wir sind fiireinander Glieder (Eph 4,25)“. Ge-
wifl mussen wir nach dem Literalsinn, wie ihn Wickenhauser und ebenso Sicken-
berger im Kommentar der Bonner Bibel20 zu 1 Cor herausstellen, zunichst nur an
den Ausdruck des Gefiihls der Gemeinschaftsverbundenheit denken; aber min-
destens in Eph 4, 25 mit seiner weiter entfalteten, nach der Seite des Pneumatischen
und Realistischen zugleich vertieften Leib-Christi-Idee diirfen wir als Dogmatiker
diesen Literalsinn tberschreiten und dahinter einen theologisch-pneumatischen
Sachverhalt, den Sachverhalt einer organisch-pneumatischen Lebensvermittlung®
sehen, wie es die Charismen im eigentlichen Sinn meinen, eine Gnadenvermittlung
im Sinn einer Disposition fiir den Empfang der sakramentalen Gnade: Eine Mittler-
funktion, die allen Gliedern zusteht und ausdriicklich zusteht, so dafl auch hier
wieder der in ihnen waltende minister principalis, das Haupt in Tatigkeit ist.
Schlieflich und letztlich ist es das allgemeine Priestertum, von dem hier die Rede ist.

Wir kénnten dies Mittlertum als die Fahigkeit, ,die Heiligkeit des Kyrios wider-
zustrahlen“22, niher bezeichnen; aber damit wire viel gesagt und wenig geklirt.
Wir kénnten auch sagen: Ein in Gnade und Liebe mit Christus verbundenes Glied
habe eine deprekative (fiirbittende) Gewalt und Macht, Christus zur Verleihung
dispositiver Gnaden zu bewegen, die einen anderen, vor allem ein anderes Glied an
seinem Leib bereit machen, die objektiv angebotene Gnade auch anzunehmen, und es
habe diese Gewalt und Macht in um so héherem Grade, als das Pneuma Christi in
ihm wirksam und lebendig ist. Aber wir hatten hierin nur die Aktuierung eines.
tieferen Sachverhalts, und dieser tiefere Sachverhalt soll in den Vordergrund gestellt
werden: nimlich daf} ein Glied des mystischen Herrenleibes seinsmiflig durch sein
Gliedsein nach dem Maf} seiner Gnadenfiille in sich eine Dynamik zur Angleichung
der anderen Glieder an sich habe, eben weil es Glied eines Ganzen, eines organischen
Ganzen ist, eine Dynamik, die Gott bewegt, nach dem Mafl der Gnadenfiille dieses
Gliedes auch die anderen fiir die Annahme der objektiven Gnade zu disponieren.

19 Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem Apostel Pavlus, Miinster 1937,
S. 90—95. : :

20 Bonn 81923, S. 49 {.

21 Nicht einer sakramentalen Gnadenhervorbringung: Diese steht den amtlichen Organen
zu, wenn auch sporadisch in der Urkirche ein prophetisches Priestertum vorhanden war und
Tertullian meint, alle Laien konnten die Mysterien feiern, nur diirften sie davon nicht Ge-
brauch machen. Siehe Kontroverse O. Casel-L. Eisenhofer.

22 Placidus Rupprecht in ,Trierer Theologische Zeitschrift* 59 (1950) 141.



Die Kirche als System d?r Vermittlungen 353

So bhat Maria eine solche charismatische, nichtamtliche Vermittlerfunktion als die
gratia plena, die xexagitouévn, die sie ist, und wie sie in dieser Hinsicht alle anderen
Glieder iiberragt, iiberragt sie diese auch mit ihrem €harismatisch-dispositiven Mitt-
lertum, so dafl sie wirksames Vorbild — causa exemplaris — fiir alle Gnadenver-
mittlung der Kirche ist und nach der Besonderheit ihrer Stellung in der Kirche und
Gliedschaft in der Kirche in einem exzellenten und besonders legitimierten Sinn2s.

3. Das sakramentale Mittlertum. Auch hierdurch aktuiert sich das Mittlertum der
Kirche. Genauer gesagt sind es in diesem Zusammenhang die sakramentalen Zeichen,
die eine mittlerische Funktion besitzen, und so ist es klar, daf} sie mit den amtlich-
personalen (effektiven) und charismatisch-gliedhaften (dispositiven) Vermittlungs-
tragern nicht schlechthin identisch sind, wenn sie auch nur in der Hand derselben
mittlerisch werden; fiir sich, losgeldst von Ordotragern und Gliedern am mystischen
Leibe, vermitteln sie keine Gnade und kein Leben. Zum Teil gehéren sie nicht zum
organischen Bestand der Kirche wie U1, Wasser, Brot und Wein; zum Teil sind es
Zeichen, gesetzt und vollzogen von qualifizierten oder nichtqualifizierten Gliedern
des mystischen Leibes, wie Handauflegung, bekennendes und lossprechendes Wort
oder die materia proxima. Dazu kommen, wie wir gesehen haben, die Dienste der
Engel, also zu den gliedhaften Faktoren kosmische Faktoren. Auf jeden Fall sind
die Sakramente mehr als das Tun der Glieder am mystischen Leibe.

Daf sie ihren Dienst als echte Ursachen leisten, offenbart sich vor allem nach der
Theorie des spateren Thomas von ihrer instrumental-physischen Wirksamkeit, nach
der die naturhaft gegebenen Potenzen der sakramentalen Materien, die reinigende
und erfrischende Kraft des Wassers, die nihrende des Brotes, die stirkende des
Ules, durch den bewegenden Einfluf Gottes {iberhéht und verwandelt werden, so
daB diese Materien wirklich ,continent” et ,conferunt® gratiam (die Gnade...
sowohl enthalten wie auch mitteilen), wie es das Tridentinum ausdriicktz4.
Da sie freilich nur in Verbindung mit dem handelnden Glied am mystischen Leib
zu dieser Bedeutung und Wirksamkeit gelangen, ist eine rein dingliche Gnaden-
vermittlung ausgeschlossen. Es gibt keine rein dinglichen ,Lebensvermittlungs-
stellen® (Feckes) in der Kirche.

Wenn wir nun gerade die sakramentale Gnadenvermittlung niher besehen, so
zeigt sich eine Systematik verschiedener Vermittlungsfunktionen in der Kirche: .

a. Was immer es nur an vermittelnden Titigkeiten in der Kirche gibt, sind ver-
mittelnde Tétigkeiten Christi in verschiedener Ursachlichkeit; nie wirken sie selb-
stindig und fir sich; immer sind es Tatigkeiten der Kirche, insofern diese Christus
als Haupt hat; auch die mittlerischen Ursachen, die an sich auferhalb der Kirche
im engeren Sinne stehen, werden nur durch Glieder der Kirche zur Gnadenver-
mittlung bewegt. Es ist also ein von einem Zentrum einheitlich gelenktes und be-
wegtes Vermittlungssystem, das wir feststellen.

b. Wir konnen geradezu eine ,Mechanik“ der Gnadenvermittlung aufstellen,
wenn wir von den Sakramenten ausgehen, an die ja die kirchliche Gnadenvermitt-

2 Von dieser jhrer Stellung in der Kirche und ihrer Gliedschaft her miifite schon nach
Augustinus ihre universale Mittlerschaft begriffen werden. Sie steht ganz in der Ordnung
der Glieder, auch nicht ,etwas seitwirts, wie eine Patin“ (Placidus Rupprecht a. a: 0.-140).

24 Denz. 849. ‘ '

23



354 - Alois Winklhofer

lung gebunden ist. Es wirken Christus, der Heilige Geist, die Engel, die Menschen
als Glieder und Naturdinge zusammen. In der Kraft des minister principalis Chri-
stus setzt der Mensch das duflere Zeichen, bewegt er die sakramentale Materie und
bestimmt sie durch die Form. Das also bewegte und bestimmte duflere Zeichen ruft
den Dienst der Engel, die ja fiir den Dienst der vernunftlosen Schopfung zustdndig
sind. Die Engel rufen den Heiligen Geist (Tertullian: Der Taufengel ebnet dem
nachfolgenden Heiligen Geist die Wege?s), insofern sie im Empfanger des Sakra-
mentes die Voraussetzungen fiir ihn bereiten oder das dufiere Zeichen zu einem be-
wegenden Sinnbild des Heiligen Geistes machen, das ihn eben zur Titigkeit als
solches hervorruft. Der Heilige Geist erfiillt das sakramentale Zeichen, das ihn re-
prisentiert mit einer Christus représentierenden Eigentiimlichkeit und Kraft und
zieht so symbolhaft oder realiter Chrlstus wie es Scheeben entwickelt?s, in das
duflere Zeichen herab. Christus, der so durch das aufiere Zeichen dem Empfanger
begegnet, macht uns sich dhnlich durch die Gnade aus dem Schofe seiner Kirche und
damit ist die wesentliche Wirkung des Sakramentes als einer Vermittlungsfunktion
erreicht. Die ganze Kirche im weiteren Sinne wirkt mit und jeder Faktor wirkt mit,
insofern er der Kirche zugehort. Es bewegt sich die Fille des Seienden vom Drei-
faltigen Gott iiber Christus bis herab zur vernunftlosen Substanz, wenn dem Men-
schen Gnade mitgeteilt wird, sie bewegt sich in der Hand des Hauptes der Kirche,
ja es bewegt sich die Kirche als neuer Kosmos.

Diese innere Mechanik, in der die verschiedenen Vermittlungsfunktionen zu
einer Einheit des Zweckes zusammengreifen, scheint nicht willkirlich oder zufallig
zu sein, sondern bringt eine Gesetzlichkeit zum Ausdruck, die der Zueinander-
ordnung der verschiedenen Wirkfaktoren entspricht.

c. Dieser Mechanik beziiglich des Zusammenspiels der erkkrafte, die die Gnade
vermitteln, geht eine Systematik beziiglich der hervorzubringenden Gnade parallel.
Wenn die Rede davon war, daf Christus durch die Gnade aus dem Schofle seiner
Kirche uns sich dhnlich mache, so war angedeutet, dafl es Gnade der Kirche ist, die
durch die sakramentale Mechanik dem einzelnen Empfinger zugeteilt wird. Das
sich in der Fudharistie vollzichende Opfer der Kirche ist das Opfer Christi, und diesé¢s .
Opfer der Kirche und Christi zugleich leitet der Kirche als Ganzheit jene Gnaden zu,
die dann in der Eucharistic als Sakrament und in den anderen Sakramenten den
einzelnen Gliedern zugewendet werden?’. So vermittelt die Kirche zondchst sich
selber durch das eucharistische Opfer jene Gnaden, die sie auf sakramentalem Wege
an ihre Glieder weitervermittelt. Sie als Ganzheit 1afit sie zuerst in sich einstrémen,
che sie sie an die Finzelnen weiterleitet. Wahrhaft Gnade der Kirche ist es, was sie
an Gnaden vermittelt.

d. Setzen wir die sakramentale Gnadenvermittlung mit ihrer eigentiimlichen
Medchanik und Systematik in Beziehung zur amtlich-personalen und charismatisch-
gliedhaften, so ergibt sich: Der Priester, der Spender des Sakramentes, bringt, aus
dem SchoB der Kirche schdpfend, mittels der sakramentalen Mittelsursachlichkeiten
die dort durch das Opfer Christi und der Kirche niedergelegte Gnade hervor,
d. h. er madcht sic durch sein auf ein einzelnes Glied bezogenes sakramentales Tun
zuwendbar. Die dharismatisch-dispositive Vermittlungsfunktion der Glieder ist,

%1 e 2% Vgl. a.a. 0. S. 418. 27 Vgl. Scheeben a. a. O. S. 406; 420. *



Die Kirche als System der Vermittlungen 355

Gott zu bewegen, die also zuwendbare und auf den Einzelnen hinbezogene Gnade
tatséichlich denen zuzuwenden, fiir die sich-der Kosmos in Bewegung setzte. Die
Kirche als Ganzes, im engeren, und weiteren Sinn, bewegt sich, wenn die sakra-
mentale Gnadenvermittlung vor sich geht. In ihr haben wir den Schnittpunkt
amtlich-personaler und organisch-gliedhafter Gnadenvermittlung. Die eine bringt
die Mittelursdchlichkeit in Gang, die andere bestimmt als lebendiger Leib Maf
und Art der Gnade, so dafl alle Gnadenvermittlung der Kirche auf sie selber
bezogen bleibt.

Wenn wir zusammenfassen: Die Kirche im weiteren Sinn umschlieft Christus und
seinen Heiligen Geist, den Leib in seiner Ganzheit, die Glieder in ihrer Einzelheit,
sowoh] die zu einem besonderen Dienst qualifizierten wie jene, die charismatisch-
dispositiv wirken, die Engel und die Naturdinge, ja die ganze Schopfung. Alle
diese Tridger von Mittlerfunktionen wirken effektiv und dispositiv zum Zustande-
kommen der Vermittlung der Bundesgaben Gottes an die Menschen mit, die wir als
cwtnoia, als Heil zusammenfassen. Jeder dieser Faktoren wirkt auf eine andere und
auf seine Art: Principaliter (hauptursichlich), ministerialiter (dienstursichlich), in-
strumentaliter (werkzeuglich), effective (hervorbringend) oder dispositive (vorberei-
tend). Es wirken also verschiedene Ursachen in verschiedener Ursichlichkeit und.
bewirken eben so die compgia. Diese aber wird zunichst der Kirche als einem Ganzen
gegeben, die sie dann sakramental an den Einzelnen weitervermittelt, der durch das
Gnadenmafl der Glieder im Ganzen und Einzelnen dafiir disponiert ist. Wir haben
also eine differenzierte Vermittlungsstruktur in der Kirche; diese aber ist durch den
unus mediator Dei et hominum zur Einheit zusammengefafit, der allein principaliter
wirkt. Nur ineinandergreifend und miteinanderwirkend erreicht dieses Vermitt-
lungsgefiige, dieses System der Vermittlungen das eine Ziel und bewirkt es: das
Heil der Menschen. Eine Summe von Vermittlungen — wir kénnen sie auch als
Liturgie bezeichnen —, in der sich das wesenhaft mittlerische Sein der Kirche ak-
tuiert, ein echtes System der Vermittlungen, weil sich darin der Seinsakt der Kirche
duflert, noch mehr, weil darin die verschiedensten Mittlerfunktionen und Mittler-
faktoren zur Einheit zusammenspielen.

Wenn so die Kirche als System iibernatiirlicher Heilsvermittlung skizzierend ge-
zeichnet wurde, geht es nicht um ein Plaidoyer nach aufien, sondern um das Anliegen,
daf iiber dem Qrganismuscharakter der Kirche ihr heilsanstaltlicher nicht iibersehen
werde. Es gibt eine mystische Verfassung des Kosmos, und das ist die Kirche, und sie
so zu sehen, ist zugleich der Grundrif} einer Anthropologie und eines neuen kosmisch-
iibernatiirlichen Verhaltnisses des Menschen, an dessen Unheil die ganze Schépfung .
~ teil hat und an dessen Heilung sich die ganze Schopfung beteiligt. Es mag, was im
Rahmen dieser Ausfithrungen gesagt wurde, zum groflen Teil selbstverstindlich -
" sein; es mag unter Scheeben’schen Perspektiven etwa ins Grandiose vertieft werden
konnen; aber nicht selbstverstandlich ist — und um dessentwillen wurde dieser Ver-
such unternommen —, dafl mit der Konstituierung der Kirche eine geheimnisvolle
Heilsmechanik in Gang gesetzt wurde, in die die ganze Schopfung aktiv und passiv
als organon mediatoris einbezogen ist.

Daf} das Heil iiber so viele Kanile und Vermlttlungstragcr dem Menschen in der
Kirche zugeleitet wird, darf uns nicht verwundern. Nach dem hl. Thomas ist der

23



356 Josef Rupert Geiselmann

Mensch minor mundus (eine Welt im Kleinen), quia omnes creaturae mundi quodam- -
modo inveniuntur in eo? (weil alle Geschopfe dieser Welt gleichsam in:ihm ge-
funden werden); nach der Vernunft gehért er zu den Engeln, nach den Sinnen zu
den Tieren, nach den vegetativen Kraften zu den Pflanzen, nach dem Kérper zu den
beseelten Dingen. Durch das moderne Ganzheitsdenken ist uns wieder die tiefe und
allseitige Beziehung des Menschen zu allem Geschaffenen, zum Ganzen der Schép-
fung bewufit geworden, ind wir wissen, daBl der Mensch schon natiirlich den Men-
schen, die Gemeinschaft der Menschen sowohl wie den Einzelnen, ihm besonders
Nahestehenden, und auch die Naturdinge braucht und daf} er aus dieser Ganzheits-
beziehung lebt und wachst. Brandenstein hat in seinem Buch ,Der Mensch und seine
Stellung im All“, ebenso Werner Ruge in ,Leben als Harmonie der Gegensitze* auf
diese lebenschopferische Verbindung des Menschen mit dem Ganzen hingewiesen.

So ist es sinnvoll zu sagen, dafl der Kosmos bewegt, mit heilenden und heilsamen
Kriften erfiillt und eingesetzt werden miisse und also eine Fiille von Funktionen
in Titigkeit trete, damit der Mensch geheilt und geheiligt werde. Die Kirche im
weiteren Sinn als neue Schopfung verstanden — schon die alte Schépfung ist ein
Lebenselement des Menschen — wurde ein sakramentaler Organismus, ein der
Krifte Gottes voller miitterlicher Schof, aus dem die neue Menschheit heraufsteigt,
ein System der Vermittlungen, das ihr Tam, ybeis, cwtnelo und vedua aus der Fiille
des Hauptes zuleitet in einem reichen, differenzierten und doch innerlich einheit-
lichen Geflecht von Vermittlungsfunktionen und Vermittlungstragern, die alle in
dem zusammengefafit sind, ,der aller Geschopfe ungeschopflicher Wurzelgrund ist
von Ewigkeit her“?, der unus mediator Dei et hominum, damlt das All zusammen-
gefaflt werde in ihm.

Die betende Kirche und das Dogma
von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel
Von Univ.-Prof. Dr. Josef Rupert Geiselmann, Tibingen

Die feierliche Erklirung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel zum
Dogma der Kirche am Allerheiligenfeste letzten Jahres hat der Krone der Himmels-
kénigin nicht nur einen neuen Edelstein eingefiigt und das Glaubensleben der Kirche
um ein neues Dogma bereichert. Nachdem der Jubel und die Freude der Kirche ver-
klungen ist und wir sozusagen zum Alltag in unserem Glauben zuriickgekehrt sind,
steht die Theologie vor der Aufgabe, das neue Dogma wissenschaftlich zu unter-
bauen. Am Vorabend der Dogmatisierung der Aufnahme der Herrnmutter in den
Himmel auch ihrem Leibe nach haben wir darauf hingewiesen, dafl in diesér Hin-
sicht noch viele Arbeit zu leisten ist und nicht wenige Probleme ihrer Lésung harrent.

Es ist daher wobl angebracht, am Jahrestag der Dogmatisierung der leiblichen
Aufnahme Mariens in den Himmel eine Frage herauszugreifen, die sich der: Zeit-

28 S.th.Tqu9lal;96a2; I—II,qul7a8ad3.

® E, Walter, Christus und der Kosmos, Stuttgart 1948, S. 69.
1 Geist und Leben 28 (1950), 827





