
347 

Die Kirche als System der Vermittlungen 
Von Prof. Dr. Alois Winklhofer, Passau 

Es ist ein in die Tiefe des Heilsplanes Gottes greifendes Problem, wie der Satz 
1 Tim 2, 5: •Unus enim Deus, unus et mediator Dei et hominum" (denn es ist ein 
Gott und ein Mittler zwischen Gott und den Menschen) mit der anderen im Raum 
katholischen Denkens unbestreitbaren Wahrheit in Einklang zu bringen ist, daß sich 
dies Mittlertum Christi durch die Kirche betätige. In keiner Weise darf die Einzig- 
artigkeit und Einzigkeit der Mittlerschaft Christi in Frage gestellt werden.   . 

Für uns ist die Kirche nicht bloß die Gemeinde der Erlösten und so die Frucht des 
Erlösungswerkes Christi; sie hat vielmehr nach der Heilsplanung Gottes beim sub- 
jektiven Vollzug des Erlösungswerkes in der Geschichte und in der Menschheit eine 
aktive Rolle; es gibt keine subjektive Erlösung ohne Mitwirkung der Kirche. 

Wir nehmen damit einen von den meisten evangelischen Theologen verschiedenen 
Standpunkt ein, die aufgrund ihrer Sola-fides-Lehre konsequenterweise für eine 
Heilsfunktion der Kirche in ihrem System keinen Platz haben. So ist es bezeichnend, 
daß sich C. Barth in seiner •Dogmatik im Grundriß" für den Ausdruck •Gemeinde" 
statt •Kirche" als die vorzuziehende Namensbezeichnung einsetzt und R. Herrmann 
in seinem Aufsatz •Zum evangelischen Kirchenbegriff" sagt: •Die Kirche ist weder 
zuerst noch in der Hauptsache vom Organismusgedanken her zu verstehen, noch 
kann sie als eigentliche sakramentale Größe angesehen werden. Sie ist vielmehr 
Scharung .. .Ul. An diesem Gesamtbild ändert auch das Büchlein H. Asmussens 
•Maria die Mutter Gottes" kaum etwas, auch nicht die in Gang befindliche Revision 
des evangelischen Kirchenbegriffes2. 

Die katholische Auffassung ist, daß das durch Christus erworbene Heil den ein- 
zelnen Menschen zukommt, insofern sie Glieder der Kirche sind, und daß hiebei die 
Kirche in ihrer vermittelnden Funktion wahrhaft auf vielerlei und vielfältig inein- 
ander spielende Weise das von Christus bereitete Heil an die Menschen heranbringt. 
Dabei ist wichtig zu sehen, daß sie es nicht bloß nach der Weise eines Organismus 
tut, der alle mit ihm verbundenen Glieder und Organe speist, sondern auch unter 
Heranziehung und Aktivierung ihr nicht glied- und organhaft zugehöriger Teile, 
so daß ihre Gnadenvermittlung mehr als einen Organismus, ein System bedeutet. 
Wir sprechen ja im Unterschied zu einem Organismus von einem System da, wo 
mehr als Organkräfte, wo rein technisch angesetzte Kräfte zur Erreichung eines Zie- 
les ins Werk gesetzt sind und zu einem Zwecke sinnvoll und planvoll zusammen- 
wirken. Ist nun die Kirche ein System der Gnadenvermittlung? 

I 

Die Kircke als mittlerisches Gebilde überhaupt 

Als Leib Christi und übernatürlicher Organismus besitzt die Kirche eine ihr wesen^ 
haft zugehörige Sakramentalität. Das heißt: Die Zugehörigkeit zu ihr allein schon 

1 Zeitschrift für systematische Theologie 1950. 1. 
2 Vgl. F. M. Braun, Neues Licht auf die Kirche. Die protestantische Kirchendogmatik in 

ihrer neuesten Entfaltung. Deutsche Übersetzung, Einsiedeln 1946. 



348 Alois Winklhofer 

gibt Teil an den Lebens- und Gnadenkräften Christi, und ihre Sichtbarkeit in Kul- 
tus, Sakramentenspendung und Hierarchie bezeichnet, insofern sie Christi Leib ist 
und in ihr Christus wirkt, vielfältige Gnade und verleiht sie auch. 

Näherhin bestimmt Scheeben in den •Mysterien des Christentums" diesen Sach- 
verhalt dahin: Die Kirche ist •die Braut und Gattin des Lammes, Christus, und ge- 
biert ihm als solche, vom Hl. Geist befruchtet, seine Kinder. Wunderbar und unbe- 
greiflich ist die Fruchtbarkeit, welche die Kirche in dieser Mutterschaft offenbart, 
unaussprechlich die Vereinigung mit dem sie überschattenden Hl. Geist, der in ihrem 
Schöße und durch sie ähnliche Wunder wirkt wie in dem reinsten Schoß Mariens"3. 

Genauer besehen besagt das, daß die Kirche als des unsichtbaren Herrn sichtbarer 
Leib, vom Hl. Geist bewegt, durch all ihr Tun des Herrn Leben in denen, die zu ihr 
gehören, nährt, mit Gottesleben erfüllt und ihre Zahl ständig vermehrt; indem sie 
den Menschen die Bundesgabe Gottes vermittelt: XJM{\, xaoig, awniQia, jtvetijxa: 
Leben, Gnade, Heil und Geist, die Bundesgabe des melius testamentum, des erha- 
beneren Bundes (Hebr 7, 22), macht sie dieselben zu ihren Kindern und erhält sie in 
der Kindschaft. Des Herren Leben wird als Gnade nur mitgeteilt in der Form des 
Lebens der Kirche, und dieses Leben greift um sich und assimiliert sich immer neue 
Menschen als Glieder des einen Leibes und baut stetig das Leben derer auf, die ihre 
Glieder schon geworden sind. Die Kirche ist so das Gefäß des göttlichen Lebens, 
dessen die Menschheit teilhaftig werden soll, und aus diesem Gefäß ist alle Gnade 
geschöpft, die mitgeteilt wird. Aber sie vermittelt dies Leben nur, weil es ihr zuvor 
von Christus als sein Leben geschenkt wurde. 

Daß die Kirche ein mittlerisches Gebilde ist, das kommt also in ihrem inneren 
Sein und Wesen zum Ausdruck: Nach unserer, aus Paulus und den Vätern wohl- 
begründeten Auffassung ist die Kirche kpnstitutiv Christi Leib, und Christus, ist 
nicht bloß ihr Kecp&Xeiov (Hauptsache, Zusammenfassung), sondern auch ihr Haupt. 
Möhler nennt die Kirche den unter den Menschen in menschlicher Form fortwährend 
erscheinenden, sich stets erneuernden, ewig sich verjüngenden Sohn Gottes, die an- 
dauernde Fleischwerdung desselben4, wie auch Thomas sie als Fortsetzung und Aus- 
dehnung der Inkarnation versteht5. Dieses Verständnis der Kirche hat Wickenhauser 
in seinem Buch •Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem Apostel Pau- 
lus" vom exegetischen Standpunkt aus nach allen Seiten gesichert und vertieft. Ist 
also Christus das Haupt der Kirche, jener, der seinem inneren Seinsakt nach in sei- 
ner menschlichen Natur der unus mediator dei et hominum ist, jener, der in Ver- 
bindung mit dem Hl. Geist ihr inneres Seins- und Formprinzip ist, so ist der Kirche 
mit dem immer noch im Himmel als Mittler weilenden Herrn, der seine menschliche 
Natur beibehielt und so zur Rechten des Vaters sitzt, von selber ein mittlerisches 
Sein und Leben eigen. 

Das bezieht sich auf die Kirche im engeren und eigentlichen Sinn, auf den aus den 
•lebendigen Steinen" der erlösten Menschen dieses Aions gebildeten Gottesbau. 

Aber wir müssen die Kirche auch noch in einem weiteren und uneigentlichen Sinn 
verstehen und würden sie gar nicht richtig verstehen können, weder in ihrem Wesen 

3 Die Mysterien des Christentums. Freiburg 19512, S. 450. 
4 Symbolik, Mainz 1838, S. 337.     5 Comm. in Ep. ad Eph. c. 1. lectio 8. 



Die Kirche als System der Vermittlungen 349 

noch in ihrer mittlerischen Funktion, wenn wir daran vorbeigingen. Gerade in die- 
ser weiteren Sicht zeigt es sich, daß die Kirche mehr als mittlerischer Organismus, 
eben ein mittlerisches System ist, weil ja da ihr mittlerisches Sein und Tun nicht bloß 
von organhaft ihr zugehörigen Gliedern getragen erscheint, sondern auch von Wesen 
und Mächten, die nicht unmittelbar und organhaft zu ihr gehören, ihr aber doch 
von innen her zugeordnet sind. Es geht um die Kirche als kosmische Größe, als nova 
creatura, um die Kirche, der die ganze Schöpfung, Natur und Engelwelt, eingeordnet 
und zugeordnet ist. Auf die Frage, wieweit die Seligen noch zur Kirche im eigent- 
lichen und strengen Sinn, zur leibhaften Kirche gehören, soll hier nicht eingegangen 
sein. Daß sie in lebendiger Beziehung zu ihr stehen, ist nach dem Sachverhalt der 
communio sanctorum außer Zweifel. 

Sicherlich ist nun nach Paulus die Kirche im engeren Sinn auch die Kirche im 
eigentlichen Sinn. Es geht wohl nicht, weder vom spekulativen noch exegetischen 
Standpunkt aus, die vernunftlose Schöpfung wie auch die Engel ohne weitere Unter- 
scheidung in den Begriff der Kirche einzubeziehen, wie es V. Warnach und H. Schlier 
in der Aufsatzsammlung •Die Kirche im Epheserbrief" tun und auch Eugen Walter 
in seinem Büchlein •Christus und der Kos.mos" versucht6. Bernhard Brinkmann S.J. 
hat in seiner Abhandlung in •Wissenschaft und Weisheit"7 gerade mit der Unter- 
suchung des Rekapitulationsbegriffes klare Grenzen gezogen; ebenso Wickenhauser. 
Aber es bleibt doch folgendes: Christus ist xeqjodeiov und KEcpcdT| (Inbegriff und 
Haupt)8 der ganzen Schöpfung, und als solcher hat er eine herrscherlich-ordnende 
Stellung in ihr. Da er nach der historisch-konkreten Situation diese herrscherlich- 
ordnende Funktion als Mittler ausübt, kann es nicht anders sein, als daß er auch den 
ganzen Kosmos, die ganze geschaffene Welt • auch insofern sie nicht erlöst wurde, 
weil sie nicht erlöst zu werden brauchte, wie die gute Engelwelt, oder nur per con- 
comitantiam miterlöst wurde, insofern sie zum menschlichen Sein und Leben gehört, 
wie die Natur • in den Dienst seines Heilswerkes genommen hat und auf die Mit- 
wirkung hiebei hinordnet. 

H. Schell9 schreibt in seiner Dogmatik von der außermenschlichen Natur: •Von 
Anfang an war die Natur ein großes Sakrament der Gnade, ein durchsichtiges Sinn- 
bild geistiger Ideenwelt, ein wirksames Mittel geistlicher Salbung ... Die Gnade 
des Erlösers nahm sie sofort wieder für sich in Anspruch als Sakrament der Er- 
lösung". Am deutlichsten wird das durch die Sakramente, von denen Schell sagt: 
•Daher nimmt Gott die Natur in allen ihren Abstufungen zum materiellen Element 
seiner Gnadenwirksamkeit: durch körperliche Substanzen, Naturdinge, Mischungen, 
wie Wasser, Weihrauch, Licht, öl, Wein und Brot ... wirkt der Gnadenspender 
höhere Gesinnung und Lebensformen". Da also die vernunftlose Schöpfung deut- 
lich in den Sakramenten und Sakramentalien ihren Erlösungsbeitrag leistet, ist sie 

6 Heinrich Schlier und Viktor Warnach, Die Kirche im Epheserbrief. Aufsätze. Münster 
i. W. 1949. • Eugen Walter, Christus und der Kosmos. Stuttgart 1948. 

7 13 (1950) 6 ff. 
8 E. Scharl, Recapitulatio mundi. Der Rekapitulationsbegriff des hl. Irenäus und seine 

Anwendung auf die Körperwelt. Freiburg 1941. 
» Katholische Dogmatik, F. Schöningh, Paderborn 1892. III. 1. S. 442. 



350 Alois Winklkofer 

der Kirche als einem mittlerischen Gebilde eingeordnet und in das mittlerische Tun 
Christi einbezogen: Mittel, dessen sich die Kirche bedient. 

Dasselbe gilt von den Engeln, von denen Thomas10 ausdrücklich sagt, Christus sei 
als Gott und auch als Mensch ihr Haupt. Thomas spricht ihnen zwar die sakramen- 
tale ministratio ab11 und mit Recht, da sie als reine Geister bei der zeichenhaften 
Struktur der sakramentalen Ordnung nicht sakramentale Wirkursache sein können. 
Aber das schließt einen Dienst bei der Setzung des sakramentalen Zeichens oder in 
der Bereitung des Empfängers für die sakramentale Gnade nicht aus. So schreibt 
Ps-Dionysius den Engeln einen besonderen Dienst bei der öl weihe zu: •Als Ent- 
flammer und Entzünder erregen sie das göttliche Myron und regen es zur Aus- 
strahlung und Verbreitung der Duftteilchen an. Denn die unbegreiflich süß duftende 
Wesenheit läßt sich gern von den feuerglühenden und reinsten Geistern zur Aus- 
strahlung anregen und gewährt denen, welche sie auf diese Weise überweltlich her- 
vorlocken (den Weihenden als der eigentlichen Ursache!) in ganz glückseligen Aus- 
spendungen die göttlichsten Anhauchungen"12. Tertullian schreibt den Engeln im 
Anschluß an den Evangeliumsbericht vom Engel am Teich Bethesda die Funktion 
unserer Bereitung für den Hl. Geist bei der Taufe zu13; nicht die Bewirkung der 
sakramentalen Gnade, sondern die Schaffung der Voraussetzungen für ihren Emp- 
fang ist dabei ihr Amt. Auch das Gebet des Kanon soll in diesem Zusammenhang 
nicht überhört werden: Jube haec perferri per manus sancti Angeli tui in sublime 
altare (Dein heiliger Engel möge dieses Opfer zu Deinem himmlischen Altar empor- 
tragen); dieser Angelus ist kaum als Christus zu verstehen14. Die Mitwirkung der 
Engel beim Werk der sakramentalen Zuwendung der Erlösung • auch Newman 
verweist in seiner Predigt zu Ps 104, 4 darauf • kann uns angesichts der kosmischen, 
den Elementen und Naturkräften zugeordneten Stellung der Engel nicht überraschen, 
wie sie auch in der Geh. Offenbarung wiederholt zum Ausdruck kommt. Ja, Peterson 
führt in seinem Traktat •Von den Engeln" den Nachweis, daß nach dem Zeugnis 
der Hl. Schrift und der kirchlichen Tradition der Kult der Kirche ein Teilnehmen 
an der im Himmel von Engeln und Heiligen gefeierten Liturgie ist15. 

So gehört nicht bloß die ganze Schöpfung in einem weiteren Sinn zur Kirche, 
sondern zeigt auch gerade durch die Art, in der sie zur Kirche gehört, daß die Kirche 
ein mittlerisches Gebilde ist, und zwar in keiner Weise selbständig, sondern als 
werkzeugliche Ursache in der Hand des minister principalis, des Mittlers schlechthin, 
der ihr Haupt ist. Die Kirche als Ganzes in ihrer eigentümlichen mystischen und 
sakramentalen Struktur, mit Christus, den Gliedern, den Naturdingen, den Engeln 
ist ein mittlerisches Gebilde. 

10 S. th. III qu 8 a 4. Vgl. Enzyklika Mystici Corporis. 

". S. th. III qu 64 a 7. 
12 Über die kirchliche Hierarchie cap. 4. 
13 De baptism. 6•8. 
14 Vgl. L. Eisenhofer, Handbuch der kathol. Liturgik II, Herder, Freiburg i. Br. 1933, 

S. 185; ebenso, ausführlich: J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia, Wien 1948, 284. 
" Theologische Traktate. München 1951, S. 323 ff. 



Die Kir die als System der Vermittlungen 351 

II 

Die Kirche als System der Vermittlungen 

Aber zeichnet sich darin unter einer schärferen Optik eine gegliederte Einheit, 
ein System ab? Besteht ein System ineinandergreifender, verschiedenartiger und 
gegliederter Vermittlungsakte und Vermittlungsträger, die zusammen die eine sakra- 
mentale Mütterlichkeit der Kirche, die Kirche als Universalsakrament begründen 
und zusammen den einen, in sich differenzierten Lebens- und Seinsakt ausmachen, 
so daß man von der Kirche als einem System der Vermittlungen sprechen kann? 

Besehen wir uns zunächst die mittlerische Funktion der Kirche, um sie hernach in 
ihrer Beziehung zueinander darzustellen. Welche sind sie? Wie erscheinen sie? Wir 
haben im wesentlichen drei: Eine amtlich-personale, eine charismatisch-gliedhafte 
und eine sakramentale Vermittlungsfunktion. 

1. Das amtlich-personale Mittlertum. Seine Träger sind die Ordo-Träger, Bischöfe 
und Priester, an ihrer Spitze der summus episcopus. Als besonders qualifizierte Glie- 
der des mystischen Leibes üben sie ihr Mittlertum aus, so daß es die Kirche ist, die 
durch sie wirkt. Menschen sind hier zu Mittlern bestellt, und sie sind es in einer 
echten Weise, indem sie die im mystischen Leib als Ganzes niedergelegte gratia 
capitis als Gabe der Versöhnung vermitteln. Vice Christi gerunt, sie handeln als 
Werkzeuge und Organe des Hauptes, eben weil sie Glieder sind, insofern sie als 
Priester handeln, ja ihre ganze Existenz ist in besonderer Weise vom Mittlertum 
Christi bestimmt. Sie empfingen •das innere Gleichbild des Blutopfers Christi als 
besondere Eignung zum Dienst in dem durch Christi Tod neueröffneten Kultheilig- 
tum eines ewigen Hohenpriesters"16. Aus dieser ihrer Qualifikation leitet sich nach 
Thomas übrigens die Aufgabe des Lehrens und Führens ab. 

Aber so sehr sie als Organe Christi wirken, ist ihr mittlerisches Tun doch auch ihr 
Akt und gehört ihnen personal zu. Non quia dicitur, sed quia creditur17 (nicht weil 
sie ausgesprochen, sondern weil sie geglaubt wird), wirkt die sakramentale Form, 
die sie aussprechen; die Setzung des äußeren Zeichens muß actus humanus sein; die 
Intention, ein Sakrament zu spenden oder zu vollziehen, ist nach dem Tridentinum 
unerläßlich für die Gültigkeit des Sakraments18. 

Wenn wir freilich scharf zusehen: Die Priester vermitteln werkzeuglicherweise 
nur die mitzuteilende Gnade und bieten sie an; sie helfen bei ihrer wirklichen und 
objektiven Herv'orbringung aus dem Schoß der Kirche und des sakramentalen 
Zeichens; das ist ihr spezifisches Mittlertum; aber kraft ihres Amtes vermögen sie 
die subjektive Annahme der mitzuteilenden, also die mitgeteilte Gnade zu be- 
wirken, und so bleibt ihr Handeln und Vermitteln ergänzungsbedürftig. 

2. Das charismatisch-gliedhafte Mittlertum. Außer den amtlichen Vermittlungs- 
organen haben wir die charismatischen und haben wir eine charismatische Vermitt- 
lungsfunktion in der Kirche. Und diese ist aus dem Akt der kirchlichen Gnaden- 
vermittlung nicht wegdenkbar. Es ist eine Funktion der Glieder und ist die Funk- 
tion einer dispositiven Gnadenvermittlung, insofern sie den Empfänger, freilich 

16 Söhngen, Symbol und Wirklichkeit im Kultmysterium, Bonn 19402, S. 94. 
17 Augustinus In Joa. 80, 3 (P L 35, 1840). 
18 Denz. 854. 



352 Alois Winklhofer 

nicht unmittelbar und ex opere operato, für die Aufnahme der mitzuteilenden und 
aus dem Schöße der Kirche bereitgestellten Gnade bereitet. Wir nennen sie eine 
charismatische Vermittlung. 

Mit Wickenhauser19 nehmen wir •charismatisch" in Anschluß an 1 Cor 12,4•30 
hier einfach als im Besitz des Pneumas Christi befindlich, ohne Rücksicht darauf, ob 
es sich in außerordentlichen Gnadengaben auswirkt. Charismatiker ist somit jedes 
Glied am Leibe Christi, insofern es als Glied auf das Wirken ins Ganze des mysti- 
schen Leibes und in dessen einzelne Glieder hingeordnet ist. Als Abbild und 
pneumaerfülltes Nachbild des Ursakramentes, das Christus ist, segnet es und belebt 
es mit Gnade das Ganze des mystischen Leibes und seine Glieder. •Was ein Glied 
leidet, leiden alle anderen Glieder mit; erfährt ein Glied Ruhm, so freuen sich alle 
anderen Glieder (1 Cor 12,26)". •Wir sind füreinander Glieder (Eph 4,25)". Ge- 
wiß müssen wir nach dem Literalsinn, wie ihn Wickenhauser und ebenso Sicken- 
berger im Kommentar der Bonner Bibel20 zu 1 Cor herausstellen, zunächst nur an 
den Ausdruck des Gefühls der Gemeinschaftsverbundenheit denken; aber min- 
destens in Eph 4,25 mit seiner weiter entfalteten, nach der Seite des Pneumatischen 
und Realistischen zugleich vertieften Leib-Christi-Idee dürfen wir als Dogmatiker 
diesen Literalsinn überschreiten und dahinter einen theologisch-pneumatischen 
Sachverhalt, den Sachverhalt einer organisch-pneumatischen Lebensvermittlung21 

sehen, wie es die Charismen im eigentlichen Sinn meinen, eine Gnadenvermittlung 
im Sinn einer Disposition für den Empfang der sakramentalen Gnade: Eine Mittler- 
funktion, die allen Gliedern zusteht und ausdrücklich zusteht, so daß auch hier 
wieder der in ihnen waltende minister principalis, das Haupt in Tätigkeit ist. 
Schließlich und letztlich ist es das allgemeine Priestertum, von dem hier die Rede ist. 

Wir könnten dies Mittlertum als die Fähigkeit, •die Heiligkeit des Kyrios wider- 
zustrahlen"22, näher bezeichnen; aber damit wäre viel gesagt und wenig geklärt. 
Wir könnten auch sagen: Ein in Gnade und Liebe mit Christus verbundenes Glied 
habe eine deprekative (fürbittende) Gewalt und Macht, Christus zur Verleihung 
dispositiver Gnaden zu bewegen, die einen anderen, vor allem ein anderes Glied an 
seinem Leib bereit machen, die objektiv angebotene Gnade auch anzunehmen, und es 
habe diese Gewalt und Macht in um so höherem Grade, als das Pneuma Christi in 
ihm wirksam und lebendig ist. Aber wir hätten hierin nur die Aktuierung eines, 
tieferen Sachverhalts, und dieser tiefere Sachverhalt soll in den Vordergrund gestellt 
werden: nämlich daß ein Glied des mystischen Herrenleibes seinsmäßig durch sein 
Gliedsein nach dem Maß seiner Gnadenfülle in sich eine Dynamik zur Angleichung 
der anderen Glieder an sich habe, eben weil es Glied eines Ganzen, eines organischen 
Ganzen ist, eine Dynamik, die Gott bewegt, nach dem Maß der Gnadenfülle dieses 
Gliedes auch die anderen für die Annahme der objektiven Gnade zu disponieren. 

19 Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem Apostel Paulus, Münster 1937, 
S. 90•95. 

20 Bonn 81923, S. 49 f. 
21 Nicht einer sakramentalen Gnadenhervorbringung: Diese steht den amtlichen Organen 

zu, wenn auch sporadisch in der Urkirche ein prophetisches Priestertum vorhanden war und 
Tertullian meint, alle Laien könnten die Mysterien feiern, nur dürften sie davon nicht Ge- 
brauch machen. Siehe Kontroverse O. Casel-L. Eisenhofer. 

22 Placidus Rupprecht in •Trierer Theologische Zeitschrift" 59 (1950) 141. 



Die Kirche als System der Vermittlungen 353. 

So hat Maria eine solche charismatische, nichtamtliche Vermittlerfunktion als die 
gratia plena, die «Exaoitwuivri, die sie ist, und wie sie in dieser Hinsicht alle anderen 
Glieder überragt, überragt sie diese auch mit ihrem «harismatisch-dispositiven Mitt- 
lertum, so daß sie wirksames Vorbild • causa exemplaris • für alle Gnadenver- 
mittlung der Kirche ist und nach der Besonderheit ihrer Stellung in der Kirche und 
Gliedschaft in der Kirche in einem exzellenten und besonders legitimierten Sinn23. 

3. Das sakramentale Mittlertum. Auch hierdurch aktüiert sich das Mittlertum der 
Kirche. Genauer gesagt sind es in diesem Zusammenhang die sakramentalen Zeichen, 
die eine mittlerische Funktion besitzen, und so ist es klar, daß sie mit den amtlich- 
personalen (effektiven) und charismatisch-gliedhaften (dispositiven) Vermittlungs- 
trägern nicht schlechthin identisch sind, wenn sie auch nur in der Hand derselben 
mittlerisch werden; für sich, losgelöst von Ordoträgern und Gliedern am mystischen 
Leibe, vermitteln sie keine Gnade und kein Leben. Zum Teil gehören sie nicht zum 
organischen Bestand der Kirche wie öl, Wasser, Brot und Wein; zum Teil sind es 
Zeichen, gesetzt und vollzogen von qualifizierten oder nichtqualifizierten Gliedern 
des mystischen Leibes, wie Handauflegung, bekennendes und lossprechendes Wort 
oder die materia proxima. Dazu kommen, wie wir gesehen haben, die Dienste der 
Engel, also zu den gliedhaften Faktoren kosmische Faktoren. Auf jeden Fall sind 
die Sakramente mehr als das Tun der Glieder am mystischen Leibe. 

Daß sie ihren Dienst als echte Ursachen leisten, offenbart sich vor allem nach der 
Theorie des späteren Thomas von ihrer instrumental-physischen Wirksamkeit, nach 
der die naturhaft gegebenen Potenzen der sakramentalen Materien, die reinigende 
und erfrischende Kraft des Wassers, die nährende des Brotes, die stärkende des 
Öles, durch den bewegenden Einfluß Gottes überhöht und verwandelt werden, so 
daß diese Materien wirklich •continent" et •conferunt" gratiam (die Gnade... 
sowohl enthalten wie auch mitteilen), wie es das Tridentinum ausdrückt24. 
Da sie freilich nur in Verbindung mit dem handelnden Glied am mystischen Leib 
zu dieser Bedeutung und Wirksamkeit gelangen, ist eine rein dingliche Gnaden- 
vermittlung ausgeschlossen. Es gibt keine rein dinglichen •Lebensvermittlungs- 
stellen" (Feckes) in der Kirche. 

Wenn wir nun gerade die sakramentale Gnadenvermittlung näher besehen, so 
zeigt sich eine Systematik verschiedener Vermittlungsfunktionen in der Kirche. 

a. Was immer es nur an vermittelnden Tätigkeiten in der Kirche gibt, sind ver- 
mittelnde Tätigkeiten Christi in verschiedener Ursächlichkeit; nie wirken sie selb- 
ständig und für sich; immer sind es Tätigkeiten der Kirche, insofern diese Christus 
als Haupt hat; auch die mittlerischen Ursachen, die an sich außerhalb der Kirche 
im engeren Sinne stehen, werden nur durch Glieder der Kirche zur Gnadenver- 
mittlung bewegt. Es ist also ein von einem Zentrum einheitlich gelenktes und be- 
wegtes Vermittlungssystem, das wir feststellen. 

b. Wir können geradezu eine •Mechanik" der Gnadenvermittlung aufstellen, 
wenn wir von den Sakramenten ausgehen, an die ja die kirchliche Gnadenvermitt- 

28 Von dieser ihrer Stellung in der Kirche und ihrer Gliedschaft her müßte schon nach 
Augustinus ihre universale Mittlerschaft begriffen werden. Sie steht ganz in der Ordnung 
der Glieder, auch nicht •etwas seitwärts, wie eine Patin" (Placidus Rupprecht a.a.O. 140). 

24 Denz. 849. 



354 Alois Winklhofer 

lung gebunden ist. Es wirken Christus, der Heilige Geist, die Enget, die Menschen 
als Glieder und Naturdinge zusammen. In der Kraft des minister principalis Chri- 
stus setzt der Mensch das äußere Zeichen, bewegt er die sakramentale Materie und 
bestimmt sie durch die Form. Das also bewegte und bestimmte äußere Zeichen ruft 
den Dienst der Engel, die ja für den Dienst der vernunftlosen Schöpfung zuständig 
sind. Die Engel rufen den Heiligen Geist (Tertullian: Der Taufengel ebnet dem 
nachfolgenden Heiligen Geist die Wege25), insofern sie im Empfänger des Sakra- 
mentes die Voraussetzungen für ihn bereiten oder das äußere Zeichen zu einem be- 
wegenden Sinnbild des Heiligen Geistes machen, das ihn eben zur Tätigkeit als 
solches hervorruft. Der Heilige Geist erfüllt das sakramentale Zeichen, das ihn re- 
präsentiert mit einer Christus repräsentierenden Eigentümlichkeit und Kraft und 
zieht so symbolhaft oder realiter Christus, wie es Scheeben entwickelt26, in das 
äußere Zeichen herab. Christus, der so durch das äußere Zeichen dem Empfänger 
begegnet, macht uns sich ähnlich durch die Gnade aus dem Schöße seiner Kirche und 
damit ist die wesentliche Wirkung des Sakramentes als einer Vermittlungsfunktion 
erreicht. Die ganze Kirche im weiteren Sinne wirkt mit und jeder Faktor wirkt mit, 
insofern er der Kirche zugehört. Es bewegt sich die Fülle des Seienden vom Drei- 
faltigen Gott über Christus bis herab zur vernunftlosen Substanz, wenn dem Men- 
schen Gnade mitgeteilt wird, sie bewegt sich in der Hand des Hauptes der Kirche, 
ja es bewegt sich die Kirche als neuer Kosmos. 

Diese innere Mechanik, in der die verschiedenen Vermittlungsfunktionen zu 
einer Einheit des Zweckes zusammengreifen, scheint nicht willkürlich oder zufällig 
zu sein, sondern bringt eine Gesetzlichkeit zum Ausdruck, die der Zueinander- 
ordnung der verschiedenen Wirkfaktoren entspricht. 

c. Dieser Mechanik bezüglich des Zusammenspiels der Wirkkräfte, die die Gnade 
vermitteln, geht eine Systematik bezüglich der hervorzubringenden Gnade parallel. 
Wenn die Rede davon war, daß Christus durch die Gnade aus dem Schöße seiner 
Kirche uns sich ähnlich mache, so war angedeutet, daß es Gnade der Kirche ist, die 
durch die sakramentale Mechanik dem einzelnen Empfänger zugeteilt wird. Das 
sich in der Eucharistie vollziehende Opfer der Kirche ist das Opfer Christi, und dieses 
Opfer der Kirche und Christi zugleich leitet der Kirche als Ganzheit jene Gnaden zu, 
die dann in der Eucharistie als Sakrament und in den anderen Sakramenten den 
einzelnen Gliedern zugewendet werden27. So vermittelt die Kirche zunächst sich 
selber durch das eucharistische Opfer jene Gnaden, die sie auf sakramentalem Wege 
an ihre Glieder weitervermittelt. Sie als Ganzheit läßt sie zuerst in sich einströmen, 
ehe sie sie an die Einzelnen weiterleitet. Wahrhaft Gnade der Kirche ist es, was sie 

an Gnaden vermittelt. 

d. Setzen wir die sakramentale Gnadenvermittlung mit ihrer eigentümlichen 
Mechanik und Systematik in Beziehung zur amtlich-personalen und charismatisch- 
gliedhaften, so ergibt sich: Der Priester, der Spender des Sakramentes, bringt, aus 
dem Schoß der Kirche schöpfend, mittels der sakramentalen Mittelsursächlichkeiten 
die dort durch das Opfer Christi und der Kirche niedergelegte Gnade hervor, 
d. h. er macht sie durch sein auf ein einzelnes Glied bezogenes sakramentales Tun 
zuwendbar. Die charismatisch-dispositive Vermittlungsfunktion  der Glieder ist, 

25 1. c. 26 Vgl. a. a. 0. S. 418. 27 Vgl. Scheeben a. a. O. S. 406; 420. " 



Die Kirche als System der Vermittlungen 355 

Gott zu bewegen, die also zuwendbare und auf den Einzelnen hinbezogene Gnade 
tatsächlich denen zuzuwenden, für die sich der Kosmos in Bewegung setzte. Die 
Kirche als Ganzes, im engeren, und weiteren Sinn, bewegt sich, wenn die sakra- 
mentale Gnadenvermittlung vor sich geht. In ihr haben wir den Schnittpunkt 
amtlich-personaler und organisch-gliedhafter Gnadenvermittlung. Die eine bringt 
die Mittelursächlichkeit in Gang, die andere bestimmt als lebendiger Leib Maß 
und Art der Gnade, so daß alle Gnadenvermittlung der Kirche auf sie selber 
bezogen bleibt. 

Wenn wir zusammenfassen: Die Kirche im weiteren Sinn umschließt Christus und 
seinen Heiligen Geist, den Leib in seiner Ganzheit, die Glieder in ihrer Einzelheit, 
sowohl die zu einem besonderen Dienst qualifizierten wie jene, die charismatisch- 
dispositiv wirken, die Engel und die Naturdinge, ja die ganze Schöpfung. Alle 
diese Träger von Mittlerfunktionen wirken effektiv und dispositiv zum Zustande- 
kommen der Vermittlung der Bundesgaben Gottes an die Menschen mit, die wir als 
ffoo-nieta, als Heil zusammenfassen. Jeder dieser Faktoren wirkt auf eine andere und 
auf seine Art: Principaliter (hauptursächlich), ministerialiter (dienstursächlich), in- 
strumentaliter (werkzeuglich), effective (hervorbringend) oder dispositive (vorberei- 
tend). Es wirken also verschiedene Ursachen in verschiedener Ursächlichkeit und. 
bewirken eben so die atoTtie'ia. Diese aber wird zunächst der Kirche als einem Ganzen 
gegeben, die sie dann sakramental an den Einzelnen weitervermittelt, der durch das 
Gnadenmaß der Glieder im Ganzen und Einzelnen dafür disponiert ist. Wir haben 
also eine differenzierte Vermittlungsstruktur in der Kirche; diese aber ist durch den 
unus mediator Dei et hominum zur Einheit zusammengefaßt, der allein principaliter 
wirkt. Nur ineinandergreifend und miteinanderwirkend erreicht dieses Vermitt- 
lungsgefüge, dieses System der Vermittlungen das eine Ziel und bewirkt es: das 
Heil der Menschen. Eine Summe von Vermittlungen • wir können sie auch als 
Liturgie bezeichnen •, in der sich das wesenhaft mittlerische Sein der Kirche ak- 
tuiert, ein echtes System der Vermittlungen, weil sich darin der Seinsakt der Kirche 
äußert, noch mehr, weil darin die verschiedensten Mittlerfunktionen und Mittler- 
faktoren zur Einheit zusammenspielen. 

Wenn so die Kirche als System übernatürlicher Heilsvermittlung skizzierend ge- 
zeichnet wurde, geht es nicht um ein Plaidoyer nach außen, sondern um das Anliegen, 
daß über dem Qrganismuscharakter der Kirche ihr heilsanstaltlicher nicht übersehen 
werde. Es gibt eine mystische Verfassung des Kosmos, und das ist die Kirche, und sie 
so zu sehen, ist zugleich der Grundriß einer Anthropologie und eines neuen kosmisch- 
übernatürlichen Verhältnisses des Menschen, an dessen Unheil die ganze Schöpfung 
teil hat und an dessen Heilung sich die ganze Schöpfung beteiligt. Es mag, was im 
Rahmen dieser Ausführungen gesagt wurde, zum großen Teil selbstverständlich 
sein; es mag unter Scheeben'schen Perspektiven etwa ins Grandiose vertieft werden 
können; aber nicht selbstverständlich ist • und um dessentwillen wurde dieser Ver- 
such unternommen •, daß mit der Konstituierung der Kirche eine geheimnisvolle 
Heilsmechanik in Gang gesetzt wurde, in die die ganze Schöpfung aktiv und passiv 
als organon mediatoris einbezogen ist. 

Daß das Heil über so viele Kanäle und Vermittlungsträger dem Menschen in der 
Kirche zugeleitet wird, darf uns nicht verwundern. Nach dem hl. Thomas ist der 

23* 



356 Josef Rupert Geiselmann 

Mensch minor mundus (eine Welt im Kleinen), quia omnes creaturae mundi quodam- 
modo inveniuntur in eo28 (weil alle Geschöpfe dieser Welt gleichsam in ihm ge- 
funden werden); nach der Vernunft gehört er zu den Engeln, nach den Sinnen zu 
den Tieren, nach den vegetativen Kräften zu den Pflanzen, nach dem Körper zu den 
beseelten Dingen. Durch das moderne Ganzheitsdenken ist uns wieder die tiefe und 
allseitige Beziehung des Menschen zu allem Geschaffenen, zum Ganzen der Schöp- 
fung bewußt geworden, und wir wissen, daß der Mensch schon natürlich den Men- 
schen, die Gemeinschaft der Menschen sowohl wie den Einzelnen, ihm besonders 
Nahestehenden, und auch die Naturdinge braucht und daß er aus dieser Ganzheits- 
beziehung lebt und wächst. Brandenstein hat in seinem Buch •Der Mensch und seine 
Stellung im All", ebenso Werner Rüge in •Leben als Harmonie der Gegensätze" auf 
diese lebenschöpferische Verbindung des Menschen mit dem Ganzen hingewiesen. 

So ist es sinnvoll zu sagen, daß der Kosmos bewegt, mit heilenden und heilsamen 
Kräften erfüllt und eingesetzt werden müsse und also eine Fülle von Funktionen 
in Tätigkeit trete, damit der Mensch geheilt und geheiligt werde. Die Kirche im 
weiteren Sinn als neue Schöpfung verstanden • schon die alte Schöpfung ist ein 
Lebenselement des Menschen • wurde ein sakramentaler Organismus, ein der 
Kräfte Gottes voller mütterlicher Schoß, aus dem die neue Menschheit heraufsteigt, 
ein System der Vermittlungen, das ihr £cof|, yhqiq, ocüTTipict und jtveüjxct aus der Fülle 
des Hauptes zuleitet in einem reichen, differenzierten und doch innerlich einheit- 
lichen Geflecht von Vermittlungsfunktionen und Vermittlungsträgern, die alle in 
dem zusammengefaßt sind, •der aller Geschöpfe ungeschöpflicher Wurzelgrund ist 
von Ewigkeit her"29, der unus mediator Dei et hominum, damit das All zusammen- 
gefaßt werde in ihm. 

Die betende Kirche und das Dogma 
von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 

Von Univ.-Prof. Dr. Josef Rupert Geiselmann, Tübingen 

Die feierliche Erklärung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel zum 
Dogma der Kirche am Allerheiligenfeste letzten Jahres hat der Krone der Himmels- 
königin nicht nur einen neuen Edelstein eingefügt und das Glaubensleben der Kirche 
um ein neues Dogma bereichert. Nachdem der Jubel und die Freude der Kirche ver- 
klungen ist und wir sozusagen zum Alltag in unserem Glauben zurückgekehrt sind, 
steht die Theologie vor der Aufgabe, das neue Dogma wissenschaftlich zu unter- 
bauen. Am Vorabend der Dogmatisierung der Aufnahme der Herrnmutter in den 
Himmel auch ihrem Leibe nach haben wir darauf hingewiesen, daß in dieser Hin- 
sicht noch viele Arbeit zu leisten ist und nicht wenige Probleme ihrer Lösung harren1. 

Es ist daher wohl angebracht, am Jahrestag der Dogmatisierung der leiblichen 
Aufnahme Mariens in den Himmel eine Frage herauszugreifen, die sich der Zeit- 

28 S. th. I qu 91 a 1; 96 a 2; I•II, qu 17 a 8 ad 3. 
28 E. Walter, Christus und der Kosmos, Stuttgart 1948, S. 69. 
1 Geist und Leben 23 (1950), 327 




