
356 Josef Rupert Geiselmann 

Mensch minor mundus (eine Welt im Kleinen), quia omnes creaturae mundi quodam- 
modo inveniuntur in eo28 (weil alle Geschöpfe dieser Welt gleichsam in ihm ge- 
funden werden); nach der Vernunft gehört er zu den Engeln, nach den Sinnen zu 
den Tieren, nach den vegetativen Kräften zu den Pflanzen, nach dem Körper zu den 
beseelten Dingen. Durch das moderne Ganzheitsdenken ist uns wieder die tiefe und 
allseitige Beziehung des Menschen zu allem Geschaffenen, zum Ganzen der Schöp- 
fung bewußt geworden, und wir wissen, daß der Mensch schon natürlich den Men- 
schen, die Gemeinschaft der Menschen sowohl wie den Einzelnen, ihm besonders 
Nahestehenden, und auch die Naturdinge braucht und daß er aus dieser Ganzheits- 
beziehung lebt und wächst. Brandenstein hat in seinem Buch •Der Mensch und seine 
Stellung im All", ebenso Werner Rüge in •Leben als Harmonie der Gegensätze" auf 
diese lebenschöpferische Verbindung des Menschen mit dem Ganzen hingewiesen. 

So ist es sinnvoll zu sagen, daß der Kosmos bewegt, mit heilenden und heilsamen 
Kräften erfüllt und eingesetzt werden müsse und also eine Fülle von Funktionen 
in Tätigkeit trete, damit der Mensch geheilt und geheiligt werde. Die Kirche im 
weiteren Sinn als neue Schöpfung verstanden • schon die alte Schöpfung ist ein 
Lebenselement des Menschen • wurde ein sakramentaler Organismus, ein der 
Kräfte Gottes voller mütterlicher Schoß, aus dem die neue Menschheit heraufsteigt, 
ein System der Vermittlungen, das ihr £cof|, yhqiq, ocüTTipict und jtveüjxct aus der Fülle 
des Hauptes zuleitet in einem reichen, differenzierten und doch innerlich einheit- 
lichen Geflecht von Vermittlungsfunktionen und Vermittlungsträgern, die alle in 
dem zusammengefaßt sind, •der aller Geschöpfe ungeschöpflicher Wurzelgrund ist 
von Ewigkeit her"29, der unus mediator Dei et hominum, damit das All zusammen- 
gefaßt werde in ihm. 

Die betende Kirche und das Dogma 
von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 

Von Univ.-Prof. Dr. Josef Rupert Geiselmann, Tübingen 

Die feierliche Erklärung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel zum 
Dogma der Kirche am Allerheiligenfeste letzten Jahres hat der Krone der Himmels- 
königin nicht nur einen neuen Edelstein eingefügt und das Glaubensleben der Kirche 
um ein neues Dogma bereichert. Nachdem der Jubel und die Freude der Kirche ver- 
klungen ist und wir sozusagen zum Alltag in unserem Glauben zurückgekehrt sind, 
steht die Theologie vor der Aufgabe, das neue Dogma wissenschaftlich zu unter- 
bauen. Am Vorabend der Dogmatisierung der Aufnahme der Herrnmutter in den 
Himmel auch ihrem Leibe nach haben wir darauf hingewiesen, daß in dieser Hin- 
sicht noch viele Arbeit zu leisten ist und nicht wenige Probleme ihrer Lösung harren1. 

Es ist daher wohl angebracht, am Jahrestag der Dogmatisierung der leiblichen 
Aufnahme Mariens in den Himmel eine Frage herauszugreifen, die sich der Zeit- 

28 S. th. I qu 91 a 1; 96 a 2; I•II, qu 17 a 8 ad 3. 
28 E. Walter, Christus und der Kosmos, Stuttgart 1948, S. 69. 
1 Geist und Leben 23 (1950), 327 



Betende Kir die und das Dogma von der leiblicken Aufnahme Marxens in den Himmel     357 

schrift •Geist und Leben" besonders nahe legt, die Frage nämlich, welches Schicksal 
der Glaube an die leibliche Aufnahme der Herrnmutter in den Himmel in der 
betenden Kirche gehabt hat. Die Liturgie der Kirche, und zwar näherhin das Bre- 
viergebet der Kirche bis zum Vorabend der Reformation, wollen wir als ein Zeugnis 
des Glaubens und der lebendigen Überlieferung darauf hin abhören, was sie uns 
über dieses Mariendogma zu sagen habe. Wir tun dies auch aus dein Grunde, weil 
man gerade in neuerer Zeit die Liturgie der Kirche und insbesondere ihr offizielles 
Gebet, wie es uns im Brevier vorliegt, als eine Quelle des Beweises für die leibliche 
Aufnahme Mariens als eine Glaubenswahrheit glaubte bestreiten zu müssen2. 

Gilt der Satz: lex orandi • lex credendi, das Gesetz des Betens soll ein Gesetz für 
das Glauben sein, mit Bezug auf die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel, 
und was besagt dieser Satz? Das ist die erste Frage, die wir zu klären haben. 

I. 

Das Gesetz des Betens als ein Gesetz für den Glauben 
Lex orandi • lex credendi 

Das höchste kirchliche Lehramt hat sich gerade in jüngster Zeit wiederholt zu dem 
Grundsatz bekannt: lex orandi • lex credendi: das Gesetz des Betens soll ein Gesetz 
für das Glauben sein. Diese Formel hat ihren Ursprung in einem Satz aus den sog. 
Capitula Coelestini, auch Indiculus de gratia Dei genannt: Legern credendi lex 
statuat supplicandi: das Gesetz des Betens soll das Gesetz für den Glauben fest- 
setzen3. Die Capitula Coelestini, eine aus den semipelagianischen Streitigkeiten ent- 
standene Schrift, sind von dem Mönch Dionysius Exiguus um 500 in seine Dekre- 
tensammlung aufgenommen worden und haben dort ihren Platz unmittelbar nach 
dem Brief erhalten, den Papst Coelestin I. (422•432) auf Bitten der gallischen Mönche 
Prosper und Hilarius an die Bischöfe Galliens zur Verteidigung des von den Semi- 
pelagianern heftig angegriffenen Bischofs von Hippo, des hl. Augustinus, ausferti- 
gen ließ. Die Stellung der sog. Capitula Coelestini unmittelbar nach dem Papstbrief 
hatte zur Folge, daß man auch in dieser Schrift ein offizielles Schreiben des Papstes 
Coelestin I. erblickte. Dafür hielt es schon der Dekretensammler Dionysius Exiguus 
selbst. Die Folge war, daß auch der Satz: Legern credendi lex statuat supplicandi als 
Ausspruch der höchsten kirchlichen Lehrauktorität galt4. 

Neuere Forschungen haben jedoch ergeben, daß die Capitula Coelestini weder 
der Feder Papst Coelestins I. entflossen, noch in seinem Auftrag verfaßt worden 
sind. Ihr Verfasser ist vielmehr ein Laienmönch aus Südgallien, Prosper von Aqui- 
tanien, der allerdings um 430 in Rom weilte und das Schreiben des Papstes Coelestin 
an die Bischöfe Galliens mit veranlaßt hat5. 

Wenn daher der Satz: legem credendi lex statuat supplicandi auch nicht als Aus- 
spruch der höchsten kirchlichen Lehrauktorität gelten kann, so hat er doch dadurch 

* B. Altaner, Theol. Rev. 1950, 9 
s Mg P. L. 51, 209/210 
4 Karl Federer, Liturgie und Glaube, Paradosis IV (1950), 9/10 
6 M. Gappuyns, L'auteur du De vocatione gentium, Rev. Bened. 39 (1927), 198/226; ders., 

L'origine des Capitula pseudocelestiniens contrele Semipelagianisme, Rev. Bened. 41 (1929), 
136/170 



358 Jose} Rupert Geiselmann 

lehramtliches Ansehen gewonnen, daß in neuerer Zeit das höchste kirchliche Lehr- 
amt diesen Satz gerade bei der Begründung des Mariendogmas zu dem seinigen 
gemacht hat. Beruft sich doch Papst Pius IX. in der Bulle Ineffabilis Deus vom 
8. XII. 1854, in der die Unbefleckte Empfängnis Mariens zum formellen Dogma 
erklärt wird, auf diesen Satz. Wenn seine Vorgänger schon vor der Dogmatisierung 
der Unbefleckten Empfängnis, so erklärt hier der Papst, in der Lauretanischen 
Litanei und in der Präfation der heiligen Messe die Unbefleckte Empfängnis der 
allerseligsten Jungfrau Maria öffentlich bekennen lassen, so sei damit durch das 
Gesetz des Betens ein Gesetz für den Glauben aufgestellt worden6. Ebenso beruft 
sich Papst Pius XI. auf diesen Satz in der Enzyklika Quas primas vom 11. XII. 1925 
und in der apostolischen Konstitution Divini cultus vom 20. XII. 1928. In der 
Enzyklika Quas primas wird die Feier der heiligen Geheimnisse als die lebendige 
Überlieferung des Glaubens an die Mitwelt geschildert, wie sie schon Joh. Mich. 
Sailer in seinen Beiträgen zur Bildung der Geistlichen (II. 1811) bezeichnet hat: 
•Um das Volk über die Glaubenssachen zu unterrichten und es dadurch zu den 
inneren Freuden des Lebens zu erheben, ist die jährliche Feier der Geheimnisse 
um vieles mehr wirksam als alle Dokumente des kirchlichen Lehramtes, nicht aus- 
genommen die bedeutendsten"7. In einer Privataudienz vom 12. XII. 1935 nennt 
der Papst die Liturgie das wichtigste Organ des ordentlichen Lehramtes der 
Kirche8. 

In allen diesen Äußerungen wird die lex orandi (das Gesetz des Betens) als ein 
Kriterium dafür bezeichnet, ob eine Wahrheit der Offenbarung zugehöre und als 
Wahrheit des Glaubens zu gelten habe. Die lex orandi wird damit zur Zeugin des 
Glaubens, näherhin zur Zeugin der lebendigen Überlieferung erklärt. 

Diesen Sinn des Satzes: lex orandi • lex credendi hat die neueste Enzyklika 
Papst Pius XII. Mediator Dei vom 20. XI. 1947 gegen eine Deutung sichergestellt, 
die die lex orandi nicht bloß als eine Zeugin der lebendigen Überlieferung, sondern 
als die Regel des Glaubens verstehen wollte. Wer sind die Vertreter dieser An- 
schauung, gegen die sich die Enzyklika hier wendet? Sicher ist, daß G. Tyrell, •der 
klassische Repräsentant des religiösen Modernismus"9 in seinem Buche: Zwischen 
Scylla und Charybdis 1907 den Satz dahin interpretiert10. Das Dogma ist hier nur 
angesehen als der symbolische Ausdruck des religiösen Erlebnisses. Dem religiösen 
Gemüt eignet schöpferische Kraft, und der symbolische Ausdruck seines Erlebens ist 
Norm des Glaubens: lex credendi. Auf Tyrell aber berufen sich katholische 
Theologen und Laien in den beiden Sammelwerken: •Der Katholizismus. Sein Stirb 
und Werde", 1937 herausgegeben von G. Mensching und •Der Katholizismus der 
Zukunft", 1940 herausgegeben von Herrn. Mulert. Auch sie sehen in dem Gesetz des 
Betens die Norm des Glaubens.-Dies sei der tiefere Sinn des Satzes: lex orandi • 
lex credendi. Es duldet wohl keinen Zweifel, daß die Enzyklika Mediator Dei, 
wenn sie die lex orandi unter die Norm des Glaubens stellt und sie als Zeugin der 

6 J. R. Geiselmann, Jesus der Christus, Stuttgart 1951, 14 
7 AAS 17 (1925), 603 8 K. Federer, a.a.O. S. 2 
9 G. Mensching-, Der Katholizismus. Sein Stirb und Werde. 1937, 121 
10 G. Tyrell, Trough Scylla and Charybdis or the old Theology and the new, 1907; deutsdi 

von E. Wolf, Zwischen Scylla und Charybdis oder Die alte und die neue Theologie, 1909 



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel     359 

lebendigen Überlieferung  bezeichnet,  in   der  Klarstellung  dieses   theologischen 
Grundsatzes diese Kreise im Auge hat11. 

II. 

Das aus dem Satz: lex orandi • lex credendi sich ergebende besondere Problem 
mit Bezug auf das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 

Fragt man aber, inwiefern die betende Kirche, im besonderen die das Brevier 
betende, Zeuge der lebendigen Überlieferung der Glaubenswahrheit von der leib- 
lichen Aufnahme Mariens in den Himmel sei, so stehen wir vor einem besonderen 
Problem. Glaubt man doch, daß die lex orandi der Kirche als Beweis für das 
Assumpta-Dogma auszuscheiden habe. So meint Berth. Altaner besonders darauf 
hinweisen zu müssen, •daß man aus dem theologischen Prinzip lex orandi est lex 
credendi kein Argument für die Definibilität gewinnen kann" und daß, wer einen De- 
finibilitätsbeweis aus der Liturgie des 15. August führen wolle, sich auch daran erin- 
nern sollte, daß das römische Brevier und so manche andere Offizien durch viele Jahr- 
hunderte bis zur Brevierreform von 1568 in den Lektionen ausdrücklich unser Nicht- 
wissen vom Schicksal des Leibes der Gottesmutter betont haben12. Auch das Evange- 
lische Gutachten zur Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt Mariens der Hei- 
delberger Theologischen Fakultät erhebt gegen das Mariendogma das Bedenken, 
daß •im römischen Brevier bis zur Reform von 1568 mit den Worten des Pseudo- 
Hieronymus sogar zum Ausdruck gebracht wurde, daß die Kirche nicht wisse, was 
mit dem Leibe der Maria nach ihrem Tode geschehen ist"13. 

Daraus würde folgen, daß die betende Kirche nicht nur die leibliche Aufnahme 
Mariens in den Himmel nicht bezeugt, sondern gegen das Dogma von der assumptio 
zeugt. Die Frage bedarf einer Klärung. Wir legen unserer Untersuchung einige 
Breviere zugrunde, die zur Verfügung standen, zum großen Teil Incunabeln, die am 
Vorabend der Reformation und vor der Brevierreform von 1568 gedruckt worden 
sind. 

Da das Offizium der Kirche im engsten Zusammenhang mit der liturgischen Ge- 
staltung der Messe eines Festes steht, so gilt es, die Meßfeier der Assumptio zu- 
nächst zu untersuchen, insofern sie eine Quelle für die Gestaltung des Offiziums auf 
das Fest der Assumptio der Herrnmutter geworden ist. 

III. 

Die Gestaltung der Meßfeier der Assumptio Beatae Mariae Virginis 

im Sacramentarium Gregorianum 

Die Gestaltung der Festfeier der Assumptio Mariens vom 15. August ist in den 
Brevieren der verschiedenen Ordens-, Kathedral- und Stiftskirchen eine außer- 
ordentlich mannigfaltige. Auf alle aber hat die Messe Einfluß ausgeübt, die das 

11 K. Federer a.a.O. S. 4 
11 Berthold Altaner, Zur Frage der Definibilität der Assumptio B. M. V. Theol. Rev. 

1950, 9 
ls Chr. Kaiser Verlag, München 1950, 9 



360 Josef Rupert Geiselmann 

Sacramentarium Gregorianum enthielt, das Papst Hadrian I. Karl dem Großen 
übersandt hat. Aber gerade dieses Sakramentar enthält mit seinen beiden Marien- 
festen Mariae Geburt und Assumptio Mariens ein besonderes Problem. Schon 
Alkuin weiß darum, daß die beiden Marienfeste dem ursprünglichen Sacramen- 
tarium Gregorianum erst später eingefügt worden sind. Tatsächlich läßt sich aus 
dem Liber Pontificalis erschließen, daß das Fest der Aufnahme Mariens in den 
Himmel erst nach dem Tode Gregors des Großen im Zeitraum zwischen 604 und 
687 in die Liturgie der römischen Kirche Eingang gefunden hat. 

Das Meßformular dieses Festes, so wie es im Sacramentarium Gregorianum ent- 
halten ist, zeigt dabei nichts weniger als einen einheitlichen Aufbau. Es muß auf- 
fallen, daß in ihm der Festgedanke fast nicht zum Ausdruck kommt. Die Antiphone 
sind dem Commune Virginum entnommen, denselben Eindruck machen die Lek- 
tionen. Nichts, was auf die assumptio Mariae Bezug hätte. Und gleich allgemein 
sind auch die Gebete gehalten. Die Kollekte fleht nur zu Gott, daß wir durch die 
Fürbitte der Gebärerin seines Sohnes, unseres Herrn und Gottes, gerettet werden. 
Die Komplet bittet darum, daß wir, die Feste der Gottesgebärerin festlich begehend, 
durch ihre Fürbitte von allen drohenden Übeln bewahrt werden. Eine Ausnahme 
macht das Gebet über die Opfergaben. Hier klingt noch von ferne an, daß die Fest- 
feier ursprünglich der Dormitio und nicht der Assumptio, dem Entschlafen Mariens 
und nicht ihrer Aufnahme in den Himmel galt. Fleht doch das Gebet super oblata, 
daß die Fürbitte der Gottesgebärerin dem Volke zur Hilfe komme. Sie, die nach dem 
für alles Fleisch geltenden Gesetz verschieden sei (quam pro conditione carni» 
migrasse cognoscimus), möge in ihrer himmlischen Glorie bei Gott für uns Für- 
sprache einlegen. Man sieht: •Nichts durchbricht hier eine kluge Neutralität"14. Das 
Fest feiert Maria als die Virgo Virginum, als die Jungfrau aller Jungfrauen. 

Von den bisher angeführten Gebeten unterscheidet sich aber das Veneranda- 
Gebet. Es bringt eine völlig andere Note in die Festfeier. •Ehrwürdig, o Herr, ist 
uns die Feier dieses Tages", so bekennt es. •An ihm ist die heilige Gottesgebärerin 
zwar dem zeitlichen Tode erlegen. Allein es konnte durch die Fesseln des Todes 
nicht festgehalten werden die, die deinen Sohn, unsern Herrn, aus sich im Fleische 
geboren hat"15. 

Mit diesem Veneranda-Gebet hat es aber eine besondere Bewandtnis16. Während 
die bisher angeführten Gebete der ursprünglichen Gestaltung der Festfeier ange- 
hören und in der Zeit zwischen 604 und 687 entstanden sind, ist das Veneranda- 
Gebet erst im Zeitraum zwischen 687 und 701 durch Papst Sergius den drei früheren 
Gebeten hinzugefügt worden, den Papst, der die Feier der assumptio Mariae durch 
eine Prozession weiter ausgestaltet hat. Von ihm sagt der Liber Pontificalis: Con- 
stituit autem, ut... letanea exeat (Ausgabe Duchesne I, 376 u. 381). Das beim Aus- 
gang der Prozession von der Hadrianskirche nach Maria Maggiore zu sprechende 

14 B. Capelle, L'oraison Veneranda ä la messe de l'Assomption, Ephem. Theol. Lovan. 26 
(1950), 364 

15 Veneranda nobis, Domine, huius est diei festivitas, in qua sancta Dei genitrix mortem 
subiit temporalem, nee tarnen mortis nexibus deprimi potuit, quae filium tuum Dominum 
nostrum de se genuit incarnatum. 

18 B. Capelle, a.a.O. 354/364. 



Betende Kirdie und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel     361 

Gebet ist aber nach dem Liber Pontificalis gerade unser Veneranda-Gebet. Seine 
Entstehung fällt also in die Regierungszeit des Papstes Sergius (687•701). Die 
Herkunft des Veneranda-Gebetes einmal geklärt, eröffnet aber außerordentlich 
interessante dogmengeschichtliche Perspektiven. 

Papst Sergius ist Syrer und mit der Festfeier der assumptio Mariens des byzanti- 
nischen Ritus vertraut. Mit dem Veneranda-Gebet ist die bisherige Feier der 
assumptio Mariae der römischen Kirche, die der Jungfrau der Jungfrauen galt, 
ohne Zweifel um den Festgedanken des byzantinischen Ritus bereichert worden, der 
sich auch auf den Leib Mariens bezog. Scharfsinnig weist B. Capelle auf den Zu- 
sammenhang hin, der zwischen unserem Veneranda-Gebet und dem Festhymnus 
der byzantinischen Assumptafeier, dem sog. kontakion, besteht. In diesem Hymnus 
wird ausgesprochen, daß Grab und Tod die Gottesgebärerin nicht in ihrer Gewalt 
haben behalten können, wie dies das Veneranda-Gebet ja auch bekennt. Was der 
byzantinische Hymnus sagt, daß Grab und Tod über die Gottesgebärerin keine 
Macht behalten konnten, das drückt auch die Veneranda-Oratioh aus, wenn sie 
betet, daß die Gottesgebärerin zwar dem zeitlichen Tod erlegen sei, aber durch die 
Bande des Todes nicht habe niedergehalten werden können. Und beide sagen dies 
in deutlichem Anklang an die Worte des Petrus in Apg 2,24: •Gott hat ihn auf- 
erweckt, lösend die Wehen (Bande) des Todes. Der Tod hat nicht vermocht, ihn 
in seiner Macht zu behalten". Allein der byzantinische Hymnus bekennt noch 
weiter, daß der, der in dem immer jungfräulichen Schöße der Mutter Wohnung 
genommen hatte, die Mutter des Lebens wieder zum Leben erweckt habe. Und 
davon schweigt das Veneranda-Gebet. Es kann nicht übersehen werden, daß die 
positive Aussage des byzantinischen Festhymnus, daß der, der einst im immer 
jungfräulichen Mutterschoß sein Zelt aufgeschlagen hat, die Mutter des Lebens 
wieder zum Leben gewandelt hat, in das Veneranda-Gebet nicht aufgenommen 
worden ist. Der Grund kann nicht darin liegen, daß diese positive Aussage über 
die Auf erweckung des Leibes Mariens durch ihren Sohn ja schon durch die negative 
Aussage ausgedrückt sei, daß Mariens Leib durch die Bande des Todes nicht habe 
niedergehalten werden können. Denn das wurde in der abendländischen mittel- 
alterlichen Theologie allgemein dahin verstanden, daß der Leib der Herrenmutter 
nicht der Verwesung verfallen sei. Aber nicht der Verwesung verfallen ist noch nicht 
gleichbedeutend mit auferweckt und mit der Seele vereint in den Himmel auf- 
genommen werden. 

Zwar glaubt B. Capelle in einer außerordentlich sorgfältigen Analyse des Vene- 
randa-Gebetes, daß der Gehalt der Aussage, Maria sei durch die Fesseln des Todes 
nicht niedergehalten worden, erst voll ausgeschöpft sei, wenn man diese Aussage 
dahin verstehe, daß der Leib Mariens wieder zum Leben erweckt, auferstanden und 
in den Himmel aufgenommen worden sei17. Sicher ist, daß im Verlauf der fort- 
schreitenden Entwicklung des Glaubens an die leibliche Aufnahme Mariens in den 
Himmel, diese Stelle des Veneranda-Gebetes so ausgedeutet worden ist. Aber frag- 
lich bleibt es, ob dies so verstanden werden muß und nicht anders verstanden wer- 
den kann. Denn ebenso sicher ist, daß durch die Martyrologen des 9. Jahrhunderts 

17 a.a.O. 359/360 



362 Josef Rupert Geiselmann 

das Veneranda-Gebet dahin verstanden worden ist, daß der Leib der Herrnmutter 
nicht der Verwesung im Grab anheimgefallen sei, daß man aber über das positive 
Schicksal des Leibes nichts wisse18. An dem Punkt, wo die frühmittelalterliche dog- 
mengeschichtliche Entwicklung des Assumpta-Glaubens einsetzt, hat man, gestützt 
auf das Veneranda-Gebet, angenommen, daß Maria zwar den leiblichen Tod er- 
litten habe, daß aber der Leib der Herrnmutter durch die Bande des Todes nicht 
festgehalten werden konnte, d. h. nicht der Verwesung im Grabe anheimgefallen sei. 
Aber was das weitere Schicksal des Leibes der Herrnmutter anlangt, so hat man 
sich auf die Lösung Isidors von Sevilla19 und des Beda Venerabilis20 zurückgezogen, 
daß man darüber nichts wisse21. Und dieses Nichtwissen ist ausgesprochen worden 
in der Reaktion gegen die apokryphen Erzählungen, mit denen Gregor von Tours 
den Glauben an die leibliche Aufnahme Mariens stützen wollte. Gegenüber dem 
• apocryphum et frivolum dicere •, Apokryphes und damit Freventliches 
lehren, hat man sich auf das cum pietate nescire, auf das gottesfürchtige Nichtwissen 
zurückgezogen22. Vielleicht bietet uns diese dogmengeschichtliche Situation des 
9. Jahrhunderts gewisse Fingerzeige, die uns das Schweigen des Veneranda-Gebetes 
über die Auferweckung Mariens erklären können. 

Wenn die positiven Aussagen des byzantinischen kontakion-Hymnus von der 
Auferweckung des Leibes der Herrnmutter durch ihren Sohn in das Veneranda- 
Gebet nicht übernommen worden sind, so geschah das nicht etwa aus bloßem Zufall, 
sondern dahinter steht eine bestimmte Absicht. Die Festfeier hält auch in der Kom- 
position des Veneranda-Gebetes die •prudente neutralite"23 durch, die der Stil der 
bisherigen römischen Liturgie des assumpta-Festes aufweist. Ich kann mir keinen 
anderen Grund denken, warum man sich auch im Veneranda-Gebet mit dem Schwei- 
gen über die Auferweckung des Leibes der Herrnmutter und seiner Aufnahme in 
den Himmel beschied, als den, daß man dadurch vermeiden wollte, den apokryphen 
Erzählungen über Mariens Schicksal nach dem Tode die Wege zu bereiten. Das 
Schweigen über die leibliche Auferweckung Mariens durch ihren Sohn war die 
prudente" neutralite, mit der man gegen die apokryphen Himmelfahrtserzählungen 
Stellung nahm, zu einer Zeit, in der gerade durch das sog. Decretum Gelasianum 
die Legende vom transitus Mariae als •apokryph" abgestempelt wurde24, und das 
will hier so viel sagen wie ketzerisch. In diesem Dekret rinden wir die schroffste 
Anwendung des seit Augustin und Hieronymus sich einbürgernden dogmatischen 
Gebrauchs von •apokryph" gleich •verwerflich". Nicht nur die öffentlich-gottes- 
dienstliche Lesung, sondern auch die Privatlektüre wird hier für verboten erklärt25. 

18 Martyrologium .des Adon v. Vienne, H. Quentin, Les martyrologes historiques du 
Moyen Age 1908, 594. Martyrologium des Usuard, Mg, P. L. 124, 365 

19 De ortu et obitu Patrum c. 67, Mg. P. L. 83, 148/149 
20 Geyer, Itinera hierosolymitana, 306 u. 311/312 
21 M. Jugie, La mort et l'assomption de la sainte Vierge 1944, S. 276 
22 M. Jugie, a.a.O. S. 276 
23 B. Capelle a.a.O. S. 364 
24 E. v. Dobsdiütz, Das Decretum Gelasianum 1912, S. 12 nr. 6, 1. u. 303/304. Ed. Schwarz, 

Decretum Gelasianum, Zeitschrift für neut. Wissenschaft 29 (1930), 162 ff. 
25 E. v. Dobsdiütz, 287 



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel     363 

IV. 

Die Gestaltung des Festes der assumptio Beatae Mariae üirginis 
in den Offizien der Kirche 

Bei der außerordentlich mannigfaltigen Gestaltung der Festfeier der leiblichen 
Aufnahme Mariens in den Himmel in dem offiziellen liturgischen Gebete der Kirche 
vor der Brevierreform von 1568 kann die Frage, welche Bedeutung diesen Offizien 
und im Zusammenhang damit den verschiedenen Brevieren als Zeugen des Glau- 
bens und Quellen der lebendigen Überlieferung zukommt, nur durch eine genaue 
Untersuchung des gesamten Bestandes der Quellen abschließend beantwortet werden. 

Die verschiedenen Breviere sind als Quellen der lebendigen Überlieferung dog- 
matisch so gut wie nicht ausgewertet. Hier liegt für die Gestaltung des Nachweises 
der Glaubenswahrheiten aus der Tradition ein fast völlig unbeachtetes und unbe- 
arbeitetes Feld vor uns. Bei der Lückenhaftigkeit unserer Kenntnisse auf diesem 
Gebiet ist daher äußerste Vorsicht im Urteil geboten. Man kann sich nicht sorgfältig 
genug vor verallgemeinernden Schlüssen aus einem einzelnen Tatbestand hüten, 
und wäre es auch die Gestaltung des Breviers der Kirche Roms. 

In der Frage, die wir zu beantworten haben, sind nur eine beschränkte Anzahl 
von Brevieren herangezogen worden. Es kann sich bei der Untersuchung also um 
kein abschließendes Ergebnis handeln. Aber die Ergebnisse sind interessant genug, 
um nicht verschwiegen zu werden. 

Das Fest erscheint in allen Brevieren unter dem Titel: Assumptio Beatae Mariae 
Virginis. Die Festfeier als Aufnahme Mariens in den Himmel des Sacramentarium 
Gregorianum hat den alten Festgedanken des Heimgangs (dormitio, pausatio) Ma- 
riens verdrängt. Aber daß dieser noch Jahrhunderte lebendig geblieben ist, das 
zeigen uns zwei Übersetzungen des Breviers in deutscher Sprache. In ihnen taucht 
plötzlich wieder zu Anfang des 16. Jahrhunderts der alte Festgedanke auf. In dem 
deutsch-römischen Brevier von 1518 kommt der ursprüngliche Titel: Dormitio 
Mariae noch zur Geltung. Die Vesper wird mit der Rubrik eingeleitet: An dem abent 
unser lieben frawen schidung zu der vesper. Das Fest selbst ist bezeichnet mit: Von 
dem hochzeitlichen Fest unser lieben frawen Himelfart26. 

An dem allgemeinen Aufbau des Offiziums fällt auf, daß in den älteren Formen 
• so wie es uns im Konstanzer Brevier z. B. entgegentritt27 • in den Antiphonen, 
Versikeln und Hymnen, genau wie bei der Meßfeier des Sacramentarium Gregori- 
anum, der eigentliche Festgedanke kaum zum Ausdruck kommt. Dies gilt im beson- 
deren mit Bezug auf die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel. 

Die Gebete sind dem Formular der Messe entnommen: die Kollekte Famulorum 
tuorum, das Gebet über die Opfergaben Subveniat Domini, das den Heimgang Ma- 
riens erwähnt, und vor allem das Veneranda-Gebet. 

Was letzteres anlangt, so ist es gegenüber dem gregorianischen Sakramentar dahin 
erweitert worden, daß es nun eine Bitte enthält, also den eigentlichen Gebetscharak- 

26 Konviktsbibliothek Tübingen 4344, fol. 401/402. Teutsch Römisch Brevier, Augsburg, 
durch Alexander Weißenhorn 1535 fol. 491/492. Konviktsbibliothek Tübingen 4345. 

27 Ausgabe 1945, Konviktsbibliothek Tübingen, V 1550 fol. 361r/363r 



364 Josef Rupert Geiselmann 

ter erhalten hat. Betet das Sacramentarium Gregorianum: Ehrwürdig ist uns das 
Fest dieses Tages, so lautet das Gebet im Brevier des Deutschordens: Das ehrwürdige 
Fest dieses Tages möge uns die Hilfe des Heiles gewähren (Veneranda nobis, Do- 
mine, huius diei festivitas opem conferat salutarem)28. Das ist die Form des Vene- 
randa-Gebetes, wie es seit dem 12. Jahrhundert in verschiedenen Missalen erscheint. 
So im Missale des zisterziensischen Typs29, im Lateran-Missale des 12. Jahrh., im 
Missale der Kurie des 13. Jahrh.30. 

Allein entscheidend ist, wie das Veneranda-Gebet im Laufe der Jahrhunderte 
verstanden wurde, was aus ihm herausgelesen oder auch in es hineingelesen worden 
ist. 

Von den Martyrologen des 9. Jahrhunderts Adon von Vienne und Usuard31 wird 
das Gebet dahin verstanden, daß Maria zuvor gestorben, ihr Leib aber nicht der 
Verwesung verfallen sei. Wo aber der Leib der Herrenmutter nach dem Willen 
Gottes verborgen gehalten werde, in dieser Frage bekennt die Kirche, daß sie es 
nicht weiß, und lehnt durch ihr Bekenntnis des Nichtwissens das Wissen der apo- 
kryphen Erzählungen vom Heimgang Mariens als frivol ab. 

Zu der Zeit aber, da die Breviere entstehen (vom 13. Jahrhundert ab), ist die leib- 
liche Aufnahme Mariens in den Himmel theologisch schon so weit geklärt, daß nun- 
mehr die Aussage des Veneranda-Gebetes, Maria sei zwar dem zeitlichen Tod unter- 
worfen, aber durch die Bande des Todes nicht niedergehalten worden, im Sinne der 
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel verstanden wird. 

So sagt Ps. Augustin, der der zweiten Hälfte des 11. oder dem 12. Jahrhundert 
zuzuweisen ist, unter deutlicher Anspielung auf das Veneranda-Gebet: Wir stehen 
nicht an, zu sagen, daß Maria den zeitlichen Tod erlitten hat. Wollten wir aber 
sagen, daß sie durch die Bande des Todes festgehalten und wie alle andern Menschen 
der Verwesung anheimgefallen sei, so stünde das im Widerspruch mit der Heilig- 
keit der Herrnmutter und dem Vorzug, den sie vor allen andern dadurch hat, daß 
sie der Tempel Gottes geworden ist. • Nicht durch die Bande des Todes fest- 
gehalten werden bedeutet ihm daher soviel wie: Maria sei mit dem Leibe in den 
Himmel aufgenommen worden32. 

Petrus Comestor (f 1179) sagt in seiner Predigt auf das Fest der Aufnahme Ma- 
riens in den Himmel unter Anspielung auf das Veneranda-Gebet: •Das Gebet des 
heutigen Tages spricht es aus: Sie konnte durch die Bande des Todes nicht nieder- 
gehalten werden." Dies aber sagt, daß Maria am heutigen Tage sowohl die Selig- 
keit der Seele als auch die Verherrlichung des Leibes erlangt hat33. 

Abälard ist in seiner Predigt auf dieses Fest der Ansicht, daß die Festoration 
dieses Tages • das Veneranda-Gebet • die leibliche Aufnahme Mariens in den 
Himmel ausspreche, wenn sie sage, daß Maria durch die Bande des Todes nicht 
niedergehalten werden konnte34. 

28 Nürnberger Ausgabe vom Jahre 1504, Konv. Bibl. Tübingen 4343, fol. 340v. 
*» Dijon 114, 12. Jahrh. 
80 Avignon 100; Ottob. 356, B. Capelle, a.a.O. 368 
« M. Jugie, 208 «* Mg. P. L. 40, 1144/1145       » Mg. P. L. 171, 630 
34 Mg. P. L. 178, 541. M. Jugie, 384/345. Hr. Weisweiler, Abälard und die leibliche Auf- 

nahme Marias in den Himmel, Scholastik 25 (1949), 238 



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Marxens in den Himmel     365 

Absalom, der regulierte Chorherr von Sprinckirchbach (f 1203), bemerkt in einer 
Predigt gegen die Gegner der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel: 
Offenbar ganz anders lautet das Gebet der Gesamtkirche, in dem von Maria gesagt 
wird, sie habe durch die Fesseln des Todes nicht festgehalten werden können. Wenn 
dem so ist, so folgt daraus, daß Maria nach Überwindung des Todes mit ihrem ver- 
klärten Leibe in den Himmel aufgefahren ist (cum corpore glorificato ascenderit)35. 

Das Veneranda-Gebet dient Albert dem Großen zum Beweis dafür, daß Maria 
sofort nach ihrem Tode mit dem auferstandenen Leibe in den Himmel aufgenom- 
men worden ist. Nicht niedergehalten werden durch die Fesseln des Todes heißt: 
nicht der Verwesung (incineratio) anheimfallen. Wäre Maria aber nicht sogleich 
nach ihrem Tode wieder auferstanden, so wäre sie der Verwesung anheimgefallen 
wie die Körper der andern Menschen. Also ist sie wirklich auferstanden36. 

Es bleibt am Schlüsse zu bemerken, daß das Veneranda-Gebet nicht in allen Bre- 
vieren verwendet wird. Allein nicht nur dadurch unterscheiden sich die verschie- 
denen Brevierformen, sondern vor allem durch ihre Lektionen. Und hier hebt sich 
als eine besondere Gruppe die ab, die den Brief des Ps. Hieronymus Cogitis me für 
ihre Lektionen gewählt haben. 

V. 

Die Breviere mit den Lektionen aus dem Briefe des Ps. Hieronymus Cogitis me 

Unter den mannigfaltigen Formen des Assumpta-Festes der verschiedenen Bre- 
viere findet sich eine, die sich als eine besondere Klasse von den übrigen dadurch 
abhebt, daß hier für die Lektionen der Brief des Ps. Hieronymus Cogitis me und 
zwar der Eingang von Cogitis me, o Paula et Eustochium bis •quod sine periculo 
nescitur" benützt wird. Als Beispiele seien genannt das Brevier der römischen 
Kirche38 und das Brevier von Konstanz39 und die beiden schön erwähnten teutsch- 
römischen Breviere. Gerade aus dieser Tatsache, daß dieser Abschnitt aus dem Brief 
des Ps. Hieronymus im offiziellen Gebete der Kirche verwendet wurde, glaubten 
Berth. Altaner und die Heidelberger Theologische Fakultät schließen zu dürfen, 
daß die Tradition der römischen Kirche gegen die leibliche Aufnahme Mariens in 
den Himmel als eine Glaubenswahrheit zeuge. 

Die Autorität des Kirchenvaters Hieronymus, den dieser Brief zum Verfasser 
haben will, hat ihm offenbar die Stellung im liturgischen Gebete eingebracht. Und 
seine Ablehnung der apokryphen Erzählungen vom Heimgang Mariens paßt gut 
zu dem Geiste, aus dem heraus das Veneranda-Gebet verfaßt wurde, dessen be- 
wußtes Schweigen von der Auferweckung der Mutter des Lebens durch ihren Sohn 
ja auch den Zweck verfolgt, die apokryphen Berichte von der Auferweckung Mariens 
nach ihrem Tode durch Christus abzuwehren. 

35 Mg. P. L. 211, 256. M. Jugie 386/387 
39 Märiale qu. 132, Sämtliche Werke, Ausgabe Vives Paris 1898, Bd. 37, 184. M. Jugie 

395/396 
37 Mg. P. L. 30, 1226•1246       » M. Jugie, 361 A. 1 
39 Konstanzer Brevier Inkunabel von 1495, Konviktsbibliothek Tübingen, V 1550, fol. 

362 v/363 r 



366 Josef Rupert Geiselmänn 

Obwohl, wie wir heute wissen, schon wenige Jahre nach seinem Erscheinen dieser 
Brief durch Ratramnus dem Hieronymus ab- und dem Abte von Corbie Paschasius 
Radbertus als Verfasser zugesprochen wurde, ist es Hinkmar, der Erzbischof von 
Reims gewesen, der trotz des Einspruchs von Ratramnus an Hieronymus als Ver-, 
fasser festhielt. Seitdem erfreut sich dieser Brief durch das ganze Mittelalter hin- 
durch unbestritten der Auktorität des Hieronymus, bis Baronius in seiner Ausgabe des 
Martyrologium Romanum 1584 diesen Brief dem Hieronymus abgesprochen hat. 

Dieser Brief kann nicht das Werk des Hieronymus sein. Seinem ganzen Inhalt 
nach ist er der getreue Ausdruck der Theologie des 9. Jahrhunderts in der Frage 
der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel. Er kann erst nach dem 7. Jahr- 
hundert entstanden sein, da er das Werk des Abtes von Yona, Adamnanus (f 704), 
De locis sanctis benutzt40. Der Brief ist vielmehr sehr wahrscheinlich von Paschasius 
Radbertus41. 

Und doch besteht ein schwerwiegendes Bedenken, das verhindert, dem Ergebnis 
Lambots restlos zuzustimmen: In der Frage nämlich der bei Jesu Tod auferstandenen 
Leiber vieler Heiliger (Mt 27, 52 und 53). Die Stellung, die hier der Brief des Ps. 
Hieronymus einnimmt, ist eine ganz andere als die des Paschasius Radbertus in 
seinem Kommentar zum Matthäusevangelium. Die Frage, die der Brief des Ps. Hie- 
ronymus erhebt, ist die, ob diese Auferstehung nur eine zeitweilige, ob die •Hei- 
ligen" wieder zum Staub der Erde zurückkehrten (utrum redierint in pulverem ter- 
rae), oder ob ihre Auferstehung eine vollendete und dauernde war (perpetua et 
completa resurrectio). Der Brief weist auf einige Gelehrte hin, die diese Meinung 
vertreten und dieser auch in ihren Schriften Ausdruck verliehen haben. Diese Ge- 
lehrten begründen ihre Ansicht damit, daß diese •Heiligen" nicht wahre Zeugen 
Christi wären, wenn ihre Auferstehung keine wahre, d. h. dauernde und vollendete 
gewesen wäre. Der Verfasser des Briefes entscheidet sich für keine der beiden An- 
sichten und bescheidet sich mit einem Nichtwissen42. 

Anders Paschasius Radbert in seinem Matthäuskommentar43. Viele fragen, sagt 
Radbert, ob ihre Auferstehung eine endgültige war, oder ob sie auferstanden sind, 
um wieder zu sterben wie Lazarus. Letzteres sagt das Evangelium bestimmt nicht. 
Eine größere Anzahl von Theologen vertritt daher die Ansicht, daß ihre Auferste- 
hung eine dauernde war. Andere sind wieder anderer Meinung. In diesem Streit 
der Meinungen stellt sich Radbert entschieden auf die Seite derer, die die Auf- 
erstehung der •Heiligen" für eine endgültige ansehen und begründet dies damit, 
daß diese wirkliche Zeugen der wirklichen Auferstehung Christi gewesen sind. 
Daher sei es gottesfürchtig, nicht etwa nur die Meinung zu hegen, sondern wahr- 
haftig zu glauben und zu bekennen, daß sie endgültig auferstanden sind, um nie 

40 C. Lambot, Rev. Bened. 46 (1934), 265. 
41 Schon G. Morin hat aus der stilistischen und inhaltlichen Verwandtschaft dieses Briefes 

mit den Werken Radberts im Abte von Corbie den Verfasser vermutet. Rev. Bened. 5 (1888), 
350. Ihm schloß sich T. Agius an. Journal of theological Studies 24  (1922/23), 176/183. 
C. Lambot hat dann auf Grund des von ihm in Cod. 239 der Univ.-Bibliothek Gent 
(13. Jahrh.) gefundenen Briefes Hinkmars v. Reims an Odon, Bischof von Beauvais, es sehr 
wahrscheinlich gemacht, daß Radbert sein Verfasser ist. Ihm schließt sich H. Peltier an. 
D. Th. C. XIII, 1632, ebenso M. Jugie, 278 A. 2 

42 Mg. P.L. 30, 124 43 Mg. P.L. 120, 965 D/966 A. 



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel     367 

wieder zu sterben. Denn wie konnten sie wirkliche Zeugen der wirklichen und 
dauernden Auferstehung sein, wenn sie alsbald wieder zum Staube der Erde zurück- 
gekehrt wären. Den mit weniger Widerspruchsgeist Erfüllten können wir dies über 
den Sinn des evangelischen Briefes überzeugend darlegen. Bei denen, die dies nicht 
glauben wollen, soll es uns genug sein, wenn sie dem nicht widersprechen können. 
Dies ist die Meinung, die wir mit einigen heiligen Lehrern teilen. 

Man sieht: Radbert vertritt hier gerade die Ansicht, die nach dem Brief des 
Ps. Hieronymus einige Gelehrte vertreten. Ja, er begründet seine Ansicht wörtlich 
so, wie es im Hieronymusbrief diese Gelehrten tun. Fast könnte man meinen, als ob 
der Hieronymusbrief den Matthäuskommentar als Vorlage benützt hätte. Radbert 
ist entschieden der Meinung, die Auferstehung der •Heiligen" sei eine endgültige 
gewesen. Der Hieronymusbrief läßt die Frage in der Schwebe und bekennt sein 
Nichtwissen. Der Hieronymusbrief läßt die fromme Meinung in diesen und ähn- 
lichen Fragen gelten, Radbert begnügt sich nicht mit der bloßen frommen Meinung, 
er fordert wirkliches Glauben und Bekennen (non solum opinari verum et credere 
ac fateri). 

Das kann wohl kaum ein und derselbe geschrieben haben. Wir müßten denn an- 
nehmen, Radbert habe sich in seiner Ansicht gewandelt. 

Jedenfalls scheint mir das Bedenken so schwerwiegend, daß es wohl kaum angeht, 
Radbert als Verfasser des Briefes Cogitis me mit absoluter Sicherheit zu bezeichnen, 
ehe diese Widersprüche nicht aufgehellt sind. 

Mag dem nun sein, wie ihm wolle, sicher gehört dieser Brief dem 9. Jahrhundert 
an. Vor 846 geschrieben, in einem Prachtkodex von Erzbischof Hinkmar der Kirche 
von Reims übergeben, dient dieser Brief in der karolmgischen Epoche verschie- 
denen monastischen Kirchen als Text für die ersten acht Lektionen des Offiziums 
von der Aufnahme Mariens in den Himmel44. Im Offizium der Cluniazenser ist der 
Brief am Feste der assumptio selbst .ganz gelesen worden. Die Rede des Hierony- 
mus: Cogitis me, o Paula, sei so ausgezeichnet, schreibt Ulrich von Cluny, daß • 
ganz gegen die Regel • als 9. Lektion nicht das Evangelium des Festes gewählt, 
sondern alle Lektionen der Rede des Hieronymus entnommen werden (Cluniacen- 
ses consuetudines c. 36)45. Der kluniazensische Gebrauch ist dann mit dem Aufkom- 
men der Breviere im 13. Jahrhundert fast allgemein übernommen worden, nur daß der 
Brief des Ps. Hieronymus auf die Lektionen der ganzen Oktav verteilt worden ist. 
So blieb es bis zur Brevierreform des Papstes Pius V. vom Jahre 1568. Allein die 
Art, wie der Brief des Ps. Hieronymus für die Lektionen herangezogen wurde, war 
sehr verschieden. Wir haben Breviere, die noch am Vorabend der Reformation den 
Teil des Hieronymusbriefes als Lektion aufweisen, in der er zu der Frage der leib- 
lichen Aufnahme Mariens in den Himmel kritisch Stellung nimmt, so das Konstanzer 
Brevier, Ausgabe 149546, das Breviarium monasticum secundum ritum et morem 

44 Martene, De antiquis monadiorum ritibus IV, 7 nr. 25 
45 Mg. P. L. 149, 683/684 
46 Konviktsbibliothek Tübingen V 1550 fol. 262 v/263 r. Audi das durch Bischof Hugo von 

Konstanz 1516 verbessert herausgegebene Brevier behält die Lektionen aus Ps. Hieronymus 
mit ihrem kritischen Teile bei Konv.-Bibliothek Tübingen 4439, Pars aestivalis fol. 86 r/87 r. 



368 Josef Rupert Geiselmann 

monadiorum or dints Sancti Benedicti de observantia cassinensis, Ausgabe 150647, 
und die beiden Teutsch-römischen Breviere vom Jahre 1518 bzw. 153548. Ein Bre- 
vier • das der Kathedralkirche von Eichstätt, Ausgabe 1525 • hat diesen kritischen 
Teil des Hieronymusbriefes zwar noch aufgenommen. Aber er ist aus dem Brevier- 
teil, das das Festoffizium enthält, herausgenommen und in den Anhang verwiesen 
und mit der Rubrik eingeleitet: Wenn es einem beliebt (quantum quis voluerit) kann 
er auch diese Lectio lesen • ein Zeichen, daß man ihn nicht mehr im Einklang fand 
mit dem lebendigen Glauben der Kirche und doch wegen der Auktorität des Kirchen- 
vaters Hieronymus ihn nicht ganz zu entfernen wagte49. 

Andere Breviere wiederum haben die Lektionen aus dem Hieronymusbrief noch 
beibehalten. Aber es ist entweder nur der Eingang des Briefes bis zu seinem kriti- 
schen Teil verwendet worden oder aber der kritische Teil wird (absichtlich) über- 
gangen. Ein Beispiel für den ersteren Fall ist das Brevier der Ecclesia Augustensis 
vom Jahre 1495, das drei Lektionen aus dem Hieronymusbrief hat, die aber alle 
dem Eingang des Briefes entnommen sind. Die dritte Lektion schließt mit dem Satz: 
tu autem ea melius reserabis, quae nescio si per speciem aliquam aut certe in spiritu 
vidisti50, also kurz bevor die kritische Stellungnahme des Briefes zur leiblichen Auf- 
nahme Mariens in den Himmel beginnt. Absichtlich übergangen ist dieser Teil des 
Hieronymusbriefes in den Lektionen des Breviers des Zisterzienserordens. Dieses 
Brevier behält die Lektion aus dem Hieronymusbrief auch noch nach der Brevierre- 
form von 1568 bei. Die 12 Lektionen für das Offizium des Festes sind diesem Brief 
entnommen, und zwar ist der Anfang des Briefes bis certe in spiritu vidisti • vgl. das 
Brevier der Ecclesia Augustensis • auf die ersten acht Lektionen verteilt. Dann 
wird der Teil des Briefes übersprungen, der die kritische Stellung zur leiblichen 
Aufnahme Mariens in den Himmel enthält. Die 9.•12. Lektion enthalten den Ab- 
schnitt des Briefes: Hodie gloriosa semper Virgo Maria celos ascendit (Heute ist die 
glorreiche immerwährende Jungfrau Maria in den Himmel aufgestiegen) • Mariae 
vero simul se tota infundit plenitudo gratiae (in Maria aber hat sich die ganze Fülle 
der Gnaden auf einmal ergossen)51. Wieder in anderen Brevieren wird der Hierony- 
musbrief ohne seinen kritischen Teil in den Lektionen des Festes verwendet. Aber 
die Rubrik schreibt vor, daß während der Oktav die Lektionen aus diesem Brief 
zu nehmen sind. So das Brevier von Würzburg, Ausgabe 1507. Am Feste selbst 
wird der Hieronymusbrief mit einem Abschnitt des kritischen Teiles als Lektion ver- 
wendet und hört mitten in der kritischen Ausführung mit der Stelle Mt 27, 52 u. 53 
auf (Mg. P. L. 30, 124 A). Aber die Rubrik gibt zugleich die Anweisung, daß wäh- 
rend der Oktav aus dem Sermo •Cogitis me" sechs Lektionen zu nehmen sind, die 
wohl da beginnen, wo die Lektion des Festes aufgehört hat, daß also anzunehmen 
ist, daß der ganze kritische Teil des Briefes zur Lesung kam. 

47 Das Brevier enthält als Lektionen während der Oktav den Hieronymusbrief vom Ein- 
gang bis •quamquam humanum cernatur ex came quod nascitur". Mg. P. L. 30, 122 C/125 B. 
Konv.-Bibl. Tübingen, 4437, 374 r/375 r 

48 Konv.-Bibl. Tübingen 4344 fol. 404 r. u. v.; 4345, fol. 491 v/493 r u. 494 v/495 v 
49 Breviarius cathedralis ecclesiae Eystetensis 1525, Konv.-Bibl. Tübingen 4441 
50 Mg. P. L. 30, 123 B. Konv.-Bibl. Tübingen V 1546, fol. 500 v/501 r 
51 Mg. P. L. 30, 126 B/127 A. Breviarium sacri ordinis Cisterciensis, Paris 1587. fol. 

275 v/277 v. Konv.-Bibl. Tübingen 4438 



Betende Kirche und das Dogma von der leiblidien Aufnähme Mariens in den Himmel     369 

Schon aus dieser Freiheit und Vielfalt der Auswahl ergibt sich, daß von einer 
einheitlichen Stellungnahme aller Breviere der Kirche zu dem kritischen Teil des 
Hieronymusbriefes keine Rede sein kann. Eine einheitliche über den größeren Teil 
der Gesamtkirche sich erstreckende Überlieferung vom •Nichtwissen" über die leib- 
liche Aufnahme Mariens in den Himmel bestand also in der betenden Kirche nicht. 

Was aber sagt der Hieronymusbrief über die leibliche Aufnahme Mariens in den 
Himmel näherhin aus? Aus dem Brief erfahren wir, daß um die Mitte des 9. Jahr- 
hunderts der Glaube an die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel in der 
abendländischen Kirche sehr verbreitet war und dieser Glaube sich vorzüglich auf 
die apokryphen Erzählungen über den Heimgang Mariens aus Ps. Melitos Transitus 
Beatae Mariae Virginis stützte52. Aber auch das erfahren wir, daß gerade in dieser 
Zeit eine außerordentlich lebendige Kontroverse darüber bestand, ob Maria auch 
mit dem Leibe, oder nur mit der Seele in den Himmel aufgenommen wurde (utrum 
assumpta fuerit simul cum corpore an abierit relicto corpore)53, und daß einige zu 
beweisen versuchen, Maria sei schon auferstanden, im Himmel mit der Unsterblich- 
keit umkleidet und selig vereint mit Christus54. In diese Kontroverse greift Ps. Hie- 
ronymus ein und unterwirft die Gründe, auf die sich der Glaube an die leibliche 
Aufnahme Mariens in den Himmel zu seiner Zeit stützt, einer eingehenden Kritik. 

Die apokryphen Erzählungen der Transitus-Legende werden als eine tragfähige 
Grundlage für diesen Glauben abgelehnt. Hier geht der Verfasser mit dem Decre- 
tum Gelasianum einig. Das einzig Sichere, was sich aus ihnen ergibt, ist, daß die 
Glorreiche am heutigen Tage verschieden ist (migravit a corpore, 123 C). Aus die- 
ser Bemerkung ersehen wir, daß die ganze Liebe des Verfassers dieses Briefes noch 
der alten Festfeier der Dormitio Mariae, dem Heimgang Mariens gilt, wie er ja auch 
noch in dem Gebete der Festmesse über die Opfergaben des gregorianischen Sakra- 
mentars zum Ausdruck kommt: •Maria, das Los alles Fleisches teilend, ist heimge- 
gangen und bittet für uns in der himmlischen Glorie." In dieser Liebe zur Dormitio 
Mariae stimmt Ps. Hieronymus überein mit den Martyrologen seiner Zeit, einem 
Adon von Vienne und Usuard, Mönch der Abtei St. Germain des Pres, die ihre 
Martyrologieniim 850/860 bzw. 869/877 verfaßt haben55. Abgelehnt wird ferner der 
Beweis für die leibliche Aufnahme Mariens aus dem leeren Grab der Herrnmutter. 
Zwar werde bis auf den heutigen Tag ihr Grab mitten im Tale Josaphat gezeigt, 
das zwischen dem ölberg und dem Berge Sion liegt. Dort werde in einer ihr ge- 
weihten Kirche ihr leeres Grab gezeigt • für Ps. Hieronymus kein Beweis, daß 
Maria mit ihrem Leibe auferstanden sei. Sei es doch völlig ungewiß, wie und zu 
welcher Zeit der Leib aus dem Grab gelangte, oder • gegebenenfalls • von wel- 
chen Personen der heiligste Leib vom Grab entfernt und wohin er dann gebracht 
worden sei, oder • ob er wirklich auferstanden sei. All dies bleibe im Dunkel, wie 
ja auch das leere Grab des Apostels Johannes, in dem sich nur Manna vorfinden soll, 
kein Beweis für seine schon erfolgte Auferstehung ist, mögen dies auch noch so viele 
annehmen. 

In dieser Kritik des Beweises aus dem leeren Grab Mariens stützt sich Ps. Hiero- 

» Mg. P. L. 30, 123 C        "* Ebda 123 D 
54 Ebda 123 D B5 M. Jugie, 208 

24 



370 . Josef Rupert Geiselmann 

nymus auf Beda's Buch von den heiligen Orten, mit dem er zum Teil wörtlich über- 
einstimmt58. 

Soweit die Kritik des Ps. Hieronymus. In seiner positiven Stellungnahme zur 
Frage der leiblichen Aufnahme Mariens nimmt er den analogen Fall der beim Tode 
Jesu auferstandenen Leiber vieler •Heiligen" (Mt27,52u.53) zum Ausgangspunkt. 
Auch hier geht es um die Frage, welches ihr ferneres Schicksal gewesen sei. Daß sie wie- 
der zum Staub der Erde zurückgekehrt sind, ist nicht gewiß (certum non habuimus), da 
die Heilige Schrift nichts davon ausdrücklich sagt. Einige Gelehrte vertreten daher die 
Meinung, ihre Auferstehung sei eine endgültige und vollkommene gewesen und 
geben dieser Meinung in den uns hinterlassenen Schriften Ausdruck57. Sie begründen 
dies mit dem Hinweis, jene Heiligen wären keine wirklichen Zeugen des Herrn 
gewesen, wenn ihre Auferstehung keine wahre und endgültige gewesen wäre. Daß 
sie aber eine endgültige war, geht aus Apg 2, 23 hervor, wo Petrus von David sagt, 
sein Grab ist unter uns. Er sagte nicht, er selbst oder sein Leib sei unter uns, sondern 
nur sein Grab, in dem er beigesetzt war. Daraus ergebe sich, daß Davids Grab leer 
gewesen, er also mit den übrigen Heiligen auferstanden sei. Noch andere Schrift- 
stellen nehmen diese Gelehrten zu Hilfe, um zu beweisen, daß diese Heiligen auf- 
erstanden, nunmehr mit Christus in ewiger Gemeinschaft herrschen. Ps. Hierony- 
mus will nicht in Abrede stellen, daß dies möglich ist, da bei Gott nichts unmöglich 
ist. So kommt er in dieser Frage zu folgender Lösung: daß die Leiber der Heiligen 
wieder zum Staub der Erde zurückkehren, kann nicht bewiesen werden, weil die 
Schrift davon schweigt. Daß ihre Auferstehung eine endgültige war, ist möglich, 
aber nicht gewiß. So kann sich Ps. Hieronymus zu keiner Entscheidung durchringen. 
Auch hier gilt für ihn: quid horum verius censeatur, ambigimus. Wir können uns 
nicht entscheiden, was wahr ist. Und so ist sein Ergebnis • das Nichtwissen. 

Die Frage der Auferstehung dieser •Heiligen" dient aber Ps. Hieronymus als 
Analogie, um von ihr aus zur leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel Stel- 
lung zu nehmen. Auch sie leugnet er nicht. Aber sie ist nicht gewiß, weil alle 
Gründe, die man für sie vorbringt, vor der Kritik nicht bestehen können. Und so 
muß die Frage in der Schwebe bleiben: ambigimus, nescimus, wir schwanken und 
wissen nichts Bestimmtes. Es wäre daher verwegen, mit der theologischen Auktorität 
eines •Hieronymus" etwas für ausgemacht zu erklären, was er nicht beweisen kann. 
Es geht nicht an, unüberlegt eine theologische Entscheidung zu treffen in einer 
Sache, von der man ohne Gefahr (des Glaubens) sagen kann, daß man darüber 
nichts wisse. Wo aber die theologische Entscheidung versagt und versagen muß, da 
hat, um sicher zu gehen und den Glauben nicht zu gefährden, die fromme Meinung 
das Wort, daß Maria mit dem Leibe in den Himmel aufgenommen worden ist58. 

56 Ps. Hieronymus schreibt: Quomodo autem vel quo tempore aut a quibus personis sanc- 
tissimum corpus eius inde ablatum fuerit... nescitur (Mg. P. L. 30, 123 D). Beda: a quo vel 
quando sit ablata nescitur. Geyer, Itinera hierosolymitana, 311/312. M. Jugie, 271. 

57 Vgl. zu dieser Frage die eingehende Studie von H. Zeller, Corpora Sanctorum, ZkTh 71 
(1949), 385/465 

68 Quod (quia Deo nihil est impossibile) nee nos de beata Maria Virgine factum abnuimus, 
quamquam propter cautelam (salva fide) pio magis desiderio opinari oporteat, quam incon- 
sulte definire, quod sine periculo nescitur, Mg. P. L. 30, 124 A/C 



Betende Kir die und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel     371 

Dogmengeschichtlich gesehen ist dieses Dokument in mehr als einer Hinsicht sehr 
aufschlußreich. 

1. Es bezeugt den Glauben vieler seiner Zeit an die leibliche Aufnahme Mariens 
in den Himmel, läßt ihre Möglichkeit offen und ihre Annahme als fromme Mei- 
nung gelten. 

2. Anders steht es mit ihrer theologischen Begründung. Die dafür angeführten 
Gründe sind entweder zu verwerfen (Apokryphen), oder beweisen nicht, was sie 
beweisen sollen (leeres Grab; Analogie der Auferstehung der Heiligen bei Jesu 
Tod). So richtet Ps. Hieronymus seine Entscheidung am hl. Augustinus aus, der bei 
der analogen Frage der Auferstehung der Heiligen bei Jesu Tod sein temerarium 
est definire sprach59. Das heißt, es wäre verwegen, eine theologische Entscheidung 
zu fällen. Ps. Hieronymus spricht das augustinische temere definire 124 A, incon- 
sulte definire 124 B in der Frage der leiblichen Aufnahme Mariens nach. 

So bleibt ihm nichts anderes übrig als mit einem Nichtwissen sich zu bescheiden. 
Daß Ps. Hieronymus damit aber die Meinung der Kirche zum Ausdruck bringen 
wollte, das zeigte uns das Martyrologium des Adon von Vienne und des Usuard. 
Adon von Vienne sagt, die Kirche habe es vorgezogen, in weiser Mäßigung ihr 
Nichtwissen über das Schicksal des Leibes der Herrnmutter zu bekennen, als etwas 
zu lehren, was man nur als apokryph und darum als freventlich bezeichnen müßte60. 
Das wiederholt das Martyrologium des Usuard61. Die Entscheidung des Ps. Hiero- 
nymus ist das Ergebnis einer geschichtlichen Situation, in der jede positive Aussage 
über die leibliche Aufnahme Mariens noch in der Gefahr steht, für den apokryphen 
Himmelfahrtsgedanken zu werben. 

In dem Brief des Ps. Hieronymus haben wir das typische Beispiel einer allmählich 
ins Glaubensbewußtsein der Kirche tretenden Offenbarungswahrheit und eines im 
Werden sich befindenden Dogmas vor uns. 

Der Glaube an die leibliche Aufnahme Mariens wird in diesem Briefe bezeugt, 
selbst nicht als theologisch sicher vertreten, aber auch nicht geleugnet, sondern 
als eine opinio pia (fromme Meinung) zugelassen, so daß alle Türen für eine wei- 
tere Entwicklung dieses im Werden begriffenen Dogmas der Kirche offen gehalten 
werden. 

Für diese fernere Entwicklung hat der Brief dadurch eine große Bedeutung er- 
halten, daß er in das offizielle liturgische Gebet der Kirche aufgenommen worden ist. 

Der Brief wehrt damit die apokryphen Erzählungen vom Heimgang Mariens als 
Glaubensgrundläge für die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel dauernd 
ab. In dieser nie erlahmenden Warnung liegt die nicht genug zu würdigende Be- 
deutung der Lesung dieser kritisch warnenden Stimme im Gebete der Kirche für 
die fernere Entwicklung des Dogmas von der assumptio corporalis (der leiblichen 
Aufnahme) Mariens. 

Die apokryphen Erzählungen vom Heimgang Mariens suchen die Ereignisse vom 
Tode Marias und von dem, was auf ihren Tod gefolgt ist, zu etwas zu machen, was 
die Apostel ebenso erlebt haben, wie sie Tod und Auferstehung ihres Herrn Jesus 

58 Ep. 164, Ausgabe Goldbacher III 524, H. Zeller Corpora Sanctorum a.a.O. S. 454 
80 H. Quentin, Les martyrologes historiques du Moyen-Age 1908, 594 
61 Mg. P. L. 124, 365 

24' 



372 Josef Rupert Geiselmann 

Christus erlebt haben, zu einem Ereignis also, das sie als Augenzeugen bezeugen kön- 
nen, wie sie Tod und Auferstehung Christi bezeugen und das deshalb der Geschichte 
angehört. Das lehnt der Brief des Ps. Hieronymus entschieden ab. Mit diesem Brief 
als einer lectio des offiziellen Gebetes der Kirche bekennt die Kirche, daß sie darüber 
nichts wisse und spricht ihr Nichtwissen offen aus. 

Was die letzten Dinge der Herrnmutter betrifft, so steht, das bekennt die Kirche 
mit diesem Brief, geschichtlich für uns allein ihr Tod fest: nihil aliud experiri potest 
pro certo nisi quod hodierna die gloriosa migravit a corpore (erfahrungsgemäß 
steht nichts als sicher fest, als daß die Glorreiche am heutigen Tage verschieden ist). 

Ebenso bedeutsam bleibt, daß der Brief sich auf das beschränkt, was die Heilige 
Schrift von der Herrnmutter sagt und sein Urteil über die Herrnmutter an der Hei- 
ligen Schrift ausrichtet. 

Rückblickend auf den Verlauf, den die Entwicklung des Dogmas von der leib- 
lichen Aufnahme genommen hat, können wir sagen, daß die große Mission, die der 
Hieronymusbrief als Lesung im offiziellen liturgischen Gebete der Kirche zu erfüllen 
hatte, darin bestand, mahnend hinzuweisen, daß die bisher gegangenen Wege, zum 
Glauben und zur Glaubenserkenntnis der leiblichen Aufnahme Mariens zu ge- 
langen, teils nicht die richtigen, teils die nichts beweisenden sind, und daß andere 
Wege zu beschreiten sind, um zu einem credere et definire, einem gesicherten Glau- 
ben und einer begründeten theologischen Entscheidung zu kommen. So macht der 
Hieronymusbrief die Bahn für eine andere theologische Besinnung und Begründung 
des assumpta-Dogmas frei. 

Der Hieronymusbrief selbst beschränkt sich, nachdem er sein sine periculo nescire, 
sein gefahrloses Nichtwissen mit Bezug auf die leibliche Aufnahme Mariens als 
Theologe ausgesprochen und sie wenigstens als fromme Meinung freigegeben hatte, 
auf die definitio, daß die Seele Mariens in den Himmel eingegangen und Königin 
des Himmels geworden ist. Allein es darf nicht übersehen werden, daß das Ein- 
gehen in den Himmel mit der Seele als ein besonderes Privileg der Herrnmutter 
gelten mußte in einer Zeit, da man vielfach noch des Glaubens war, daß die Seelen 
der Gerechten nach dem Tode an einem besonderen Orte auf das allgemeine Gericht 
warten und der Himmel sich ihnen erst nach der Auferstehung der Toten und nach 
dem allgemeinen Gericht öffne. Erst die Konstitution Benedikts XII. •Benedictus 
Deus" vom 29.1. 1336 hat dem Jahrhunderte währenden Schwanken in dieser Frage 
ein Ende bereitet und als Dogma der Kirche erklärt, daß die Seelen der Gerechten 
schon vor der Auferstehung der Toten und vor dem allgemeinen Gericht alsbald 
nach ihrem Tode in den Himmel eingehen (Denz. nr. 530). 

Was nun näherhin den Traditionsbeweis aus der lex orandi für das Dogma von 
der leiblichen Aufnahme Mariens anlangt, so können wir feststellen, daß nur ein 
Teil der Breviere den •kritischen" Teil des Hieronymusbriefes aufweist, längst 
nicht alle, daß es also nicht angeht zu sagen, die Kirche schlechthin habe Jahrhunderte 
hindurch ihr Nichtwissen über die assumptio corporalis bekannt. 

Und zum anderen darf nicht übersehen werden, in welchem Geiste die Lehre des 
Hieronymusbriefes gelesen und aufgenommen worden ist. Es ist nicht so, als ob man 
die ablehnende Haltung in der Frage der leiblichen Aufnahme Mariens bei der 



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel     373 

fortschreitenden Entwicklung des Assumpta-Glaubens widerspruchslos hingenommen 
hätte. Das zeigt das Brevier von Eichstätt, Ausgabe 1525, wo die Lesung aus dem 
Hieronymusbrief aus dem Festoffizium herausgenommen, in den Anhang des Bre- 
viers verwiesen und das Lesen dem Belieben des Einzelnen überlassen wird. Daraus 
ersieht man: Die Entwicklung des Dogmas von der leiblichen Aufnahme Mariens 
in den Himmel war schon so weit fortgeschritten, der Glaube an sie in der Kirche 
bereits so allgemein und der Gegensatz der Lehre des Hieronymusbriefes zu ihm 
so stark empfunden, daß man diesen nicht mehr als geeignete Lektüre für das Fest- 
offizium empfand. Andererseits war die Achtung vor der Auktorität des •Hierony- 
mus" und der aller Liturgie eigene konservative Zug so groß, daß man es nicht 
über sich brachte, den Hieronymusbrief aus dem Brevier ganz zu verbannen und 
so zu dieser Kompromißlösung kam. 

Man hat ferner diesen kritischen Teil des Hieronymusbriefes mit dem Wissen 
darum gelesen, daß er dem lebendigen Glauben der Kirche längst nicht mehr ent- 
spreche. Zeuge dafür ist Abälard. Schon ihm ist der Hieronymusbrief zum Problem 
geworden. Auf der einen Seite steht die Auktorität des Kirchenvaters Hieronymus, 
auf der andern der im 12. Jahrhundert schon weit fortgeschrittene Glaube an die 
leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel. Abälard löst die Frage in ganz 
modern anmutender Weise. Den Weg dazu zeigt ihm die Regel des hl. Benedikt, 
die bekennt, daß Gott oft einem Jüngeren offenbare, was er einem Älteren noch 
verborgen gehalten habe. So habe es geschehen können, daß das, was zur Zeit des 
•Hieronymus" noch verborgen und ungewiß war, später durch den offenbarenden 
Geist offenkundig geworden sei: revelante Spiritu fieret manifestum. Gelte doch 
auch von der Kirche Dan 12, 2: •Es gehen viele vorüber und gar mannigfach ist das 
Wissen"62. Wenn Abälard hier sich zum fortschreitenden Glaubensverständnis im 
Raum der Kirche bekennt und dieses auf die •Offenbarung" des Heiligen Geistes 
zurückführt, so wird Offenbarung hier nicht in dem modernen technischen 
engeren Sinn von Kundtun neuer Wahrheiten durch Gott verstanden, auch nicht 
im Sinn von Privatoffenbarung (wie M. Jugie, 386 meint), sondern vom Walten und 
Wirken des Heiligen Geistes überhaupt im Sinne von Joh 16, 13 vom Geiste, der in 
alle Wahrheit einführt63. Die Pietät gegen die Auktorität des Kirchenvaters •Hiero- 
nymus" hat es also vermocht, daß man sein •Nichtwissen" und seine Ungewißheit 
über die leibliche Aufnahme Mariens auf den ihm dies noch nicht •offenbarenden" 
Heiligen Geist zurückführte und im Offizium der Kirche mit Ehrfurcht umgab, nun 
schon im Wissen um sein Nichtwissen, zu Zeiten also, wo man schon längst über das 
hinausgeschritten war, was •Hieronymus" über die leibliche Aufnahme Mariens 
zu sagen hatte. 

Das Bemerkenswerteste ist aber dies, daß auch das, was über die leibliche Auf- 
nahme Mariens in den Himmel erst später durch den •offenbarenden" Heiligen 
Geist in der Kirche kundgemacht wurde, seine Aufnahme in das Offizium der 
Kirche gefunden hat und als das zweite und positive Zeugnis der Kirche von der 
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel neben dem älteren kritischen des 
Hieronymusbriefes im offiziellen liturgischen Gebete der Kirche einhergegangen ist. 

62 Mg. P.L. 178, 543 
68 H. Weisweiler, Scholastik XXV (1950), 237/238 



374 Josef Rupert Geiselmann 

VI. 

Das Brevier des Deutschordens mit den Lektionen aus Ps. Augustin 

Dieses zweite, positive und jüngere Zeugnis von der leiblichen Aufnahme Ma- 
riens in den Himmel, das zur Ehre gelangt, zu den Lektionen des Festoffiziums in 
assumptione Beatae Mariae Virginis benutzt zu werden, ist der Traktat des Ps. 
Augustin64. 

Absichtlich ist gesagt, es handle sich hier um ein jüngeres Zeugnis als es der 
Hieronymusbrief ist, der schon dem 9. Jahrhundert angehört. Allein, war einmal 
Paschasius Radbert als Verfasser des Hieronymusbriefes anerkannt, was lag näher 
als in dem großen und ebenbürtigen theologischen Gegenspieler des Abtes von 
Corbie, in Ratramnus, den Verfasser dieses ps.-augustinischen Traktates zu sehen. 
Das hat M. Jugie getan65. Schwerlich mit Recht. Für die Zuweisung an Ratramnus 
bieten sich keine Anhaltspunkte. Man müßte beim Temperament des Ratramnus 
erwarten, daß er sich mit der Kritik des Hieronymusbriefes an der leiblichen Auf- 
nahme Mariens polemisch auseinandersetzte. Nun fehlt aber die leiseste Spur da- 
von, die darauf schließen ließe, daß etwas in diesem pseudo-augustinischen Traktat 
im Blick auf den Hieronymusbrief gesagt wäre. So spricht nichts für Ratramnus als 
Verfasser, wohl aber manches dagegen. Der Hauptgrund, der gegen Ratramnus als 
Verfasser angeführt werden kann, dürfte wohl der sein, daß Ps. Augustin schon mit 
dem klar ausgesprochenen Gegensatz von auctoritas und ratio arbeitet. Das verrät 
eine spätere Zeit als die ist, der Ratramnus angehört. Der Traktat wird frühestens 
der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts, nach dem Berengarstreit, anzusetzen sein, 
dürfte aber eher dem 12. Jahrhundert angehören66. 

Der Traktat des Ps. Augustin ist im Brevier des Deutschordens an Stelle des Brie- 
fes des Ps. Hieronymus für die Lektionen in der Oktav von Mariae Himmelfahrt 
verwendet67. 

Wir können hier die Lehre des Ps. Augustin über die leibliche Aufnahme Ma- 
riens in den Himmel nur insoweit behandeln, als sie in dem Teil dargelegt ist, der 
für die Lektionen des Offiziums bestimmt wurde. Der in das Brevier des Deutsch- 
ordens aufgenommene Abschnitt68 aus Ps. Augustin eignet sich aber deshalb vor- 
züglich für den liturgischen Gebrauch, da er nichts anderes ist als eine außerordent- 
lich tiefe theologische Interpretation des Veneranda-Gebetes. 

Dieser Ps. Augustin gibt uns einleitend Auskunft über das theologische Prinzip, 
das ihn bei der Begründung der leiblichen Aufnahme Mariens leitet. Die Theologie 
wird nach ihm bestimmt durch auctoritas und ratio. Auktorität ist aber in vorzüg- 
lichem Sinn die Heilige Schrift. Aus der Auktorität der Schrift allein kann die 

64 Mg. P.L. 40, 1141•1148 
65 S. 290/291 
66 Audi B. Capelle hält ihn für •viel später" als Ratramnus. Ephem. Theol. Lovan. 26 

(1950), 356, A. 10 
67 Breviarium secundum ordinem fratum theutonicorum, Nürnberg 1485, pg. 550/551. 

Konv.-Bibl. Tübingen V 1480 • Breviarium secundum ordinem fratrum theutonicorum, 
Nürnberg 1504, Konvbibl Tübingen, 4343 fol. 342r/343r 

68 Er ist keine wörtliche Wiedergabe, sondern ein Auszug aus Ps. Augustins Traktat 



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel     375 

leiblidie Aufnahme Mariens nicht begründet werden. Denn nachdem. Jesus seine 
Mutter dem Johannes anempfohlen hatte, erwähnt die Hl. Schrift von der Herrn- 
mutter nur mehr das, was Lukas in der Apostelgeschichte berichtet (1, 14): •Sie 
alle verharrten im Verein mit Maria, der Mutter Jesu". Das ist das Letzte, was die 
Auktorität der Heiligen Schrift über die Herrnmutter sagt. Über ihren Tod und 
ihr weiteres Schicksal nach dem Tode schweigt sie. 

So muß in diesem Falle an Stelle der Auktorität der Schrift die (durch den 
Glauben erleuchtete) Vernunft in ihr Recht eintreten, d. h. bestimmen, was der 
Wahrheit entspricht. Die Wahrheit ist also in diesem Falle die auctoritas. 

Was aber steht nun mit Hilfe der Vernunft und mit der Auktorität der Wahr- 
heit über die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel fest? 

Wir sagten schon, daß der Traktat des Ps. Augustin weithin nichts anderes ist 
als eine theologische Interpretation des Veneranda-Gebetes. 

Das Veneranda-Gebet sagt, daß Maria, das Schicksal menschlichen Daseins 
teilend, dem zeitlichen Tod verfallen war. Und so bekennt auch dieser Theologe: 
memores conditionis humanae mortem illam subisse temporalem dicere non 
metuimus. Eingedenk der menschlichen Natur stehen wir nicht an, zu sagen, daß 
Maria den Tod erlitten hat. 

Aber sofort fügt Ps. Augustin an, wie das nicht gemeint sein kann: nicht in dem 
Sinne, daß Maria der Verwesung anheimgefallen sei. •Wollten wir damit sagen, 
daß Marias Leib wie der der andern Menschen, den Würmern zum Fräße aus- 
geliefert, in Verwesung und Asche sich aufgelöst habe, dann bleibt doch zu erwägen, 
ob dieses sich für diese durch Heiligkeit ausgezeichnete, bevorzugte Wohnung Got- 
tes gezieme". 

Damit leitet Ps. Augustin über zur Interpretation des zweiten Teiles des Vene- 
randa-Gebetes: Maria habe durch die Bande des Todes nicht niedergehalten werden 
können. Und dies heißt ihm so viel wie: Maria ist auch mit ihrem verklärten Leibe in. 
den Himmel aufgenommen worden. 

Wie aber begründet dies dieser Theologe? 

1. Maria ist von dem Fluche der Adamssünde bewahrt geblieben. 
Zum Stammvater ist gesagt worden: Du bist Staub und sollst wieder zu Staub 

zurückkehren. Diesem Schicksal ist Christi Fleisch entgangen. Dieses ist der Ver- 
wesung nicht verfallen. Dem allgemeinen Richterspruch ist also die von der Jung- 
frau angenommene Natur entgangen. In Christi Fleisch ist das von Maria angenom- 
mene Fleisch, oder sagen wir besser: Marias Fleisch, vor der Verwesung bewahrt 
worden. Damit hat Ps. Augustin das Prinzip herausgestellt, das seine fernere Be- 
gründung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel tragen sollte. 

Zum Zweiten ist Maria selbst von dem Eva-Fluch zwar nicht der Seele nach, aber 
dem Leibe nach bewahrt geblieben. Zum Weibe sprach Gott: Zahlreich will ich 
machen deine Beschwernisse, und in Schmerzen sollst du gebären deine Kinder. 
Beschwernisse hat Maria erlitten • der Seele nach. Denn ihre Seele hat das Schwert 
des Schmerzes durchbohrt. Darin nimmt sie teil am Eva-Fluch. Aber nicht teil 
nimmt sie an ihm, was den Leib betrifft. Denn Maria hat ohne Schmerzen geboren. 
So ist Maria von einem Teil des Strafgerichtes bewahrt geblieben, das über Eva 
ausgesprochen worden ist. Und das verdankt sie ihrer einzigartigen Würde. Und 



376 Josef Rupert Geiselmann 

liegt es nicht in dieser Linie, wenn wir sagen, Maria sei durch die Bande des Todes 
nicht zurückbehalten worden. Ist nicht die Bewahrung Marias vom Eva-Fluche dem 
Leibe nach in der Bewahrung vor den Schmerzen der Geburt begonnen, in der Be- 
wahrung vor der Verwesung vollendet worden? 

2. Maria ist der Verwesung nicht anheimgefallen, weil integritas (Unversehrt- 
heit) und incorruptio (Nichtverwesung) sich entsprechen. 

Gott hat gewollt, daß sie in ihrer Jungfräulichkeit unversehrt bewahrt bleibe und 
er sollte nicht wollen, daß sie von Verwesung unberührt bleibe? Die Bewahrung vor 
der Verwesung ist aber eine der Weisen, wie der Sohn seine Mutter ehrt. Denn der 
Herr ist nicht gekommen, das Gesetz aufzuheben, sondern zu erfüllen. Wenn er 
Maria vor der Verwesung bewahrt hat, so hat der Sohn in seiner Güte nur das 
Gebot erfüllt: Ehre Vater und Mutter. In ihrem Leben hat er seine Mutter durch die 
Gnade seiner Empfängnis ausgezeichnet. Es ist daher nur Ehrfurcht gegen Gott, 
wenn man glaubt, daß er seine Mutter in ihrem Tode durch eine besondere gnaden- 
volle Bewahrung (vor der Verwesung) ausgezeichnet. 

3. Die christologische Begründung der Bewahrung Mariens vor der Verwesung. 
Zwischen Mutter und Sohn besteht eine besondere Gemeinsamkeit der menschlichen 
Natur. 

Wurm und Verwesung ist das Schicksal des Menschen. Von dieser Schmach ist 
Jesus ausgenommen und in der menschlichen Natur Jesu auch die Marias, da ja Jesus 
seine menschliche Natur von Maria angenommen hat. Der Leib Jesu ist Mariens 
Leib. In seinem Leibe hat Jesus Mariens Leib über alle Sterne erhoben. 

Von der Begründung der Nichtverwesung des Leibes Mariens schreitet dieser 
Theologe fort zur Begründung des positiven Schicksals des Leibes der Herrnmutter 
nach ihrem Tode und sieht dieses in der leiblichen Aufnahme Marias in den Himmel. 
Auch diese wird christologisch von der Menschwerdung Christi und des damit ge- 
gebenen innigsten Zusammenhanges von Mutterleib und Sohnesleib aus begründet. 

4. Die christologische Begründung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Him- 
mel aus der Einheit des Leibes Christi und des Leibes der Mutter. 

In seiner Menschwerdung hat Jesus Christus die ganze menschliche Natur zu 
Ehren geführt, am meisten aber die der Mutter. Wenn die Natur der Mutter der 
Sohn ist, dann ist die Natur des Sohnes die Mutter, dies verstanden nicht im Sinne 
der Einheit der Person, sondern der Einheit der Natur. 

Die Gnade kann Einheit bewirken, ohne daß die Eigentümlichkeit einer besonderen 
Natur (wie sie zwischen der Natur von Mutter und Sohn besteht) vorhanden ist. Um 
so mehr ist da Einheit gegeben, wo die Einheit der Gnade und der körperlichen und 
geistigen Geburt besteht. 

Einheit der Gnade besteht zwischen den Jüngern in Christo. Von ihnen sagt ja 
Jesus: •Damit sie eins sind wie wir" (Joh 17, 12), und hernach (Joh 17, 24): •Vater 
ich will, daß wo ich bin, auch jene mit mir seien". Wenn nun Jesus Christus die bei 
sich haben wollte, die hier auf Erden durch ihren Glauben vereint eins mit ihm 
sind, was sollen wir dann von seiner Mutter annehmen? Wo ist die ihr würdige 
Bleibe, wenn nicht in der Gegenwart ihres Sohnes? So viel ich erkenne und so viel 
ich glaube: Mariens Seele wird von ihrem Sohn mit einer einzigartigen Auszeich- 
nung geehrt. In Christo besitzt Maria selber den Leib, den sie geboren hat, als ver- 



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel     377 

herrlichten. Warum soll sie nicht auch ihren Leib, durch den sie geboren hat, als 
einen verherrlichten besitzen? Wenn keine Glaubensauktorität klar und bestimmt 
dagegen spricht, dann glaube ich, daß Maria in Christo auch ihren Leib, durch den 
sie geboren hat, als einen verherrlichten besitzt. Ist doch Maria in einem Maße 
geheiligt, daß sie des Himmels würdiger ist als der Erde. Der Thron Gottes, das 
Brautgemach des Herrn des Himmels, das Zelt, darinnen Christus Wohnung ge- 
nommen hat, ist wert, daß es dort ist, wo Christus ist. Einen solch kostbaren Schatz 
in sich zu bewahren, dafür ist der Himmel würdiger als die Erde. Eine solche 
Würde und Unversehrtheit verdient, daß auf sie die Unverweslichkeit und nicht 
die Auflösung in Verwesung folge. Der heiligste Leib Mariens soll den Würmern 
zum Fraß überlassen worden sein • das vermag ich nicht zu denken und erschaudere, 
es auszusprechen. Zu diesem Urteil über Mariens Leib führt mich das Gottesgeschenk 
einer unvergleichlichen Gnade und lädt mich ein die Betrachtung vieler Stellen der 
Heiligen Schrift. 

Hier ist die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel nicht nur als Glaube 
klar bezeugt, sondern auch theologisch und näherhin christologisch in spekulativ 
tiefer Weise begründet. Die Gründe, die dieser Theologe für die leibliche Auf- 
nahme Mariens in den Himmel anführt, erschöpfen sich nicht in bloßen Konvenienz- 
gründen. Wir haben in diesem Traktat vielmehr eine auf dem Prinzip der Mensch- 
werdung aufgebaute Theologie von der assumptio corporalis (der leiblichen Auf- 
nahme) der Herrnmutter in den Himmel, die das einzigartige Verhältnis, das 
zwischen Mutterleib und Sohnesleib besteht, zur Grundlage hat, um von dem Leibe 
Mariens her, den sie geboren hat und der durch seine Auferstehung in die Herr- 
lichkeit des Himmels eingegangen ist, die Aufnahme auch des Leibes in den 
.Himmel zu folgern, durch den sie geboren hat. Hier ist von der Menschwerdung 
Christi her der Satz des Veneranda-Gebetes, daß Maria durch die Bande des Todes 
nicht niedergehalten werden konnte, in seinen letzten Tiefen ausgeschöpft. Maria 
ist mit ihrem Leibe in die Herrlichkeit des Himmels eingegangen. 

Mariens Leib, nicht nur den sie geboren hat, sondern auch durch den sie geboren 
hat, ist in die Herrlichkeit des Himmels aufgenommen, so sagt aber nicht bloß 
Ps. Augustin, so betet auch nach dem Brevier des Deutschordens die Kirche in ihrem 
offiziellen liturgischen Gebete. 

VII. 

Das Ergebnis 

Abschließend stellen wir fest: 
Die liturgische Gestaltung des Festes der Assumptio Mariae zeigt zunächst im 

Frühmittelalter sowohl im Aufbau der Meßfeier wie des Officiums keine einheit- 
liche Gestaltung und einen auffallenden Mangel des eigentlichen Festgedankens. 

Dabei sagt wenigstens das Veneranda-Gebet, das in Messe und Brevier ver- 
wendet wird, aus, daß Mariens Leib nicht der Verwesung anheimgefallen ist. Daß 
es aber über das fernere Schicksal des unverwesten Leibes nichts Weiteres aussagt 
im Gegensatz zum kontakion-Hymnus der byzantinischen Liturgie, an den sich das 
Veneranda-Gebet nachweislich anlehnt und das sich zur Wiedererweckung des 



378 Josef Rupert Geiselmann 

Leibes der Gottesgebärerin zum Leben ausdrücklich bekennt, hat geschichtlich ge- 
sehen darin seinen Grund, daß damit die apokryphen Erzählungen von Tod und 
Auferweckung Mariens namentlich des Transitus Mariae abgewehrt werden 
sollen. 

Demselben Ziel macht sich auch der Brief des Ps. Hieronymus dienstbar. Er be- 
zeugt den Glauben vieler •Lateiner" • von den Griechen will er nicht reden • an 
die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel. Er selbst leugnet diesen Glauben 
nicht, vermag sich nicht zu entschließen, ihn selbst zu bekennen, läßt ihn aber als 
fromme Meinung gelten. 

Ein anderes ist der Glaube, ein anderes seine theologische Begründung. Daß sich 
der Glaube der •Vielen" an die leibliche Aufnahme Mariens auf die apokryphen 
Erzählungen des Transitus Mariae stützt, das fordert die Kritik und Ablehnung 
der Apokryphen durch Ps. Hieronymus ebenso heraus, wie ihm das leere Grab 
Mariens die leibliche Aufnahme in den Himmel nicht zu beweisen vermag. Auch die 
analogen Fälle des leeren Grabes Davids und des Apostels Johannes und die end- 
gültige Auferstehung der Leiber der Heiligen bei Jesu Tode sind ihm zu wenig 
gesichert, um von ihnen aus die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel stützen 
zu können. So fehlen diesem Theologen alle Grundlagen eines sicheren theolo- 
gischen Beweises und einer Entscheidung der Frage im positiven Sinne. Daher kommt 
dieser Theologe zu dem Ergebnis des Nichtwissens. Dieses Nichtwissen gilt aber 
vor allem der Abwehr von dem vielen, was die Apokryphen von dem Heimgang 
Mariens zu wissen vermeinten. Dieses Nichtwissen läßt aber zugleich Raum der 
frommen Meinung, daß Maria auch dem Leibe nach in den Himmel aufgenommen 
sei, um in keiner Weise den Glauben zu gefährden. 

Nun ist der Hieronymusbrief in das Offizium der Kirche aufgenommen und viele 
Jahrhunderte hindurch im offiziellen liturgischen Gebete der Kirche gelesen wor- 
den und hat hier zusammen mit dem Veneranda-Gebet seine Mission erfüllt. Er 
wehrt die Apokryphen als Grundlage des Glaubens an Mariens leibliche Aufnahme 
in den Himmel ab. Daß dies notwendig war, zeigt der Einfluß Gregors von 
Tours, des Propagators der apokryphen Berichte. Das beweist Besonders auch die 
Tatsache, daß selbst Abälard, der eine theologisch gut fundierte Lehre von der 
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel entwickelt, es sich dennoch nicht 
verwehren kann, die apokryphen Erzählungen Gregors von Tours vom Heimgang 
Mariens zu zitieren69. Aber ebenso sicher ist, daß der Hieronymusbrief sich für eine 
weitere Entwicklung des Assumpta-Glaubens völlig offen hält. 

Wenn das Brevier in dieser Gestalt in vielen Kathedral-, Kollegiat- und Ordens- 
kirchen Jahrhunderte hindurch gebetet wurde, so darf freilich auch nicht übersehen 
werden, in welchem Geiste man das tat. Man hat dem Veneranda-Gebet nicht stets 
denselben Sinn unterlegt. Zwischen den Martyrologien des 9. Jahrhunderts, die 
aus ihm das Nichtwissen über das Schicksal von Mariens Leib herauslesen, und dem 
Traktat Ps. Augustins, der in demselben Gebete die leibliche Aufnahme Mariens 
in den Himmel ausgesprochen findet, liegt die immer weiter fortschreitende Ent- 
wicklung einer Glaubenswahrheit, die im Kommen ist. 

69 Mg. P. L. 178, 541. H. Weisweiler a.a.O. S. 236 



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Marxens in den Himmel     379 

Und es bleibt ferner zu beachten, in welchem Sinne man den Hieronymusbrief 
gelesen hat. Abälard liest diesen Traktat mit dem Bewußtsein, daß der Glaube an 
die leibliche Aufnahme Mariens tempore Hieronymi latuit incertum, d. h. noch im 
Ungewissen ruhte. 

Aber es bleibt nicht minder bedeutsam, daß dieselbe Kirche neben dem 
Hieronymusbrief, dem Mariens leibliche Aufnahme nicht gewiß ist, auch den 
Traktat Ps. Augustins De beatissimo corpore in ihrem Brevier lesen läßt, der den 
Glauben an die leibliche Aufnahme der Herrnmutter ebenso klar bekennt, wie theo- 
logisch tief begründet. Hier ist das incertum (die Ungewißheit) des Ps. Hieronymus 
dem certum und vere credere (der Glaubensgewißheit) des Ps. Augustin gewichen, 
und das fernere et inconsulte definire (das Verwegene einer theologischen Entschei- 
dung aus völlig ungenügenden Gründen) eines Ps. Hieronymus hat der veritas 
ex multarum scripturarum consideratione, der Wahrheit aus der tiefen Betrach- 
tung der Heiligen Schrift, bei Ps. Augustin Platz gemacht. 

Die lex orandi, wie sie im Brevier mit Bezug auf den Glauben an die leibliche 
Aufnahme Mariens in den Himmel vorliegt, hat uns einen Blick verstattet in die 
verschlungenen Pfade, die dieser Glaube in seiner fortschreitenden Entwicklung 
gegangen ist. Wir haben die Bedeutung der einzelnen Teile des Breviergebetes auf 
das Fest der Assumptio Mariae und ihre geschichtliche Wirkung auf die Entwick- 
lung dieser Glaubenswahrheit herauszustellen versucht. Das Gesetz des Glaubens, 
wie es im Gesetz des Betens zum Ausdruck kommt, können wir nicht besser schil- 
dern, als Abälard es getan hat mit Dan 12,4: Es gingen viele vorüber und gar 
mannigfach ist das Glaubenswissen. Der in der Kirche, in ihrem Beten wirkende 
Heilige Geist hat vermocht, daß das, was zur Zeit des Ps. Hieronymus im 9. Jahr- 
hundert noch verborgen und ungewiß war, zur Zeit des Ps. Augustin offenbar und 
gewiß geworden war. Was dem Älteren noch verborgen, das ward durch des 
Geistes Wehen dem Jüngeren offenbar. Aber der Ältere in seiner Ungewißheit 
und seinem Nichtwissen hat in der betenden Kirche mit Bezug auf den Glauben 
an die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel ebenso seine Mission zu er- 
füllen wie der Jüngere, dem der Glaube an die assumptio so gewiß war und die 
theologische Erkenntnis in so reichem Maße zu Gebote stand. 

Die betende Kirche aber läßt beide zu Worte kommen, den Ps. Hieronymus und 
den Ps. Augustin, den Kritiker und den spekulativen Theologen, weil sie leben- 
dige Kirche ist und das Leben, zumal das Leben des Dogmas, nur durch Gegensätze 
und Spannungen erhalten und vorangetrieben wird. 

Das ist das Ergebnis, zu dem uns die Untersuchung einer Anzahl von Brevieren 
vor der Brevierreform Pius V. v. J. 1568 geführt hat. Auf dieses gestützt, können 
wir abschließend die Frage beantworten, ob das theologische Prinzip, wonach das 
Gesetz des Betens ein Gesetz sei des Glaubens, eine theologische Beweisquelle für 
das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel sein könne. 

Die Kirche bekennt sich auf dem Vatikanischen Konzil mit den Worten des Vin- 
zenz von Lerin zu dem Grundsatz, daß im Räume der Kirche (unter dem steten 
Einfluß des Heiligen Geistes) das Verständnis des Glaubens fortschreite (Denz. 
nr. 1800). Der Traditionsbeweis hat aber die Aufgabe, dieses fortschreitende Glau- 



380 Josef Rupert Geiselmann 

bensverständnis objektiv nachzuzeichnen, und die den Entwicklungsprozeß voran- 
treibenden oder hemmenden Momente aufzuzeigen. 

Wenn dem aber so ist, dann darf mit Bezug auf die leibliche Aufnahme Mariens 
in den Himmel die betende Kirche als Beweisquelle nicht unbeachtet bleiben. Man 
kann an ihr nicht einfach vorbeigehen. Die Kirche breitet in ihrem offiziellen litur- 
gischen Gebete, in den vielfachen Gestalten, die es angenommen, und in den zahl- 
reichen Umwandlungen, die es im Laufe der Jahrhunderte erfahren hat, den Weg 
offen vor uns aus, den das Glaubensverständnis im Abendlande von der karolin- 
gischen Epoche bis zur Brevierreform Pius V. 1568 in Ansehung des Assumpta-Dog- 
mas gegangen ist. 

Am Anfang dieser Entwicklung steht der Glaube, daß Mariens Leib nicht habe 
durch die Bande des Todes niedergehalten werden können, d. h. der Verwesung nicht 
anheimgefallen sei. Was aber positiv mit Mariens Leib geschehen sei, darüber spricht 
die Kirche zunächst ihr •Nichtwissen" aus. Es kommt aber alles darauf an, zu bestim- 
men, wie wir dieses Nichtwissen zu verstehen haben. Die Kirche will damit jenes 
Wissen ablehnen, das die apokryphen Erzählungen vom Heimgang Mariens zu 
haben vermeinen. Dieses •freventliche" Wissen abzuwehren, ist der Grund, warum 
der Brief des Ps. Hieronymus seine Stellung im offiziellen liturgischen Gebete der 
Kirche durch Jahrhunderte hindurch erhalten hat. Als aber aus dem Glaubens- 
bekenntnis: •Geboren aus Maria der Jungfrau", d. h. aus dem Dogma der Mensch- 
werdung des Sohnes Gottes und der Gottesmutterschaft Mariens, die leibliche Auf- 
nahme Mariens in den Himmel hergeleitet und damit ein echtes Glaubenswissen von 
dem positiven Schicksal des Leibes der Herrnmutter nach ihrem Tode gewonnen war, 
da tritt im offiziellen liturgischen Gebete der Kirche neben den das unechte Wissen 
abwehrenden Ps. Hieronymus der das echte Wissen bekennende Ps. Augustin als 
Zeuge der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel: Der Leib Mariens, den 
sie geboren und der Leib, durch den sie geboren hat, sind in die Herrlichkeit des 
Himmels aufgenommen worden. 




