356 Josef Rupert Geiselmann

Mensch minor mundus (eine Welt im Kleinen), quia omnes creaturae mundi quodam- -
modo inveniuntur in eo? (weil alle Geschopfe dieser Welt gleichsam in:ihm ge-
funden werden); nach der Vernunft gehért er zu den Engeln, nach den Sinnen zu
den Tieren, nach den vegetativen Kraften zu den Pflanzen, nach dem Kérper zu den
beseelten Dingen. Durch das moderne Ganzheitsdenken ist uns wieder die tiefe und
allseitige Beziehung des Menschen zu allem Geschaffenen, zum Ganzen der Schép-
fung bewufit geworden, ind wir wissen, daBl der Mensch schon natiirlich den Men-
schen, die Gemeinschaft der Menschen sowohl wie den Einzelnen, ihm besonders
Nahestehenden, und auch die Naturdinge braucht und daf} er aus dieser Ganzheits-
beziehung lebt und wachst. Brandenstein hat in seinem Buch ,Der Mensch und seine
Stellung im All“, ebenso Werner Ruge in ,Leben als Harmonie der Gegensitze* auf
diese lebenschopferische Verbindung des Menschen mit dem Ganzen hingewiesen.

So ist es sinnvoll zu sagen, dafl der Kosmos bewegt, mit heilenden und heilsamen
Kriften erfiillt und eingesetzt werden miisse und also eine Fiille von Funktionen
in Titigkeit trete, damit der Mensch geheilt und geheiligt werde. Die Kirche im
weiteren Sinn als neue Schopfung verstanden — schon die alte Schépfung ist ein
Lebenselement des Menschen — wurde ein sakramentaler Organismus, ein der
Krifte Gottes voller miitterlicher Schof, aus dem die neue Menschheit heraufsteigt,
ein System der Vermittlungen, das ihr Tam, ybeis, cwtnelo und vedua aus der Fiille
des Hauptes zuleitet in einem reichen, differenzierten und doch innerlich einheit-
lichen Geflecht von Vermittlungsfunktionen und Vermittlungstragern, die alle in
dem zusammengefafit sind, ,der aller Geschopfe ungeschopflicher Wurzelgrund ist
von Ewigkeit her“?, der unus mediator Dei et hominum, damlt das All zusammen-
gefaflt werde in ihm.

Die betende Kirche und das Dogma
von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel
Von Univ.-Prof. Dr. Josef Rupert Geiselmann, Tibingen

Die feierliche Erklirung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel zum
Dogma der Kirche am Allerheiligenfeste letzten Jahres hat der Krone der Himmels-
kénigin nicht nur einen neuen Edelstein eingefiigt und das Glaubensleben der Kirche
um ein neues Dogma bereichert. Nachdem der Jubel und die Freude der Kirche ver-
klungen ist und wir sozusagen zum Alltag in unserem Glauben zuriickgekehrt sind,
steht die Theologie vor der Aufgabe, das neue Dogma wissenschaftlich zu unter-
bauen. Am Vorabend der Dogmatisierung der Aufnahme der Herrnmutter in den
Himmel auch ihrem Leibe nach haben wir darauf hingewiesen, dafl in diesér Hin-
sicht noch viele Arbeit zu leisten ist und nicht wenige Probleme ihrer Lésung harrent.

Es ist daher wobl angebracht, am Jahrestag der Dogmatisierung der leiblichen
Aufnahme Mariens in den Himmel eine Frage herauszugreifen, die sich der: Zeit-

28 S.th.Tqu9lal;96a2; I—II,qul7a8ad3.

® E, Walter, Christus und der Kosmos, Stuttgart 1948, S. 69.
1 Geist und Leben 28 (1950), 827



I

Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 357

schrift ,Geist und Leben” besonders nahe legt, die Frage namlich, welches Schicksal
der Glaube an die leibliche Aufnahme der Herrnmutter in den Himmel in der
betenden Kirche gehabt hat. Die Liturgie der Kirche, und zwar niherhin das Bre-
viergebet der Kirche bis zum Vorabend der Reformation, wollen wir als ein Zeugnis
des Glaubens und der lebendigen Uberlieferung darauf hin abhéren, was sie uns
iiber dieses Mariendogma zu sagen habe. Wir tun dies auch aus dem Grunde, weil
man gerade in neuerer Zeit die Liturgie der Kirche und insbesondere ihr offizielles
Gebet, wie es uns im Brevier vorliegt, als eine Quelle des Beweises fiir die leibliche
Aufnahme Mariens als eine Glaubenswahrheit glaubte bestreiten zu miissen2.

Gilt der Satz: lex orandi — lex credendi, das Gesetz des Betens soll ein Gesetz fiir
das Glauben sein, mit Bezug auf die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel,
und was besagt dieser Satz? Das ist di¢ erste Frage, die wir zu klaren haben.

L

Das Gesetz des Beiens als ein Gesetz fiir den Glauben
Lex orandi — lex credendi

Das hochste kirchliche Lehramt hat sich gerade in jling$ter Zeit wiederholt zu dem
Grundsatz bekannt: lex orandi — lex credendi: das Gesetz des Betens soll ein Gesetz
fir das Glauben sein. Diese Formel hat ihren Ursprung in einem Satz aus den sog.
Capitula Coelestini, auch Indiculus de gratia Dei genannt: Legem credendi lex
statuat supplicandi: das Gesetz des Betens soll das Gesetz fir den Glauben fest-
setzend. Die Capitula Coelestini, eine aus den semipelagianischen Streitigkeiten ent-
standene Schrift, sind von dem Monch Dionysius Exiguus um 500 in seine Dekre-
tensammlung aufgenommen worden und haben dort ihren Platz unmittelbar nach
dem Brief erhalten, den Papst Coelestin I. (422—432) auf Bitten der gallischen Ménche
Prosper und Hilarius an die Bischofe Galliens zur Verteidigung des von den Semi-
pelagianern heftig angegriffenen Bischofs von Hippo, des hl. Augustinus, ausferti-
gen lief. Die Stellung der sog. Capitula Coelestini unmittelbar nach dem Papstbrief
hatte zur Folge, dal man auch in dieser Schrift ein offizielles Schreiben des Papstes
Coelestin I. erblickte. Dafiir hielt es schon der Dekretensammler Dionysius Exiguus
selbst. Die Folge war, dafl auch der Satz: Legem credendi lex statuat supplicandi als
Ausspruch der hochsten kirchlichen Lehrauktoritit galts,

Neuere Forschungen haben jedoch ergeben, dafl die Capitula Coelestini weder
der Feder Papst Coelestins I. entflossen, noch in seinem Auftrag verfafit worden
sind. Thr Verfasser ist vielmehr ein Laienménch aus Siidgallien, Prosper von Aqui-
tanien, der allerdings um 430 in Rom weilte und das Schreiben des Papstes Coelestin
an die Bischofe Galliens mit veranlafit hats. .

Wenn daher der Satz: legem credendi lex statuat supplicandi auch nicht als Aus-
spruch der héchsten kirchlichen Lehrauktoritat gelten kann, so hat er doch dadurch

2 B. Altaner, Theol. Rev. 1950, 9
s Mg P. L. 51, 209/210
4 Karl Federer, Liturgie und Glaube, Paradosis IV (1950), 9/10
- 5 M. Cappuyns, L’auteur du De vocatione gentium, Rev. Bened. 89 (1927), 198/226; ders.,
L’origine des Capitula pseudocélestiniens contrele Sémipelagianisme, Rev. Bened. 41 (1929),
-186/170



358 Josef Rupert Geiselmann

lehramtliches Ansehen gewonnen, daf in neuerer Zeit das hdochste kirchliche Lehr-
amt diesen Satz gerade bei der Begriindung des Mariendogmas zu dem seinigen
gemacht hat. Beruft sich doch Papst Pius IX. in der Bulle Ineffabilis Deus vom
8. XII. 1854, in der die Unbefleckte Empfangnis Mariens zum formellen Dogma
erklart wird, auf diesen Satz. Wenn seine Vorganger schon vor der Dogmatisierung
der Unbefleckten Empféangnis, so erkldrt hier der Papst, in der Lauretanischen
Litanei und in der Préfation der heiligen Messe die Unbefleckte Empfingnis der
allerseligsten Jungfrau Maria 6ffentlich bekennen lassen, so sei damit durch das
Gesetz des Betens ein Gesetz fiir den Glauben aufgestellt worden®. Ebenso beruft
sich Papst Pius XI. auf diesen Satz in der Enzyklika Quas primas vom 11. XII. 1925
und in der apostolischen Konstitution Divini cultus vom 20, XII. 1928. In der
Enzyklika Quas primas wird die Feier der heiligen Geheimnisse als die lebendige
Uberlieferung des Glaubens an die Mitwelt geschildert, wie sie schon Joh. Mich.
Sailer in seinen Beitrdgen zur Bildung der Geistlichen (II. 1811) bezeichnet hat:
,Um das Volk uber die Glaubenssachen zu untérrichten und es dadurch zu den
inneren Freuden des Lebens zu erheben, ist die jdhrliche Feier der Geheimnisse
um vieles mehr wirksam als alle Dokumente des kirchlichen Lehramtes, nicht aus-
. genommen die bedeutendsten“?. In einer Privataudienz vom 12. XII. 1935 nennt
der Papst die Liturgie das wichtigste Organ des ordentlichen Lehramtes der
Kirches. :

In allen diesen Auflerungen wird die lex orandi (das Gesetz des Betens) als ein
Kriterium dafiir bezeichnet, ob eine Wahrheit der Offenbarung zugehére und als
Wahrheit des Glaubens zu gelten habe. Die lex orandi wird damit zur Zeugin des
Glaubens, niherhin zur Zeugin der lebendigen Uberlieferung erklirt.

Diesen Sinn des Satzes: lex orandi — lex credendi hat die neueste Enzyklika
Papst Pius XII. Mediator Dei vom 20. XI. 1947 gegen eine Deutung sichergestellt,
die die lex orandi nicht blof} als eine Zeugin der lebendigen Uberlieferung, sondern
als die Regel des Glaubens verstehen wollte. Wer sind die Vertreter dieser An-
schauung, gegen die sich die Enzyklika hier wendet? Sicher ist, dafl G. Tyrell, ,der
klassische Reprasentant des religiosen Modernismus“? in seinem Buche: Zwischen
Scylla und Charybdis 1907 den Satz dahin interpretiert!®?. Das Dogma ist hier nur
angesehen als der symbolische Ausdruck des religiésen Erlebnisses. Dem religiosen
Gemiit eignet schopferische Kraft, und der symbolische Ausdruck seines Erlebens ist
Norm des Glaubens: lex credendi. Auf Tyrell aber berufen sich katholische
Theologen und Laien in den beiden Sammelwerken: ,Der Katholizismus. Sein Stirb
und Werde®, 1937 herausgegeben von G. Mensching und ,Der Katholizismus der
" Zukunft®, 1940 herausgegeben von Herm. Mulert. Auch sie sehen in dem Gesetz des
Betens die Norm des Glaubens. Dies sei der tiefere Sinn des Satzes: lex orandi —
lex credendi. Es duldet wohl keinen Zweifel, dafl die Enzyklika Mediator Dei,
wenn sie die lex orandi unter die Norm des Glaubens stellt und sie als Zeugin der

¢ J. R. Geiselmann, Jesus der Christus, Stuttgart 1951, 14

7 AAS 17 (1925), 603 8 K. Federer, a.a.0. S. 2

9 G. Mensching; Der Katholizismus. Sein Stirb und Werde. 1937, 121

10 G, Tyrell, Trough Scylla and Charybdis or the old Theology and the new, 1907; deutsch
von E. Wolf, Zwischen Scylla und Charybdis oder Die alte und die neue Theologie, 1909



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel  359.

lebendigen Uberlieferung bezeichnet, in der Klarstellung dieses theologischen
Grundsatzes diese Kreise im Auge hat!!.

IL

Das aus dem Satz: lex orandi — lex credendi sich ergebende besondere Problem
mit Bezug auf das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel

Fragt man aber, inwiefern die betende Kirche, im besonderen die das Brevier
betende, Zeuge der lebendigen Uberlieferung der Glaubenswahrheit von der leib-
lichen Aufnahme Mariens in den Himmel sei, so stehen wir vor einem besonderen
Problem. Glaubt man doch, dafl die lex orandi der Kirche als Beweis fiir das
Assumpta-Dogma auszuscheiden habe. So meint Berth. Altaner besonders darauf
hinweisen zu miissen, ,dafl man aus dem theologischen Prinzip lex orandi est lex
credendi kein Argument fiir die Definibilitit gewinnenkann® und dafl, wer einen De-
finibilitdtsbeweis aus der Liturgie des 15. August fithren wolle, sich auch daran erin-
nern sollte, da das romische Brevier und so manche andere Offizien durch viele Jahr-
hunderte bis zur Brevierreform von 1568 in den Lektionen ausdriicklich unser Nicht-
wissen vom Schicksal des Leibes der Gottesmutter betont haben!2. Auch das Evange-
lische Gutachten zur Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt Mariens der Hei- |
delberger Theologischen Fakultat erhebt gegen das Mariendogma das Bedenken,
daf ,im rémischen Brevier bis zur Reform von 1568 mit den Worten des Pseudo-
Hieronymus sogar zum Ausdruck gebracht wurde, dafl die Kirche nicht wisse, was
mit dem Leibe der Maria nach ihrem Tode geschehen ist“13.

Daraus wiirde folgen, dafl die betende Kirche nicht nur die leibliche Aufnahme
Mariens in den Himmel nicht bezeugt, sondern gegen das Dogma von der assumptio
zeugt. Die Frage bedarf einer Klarung. Wir legen unserer Untersuchung einige
Breviere zugrunde, die zur Verfiigung standen, zum grofien Teil Incunabeln, die am
Vorabend der Reformation und vor der Brevierreform von 1568 gedruckt worden
sind.

Da das Offizium der Kirche im engsten Zusammenhang mit der liturgischen Ge-
staltung der Messe eines Festes steht, so gilt es, die Mefifeier der Assumptio zu-
néchst zu untersuchen, insofern sie eine Quelle fiir die Gestaltung des- Offiziums anf
das Fest der Assumptio der Herrnmutter geworden ist.

IIL.

Dze Gestaltung der Mefifeier der Assumptio Beatae Mariae Uirginis
im Sacramentarium Gregorianum

Die Gestaltung der Festfeier der Assumptio Mariens vom 15. August ist in den
Brevieren der verschiedenen Ordens-, Kathedral- und Stiftskirchen eine aufer-
ordentlich mannigfaltige. Auf alle aber hat die Mcsse Einfluf ausgeiibt, die das

_“—K_Fea:rer 2.2.0. S. 4

12 Berthold Altaner, Zur Frage der Definibilitit der Assumptio B.M.V. Theol Rev,
1950, 9

13 Chr. Kaiser Verlag, Miinchen 1950, 9



360 o oo Josef Rupert Geiselmann

Sacramentarium Gregorianum enthielt, das Papst Hadrian I. Karl dem Grofien
iibersandt hat. Aber gerade dieses Sakramentar enthilt mit seinen beiden Marien-
festen Mariae Geburt und Assumptio Mariens ein besonderes Problem. Schon
Alkuin weifl darum, daf die beiden Marienfeste dem urspriinglichen Sacramen-
tarium Gregorianum erst spater eingefiigt worden sind. Tatsdchlich 148t sich aus
dem Liber Pontificalis erschliefen, dafl das Fest der Aufnahme Mariens in den
Himmel erst nach dem Tode Gregors des Grofen im Zeitraum zwischen 604 und
687 in die Liturgie der romischen Kirche Eingang gefunden hat.

Das Mefformular dieses Festes, so wie es im Sacramentarium Gregorianum ent-
halten ist, zeigt dabei nichts weniger als einen einheitlichen Aufbau. Es muf} auf-
fallen, daf in ihm der Festgedanke fast nicht zum Ausdruck kommt. Die Antiphone
sind dem Commune Virginum entnommen, denselben: Eindruck machen die Lek-
tionen. Nichts, was auf die assumptio Mariae Bezug hitte. Und gleich allgemein
sind auch die Gebete gehalten. Die Kollekte fleht nur zu Gott, dafl wir durch die
Fiirbitte der Gebérerin seines Sohnes, unseres Herrn und Gottes, gerettet werden.
Die Komplet bittet darum, daf wir, die Feste der Gottesgebarerin festlich begehend,
durch ihre Fiirbitte von allen drohenden Ubeln bewahrt werden. Fine Ausnahme
macht das Gebet iiber die Opfergaben. Hier klingt noch von ferne an, dafl die Fest-
feier urspriinglich der Dormitio und nicht der Assumptio, dem Entschlafen Mariens
und nicht ihrer Aufnahme in den Himmel galt. Fleht doch das Gebet super oblata,
daf die Fiirbitte der Gottesgebirerin dem Volke zur Hilfe komme, Sie, die nach dem
fir alles Fleisch geltenden Gesetz verschieden sei (quam pro conditione carnis
migrasse cognoscimus), moge in ihrer himmlischen Glorie bei Gott fiir uns Fiir-
sprache einlegen. Man sieht: ,Nichts durchbricht hier eine kluge Neutralitit“t4. Das
Fest feiert Maria als die Virgo Virginum, als die Jungfrau aller Jungfrauen.

Von den bisher angefiihrten Gebeten unterscheidet sich aber das Veneranda-
Gebet. Es bringt eine vollig andere Note in die Festfeier. ,Ehrwiirdig, o Herr, ist
uns die Feier dieses Tages*, so bekennt es. ,An ihm ist die heilige Gottesgebarerin
zwar dem zeitlichen Tode erlegen. Allein es konnte durch die Fesseln des Todes
nicht festgehalten werden die, die deinen Sohn, unsern Herrn, aus sich im Fleische
geboren hat“1s,

Mit diesem Veneranda-Gebet hat es aber eine besondere Bewandtnisté. Wihrend
die bisher angefiihrten Gebete der urspriinglichen Gestaltung der Festfeier ange-
héren und in der Zeit zwischen 604 und 687 entstanden sind, ist das Veneranda-
Gebet erst im Zeitraum zwischen 687 und 701 durch Papst Sergius den drei fritheren
Gebeten hinzugefiigt worden, den Papst, der die Feier der-assumptio Mariae durch
eine Prozession weiter ausgestaltet hat. Von ihm sagt der Liber Pontificalis: Con-
stituit autem, ut . . . letanea exeat (Ausgabe Duchesne I, 376 u. 381). Das beim Aus-
gang der Prozession von der Hadrianskirche nach Maria Maggiore zu sprechende

14 B. Capelle, L’oraison Veneranda 4 1a messe de 1’Assomption, Ephem: Theol. Lovan. 26
(1950), 364 :

15 Veneranda nobis, Domine, huius est diei festivitas, in qua sancta Dei genitrix mortem
subiit temporalem, nec tamen mortis nexibus deprimi potuit, quae filium tuum Dominum
nostrum de se genuit incarnatum.

16 B, Capelle, a.a.0. 354/364.



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 361

Gebet ist aber nach dem Liber Pontificalis gerade unser Veneranda-Gebet. Seine
Entstehung fillt also in die Regierungszeit des Papstes Sergius (687—701). Die
Herkunft” des Veneranda-Gebetes einmal geklirt, erdffnet.aber aufierordentlich
interessante dogmengeschichtliche Perspektiven.

Papst Sergius ist Syrer und mit der Festfeier der assumptio Mariens des byzanti-
nischen Ritus vertraut. Mit dem Veneranda-Gebet ist die bisherige Feier der
assumptio Mariae der romischen Kirche, die der Jungfrau der Jungfrauen galt,
ohne Zweifel um den Festgedanken des byzantinischen Ritus bereichert worden, der
sich auch auf den Leib Mariens bezog. Scharfsinnig weist B. Capelle auf den Zu-
sammenhang hin, der zwischen unserem Veneranda-Gebet und dem Festhymnus
der byzantinischen Assumptafeier, dem sog. kontakion, besteht. In diesem Hymnus
wird ausgesprochen, dafl Grab und Tod die Gottesgebirerin nicht in ihrer Gewalt
haben behalten konnen, wie dies das Veneranda-Gebet ja auch bekennt. Was der
byzantinische Hymnus sagt, daf Grab und Tod iiber die Gottesgebirerin keine
Macht behalten konnten, das driickt auch die Veneranda-Oration aus, wenn sie
betet, dafl die Gottesgebérerin zwar dem zeitlichen Tod erlegen sei, aber durch die
Bande des Todes nicht habe niedergehalten werden konnen. Und beide sagen dies
in deutlichem Anklang an die Worte des Petrus in Apg 2,24: ,Gott hat ihn auf-
erweckt, 16send die Wehen (Bande) des Todes. Der Tod hat nicht vermodht, ihn
in seiner Macht zu behalten“. Allein der byzantinische Hymnus bekennt noch
weiter, dafl der, der in dem immer jungfriulichen Schofle der Mutter Wohnung
genommen hatte, die Mutter des Lebens wieder zum Leben erweckt habe. Und
davon schweigt das Veneranda-Gebet. Es kann nicht iibersehen werden, dafl die
positive Aussage des byzantinischen Festhymnus, dafl der, der einst im immer
jungfraulichen ‘MutterschoB sein Zelt aufgeschlagen hat, die Mutter des Lebens
wieder zum Leben gewandelt hat, in das Veneranda-Gebet nicht aufgenommen
-worden ist. Der Grund kann nicht darin liegen, daf diese positive Aussage iiber
die Auferwedkung des Leibes Mariens durch ihren Sohn ja schon durch die negative
Aussage ausgedriickt sei, da Mariens Leib durch die Bande des Todes nicht habe
niedergehalten werden konnen. Denn das wurde in der abendlindischen mittel-
alterlichen Theologie allgemein dahin verstanden, dafl der Leib der Herrenmutter
nicht der Verwesung verfallen sei. Aber nicht der Verwesung verfallen ist noch nicht
gleichbedeutend mit auferweckt und mit der Scele vereint in den Himmel auf-
genommen werden.

Zwar glaubt B. Capelle in einer auBerordentlich sorgfiltigen Analyse des Vene-
randa-Gebetes, daBl der Gehalt der Aussage, Maria sei durch die Fesseln des Todes
nicht niedergehalten worden, erst voll ausgeschopft sei, wenn nan diese Aussage
dahin verstehe, daf} der Leib Mariens wieder zum Leben erweckt, auferstanden und
in den Himmel aufgenommen worden sei!?. Sicher ist, daB im Verlauf der fort-
schreitenden Entwicklung des Glaubens an die leibliche Aufnahme Mariens in den
Himmel, diese Stelle des Veneranda-Gebetes so ausgedeutet worden ist. Aber frag-
lich bleibt es, ob dies so verstanden werden mufl und nicht anders verstanden wer-
den kann. Denn ebenso sicher ist, dafl durch die Martyrologen des 9. Jahrhunderts

17 a.a.0. 859/360



362 ] o;\'ef Rupert Geiseimann

das Veneranda-Gebet dahin verstanden worden ist, dafl der Leib der Herrnmutter
nicht der Verwesung im Grab anheimgefallen sei, dafl man aber iiber das positive
Schicksal des Leibes nichts wisse!®. An dem Punkt, wo die friihmittelalterliche dog-
mengeschichtliche Entwicklung des Assumpta-Glaubens einsetzt, hat man, gestiitzt
auf das Veneranda-Gebet, angenommen, dafl Maria zwar den leiblichen Tod er-
litten habe, daf aber der Leib der Herrnmutter durch die Bande des Todes nicht
festgehalten werden konnte, d. h. nicht der Verwesung im Grabe anheimgefallen sei.
Aber was das weitere Schicksal des Leibes der Herrnmutter anlangt, so hat man
sich auf die Losung Isidors von Sevillat® und des Beda Venerabilis?® zuriickgezogen,
dafl man dariiber nichts wisse?l, Und dieses Nichtwissen ist ausgesprochen worden
in der Reaktion gegen die apokryphen Erzihlungen, mit denen Gregor von Tours
den Glauben an die leibliche Aufnahme Mariens stiitzen wollte. Gegeniiber dem
— apocryphum et frivolum dicere —, Apokryphes und damit Freventliches
lehren, hat man sich auf das cum pietate nescire, auf das gottesfiirchtige Nichtwissen
zuriickgezogen?2. Vielleicht bietet uns diese dogmengeschichtliche Situation des
9. Jahrhunderts gewisse Fingerzeige, die uns das Schweigen des Veneranda-Gebetes
iiber die Auferweckung Mariens erkliren konnen.

Wenn die positiven Aussagen des byzantinischen kontakion-Hymnus von der
Auferweckung des Leibes der Herrnmutter durch ihren Sohn in das Veneranda-
Gebet nicht iibernommen worden sind, so geschah das nicht etwa aus blofem Zufall,
sondern dahinter steht eine bestimmte Absicht. Die Festfeier hilt auch in der Kom-
position des Veneranda-Gebetes die ,prudente neutralité“2s durch, die der Stil der
bisherigen rémischen Liturgie des assumpta-Festes aufweist. Ich kann mir keinen
anderen Grund denken, warum man sich auch im Veneranda-Gebet mit dem Schwei-
gen itber die Auferweckung des Leibes der Herrnmutter und seiner Aufnahme in
den Himmel beschied, als den, dafl man dadurch vermeiden wollte, den apokryphen
Erzihlungen iiber Mariens Schicksal nach dem Tode die Wege zu bereiten. Das
Schweigen iiber die leibliche Auferweckung Mariens durch ihren Sohn war die
prudente neutralité, mit der man gegen die apokryphen Himmelfahrtserzihlungen
Stellung nahm, zu einer Zeit, in der gerade durch das sog. Decretum Gelasianum
die Legende vom transitus Mariae als ,apokryph“ abgestempelt wurde24, und das
will hier so viel sagen wie ketzerisch. In diesem Dekret finden wir die schroffste
Anwendung des seit Augustin und Hieronymus sich einbiirgernden dogmatischen
Gebrauchs von ,apokryph“ gleich ,verwerflich“. Nicht nur die &ffentlich-gottes-
dienstliche Lesung, sondern auch die Privatlektiire wird hier fiir verboten erklarts.

18 Martyrologium des Adon v. Vienne, H. Quentin, Les martyrologes historiques du
Moyen Age 1908, 594. Martyrologium des Usuard, Mg, P. L. 124, 365

1% De ortu et obitu Patrum c. 67, Mg. P. L. 83, 148/149

20 Geyer, Itinera hierosolymitana, 306 u. 311/312

21 M. Jugie, La mort et I'assomption de la sainte Vierge 1944, S. 276
22 M. Jugie, a.a.0. S. 276

23 B, Capelle a.a.0. S. 364

24 E, v. Dobsdhiitz, Das Decretum Gelasianum 1912, S. 12 nr. 6, 1. u. 303/304. Ed. Schwarz,
Decretum Gelasianum, Zeitschrift fiir neut. Wissenschaft 29 (1930), 162 ff.
25 E. v. Dobsdhiitz, 287



Betende Kirche und das Dogiﬁa von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 363
IV.

Die Gestaltung des Festes de} assumptio Beatae Mariae Uirginis
in den Offizien der Kirche

Bei der auflerordentlich mannigfaltigen Gestaltung der Festfeier der leiblichen
Aufnahme Mariens in den Himmel in dem offiziellen liturgischen Gebete der Kirche
vor der Brevierreform von 1568 kann die Frage, welche Bedeutung diesen Offizien
und im Zusammenhang damit den verschiedenen Brevieren als Zeugen des Glau-
bens und Quellen der lebendigen Uberlieferung zukommt, nur durch eine genaue
Untersuchung des gesamten Bestandes der Quellen abschlieRend beantwortet werden.

Die verschiedenen Breviere sind als Quellen der lebendigen Uberlieferung dog-
matisch so gut wie nicht ausgewertet. Hier liegt fiir die Gestaltung des Nachweises
der Glaubenswahrheiten aus der Tradition ein fast vllig unbeachtetes und unbe-
arbeitetes Feld vor uns. Bei der Liickenhaftigkeit unserer Kenntnisse auf diesem
Gebiet ist daher dulerste Vorsicht im Urteil geboten. Man kann sich nicht sorgfaltig
genug vor verallgemeinernden Schliissen aus einem einzelnen Tatbestand hiiten,
und wire es auch die Gestaltung des Breviers der Kirche Roms.

In der Frage, die wir zu beantworten haben, sind nur eine beschrankte Anzahl
von Brevieren herangezogen worden. Es kann sich bei der Untersuchung also um
kein abschlieBendes Ergebnis handeln. Aber die Ergebnisse sind interessant genug,
um nicht verschwiegen zu werden.

Das Fest erscheint in allen Brevieren unter dem Titel: Assumptio Beatae Mariae
Virginis. Die Festfeier als Aufnahme Mariens in den Himmel des Sacramentarium
Gregorianum hat den alten Festgedanken des Heimgangs (dormitio, pausatio) Ma-
riens verdringt. Aber dafl dieser noch Jahrhunderte lebendig geblieben ist, das
zeigen uns zwei Ubersetzungen des Breviers in deutscher Sprache. In ihnen taucht
plotzlich wieder zu Anfang des 16. Jahrhunderts der alte Festgedanke auf. In dem
deutsch-romischen Brevier von 1518 kommt der urspriingliche Titel: Dormitio
Mariae noch zur Geltung. Die Vesper wird mit der Rubrik eingeleitet: An dem abent
unser lieben frawen schidung zu der vesper. Das Fest selbst ist bezeichnet mit: Von
dem hochzeitlichen Fest unser lieben frawen Himelfart26.

An dem allgemeinen Aufbau des Offiziums fallt auf, daB in den dlteren Formen
— 50 wie es uns im Konstanzer Brevier z. B. entgegentritt?” — in den Antiphonen,
Versikeln und Hymnen, genau wie bei der Meffeier des Sacramentarium Gregori-
anum, der eigentliche Festgedanke kaum zum Ausdruck kommt. Dies gilt im beson-
deren mit Bezug auf die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel.

Die Gebete sind dem Formular der Messe entnommen: die Kollekte Famulorum
tuorum, das Gebet iiber die Opfergaben Subveniat Domini, das den Heimgang Ma-
riens erwahnt, und vor allem das Veneranda-Gebet.

Was letzteres anlangt, so ist es gegeniiber dem gregorianischen Sakramentar dahin
erweitert worden, daf} es nun eine Bitte enthilt, also den eigentlichen Gebetscharak-

o Konviktsbibliothek Tiibingen 4344, fol. 401/402. Teutsch Rémisch Brevier, Augsburg,
durch Alexander Weiflenhorn 1535 fol. 491/492. Konviktsbibliothek Tibingen 4345.
¥7 Ausgabe 1945, Konviktsbibliothek Tiibingen, V 1550 fol. 861r/363r



364 . L Josef Rupert Geiselmann

ter erhalten hat. Betet das Sacramentarium Gregorianum: Ehrwiirdig ist uns das
Fest dieses Tages, so lautet das Gebet im Brevier des Deutschordens: Das ehrwiirdige
Fest dieses Tages moge uns die Hilfe des Heiles gewahren (Veneranda nobis, Do-
mine, huius diei festivitas opem conferat salutarem)28. Das ist die Form des Vene-
randa-Gebetes, wie es seit dem 12. Jahrhundert in verschiedenen Missalen erscheint.
So im Missale des zisterziensischen Typs??, im Lateran-Missale des 12. Jahrh., im
Missale der Kurie des 13. Jahrh.so,

Allein entscheidend ist, wie das Veneranda-Gebet im Laufe der Jahrhunderte
verstanden ‘wurde, was aus ihm herausgelesen oder auch in es hineingelesen worden
ist.

Von den Martyrologen des 9. Jahrhunderts Adon von Vienne und Usuard3! wird
das Gebet dahin verstanden, dafl Maria zuvor gestorben, ihr Leib aber nicht der
Verwesung verfallen sei. Wo aber der Leib der Herrenmutter nach dem Willen
Gottes verborgen gehalten werde, in dieser Frage bekennt die Kirche, dafl sie es
nicht weifl, und lehnt durch ihr Bekenntnis des Nichtwissens das Wissen der apo-
kryphen Erzihlungen vom Heimgang Mariens als frivol ab.

Zu der Zeit aber, da die Breviere entstehen (vom 13. Jahrhundert ab), ist die leib-
liche Aufnahme Mariens in den Himmel theologisch schon so weit geklart, dafl nun-
mehr die Aussage des Veneranda-Gebetes, Maria sei zwar dem zeitlichen Tod unter-
worfen, aber durch die Bande des Todes nicht niédergehalten worden, im Sinne der
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel verstanden wird.

So sagt Ps. Augustin, der der zweiten Halfte des 11. oder dem 12. Jahrhundert .
zuzuweisen ist, unter deutlicher Anspielung auf das Veneranda-Gebet: Wir stehen
nicht an, zu sagen, dafl Maria den zeitlichen Tod erlitten hat. Wollten wir aber
sagen, dafl sie durch die Bande des Todes festgehalten und wie alle andern Menschen
der Verwesung anheimgefallen sei, so stinde das im Widerspruch mit der Heilig-
keit der Herrnmutter und dem Vorzug, den sie vor allen andern dadurch hat, dafl
sie der Tempel Gottes geworden ist. — Nicht durch die Bande des Todes fest-
gehalten werden bedeutet ihm daher soviel wie: Maria sei mit dem Leibe in den
Himmel aufgenommen wordens32.

Petrus Comestor (¥ 1179) sagt in seiner Predigt auf das Fest der Aufnahme Ma-
riens in den Himmel unter Anspielung auf das Veneranda-Gebet: ,Das Gebet des
heutigen Tages spricht es aus: Sie konnte durch die Bande des Todes nicht nieder-
gehalten werden. Dies aber sagt, dall Maria am heutigen Tage sowohl die Selig-
keit der Seele als auch die Verherrlichung des Leibes erlangt hatss.

Abilard ist in seiner Predigt auf dieses Fest der Ansicht, dafl die Festoration
dieses Tages — das Veneranda-Gebet — die leibliche Aufnahme Mariens in den
Himmel ausspreche, wenn sie sage, dafl Maria durch die Bande des Todes nicht
niedergehalten werden konnte®4.

28 Niirnberger Ausgabe vom Jahre 1504, Konv. Bibl. Tibingen 4343, fol. 340v.

2 Dijon 114, 12. Jahrh.

30 Avignon 100; Ottob. 356, B. Capelle, a.a.0. 368
.8 M. Jugie, 208 32 Mg. P. L. 40, 1144/1145 33 Mg. P. L. 171, 630

34 Mg. P. L. 178, 541. M. Jugie, 384/345. Hr. Weisweiler, Abdlard und die leibliche Auf-
nahme Marias in den Himmel, Scholastik 25 (1949), 238



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 365

Absalom, der regulierte Chorherr von Sprinckirchbach (1 1203), bemerkt in einer
Predigt gegen die Gegner der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel:
Offenbar ganz anders lautet das Gebet der Gesamtkirche, in dem von Maria gesagt
wird, sie habe durch die Fesseln des Todes nicht festgehalten werden kénnen. Wenn
dem so ist, so folgt daraus, dafl Maria nach Uberwindung des Todes mit ihrem ver-
klirten Leibe in den Himmel aufgefahren ist (cum corpore glorificato ascenderit)3s.

Das Veneranda-Gebet dient Albert dem Grofien zum Beweis dafiir, dafl Maria
sofort nach ihrem Tode mit dem auferstandenen Leibe in den Himmel aufgenom-
men worden ist. Nicht niedergehalten werden durch die Fesseln des Todes heifit:
nicht der Verwesung (incineratio) anheimfallen. Ware Maria aber nicht sogleich
nach ihrem Tode wieder auferstanden, so wire sie der Verwesung anheimgefallen
wie die Korper der andern Menschen. Also ist sie wirklich auferstandense.

Es bleibt am Schlusse zu bemerken, dafl das Veneranda-Gebet nicht in allen Bre-
vieren verwendet wird. Allein nicht nur dadurch unterscheiden sich die verschie-
denen Brevierformen, sondern vor allem durch ihre Lektionen. Und hier hebt sich
als eine besondere Gruppe die ab, die den Brief des Ps. Hieronymus COgltlS me fiir
ihre Lektionen gewihlt haben.

V.
Die Breviere mit den Lektionen aus dem Briefe des Ps. Hieronymus Cogitis me

Unter den mannigfaltigen Formen des Assumpta-Festes der verschiedenen Bre-
viere findet sich eine, die sich als eine besondere Klasse von den iibrigen dadurch
abhebt, dafl hier fiir die Lektionen der Brief des Ps. Hieronymus Cogitis me und
zwar der Eingang von Cogitis me, o Paula et Eustochium bis ,quod sine periculo
nescitur® beniitzt wird. Als Beispiele seien genannt das Brevier der rémischen
Kirches8 und das Brevier von Konstanz?® und die beiden schon erwibnten teutsch-
romischen Breviere. Gerade aus dieser Tatsache, daf} dieser Abschnitt aus dem Brief
des Ps. Hieronymus im offiziellen Gebete der Kirche verwendet wurde, glaubten
Berth. Altaner und die Heidelberger Theologische Fakultit schliefen zu diirfen,
daB die Tradition der romischen Kirche gegen die leibliche Aufnahme Mariens in
den Himmel als eine Glaubenswahrheit zéuge. .

Die Autoritiat des Kirchenvaters Hieronymus, den dieser Brief zum Verfasser
haben will, hat ihm offenbar die Stellung im liturgischen Gebete eingebracht. Und
seine Ablehnung der apokryphen Erzihlungen vom Heimgang Mariens pafit gut
zu dem Geiste, aus dem heraus das Veneranda-Gebet verfafit wurde, dessen be-
wufltes Schweigen von der Auferweckung der Mutter des Lebens durch ihren Sohn
ja auch den Zweck verfolgt, die apokryphen Berichte von der Auferweckung Mariens
nach ihrem Tode durch Christus abzuwehren.

-3 Mg, P. L. 211, 256. M. Jugie 386/387

3¢ Mariale qu. 132, Simtliche Werke, Ausgabe Vivés Paris 1898, Bd. 37, 184. M. Jugie
395/396

3 Mg. P. L. 30, 1226—1246 38 M. Jugie, 361 A.1

3 Konstanzer Brevier Inkunabel von 1495, Konviktsbibliothek Tibingen, V 1550, fol.
362 v/363 r



366 Josef Rupert Geiselmann

Obwohl, wie wir heute wissen, schon wenige Jahre nach seinem Erscheinen dieser
Brief durch Ratramnus dem Hieronymus ab- und dem Abte von Corbie Paschasius
Radbertus als Verfasser zugesprochen wurde, ist es Hinkmar, der Erzbischof von
Reims gewesen, der trotz des Einspruchs von Ratramnus an Hieronymus als Ver-.
fasser festhielt. Seitdem erfreut sich dieser Brief durch das ganze Mittelalter hin-
durch unbestritten der Auktoritit des Hieronymus, bis B_aronius in seiner Ausgabe des
Martyrologium Romanum 1584 diesen Brief dem Hieronymus abgesprochen hat.

Dieser Brief kann nicht das Werk des Hieronymus sein. Seinem ganzen Inhalt
nach ist er der getreue Ausdruck der Theologie des 9. Jahrhunderts in der Frage
der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel. Er kann erst nach dem 7. Jahr-
hundert entstanden sein, da er das Werk des Abtes von Yona, Adamnanus (T 704),
De locis sanctis benutzt#0. Der Brief ist vielmehr sehr wahrscheinlich von Paschasius
Radbertus#.

Und doch besteht ein schwerwiegendes Bedenken, das verhindert, dem Ergebnis
Lambots restlos zuzustimmen: In der Frage nimlich der bei Jesu Tod auferstandenen
Leiber vieler Heiliger (Mt 27, 52 und 53). Die Stellung, die hier der Brief des Ps.
Hieronymus einnimmt, ist eine ganz andere als die des Paschasius Radbertus in
seinem Kommentar zum Matthidusevangelium. Die Frage, die der Brief des Ps. Hie-
ronymus erhebt, ist die, ob diese Auferstechung nur eine zeitweilige, ob die ,Hei-
ligen“ wieder zum Staub der Erde zuriickkehrten (utrum redierint in pulverem ter-
rae), oder ob ihre Auferstehung eine vollendete und dauernde war (perpetua et
completa resurrectio). Der Brief weist auf einige Gelehrte hin, die diese Meinung
vertreten und dieser auch in ihren Schriften Ausdruck verlichen haben. Diese Ge-
lehrten begriinden ihre Ansicht damit, dafl diese ,Heiligen“ nicht wahre Zeugen
Christi wiren, wenn ihre Auferstehung keine wahre, d. h. dauvernde und vollendete
gewesen wire. Der Verfasser des Briefes entscheidet sich fiir keine der beiden An-
sichten und bescheidet sich mit einem Nichtwissen42,

Anders Paschasius Radbert in seinem Matthiuskommentar#s. Viele fragen, sagt
Radbert, ob ihre Auferstehung eine endgiiltige war, oder ob sie auferstanden sind,
um wieder zu sterben wie Lazarus. Letzteres sagt das Evangelium bestimmt nicht.
Eine groflere Anzahl von Theologen vertritt daher die Ansicht, dafl ihre Auferste-
hung eine davernde war. Andere sind wieder anderer Meinung. In diesem Streit
der Meinungen stellt sich Radbert entschieden auf die Seite derer, die die Auf-
erstehung der ,Heiligen® fiir eine endgiiltige ansehen und begriindet dies damit,
dafl diese wirkliche Zeugen der wirklichen Auferstehung Christi gewesen sind.
Dabher sei es gottesfiirchtig, nicht etwa nur die Meinung zu hegen, sondern wahr-
haftig zu glauben und zu bekennen, daf sie endgiiltig auferstanden sind, um nie

40 C. Lambot, Rev. Bened. 46 (1934), 265.

41 Schon G. Morin hat aus der stilistischen und inhaltlichen Verwandtschaft dieses Briefes
mit den Werken Radberts im Abte von Corbie den Verfasser vermutet. Rev. Bened. 5 (1888),
350. Ihm schlof sich T. Agius an. Journal of theological Studies 24 (1922/23), 176/183.
C. Lambot bat dann auf Grund des von ihm in Cod. 239 der Univ.-Bibliothek Gent
- (13. Jahrh.) gefundenen Briefes Hinkmars v. Reims an Odon, Bischof von Beauvais, es.sehr

wahrscheinlich gemacht, dafl Radbert sein Verfasser ist. Thm schlieft sich H. Peltier an.
D. Th. C. XIII, 1632, ebenso M. Jugie, 278 A.2

2 Mg. P.L. 30,124 4 Mg. P.L. 120, 965 D/966 A.



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 367

wieder zu sterben. Denn wie konnten sie wirkliche Zeugen der wirklichen und
dauernden Auferstehung sein, wenn sie alsbald wieder zum Staube der Erde zuriick-
gekehrt wiren. Den mit weniger Widerspruchsgeist Erfilllten konnen wir dies Uiber
den Sinn des evangelischen Briefes iiberzeugend darlegen. Bei denen, die dies nicht
glanben wollen, soll es uns genug sein, wenn sie dem nicht widersprechen kénnen.
Dies ist die Meinung, die wir mit einigen heiligen Lehrern teilen.

Man sieht: Radbert vertritt hier gerade die Ansicht, die nach dem Brief des
Ps. Hieronymus einige Gelehrte vertreten. Ja, er begriindet seine Ansicht wortlich
so, wie es im Hieronymusbrief diese Gelehrten tun. Fast konnte man meinen, als ob
der Hieronymusbrief den Matthiduskommentar als Vorlage beniitzt hitte. Radbert
ist entschieden der Meinung, die Auferstehung der ,Heiligen® sei eine endgiiltige
gewesen. Der Hieronymusbrief 1aft die Frage in der Schwebe und bekennt sein
Nichtwissen. Der Hieronymusbrief 14t die fromme Meinung in diesen und &hn-
lichen Fragen gelten, Radbert begniigt sich nicht mit der blofen frommen Meinung,
er fordert wirkliches Glauben und Bekennen {non solum opinari verum et credere
ac fateri).

Das kann wohl kaum ein und derselbe geschrieben haben. Wir miifiten denn an-
nehmen, Radbert habe sich in seiner Ansicht gewandelt.

Jedenfalls scheint mir das Bedenken so schwerwiegend, dafl es wohl kaum angeht,
Radbert als Verfasser des Briefes Cogitis me mit absoluter Sicherheit zu bezeichnen,
ehe diese Widerspriiche nicht aufgehellt sind.

Mag dem nun sein, wie ihm wolle, sicher gehort dieser Brief dem 9. Jahrhundert
an. Vor 846 geschrieben, in einem Prachtkodex von Erzbischof Hinkmar der Kirche
von Reims iibergeben, dient dieser Brief in der karolingischen Epoche verschie-
denen monastischen Kirchen als Text fur die ersten acht Lektionen des Offiziums
von der Aufnahme Mariens in den Himmel4. Im Offizium der Cluniazenser ist der
Brief am Feste der assumptio selbst_ganz gelesen worden. Die Rede des Hierony-
mus: Cogitis me, o Paula, sei so ausgezeichnet, schreibt Ulrich von Cluny, daff —
ganz gegen die Regel — als 9. Lektion nicht das Evangelium des Festes gewihlt,
sondern alle Lektionen der Rede des Hieronymus entnommen werden (Cluniacen-
ses consuetudines c¢. 36)45. Der kluniazensische Gebrauch ist dann mit dem Aufkom-
men der Breviere im 13. Jahrhundert fast allgemein ibernommen worden, nur daf} der
Brief des Ps. Hieronymus auf die Lektionen der ganzen Oktav verteilt worden ist.
So blieb es bis zur Brevierreform des Papstes Pius V. vom Jahre 1568. Allein die
Art, wie der Brief des Ps. Hieronymus fiir die Lektionen herangezogen wurde, war
sehr verschieden. Wir haben Breviere, die noch am Vorabend der Reformation den
Teil des Hieronymusbriefes als Lektion aufweisen, in der er zu der Frage der leib-
lichen Aufnahme Mariens in den Himmel kritisch Stellung nimmt, so das Konstanzer
Brevier, Ausgabe 1495%, das Breviarium monasticum secundum ritum et morem

4 Marténe, De antiquis monachorum ritibus IV, 7 nr. 25
% Mg. P. L. 149, 683/684

46 Konviktshibliothek Tibingen V 1550 fol. 262 v/263 r. Anch das durch Bischof Hugo von
Konstanz 1516 verbessert herausgegebene Brevier behilt die Lektionen aus Ps. Hieronymus
mit ihrem kritischen Teile bei Konv.-Bibliothek Tibingen 4439, Pars aestivalis fol. 86 r/87 r.



368 Josef Rupert Geiselmann

monachorum ordinis Sancti Benedicti de observantia cassinensis, Ausgabe 1506¢7,
und die beiden Teutsch-rémischen Breviere vom Jahre 1518 bzw. 15354, Ein Bre-
vier — das der Kathedralkirche von Eichstatt, Ausgabe 1525 — hat diesen kritischen
Teil des Hieronymusbriefes zwar noch aufgenommen. Aber er ist aus dem Brevier-
teil, das das Festoffizium enthdlt, herausgenommen und in den Anhang verwiesen
und mit der Rubrik eingeleitet: Wenn es einem beliebt (quantum quis voluerit) kann
er auch diese Lectio lesen — ein Zeichen, dafl man ihn nicht mehr im Einklang fand
mit dem lebendigen Glauben der Kirche und doch wegen der Auktoritit des Kirchen-
vaters Hieronymus ihn nicht ganz zu entfernen wagte.

Andere Breviere wiederum haben die Lektionen aus dem Hieronymusbrief noch
beibehalten. Aber es ist entweder nur der Eingang des Briefes bis zu seinem kriti-
schen Teil verwendet worden oder aber der kritische Teil wird (absichtlich) iiber-
gangen. Ein Beispiel fiir den ersteren Fall ist das Brevier der Ecclesia Augustensis
vom Jahre 1495, das drei Lektionen aus dem Hieronymusbrief hat, die aber alle
dem Eingang des Briefes entnommen sind. Die dritte Lektion schliefit mit dem Satz:
tu autem ea melius reserabis, quae nescio si per speciem aliquam aut certe in spiritu
vidisti®?, also kurz bevor die kritische Stellungnahme des Briefes zur leiblichen Auf-
nahme Mariens in den Himmel beginnt. Absichtlich iibergangen ist dieser Teil des
Hieronymusbriefes in den Lektionen des Breviers des Zisterzienserordens. Dieses
Brevier behilt die Lektion aus dem Hieronymusbrief auch noch nach der Brevierre-
form von 1568 bei. Die 12 Lektionen fiir das Offizium des Festes sind diesem Brief
entnommen, und zwar ist der Anfang des Briefes bis certe in spiritu vidisti — vgl. das
Brevier der Ecclesia Augustensis — auf die ersten acht Lektionen verteilt. Dann
wird der Teil des Briefes iibersprungen, der die kritische Stellung zur leiblichen
Avfnahme Mariens in den Himmel enthalt. Die 9.—12. Lektion enthalten den Ab-
schnitt des Briefes: Hodie gloriosa semper Virgo Maria celos ascendit (Heute ist die
glorreiche immerwihrende Jungfran Maria in den Himmel aufgestiegen) — Mariae
vero simul se tota infundit plenitudo gratiae (in Maria aber hat sich die ganze Fille
der Gnaden auf einmal ergossen)s!. Wieder in anderen Brevieren wird der Hierony-
musbrief ohne seinen kritischen Teil in den Lektionen des Festes verwendet. Aber
die Rubrik schreibt vor, dafl wihrend der Oktav die Lektionen aus diesem Brief
zu nehmen sind. So das Brevier von Wiirzburg, Ausgabe 1507. Am Feste selbst
wird der Hieronymusbrief mit einem Abschnitt des kritischen Teiles als Lektion ver-
wendet und hort mitten in der kritischen Ausfithrung mit der Stelle Mt 27, 52 u. 53
auf (Mg. P. L. 30, 124 A). Aber die Rubrik gibt zugleich die Anweisung, dafl wih-
rend der Oktav aus dem Sermo ,Cogitis me* sechs Lektionen zu nehmen sind, die
wohl 'da beginnen, wo die Lektion des Festes aufgehdrt hat, dafl also anzunehmen
ist, da der ganze kritische Teil des Briefes zur Lesung kam.

47 Das Brevier enthilt als Lektionen wihrend der Oktav den Hieronymusbrief vom Ein-
gang bis ,quamquam humanum cernatur ex carne quod nascitur“, Mg. P. L. 30, 122 C/125 B.
Konv.-Bibl. Tiibingen, 4437, 874 1/375r

48 Konv.-Bibl. Tiibingen 4344 fol. 404 r. u. v.; 4345, fol. 491 v/493 r u. 494 v/495 v

 Breviarius cathedralis ecclesiae Eystetensis 1525, Konv.-Bibl. Tiibingen 4441

50 Mg. P. L. 80, 123 B. Konv.-Bibl. Tiibingen V 1546, fol. 500 v/501 r

81 Mg. P. L. 30, 126 B/127 A. Breviarium sacri ordinis Cisterciensis, Paris 1587, fol.
275 v/217 v. Konv.-Bibl, Tiibingen 4438



€

Betende Kz;rdze und das Dogma von der leiblichen Aufndhme Mariens in den Himmel 369

Schon aus dieser Freiheit und Vielfalt der Auswahl ergibt sich, dafl von einer
einheitlichen Stellungnahime aller Breviere der Kirche zu dem kritischen Teil des
Hieronymusbriefes keine Rede sein kann. Eine einheitliche iiber den grofleren Teil
der Gesamtkirche sich erstreckende Uberlieferung vom ,Nichtwissen® iiber die leib-
liche Aufnahme Mariens in den Himmel bestand also in der betenden Kirche nicht.

Was aber sagt der Hieronymusbrief iiber die leibliche Aufnahme Mariens in den
Himmel niherhin aus? Aus dem Brief erfahren wir, dafl um die Mitte des 9. Jabr-
hunderts der Glaube an die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel in der
abendlindischen Kirche sehr verbreitet war und dieser Glaube sich vorziiglich auf
die apokryphen Erzihlungen iiber den Heimgang Mariens aus Ps. Melitos Transitus
Beatae Mariae Virginis stiitztes2. Aber auch das erfahren wir, dafl gerade in dieser
Zeit eine auferordentlich lebendige Kontroverse dariiber bestand, ob Maria auch
mit dem Leibe, oder nur mit der Seele in den Himmel aufgenommen wurde (utrum
assumpta fuerit simul cum corpore an abierit relicto corpore)®, und dafl einige zu
beweisen versuchen, Maria sei schon auferstanden, im Himmel mit der Unsterblich-
keit umkleidet und selig vereint mit Christuss4. In diese Kontroverse greift Ps. Hie-
ronymus ein und unterwirft die Griinde, auf die sich der Glaube an die leibliche
Aufnahme Mariens in den Himmel zu seiner Zeit stiitzt, einer eingehenden Kritik.

Die apokryphen Erzihlungen der Transitus-Legende werden als eine tragfihige
Grundlage fiir diesen Glauben abgelehnt. Hier geht der Verfasser mit dem Decre-
tum Gelasianum eihig. Das einzig Sichere, was sich aus ihnen ergibt, ist, dafl die
Glorreiche am heutigen Tage verschieden ist (migravit a corpore, 123 C). Aus die-
ser Bemerkung ersehen wir, dafl die ganze Liebe des Verfassers dieses Briefes noch
der alten Festfeier der Dormitio Mariae, dem Heimgang Mariens gilt, wie er ja auch
noch in dem Gebete der Festmesse itber die Opfergaben des gregorianischen Sakra-
mentars zum Ausdruck kommt: ,Maria, das Los alles Fleisches teilend, ist heimge-
gangen und bittet fiir uns in der himmlischen Glorie.“ In dieser Liebe zur Dormitio
Mariae stimmt Ps. Hieronymus iiberein mit den Martyrologen seiner Zeit, einem
Adon von Vienne und Usuard, Monch der Abtei St. Germain des Prés, die ihre
Martyrologien um 850/860 bzw. 869/877 verfafit haben®s. Abgelehnt wird ferner der
Beweis fiir die leibliche Aufnahme Mariens aus dem leeren Grab der Herrnmutter.
Zwar werde bis auf den heutigen Tag ihr Grab mitten im Tale Josaphat gezeigt,
das zwischen dem Ulberg und dem Berge Sion liegt. Dort werde in einer ihr ge-
weihten Kirche ihr leeres Grab gezeigt — fiir Ps. Hieronymus kein Beweis, daff
Maria mit ihrem Leibe auferstanden sei. Sei es doch véllig ungewif}, wie und zu
welcher Zeit der Leib aus dem Grab gelangte, oder — gegebenenfalls — von wel-
chen Personen der heiligste Leib vom Grab entfernt und wohin er dann gebracht
worden sei, oder — ob er wirklich auferstanden sei. All dies bleibe im Dunkel, wie
ja auch das leere Grab des Apostels Johannes, in dem sich nur Manna vorfinden soll,
kein Beweis fiir seine schon erfolgte Auferstehung ist, mogen dies auch noch so viele
annehmen.

In dieser Kritik des Beweises aus dem leeren Grab Mariens stiitzt sich Ps. Hiero-

" sz Mg.P.L.30,128C 3 Ebda 123D
5 Fbda 128D 5 M. Jugie, 208

4



370 ’ . Josef Rupert Geiselmann

nymus auf Beda’s Buch von den heiligen Orten, mit dem er zum Teil wortlich tber-
cinstimmt5e,

Soweit die Kritik des Ps. Hieronymus. In seiner positiven Stellungnahme zur
Frage der leiblichen Aufnahme Mariens nimmt er den analogen Fall der beim Tode
Jesu auferstandenen Leiber vieler ,Heiligen® (Mt27,52u. 53) zum Ausgangspunkt.
Auch hier geht es um die Frage, welches ihr ferneres Schicksal gewesen sei. Daf} sie wie-
der zum Staub der Erde zuriickgekehrt sind, ist nicht gewiff (certum non habuimus), da
die Heilige Schrift nichts davon ausdriicklich sagt. Finige Gelehrte vertreten daher die
Meinung, ihre Auferstehung sei eine endgiiltige und vollkommene gewesen und
geben dieser Meinung in den uns hinterlassenen Schriften Ausdrucks?. Sie begriinden
dies mit dem Hinweis, jene Heiligen wiren keine wirklichen Zeugen des Herrn
gewesen, wenn ihre Auferstehung keine wahre und endgiltige gewesen wire. Daff
sie aber eine endgiiltige war, geht aus Apg 2, 23 hervor, wo Petrus von David sagt,
sein Grab ist unter uns. Er sagte nicht, er selbst oder sein Leib sei unter uns, sondern
nur sein Grab, in dem er beigesetzt war. Daraus ergebe sich, dafi Davids Grab leer
gewesen, er also mit den iibrigen Heiligen auferstanden sei. Noch andere Schrift-
stellen nehmen diese Gelehrten zu Hilfe, um zu beweisen, daft diese Heiligen auf-
erstanden, nunmehr mit Christus in ewiger Gemeinschaft herrschen. Ps. Hierony-
mus will nicht in Abrede stellen, dafl dies moglich ist, da bei Gott nichts unmdéglich
ist. So kommt er in dieser Frage zu folgender Losung: dafl die Leiber der Heiligen
wieder zum Staub der Erde zuriickkehren, kann nicht bewiesem werden, weil die
Schrift davon schweigt. Dafl thre Auferstehung eine endgiiltige war, ist moglich,
aber nicht gewi}. So kann sich Ps. Hieronymus zu keiner Entscheidung durchringen.
Auch hier gilt fiir ihn: quid horum verius censeatur, ambigimus. Wir kénnen uns
nidht entscheiden, was wahr ist. Und so ist sein Ergebnis — das Nichtwissen.

Die Frage der Auferstehung dieser ,Heiligen“ dient aber Ps. Hieronymus als
Analogie, um von ihr aus zur leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel Stel-
lung zu nehmen. Auch sie leugnet er nicht. Aber sie ist nicht gewil, weil alle
Griinde, die man fiir sie vorbringt, vor der Kritik nicht bestehen konnen. Und so
muf die Frage in der Schwebe bleiben: ambigimus, nescimus, wir schwanken und-
wissen nichts Bestimmtes. Es wire daher verwegen, mit der theologischen Auktoritat
eines ,Hieronymus“ etwas fiir ausgemacht zu erkldren, was er nicht beweisen kann.
Es geht nicht an, uniiberlegt eine theologische Entscheidung zu treffen in einer
Sache, von der man ohne Gefahr (des Glaubens) sagen kann, da man dariiber
nichts wisse. Wo aber die theologische Entscheidung versagt und versagen muf}, da
hat, um sicher zu gehen und den Glauben nicht zu gefahrden, die fromme Meinung
das Wort, dafl Maria mit dem Leibe in den Himmel aufgenommen worden istss.

5 Ps. Hieronymus schreibt: Quomodo autem vel quo tempore aut a quibus personis sanc-
tissimum corpus eius inde ablatum fuerit . . . nescitur (Mg. P.L. 80, 123 D). Beda: a quo vel
quando sit ablata nescitur. Geyer, Itinera hlerosolymltana 311/312. M. Jugie, 271.

57 Vgl. zu dieser Frage die eingehende Studie von H. Zeller, Corpora Sanctorum, ZkTh 71
(1949), 385/465

58 Quod (quia Deo nihil est impossibile) nec nos de beata Maria Virgine factum abnuimus,
quamquam propter cautelam (salva fide) pio magis desiderio opinari oporteat, quam incon-
sulte definire, quod sine periculo nescitur, Mg. P, L. 30, 124 A/C



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 371

Dogmengeschichtlich gesehen ist dieses Dokument in mehr als einer Hinsicht sehr
aufschlufireich. '

1. Es bezeugt den Glauben vieler seiner Zeit an die leibliche Aufnahme Mariens
in den Himmel, 148t ihre Moglichkeit offen und ihre Annahme als fromme Mei-
nung gelten.

2. Anders steht es mit ihrer theologischen Begriindung. Die dafiir angefithrten
Griinde sind entweder zu verwerfen (Apokryphen), oder beweisen nicht, was sie
beweisen sollen (leeres Grab; Analogie der Auferstehung der Heiligen bei Jesu
Tod). So richtet Ps. Hieronymus seine Entscheidung am hl. Augustinus aus, der bei
der analogen Frage der Auferstehung der Heiligen bei Jesu Tod sein temerarium
est definire sprach®. Das heifit, es wire verwegen, eine theologische Entscheidung
zu fallen. Ps. Hieronymus spricht das augustinische temere definire 124 A, incon-
sulte definire 124 B in der Frage der leiblichen Aufnahme Mariens nach.

So bleibt ihm nichts anderes {ibrig als mit einem Nichtwissen sich zu bescheiden.
Dafl Ps. Hieronymus damit aber die Meinung der Kirche zum Ausdruck bringen
wollte, das zeigte uns das Martyrologium des Adon von Vienne und des Usuard.
Adon von Vienne sagt, die Kirche habe es vorgezogen, in weiser Miafigung ihr
Nichtwissen iiber das Schicksal des Leibes der Herrnmutter zu bekennen, als etwas
zu lehren, was man nur als apokryph und darum als freventlich bezeichnen miifiteso.
Das wiederholt das Martyrologium des Usuardst. Die Entscheidung des Ps. Hiero-
nymus ist das Ergebnis einer geschichtlichen Situation, in der jede positive Aussage
tiber die leibliche Aufnahme Mariens noch in der Gefahr steht, fiir den apokryphen
Himmelfahrtsgedanken zu werben.

In dem Brief des Ps. Hieronymus haben wir das typische Beispiel einer allmahlich
ins Glaubensbewufitsein der Kirche tretenden Offenbarungswahrheit und eines im
Werden sich befindenden Dogmas vor uns.

Der Glaube an die leibliche Aufnahme Mariens wird in diesem Briefe bezeugt,
selbst nicht als theologisch sicher vertreten, aber anch nicht geleugnet, sondern
als eine opinio pia (fromme Meinung) zugelassen, so daf} alle Tiiren fiir eine wei-
tere Entwicklung dieses im Werden begriffenen Dogmas der Kirche offen gehalten
werden. V

Fiir diese fernere Entwicklung hat der Brief dadurch eine grofle Bedeutung er-
halten, daf er in das offizielle liturgische Gebet der Kirche aufgenommen worden ist.

Der Brief wehrt damit die apokryphen Erzihlungen vom Heimgang Mariens als
Glaubensgrundlage fiir die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel dauernd
ab. In dieser nie erlahmenden Warnung liegt die nicht genug zu wiirdigende Be-
deutung der Lesung dieser kritisch warnenden Stimme im Gebete der Kirche fiir
die fernere Entwicklung des Dogmas von der assumptio corporalis (der leiblichen
Aufnahme) Mariens.

Die apokryphen Erzdhlungen vom Heimgang Mariens suchen die Ereignisse vom
Tode Marias und von dem, was auf ihren Tod gefolgt ist, zu etwas zo machen, was
die Apostel ebenso erlebt haben, wie sie Tod und Auferstehung ihres Herrn Jesus

% Ep. 164, Ausgabe Goldbacher III 524, H. Zeller Corpora Sanctorum a.a.0. S. 454
% H. Quentin, Les martyrologes historiques du Moyen-Age 1908, 594
&t Mg. P.L. 124, 365

24*



372 Josef Rupert Geiselmann

.Christus erlebt haben, zu einem Ereignis also, das sic als Augenzeugenbezeugen kon-
nen, wie sie Tod und Auferstehung Christi bezeugEn und das deshalb der Geschichte
angehort. Das lehnt der Brief des Ps. Hieronymus entschieden ab. Mit diesem Brief
als einer lectio des offiziellen Gebetes der Kirche bekennt die Kirche, daf} sie dariiber
nichts wisse und spricht ihr Nichtwissen offen aus.

Was die letzten Dinge der Herrnmutter betrifft, so steht, das bekennt die Kirche
mit diesem Brief, geschichtlich fiir uns allein ihr Tod fest: nihil aliud experiri potest
pro certo nisi quod hodierna die gloriosa migravit a corpore (erfahrungsgemdf§
steht nichts als sicher fest, als dafl die Glorreiche am heutigen Tage verschieden ist).

Ebenso bedeutsam bleibt, dafl der Brief sich auf das beschrinkt, was die Heilige
Schrift von der Herrnmutter sagt und sein Urteil tiber die Herrnmutter an der Hei-
ligen Schrift ausrichtet.

Riickblickend auf den Verlauf, den die Entwicklung des Dogmas von der leib-
lichen Aufnahme genommen hat, kénnen wir sagen, dafl die grofle Mission, die der
Hieronymusbrief als Lesung im offiziellen liturgischen Gebete der Kirche zu erfiillen
hatte, darin bestand, mahnend hinzuweisen, daf} die bisher gegangenen Wege, zum
Glauben und zur Glaubenserkenntnis der leiblichen Aufnahme Mariens zu ge-
langen, teils nicht die richtigen, teils die nichts beweisenden sind, und dafl andere
Wege zu beschreiten sind, um zu einem credere et definire, einem gesicherten Glau-
ben und einer begriindeten theologischen Entscheidung zu kommen. So macht der
Hieronymusbrief die Bahn fiir cine andere theologische Besinnung und Begriindung
des assumpta-Dogmas frei.

Der Hieronymusbrief selbst beschrankt sich, nachdem er sein sine periculo nescire,
sein gefahrloses Nichtwissen mit Bezug auf die leibliche Aufnahme Mariens als
Theologe ausgesprochen und sie wenigstens als fromme Meinung freigegeben hatte,
auf die definitio, dal die Seele Mariens in den Himmel eingegangen und Konigin
des Himmels geworden ist. Allein es darf nicht iibersehen werden, dafl das Ein-
gehen in den Himmel mit der Seele als ein besonderes Privileg der Herrnmutter
gelten mufte in einer Zeit, da man vielfach noch des Glaubens war, dafl die Seelen
der Gerechten nach dem Tode an einem besonderen Orte auf das allgemeine Gericht
warten und der Himmel sich ihnen erst nach der Auferstehung der Toten und nach
dem allgemeinen Gericht 6ffne. Erst die Konstitution Benedikts XII. ,Benedictus
Deus® vom 29. I. 1336 hat dem Jahrhunderte wahrenden Schwanken in dieser Frage
ein Ende bereitet und als Dogma der Kirche erklart, dafl die Seelen der Gerechten
schon vor der Auferstehung der Toten und vor dem allgemeinen Gericht alsbald
nach ihrem Tode in den Himmel eingehen (Denz. nr. 530).

Was nun niherhin den Traditionsbeweis aus der lex orandi fiir das Dogma von
der leiblichen Aufnahme Mariens anlangt, so konnen wir feststellen, dafl nur ein
Teil der Breviere den ,kritischen® Teil des Hieronymusbriefes aufweist, lingst
nicht alle, daf es also nicht angeht zu sagen, die Kirche schlechthin habe Jahrhunderte
hindurch ihr Nichtwissen tiber die assumptio corporalis bekannt.

Und zum anderen darf nicht ibersehen werden, in welchem Geiste die Lehre des
Hieronymusbriefes gelesen und aufgenommen worden ist. Es ist nicht so, als ob man
die ablehnende Haltung in der Frage der leiblichen Aufnahme Mariens bei der



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 873

fortschreitenden Entwicklung des Assumpta-Glaubens widerspruchslos hingenommen
hitte. Das zeigt das Brevier von Eichstatt, Ausgabe 1525, wo die Lesung aus dem
Hieronymusbrief aus dem Festoffizium herausgenommen, in den Anhang des Bre-
viers verwiesen und das Lesen dem Belieben des Einzelnen iiberlassen wird. Daraus
ersiecht man: Die Entwicklung des Dogmas von der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel war schon so weit fortgeschritten, der Glaube an sie in der Kirche
bereits so allgemein und der Gegensatz der Lehre des Hieronymusbriefes zu ihm
so stark empfunden, daf man diesen nicht mehr als geeignete Lektiire fiir das Fest-
offizinom empfand. Andererseits war die Achtung vor der Auktoritit des ,Hierony-
mus® und der aller Liturgie eigene konservative Zug so grof}, dal man es nicht
iber sich brachte, den Hieronymusbrief aus dem Brevier ganz zu verbannen und
so zu dieser Kompromif}lésung kam.

Man hat ferner diesen kritischen Teil des Hieronymusbriefes mit dem Wissen
darum gelesen, dafl er dem lebendigen Glauben der Kirche langst nicht mehr ent-
spreche. Zeuge dafiir ist Abdlard. Schon ihm ist der Hieronymusbrief zum Problem
geworden. Auf der einen Seite steht die Auktoritat des Kirchenvaters Hieronymus,
auf der andern der im 12. Jahrhundert schon weit fortgeschrittene Glaube an die
leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel. Abilard lést die Frage in ganz
modern anmutender Weise. Den Weg dazu zeigt ihm die Regel des hl. Benedikt,
die bekennt, dafl Gott oft einem Jiingeren offenbare, was er einem Alteren noch
verborgen gehalten habe. So habe es geschehen konnen, dafl das, was zar Zeit des
»Hieronymus® noch verborgen und ungewiff war, spiter durch den offenbarenden
Geist offenkundig geworden sei: revelante Spiritu fieret manifestum. Gelte doch
auch von der Kirche Dan 12, 2: ,Es gehen viele voriiber und gar mannigfach ist das
Wissen“62, Wenn Abilard hier sich zum fortschreitenden Glaubensverstindnis im
Raum der Kirche bekennt und dieses auf die ,Offenbarung® des Heiligen Geistes
muriickfiihrt, so wird Offenbarung hier nicht in dem modernen technischen
engeren Sinn von Kundtun neuer Wahrheiten durch Gott verstanden, auch nicht
im Sinn von Privatoff enbarung (wie M. Jugie, 386 meint), sondern vom Walten und
Wirken des Heiligen Geistes iiberhaupt im Sinne von Joh 16, 13 vom Geiste, der in
alle Wahrheit einfiithrtss. Die Pietit gegen die Auktoritit des Kirchenvaters ,Hiero-
nymus“ hat es also vermocht, dafl man sein ,Nichtwissen“ und seine Ungewifiheit
iiber die leibliche Aufnahme Mariens auf den ithm dies noch nicht ,offenbarenden®
Heiligen Geist zuriickfithrte und im Offizinm der Kirche mit Ehrfurcht umgab, nun
schon im Wissen um sein Nichtwissen, zu Zeiten also, wo man schon lingst iiber das
hinausgeschritten war, was ,Hieronymus“ itber die leibliche Aufnahme Mariens
zu sagen hatte.

Das Bemerkenswerteste ist aber dies, dafl auch das, was iiber die leibliche Auf-
nahme Mariens in den Himmel erst spiter durch den ,offenbarenden“ Heiligen
Geist in der Kirche kundgemacht wurde, seine Aufnahme in das Offizium der
Kirche gefunden hat und als das zweite und positive Zeugnis der Kirche von der
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel neben dem alteren kritischen des
Hieronymusbriefes im offiziellen liturgischen Gebete der Kirche einhergegangen ist.

® Mg. P.L. 178, 543
8 H. Weisweiler, Scholastik XXV (1950), 297/238



374 ' : Josef Rupert Geiselmann
VI

Das Brevier des Deutschordens mit den Lektionen aus Ps. Augustin

Dieses zweite, positive und jiingere Zeugnis von der leiblichen Aufnahme Ma-
riens in den Himmel, das zur Ehre gelangt, zu den Lektionen des Festoffiziums in
assumptione Beatac Mariae Virginis benutzt zu werden, ist der Traktat des Ps.
Augustin®4,

Absichtlich ist gesagt, es handle sich hier um ein jingeres Zeugnis als es der
" Hieronymusbrief ist, der schon dem 9. Jahrhundert angehért. Allein, war einmal
Paschasius Radbert als Verfasser des Hieronymusbriefes anerkannt, was lag niher
als in dem groflen und ebenbiirtigen theologischen Gegenspieler des Abtes von
Corbie, in Ratramnus, den Verfasser dieses ps.-augustinischen Traktates zu seheﬁ.
Das hat M. Jugie getan®s. Schwerlich mit Recht. Fiir die Zuweisung an Ratramnus
bieten sich keine Anhaltspunkte. Man miifite beim Temperament des Ratramiius
erwarten, dafd er sich mit der Kritik des Hieronyrnusbriefes an der leiblichen Auf-
nahme Mariens polemisch auseinandersetzte. Nun fehlt aber die leiseste Spur da-
von, die darauf schliefen liefle, dafl etwas in diesem pseudo-augustinischen Traktat
im Blick auf den Hieronymusbrief gesagt wire. So spricht nichts fiir Ratramnus als
Verfasser, wohl aber manches dagegen. Der Hauptgrund, der gegen Ratramnus als
Verfasser angefiihrt werden kann, diirfte wohl der sein, dafl Ps. Augustin schon mit
dem klar ausgesprochenen Gegensatz von auctoritas und ratio arbeitet. Das verrit
eine spitere Zeit als die ist, der Ratramnus angehort. Der Traktat wird frithestens
der zweiten Halfte des 11. Jahrhunderts, nach dem Berengarstreit, anzusetzen sein,
diirfte aber eher dem 12. Jahrhundert angehdren®s,

Der Traktat des Ps. Augustin ist im Brevier des Deutschordens an Stelle des Brie-
fes des Ps. Hieronymus fir die Lektionen in der Oktav von Mariae Hlmmelfahrt
verwendets?.

Wir kdnnen hier dic Lehre des Ps. Augustin iber die leibliche Aufnahme Ma-
riens in den Himmel nur insoweit behandeln, als sie in dem Teil dargelegt ist, der
fir die Lektionen des Offiziums bestimmt wurde. Der in das Brevier des Deutsch-
ordens aufgenommene Abschnitts8 aus Ps. Augustin cignet sich aber deshalb vor-
ziglich fur den liturgischen Gebrauch, da er nichts anderes ist als eine auflerordent-
lich tiefe theologische Interpretation des Veneranda-Gebetes.

Dieser Ps. Augustin gibt uns einleitend Auskunft iiber das theologische Pr1n21p,
das ihn bei der Begriindung der leiblichen Aufnahme Mariens leitet. Die Theologie
wird nach ihm bestimmt durch auctoritas und ratio. Auktoritit ist aber in vorziig-
lichem Sinn die Heilige Schrift, Aus der Auktoritit der Schrift allein kann die

6 Mg. P. L. 40, 1141—1148

8 S. 290/291

% Auch B. Capelle halt ihn fir ,viel spater” als Ratramnus Ephem. Theol. Lovan. 26
(1950), 856, A. 10

67 Breviarium secundum ordinem fratum theutonicorum, Niirnberg 1485, pg. 550/551.
Konv.-Bibl. Tibingen V 1480 - Breviarium secundum ordinem fratrum thcutomcorum,
Niirnberg 1504, Konvbib]l Tiibingen, 4343 fol. 342r/343r

% Er ist keine wortliche Wiedergabe, sondern ein Auszug aus Ps. Augustins Traktat



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 375

leibliche Aufnahme Mariens nicht begriindet werden. Denn nachdem, Jesus seine
Mutter dem Johannes anempfohlen hatte, erwihnt die Hl. Schrift von der Herrn-
mutter nur mehr das, was Lukas in der Apostelgeschichte berichtet (1, 14): ,Sie
alle verharrten im Verein mit Maria, der Mutter Jesu“. Das ist das Letzte, was die
Auktoritat der Heiligen Schrift Giber die Herrnmutter sagt. Uber ihren Tod und
ihr weiteres Schicksal nach dem Tode schweigt sie.

So muf in diesem Falle an Stelle der Auktoritit der Schrift die (durch den
Glauben erleuchtete}) Vernunft in ihr Recht eintreten, d. h. bestimmen, was der
Wahrheit entspricht. Die Wahrheit ist also in diesem Falle die auctoritas.

Was aber steht nun mit Hilfe der Vernunft und mit der Auktoritit der Wahr-
heit iiber die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel fest?

Wir sagten schon, dafl der Traktat des Ps. Augustin weithin nichts anderes ist
als eine theologische Interpretation des Veneranda-Gebetes.

Das Veneranda-Gebet sagt, dafl Maria, das Schicksal menschlichen Daseins
teilend, dem zeitlichen Tod verfallen war. Und so bekennt auch dieser Theologe:
memores conditionis humanae mortem illam subisse temporalem dicere non
metuimus. Eingedenk der menschlichen Natur stehen wir nicht an, zu sagen, daff
Maria den Tod erlitten hat. _ ,

Aber sofort fiigt Ps. Augustin an, wie das nicht gemeint sein kann: nicht in dem
Sinne, dafl Maria der Verwesung anheimgefallen sei. ,Wollten wir damit sagen,
daBl Marias Leib wie der der andern Menschen, den Wiirmern zum Frafle aus-
geliefert, in Verwesung und Asche sich aufgeldst habe, dann bleibt doch zu erwigen,
ob dieses sich fiir diese durch Heiligkeit ausgezeichnete, bevorzugte Wohnung Got-
tes gezieme®. v

Damit leitet Ps. Augustin iiber zur Interpretation des zweiten Teiles des Vene-
randa-Gebetes: Maria habe durch die Bande des Todes nicht niedergehalten werden
konnen. Und dies heifit ihm so viel wie: Maria ist auch mit ihrem verklarten Leibe in,
den Himmel aufgenommen worden.

Wie aber begriindet dies dieser Theologe?

1. Maria ist von dem Fluche der Adamssiinde bewahrt geblieben.

Zum Stammvater ist gesagt worden: Du bist Staub und sollst wieder zu Staub
zuriikkehren. Diesem Schicksal ist Christi Fleisch entgangen. Dieses ist der Ver-
wesung nicht verfallen. Dem allgemeinen Richterspruch ist also die von der Jung-
frau angenommene Natur entgangen. In Christi Fleisch ist das von Maria angenom-
mene Fleisch, oder sagen wir besser: Marias Fleisch, vor der Verwesung bewahrt
worden. Damit hat Ps. Augustin das Prinzip herausgestellt, das seine fernere Be-
grindung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel tragen sollte.’

Zum Zweiten ist Maria selbst von dem Eva-Fluch zwar nicht der Seele nach, aber
dem Leibe nach bewahrt geblieben. Zum Weibe sprach Gott: Zahlreich will ich
machen deine Beschwernisse, und in Schmerzen sollst du gebiren deine Kinder.
Beschwernisse hat Maria erlitten — der Seele nach. Denn ihre Seele hat das Schwert
des Schmerzes durchbohrt. Darin nimmt sie teil am Eva-Fluch. Aber nicht teil
nimmt sie an ihm, was den Leib betrifft. Denn Maria hat ohne Schmerzen geboren.
So ist Maria von einem Teil des Strafgerichtes bewahrt geblieben, das iiber Eva
ausgesprochen worden ist. Und das verdankt sie ihrer einzigartigen Wiirde. Und



376 Josef Ru[)ert Geiselmann

liegt es nicht in dieser Linie, wenn wir sagen, Maria sei durch die Bande des Todes
nicht zuriickbehalten worden. Ist nicht die Bewahrung Marias vom Eva-Fluche dem
Leibe nach in der Bewahrung vor den Schmerzen der Geburt begonnen, in der Be-
wahrung vor der Verwesung vollendet worden?

2. Maria ist der Verwesung nicht anheimgefallen, weil integritas (Unversehrt-
heit) und incorruptio (Nichtverwesung) sich entsprechen.

Gott hat gewollt, dafl sie in ihrer Jungfraulichkeit unversehrt bewahrt bleibe und
er sollte nicht wollen, dafl sie von Verwesung unberihrt bleibe? Die Bewahrung vor
der Verwesung ist aber eine der Weisen, wie der Sohn seine Mutter ehrt. Denn der
Herr ist nicht gekommen, das Gesetz aufzuheben, sondern zu erfiillen. Wenn er
 Maria vor der Verwesung bewahrt hat, so hat der Sohn in seiner Giite nur das
Gebot erfiillt: Ehre Vater und Mutter. In ihrem Leben hat er seine Mutter durch die
Gnade seiner Empfingnis ausgezeichnet. Es ist daher nur Ehrfurcht gegen Gott,
wenn man glaubt, dafl er seine Mutter in ihrem Tode durch eine besondere gnaden-
volle Bewahrung (vor der Verwesung) ausgezeichnet.

3. Die dhristologische Begriindung der Bewahrung Mariens vor der Verwesung.
Zwischen Mutter und Sohn besteht eine besondere Gemeinsamkeit der menschlichen
Natur.

Wurm und Verwesung ist das Schicksal des Menschen. Von dieser Schmach ist
Jesus ausgenommen und in der menschlichen Natur Jesu auch die Marias, da ja Jesus
seine menschliche Natur von Maria angenommen hat. Der Leib Jesn ist Mariens
Leib. In seinem Leibe hat Jesus Mariens Leib iber alle Sterne erhoben.

Von der Begriindung der Nichtverwesung des Leibes Mariens schreitet dieser
Theologe fort zur Begriindung des positiven Schicksals des Leibes der Herrnmutter
nach ihrem Tode und sieht dieses in der leiblichen Aufnahme Marias in den Himmel.
Auch diese wird diristologisch von der Menschwerdung Christi und des damit ge-
gebenen innigsten Zusammenhanges von Mutterleib und Sohnesleib aus begriindet.

4, Die christologische Begriindung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Him-
mel aus der Einheit des Leibes Christi und des Leibes der Mutter.

In seiner Menschwerdung hat Jesus Christus die ganze menschliche Natur zu
Ehren gefiihrt, am meisten aber die der Mutter. Wenn die Natur der Mutter der
Sohn ist, dann ist die Natur des Sohnes die Mutter, dies verstanden nicht im Sinne
der Einheit der Person, sondern der Einheit der Natur.

Die Gnadekann Einheit bewirken, ohne daf} die Eigentiimlichkeit einer besonderen
Natur (wie sie zwischen der Natur von Mutter und Sohn besteht) vorhanden ist. Um .
so mehr ist da Einheit gegeben, wo die Einheit der Gnade und der kérperlichen und
geistigen Geburt besteht.

Einheit der Gnade besteht zwischen den Jiingern in Christo. Von ihnen sagt ja
Jesus: ,Damit sie eins sind wie wir* (Joh 17, 12) und hernach (Joh 17, 24): , Vater
ich will, dal wo ich bim, auch jene mit mir seien“. Wenn nun Jesus Christus die bei
sich haben wollte, die hier auf Erden durch ihren Glauben vereint eins mit ihm
sind, was sollen wir dann von seiner Mutter annehmen? Wo ist die ihr wiirdige
" Bleibe, wenn nicht in der Gegenwart ihres Sohnes? So viel ich erkenne und so viel
""ich glaube: Mariens Seele wird von ihrem Sohn mit einer einzigartigen Auszeich-
nung geehrt. In Christo besitzt Maria selber den Leib, den sie geboren hat, als ver-



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel — 377

herrlichten. Warum soll sie nicht auch ihren Leib, durch den sie geboren hat, als
einen verherrlichten besitzen? Wenn keine Glaubensauktoritit klar und bestimmt
dagegen spricht, dann glaube ich, daf Maria in Christo auch ihren Leib, durch den
sie geboren hat, als einen verherrlichten besitzt. Ist doch Maria in einem Mafle
.geheiligt, dafl sie des Himmels wiirdiger ist als der Erde. Der Thron Gottes, das
Brautgemach des Herrn des Himmels, das Zelt, darinnen Christus Wohnung ge-
nommen hat, ist wert, dafl es dort ist, wo Christus ist. Einen solch kostbaren Schatz
in sich zu bewahren, dafiir ist der Himmel wiirdiger als die Erde. Eine solche
Wiirde und Unversehrtheit verdient, daf auf sie die Unverweslichkeit und nicht
die Auflésung in Verwesung folge. Der heiligste Leib Mariens soll den Wiirmern
zum Fraf iiberlassen worden sein — das vermag ich nicht zu denken und erschaudere,
es auszusprechen. Zu diesem Urteil iiber Mariens Leib fiihrt mich das Gottesgeschenk
einer unvergleichlichen Gnade und ladt mich ein die Betrachtung vieler Stellen der
Heiligen Schrift.

Hier ist die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel nicht nur als Glaube
klar bezeugt, sondern auch theologisch und nadherhin christologisch in spekulativ
tiefer Weise begriindet. Die Griinde, die dieser Theologe fiir die leibliche Auf-
nahme Mariens in den Himmel anfiihrt, erschopfen sich nicht in bloflen Konvenienz-
griinden. Wir haben in diesem Traktat vielmehr eine auf dem Prinzip der Mensch-
werdung aufgebaute Theologie von der assumptio corporalis (der leiblichen Auf-
nahme) der Herrnmutter in den Himmel, die das einzigartige Verhiltnis, das
zwischen Mutterleib und Sohnesleib besteht, zur Grundlage hat, um von dem Leibe
Mariens her, den sie geboren hat und der durch seine Auferstehung in die Herr-
lichkeit des Himmels eingegangen ist, die Aufnahme auch des Leibes in den
Himmel zu folgern, durch den sie geboren hat. Hier ist von der Menschwerdung
Christi her der Satz des Veneranda-Gebetes, dafl Maria durch die Bande des Todes
nicht niedergehalten werden konnte, in seinen letzten Tiefen ausgeschépft. Maria
ist mit ihrem Leibe in die Herrlichkeit des Himmels eingegangen.

Mariens Leib, nicht nur den sie geboren hat, sondern auch durdh den sie geboren
hat, ist in -die Herrlichkeit des Himmels aufgenommen, so sagt aber nicht bioff
Ps. Augustin, so betet auch nach dem Brevier des Deutschordens die Kirche in ihrem
offiziellen liturgischen Gebete.

VIL
Das Ergebnis

Abschliefend stellen wir fest:
Die liturgische Gestaltung des Festes der Assumptio Mariae zeigt zunichst im
" Friihmittelalter sowohl im Aufbau der Meffeier wie des Officiums keine einheit-
liche Gestaltung und einen auffallenden Mangel des eigentlichen Festgedankens.
Dabei sagt wenigstens das Veneranda-Gebet, das in Messe und Brevier ver-
wendet wird, aus, dafl Mariens Leib nicht der Verwesung anheimgefallen ist. Daf§
es aber iiber das fernere Schicksal des unverwesten Leibes nichts Weiteres aussagt
im Gegensatz zum kontakion-Hymnus der byzantinischen Liturgie, an den sich das
Veneranda-Gebet nachweislich anlehnt und das sich zur Wiedererweckung des



- 878 : Josef Rupert Geiselmann

Leibes der Gottesgebirerin zum Leben ausdriicklich bekennt, hat geschichtlich ge-
schen darin seinen Grund, dafl damit die apokryphen Erzihlungen von Tod und
Auferweckung Mariens namentlich des Transitus Mariae abgewehrt werden
sollen.

Demselben Ziel macht sich auch der Brief des Ps. Hieronymus dienstbar. Er be-
zeugt den Glauben vieler ,Lateiner — von den Griechen will er nicht reden — an
die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel. Er selbst leugnet diesen Glauben
nicht, vermag sich nicht zu entschlieflen, ihn selbst zu bekennen, 148}t ihn aber als
fromme Meinung gelten.

Ein anderes ist der Glaube, ein anderes seine theologische Begrindung. Daf sich
der Glaube der ,Vielen“ an die leibliche Aufnahme Mariens auf die apokryphen
Erzdhlungen des Transitus Mariae stiitzt, das fordert die Kritik und Ablehnung
der Apokryphen durch Ps. Hieronymus ebenso heraus, wie ihm das leere Grab
Mariens die leibliche Aufnabme in den Himmel nicht zu beweisen vermag. Auch die
analogen Fille des leeren Grabes Davids und des Apostels Johannes und die end-
giiltige Auferstechung der Leiber der Heiligen bei Jesu Tode sind ihm zu wenig
gesichert, um von ihnen aus die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel stitzen
zu konnen. So fehlen diesem Theologen alle Grundlagen eines sicheren theolo-
gischen Beweises und einer Entscheidung der Frage im positiven Sinne. Daher kommt
dieser Theologe zu dem Ergebnis des Nichtwissens. Dieses Nichtwissen gilt aber
vor allem der Abwehr von dem vielen, was die Apokryphen von dem Heimgang
Mariens zu wissen vermeinten. Dieses Nichtwissen 1if}t aber zugleich Raum der
frommen Meinung, dafl Maria auch dem Leibe nach in den Himmel aufgenommen
sei, um in keiner Weise den Glauben zu gefihrden.

Nun ist der Hieronymusbrief in das Offizium der Kirche aufgenommen und viele
Jahrhunderte hindurch im offiziellen liturgischen Gebete der Kirche gelesen wor-
den und hat hier zusammen mit dem Veneranda-Gebet seine Mission erfillt. Er
wehrt die Apokryphen als Grundlage des Glaubens an Mariens leibliche Aufnahme
.in den Himmel ab. Dafl dies notwendig war, zeigt der EinfluB Gregors von
Tours, des Propagators der apokryphen Berichte. Das beweist Besonders auch die
Tatsache, dall selbst Abidlard, der eine theologisch gut fundierte Lehre von der
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel entwickelt, es sich dennoch nicht
verwehren kann, die apokryphen Erzidhlungen Gregors von Tours vom Heimgang
Mariens zu zitieren®. Aber ebenso sicher ist, dafl der Hieronymusbrief sich fir eine
weitere Entwicklung des Assumpta-Glaubens vollig offen hilt.

Wenn das Brevier in dieser Gestalt in vielen Kathedral-, Kollegiat- und Ordens-
kirchen Jahrhunderte hindurch gebetet wurde, so darf freilich auch nicht iibersehen
werden, in welchem Geiste man das tat. Man hat dem Veneranda-Gebet nicht stets
denselben Sinn unterlegt. Zwischen den Martyrologien des 9. Jahrhunderts, die
aus ihm das Nichtwissen iber das Schicksal von Mariens Leib herauslesen, und dem
Traktat Ps. Augustins, der in demselben Gebete die leibliche Aufnahme Mariens
in den Himmel ausgesprochen findet, liegt die immer weiter fortschreitende Ent-
wicklung einer Glaubenswahrheit, die im Kommen ist.

8 Mg, P. L. 178, 541. H. Weisweiler a.2.0. S. 236



Betende Kirche und das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 379

Und es bleibt ferner zu beachten, in welchem Sinne man den Hieronymusbrief
gelesen hat. Abilard liest diesen Traktat mit dem Bewuftsein, dafl der Glaube an
die leibliche Aufnahme Mariens tempore Hieronymi 1atu1t incertum, d. h. noch im
Ungewissen ruhte.

Aber es bleibt nicht minder bedeutsam, dafl dieselbe Kirche neben dem
Hieronymusbrief, dem Mariens leibliche Aufnahme nicht gewill ist, auch den
Traktat Ps. Augustins De beatissimo corpore in ihrem Brevier lesen 1i8}t, der den
Glauben an die leibliche Aufnahme der Herrnmutter ebenso klar bekennt, wie theo-
logisch tief begriindet. Hier ist das incertum (die Ungewiflheit) des Ps. Hieronymus
dem certum und vere credere (der Glaubensgewifiheit) des Ps. Augustin gewichen,
und das temere et inconsulte definire (das Verwegene einer theologischen Entschei-
dung aus véllig ungeniigenden Griinden) eines Ps. Hieronymus hat der veritas
ex multarum scripturarum consideratione, der Wahrheit aus der tiefen Betrach-
tung der Heiligen Schrift, bei Ps. Augustin Platz gemadht.

Die lex orandi, wie sie im Brevier mit Bezug auf den Glauben an die leibliche
Aufnahme Mariens in den Himmel vorliegt, hat uns einen Blick verstattet in die
verschlungenen Pfade, die dieser Glaube in seiner fortschreitenden Entwicklung
gegangen ist. Wir haben die Bedeutung der einzelnen Teile des Breviergebetes auf
das Fest der Assumptio Mariae und ihre geschichtliche Wirkung auf die Entwick-
lung dieser Glaubenswahrheit herauszustellen versucht. Das Gesetz des Glaubens,
wie es im Gesetz des Betens zum Ausdruck kommt, kénnen wir nicht besser schil-
dern, als Abilard es getan hat mit Dan 12,4: Es gingen viele voriiber und gar
mannigfach ist das Glaubenswissén. Der in der Kirche, in ihrem Beten wirkende
Heilige Geist hat vermocht, dafl das, was zur Zeit des Ps. Hieronymus im 9. Jahr-
hundert noch verborgen und ungewifl war, zur Zeit des Ps. Augustin offenbar und
gewill geworden war. Was dem Alteren noch verborgen, das ward durch des
Geistes Wehen dem Jingeren offenbar. Aber der Altere in seiner' Ungewiflheit
und seinem Nichtwissen hat in der betenden Kirche mit Bezug auf den Glauben
an die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel ebenso seine Mission zu er-
fallen wie der Jingere, dem der Glaube an die assumptio so gewiff war und die
theologische Erkenntnis in so reichem Mafle zu Gebote stand.

Die betende Kirche aber 14dfit beide zu Worte kommen, den Ps. Hieronymus und
den Ps. Augustin, den Kritiker und den spekulativen Theologen, weil sie leben-
dige Kirche ist und das Leben, zumal das Leben des Dégmas, nur durch Gegensitze
und Spannungen erhalten und vorangetrieben wird.

Das ist das Ergebnis, zu dem uns die Untersuchung einer Anzahl von Brevieren
vor der Brevierreform Pius V. v. J. 1568 gefiihrt hat. Auf dieses gestiitzt, kénnen
wir abschliefend die Frage beantworten, ob das theologische Prinzip, wonach das

" Gesetz des Betens ein Gesetz sei des Glaubens, eine theologische Beweisquelle fiir
das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel sein kénne.

Die Kirche bekennt sich auf dem Vatikanischen Konzil mit den Worten des Vin-
zenz von Lerin zu dem Grundsatz, dal im Raume der Kirche (unter dem steten
Einflofi des Heiligen Geistes) das Verstindnis des Glaubens fortschreite (Denz.
nr. 1800). Der Traditionsheweis hat aber die Aufgabe, dieses fortschreitende Glau-



380 ~ Josef Rupert Geiselmann

bensverstindnis objektiv nachzuzeichnen, und die den Entwicklungsprozef voran-
treibenden oder hemmenden Momente aufzuzeigen.

Wenn dem aber so ist, dann darf mit Bezug auf die leibliche Aufnahme Mariens
in den Himmel die betende Kirche als Beweisquelle nicht unbeachtet bleiben. Man
kann an ibr nicht einfach vorbeigehen. Die Kirche breitet in ihrem offiziellen litur-
gischen Gebete, in den vielfachen Gestalten, die es angenommen, und in den zahl-
reichen Umwandlungen, die es im Lauofe der Jahrhunderte erfahren hat, den Weg
offen vor uns aus, den das Glaubensverstindnis im Abendlande von der karolin-
gischen Epoche bis zur Brevierreform Pius V. 1568 in Ansehung des Assumpta-Dog-
mas gegangen ist.

Am Anfang dieser Entwicklung steht der Glaube, daff Mariens Leib nicht habe
durch die Bande des Todes niedergehalten werden konnen, d. h. der Verwesung nicht
anheimgefallen sei. Was aber positiv mit Mariens Leib geschehen sei, dariiber spricht
die Kirche zunichst ihr ,Nichtwissen“ aus. Es kommt aber alles darauf an, zu bestim-
men, wie wir dieses Nichtwissen zu verstehen haben. Die Kirche will damit jenes
Wissen ablehnen, das die apekryphen Erzihlungen vom Heimgang Mariens zu
haben vermeinen. Dieses ,freventliche® Wissen abzuwehren, ist der Grund, warum
der Brief des Ps. Hieronymus seine Stellung im offiziellen liturgischen Gebete der
Kirche durch Jahrhunderte hindurch erhalten hat. Als aber aus dem Glaubens-
bekenntnis: ,Geboren aus Maria der Jungfrau®, d. h. aus dem Dogma der Mensch-
werdung des Sohnes Gottes und der Gottesmutterschaft Mariens, die leibkiche-Auf-
nahme Mariens in den Himmel hergeleitet und damit ein echtes Glanbenswissen von
dem positiven Schicksal des Leibes der Herrnmutter nach ihrem Tode gewonnen war,
da tritt im offiziellen liturgischen Gebete der Kirche neben den das unechte Wissen
abwehrenden Ps. Hieronymus der das echte Wissen bekennende Ps. Augustin als
Zeuge der leiblichen Aofnahme Mariens in den Himmel: Der Leib Mariens, den
sie geboren und der Leib, durch den sie geboren hat, sind in die Herrlichkeit des
Himmels aufgenommen worden.





