
386 

LITERATUR   BERICHT 

Neue Stimmen um Konnersreuth 
Von Emmerich RaitzvonFrentzS. J., Kapellen (Ndrh.) 

Nachdem durch die politischen Ereignisse 
der letzten anderthalb Jahrzehnte die Dis- 
kussion um Konnersreuth zur Ruhe gekom- 
men war, mehren sich auf einmal wieder die 
Stimmen, die das •Wunder" der auf der 
ganzen Welt bekannten Stigmatisierten 
von neuem zur Frage stellen. Es hat den 
Anschein, als könne man auch heute noch 
nicht zur vollen Klarheit über den Fall 
kommen. Die Publikationen für und wider 
halten sich der Zahl nach ungefähr die 
Waage. Ohne eine letzte Entscheidung fällen 
zu wollen, versuchen wir im folgenden die 
uns vorliegenden Neuerscheinungen kritisch 
zu würdigen. 

I. 

Die umfangreichste Schrift, die sich nicht 
nur für die Echtheit, sondern auch für den 
übernatürlichen Ursprung der Phänomene 
von Konnersreuth ausspricht, stammt von 
Franz Xaver Huber1. Er stellt zuerst 
die Tatsache dar: die Unfälle und Krank- 
heiten, mit denen Theresens Zustände be- 
gonnen haben, ihre verschiedenen plötz- 
lichen Heilungen, ihre Stigmatisation, ihr 
Passionsleiden, ihre Nahrungslosigkeit ohne 
Verlust ihrer Kräfte, ihre Herzenskenntnis 
und die Wiedergabe fremder Sprachen. Dar- 
auf folgt eine ausführliche Sinndeutung all 
dieser Vorkommnisse. Huber beginnt sie mit 
der Fragestellung, ob es sich um eine über- 
natürliche Erscheinung oder um einen Betrug 
handle. Und er zieht nach Erörterung der 
einzelnen Phänomene und der gegen sie 
gemachten Einwände den Schluß: Die fest- 
stehenden Tatsachen kommen nicht vom 
Teufel, also kommen sie von Gott (204). 

Gegen eine solche Alternative haben wir 
gleich zu Beginn einen ernsten Einwand zu 
erheben. Sie übersieht nämlich etwas Ent- 

1 Karlsruhe, Bruder-Verlag, 1950, 270 S. 

scheidendes. Die wichtigste Frage ist näm- 
lich, ob eine natürliche Erklärung durch kör- 
perliche oder seelische Krankheit möglich sei. 
Wird diese Möglichkeit nicht ins Auge ge- 
faßt, dann hat das Buch einen großen Teil 
seines Wertes eingebüßt. Noch ein Zweites 
haben wir richtigzustellen. Huber vertritt 
die Meinung, die Frage der Echtheit könne 
nur von einem entschieden werden, der per-' 
sönlidi in Konnersreuth gewesen sei. Das 
widerspricht der kirchlichen Tradition in der 
Beurteilung mystischer Phänomene. Die 
Mehrzahl der kirchlichen Prozesse wird auf 
Grund von Dokumenten geführt. Wie soll- 
ten wir uns ferner ein Urteil über mittel- 
alterliche Mystiker und selbst über Katha- 
rina Emmeridc oder Gemma Galgani bil- 
den? Darum geht es nicht an, Dr. Deutsch 
als Chorführer der Zweifler und Dilettan- 
ten vor vornherein einfach abzutun. Ober 
Richstätter muß man sagen: es gibt in 
Deutschland nicht viele Kenner der Mystik, 
wie Richstätter einer war. Seine zahlreichen 
Veröffentlichungen über Fragen der Mystik, 
seine Lebensbeschreibungen der beiden My- 
stikerinnen Emilie Schneider und Salesia 
Schulten sowie seine persönlichen Erfahrun- 
gen als Seelenführer geben seinem Urteil ein 
ganz besonderes Gewicht. 

Leider geht Huber kaum auf die Gründe 
und die Beweisführung der Gegner von 
Konnersreuth ein. Dabei ist mir nicht be- 
kannt, wo z. B. Deutsch sachlich widerlegt 
worden wäre, so gern man auch diese Mög- 
lichkeit zugibt. Was Richstätter angeht, den 
Huber mit Recht als den Hauptgegner von 
Konnersreuth ansieht, so folgt dieser genau 
den Spuren des Kirchenlehrers der Mystik, 
des hl. Johannes vom Kreuz. Man lese nur 
einmal nach, was dieser in seiner Subida del 
Monte Carmelo schreibt; wie er den ein- 
fachen Glauben wünscht und alle Phäno- 
mene der Stigmatisation, Levitation usw. ab- 
lehnt. Er sagt damit nicht, Gott könne solche 



Literaturbericht 387 

nicht wirken, aber der Mensch solle sich mit 
allen Kräften dagegen wehren, weil sie ihm, 
natürlich gesehen wie auch als Versuchung 
des Teufels, gefährlich werden könnten und 
weil sich die wesentliche Wirkung der my- 
stischen Gottvereinigung auf die Seele auf 
jeden Fall durchsetze, falls der Mensch nur 
treu bleibe. Ebenso wie Richstätter hat sich 
auch der verstorbene Jos. de Guibert S. J., 
einer der besten Kenner der Mystik in der 
jüngeren Zeit, sehr zurückhaltend über die 
Nebenphänomene der Mystik ausgespro- 
chen • und daß es sich in Konnersreuth um 
solche Nebenphänomene handelt, steht wohl 
außer allem Zweifel und wird hoffentlich 
von niemandem geleugnet, so gerne man an- 
nimmt, daß Therese in der Tiefe ihres Her- 
zens die eingegossene Beschauung besitzt. 
Aber das kann nicht bewiesen und das an- 
dere darf nicht unterschätzt werden. 

Daß die Phänomene als solche edit sind, 
dürfte nach der großen Zahl von Zeugen 
außer Zweifel stehen. Huber führt dafür die 
Ärzte Witry, Radio, Dobrowski und Hynek 
an. (Wenn er auch Höcht zu diesen Zeugen 
rechnet, so ist das wenig einleuchtend, nach- 
dem sich die von ihm z. Z. verteidigte Mutter 
Rafols als Opfer eines Betruges herausgestellt 
hat und sein Hauptautor: Imbert Gourbeyre 
nicht mehr anerkannt wird.) Damit ist unmit- 
telbar gegeben, daß kein Betrug vorliegt. Das 
ehrliche Wort des Atheisten und Monisten 
Dr. Aigner faßt das Ergebnis der Unter- 
suchungen am besten zusammen: •Das groß- 
artigste medizinische Phänomen steht einzig 
da. Trug oder Manipulation hieße eine 
ganz willkürliche Annahme. Das Wort Hy- 
sterie bedeutet nichts. Die Stigmata sind 
heute nicht mehr abzutun mit dem Schlag- 
wort Autosuggestion, auch die Nahrungs- 
losigkeit nicht mit dem Wort Schwindel" 
(196). Huber weist mit Recht darauf hin, 
daß Therese nicht nur ein sittlich einwand- 
freies, sondern ein religiös ernstes, ja hoch- 
strebendes Leben führt. Ebenso ist das Le- 
ben ihrer Familie positiv zu bewerten. We- 
der Eltern noch Tochter haben aus den zahl- 
reichen Besuchen und Geschenken einen 
Gewinn gezogen und selbst die notwendige 
Reparatur des Hauses aus eigenen Mitteln 
bestritten. 

Was die Frage der übernatürlichen Ver- 
ursachung der Phänomene angeht, so kann 
Huber mit gutem Grund auf die religiöse 
und moralische Wirkung hinweisen, die vom 
Passionsleiden Theresens ausgeht. Nicht nur 
ihre nächste Umgebung und ihre Heimat 
sind in den Bannkreis dieses Sühneleidens 
gezogen, zahllose Besucher und Briefe aus 
der ganzen Welt haben sich bei ihr Kraft 
geholt und sind in ihrem Glauben von 
neuem gestärkt worden, und nicht wenige 
fanden über Konnersreuth den Weg zu Gott. 
Das ist ein Zeugnis, das nicht gering ange- 
schlagen werden darf. Daß auch Sensations- 
lust die Menschen nach Konnersreuth treibt, 
entwertet dieses Zeugnis nicht. Sonst müßten 
alle großen Wallfahrtsorte abwertig beur- 
teilt werden. • Einen anderen Beweis für 
die übernatürliche Verursachung der Stig- 
mata sieht Huber sodann in der Nahrungs- 
losigkeit Theresens. Mit Recht schreibt er, 
daß die vierzehntägige Untersuchung im 
Jahre 1927 wissenschaftlich einwandfrei 
vorgenommen worden sei. Darum liegt nach 
ihm kein dringender Grund für eine noch- 
malige Untersuchung vor. Wenn die bayeri- 
schen Bischöfe und Rom dennoch dazu ge- 
raten hätten, so sei Therese dazu bereit ge- 
wesen und ihr Vater habe gute Gründe für 
seine Ablehnung gehabt. Wenn man da- 
gegen auch sagen wird, daß Therese keine 
Gehorsamspflicht gegenüber dem Vater 
hatte und darum dem Ansuchen der Bischöfe 
aus eigenen Stücken hätte nachkommen sol- 
len, so kann man doch andererseits aus der 
Ablehnung einer solchen Untersuchung als 
solcher kein Argument gegen die übernatür- 
liche Herkunft der Stigmen herleiten. 

Weniger einleuchtend ist, wieso Huber 
Prof. Wunderle, P. Mager OSB und Prof. 
Waldmann Begriffsverschwommenheit nach- 
sagen kann. Das zeigt eigentlich, daß er 
selbst die Probleme nicht sieht, die tatsäch- 
lich vorhanden sind. Ferner ist die Gleich- 
setzung der Phänomene von Konnersreuth 
mit dem Werden und Wachsen der Natur, 
das zweifellos auf einen Schöpfer hinweist, 
unrichtig. Denn die Mehrzahl der Gegner 
von Konnersreuth sind Theisten und zwei- 
feln nicht an der Erstursächlichkeit Gottes, 
sondern betonen nur die Mitursächlichkeit 

25' 



388 Literaturberidit 

der Gesdiöpfe. Ebensowenig beweist der 
Hinweis auf Thomas von Aquin etwas (S. 
202); denn dieser spricht vom Offenbarungs- 
glauben, der nicht einfach auf Charismen 
übertragen werden darf. Trotz dieser Aus- 
stellungen bleibt viel Beachtenswertes an 
den Ausführungen Hubers. Letztlich reichen 
aber alle angeführten positiven Zeugnisse 
nicht hin, um die Übernatürlichkeit der 
Phänomene sicherzustellen, bevor nicht die 
entscheidende Frage nach der Möglichkeit 
einer natürlichen Verursachung geklärt ist. 

In ganz ähnliche Richtung wie Huber geht 
der Arzt Dr. Hans Fröhlich2. In der ge- 
schichtlichen Einleitung seiner Schrift weist 
er die natürlichen Erklärungsversuche zu- 
rück und setzt sich ganz für die übernatür- 
lichen ein. Er bringt dafür gute Gründe vor, 
besonders die Nahrungslosigkeit und die 
Kommunionen. Aber es wäre doch medizi- 
nisch und psychologisch richtiger gewesen, 
wenn er ernster auf die psyehogenen Er- 
klärungen eingegangen wäre, allein schon 
wegen der vorbildlichen Zurückhaltung der 
kirchlichen Behörde. Statt dessen kommt er 
schnell und begeistert zur religiösen und 
übernatürlichen Auslegung, die zweifellos 
sehr schön, aber nur unter Voraussetzung 
einer soliden, wissenschaftlichen Grundlage 
erlaubt und berechtigt ist. Immerhin fügt 
der Verfasser vierzig Seiten bei, die für 
eine wissenschaftliche Diskussion der vor- 
handenen Probleme von Beachtung sind. 
Dabei setzt er an den Anfang eine ebenso 
richtige wie wichtige These: jemand, der 
ein Wunder grundsätzlich ablehnt, kann 
nicht als unvoreingenommener Zeuge gel- 
ten. Auf der anderen Seite aber geht Fröh- 
lich nicht genügend auf die immer wieder 
behauptete Diagnose auf Hysterie in bezug 
auf die Blindheit und die Lähmung The- 
resens ein, wie es schon für den Laien, 
mehr aber noch für den Psychologen und 
für den Arzt notwendig wäre. Sehr gut sind 
wieder seine abschließenden Worte, in de- 
nen er die Urteile wissenschaftlicher Katho- 
liken   zusammenfaßt,   die   den   wesentlich 

2 Konnersreuth heute. Schau eines Arztes. 
Ein volkstümlicher Vortrag mit einem An- 
hang für medizinisch Interessierte. Wies- 
baden, Credo-Verlag, 1950, 105 S. 

wunderbaren Charakter der Stigmata an- 
nehmen, aber natürliche und selbst krank- 
hafte Verursachung daneben anerkennen. 

II. 

Die Möglichkeit einer natürlichen Ver- 
ursachung der Stigmen Theresens nehmen 
Prof. Wunderle und P. Alois Mager OSB 
an, die beide die Tatsachen, die sie selbst 
gesehen haben, anerkennen. Man kann sie 
darum aber keinesfalls einfach als Gegner 
von Konnersreuth bezeichnen. Beide halten 
vielmehr ein Eingreifen Gottes für wahr- 
scheinlich. Wunderle hat seine Ansicht in 
einem Vortrag vor Ärzten näher aus- 
einandergelegt.3 Er schreibt u. a.: •Wir 
werden uns freilich nicht dazu verstehen 
können, etwa die Stigmatisation mit 
Hysterie und Hypnose in einem Atem- 
zug zu nennen. Aber wir werden aus wis- 
senschaftlicher Objektivität heraus alle so- 
genannten außerordentlichen Erscheinun- 
gen des religiösen, insbesondere des my- 
stischen Lebens zunächst auch dem Psycho- 
logen und dem Arzt zur Untersuchung stel- 
len, damit sie mit den Mitteln ihrer wissen- 
schaftlichen Methoden der Frage nähertre- 
ten. Können diese Tatsachen noch mit na- 
türlichen Kräften, d. h. also durch psycho- 
genetische Wirkung erklärt werden?" (S. 7). 
•Die Wege der psychogenetischen Wirkung 
sind uns heute noch und bleiben vielleicht 
immer ein Geheimnis; aber die Tatsache der 
Psychogenese kann nicht mehr geleugnet 
werden. So etwa bei der Stigmatisation der 
Wundmale auf Grund der lebendigen Vor- 
stellung des Gekreuzigten. Selbstverständlich 
ist für die unmittelbare, übernatürliche 
Einwirkung Gottes an jedem Punkte dieses 
psychogenetischen Prozesses, vor allem schon 
am Anfang, Raum. Wir wollen damit sagen, 
daß die übernatürliche, gnadenhaft durch 
Gott hervorgebrachte Stigmatisation von uns 

iin keiner Weise bestritten wird. Wir sind 
aber damit nicht von vornherein gegen die 
Möglichkeit einer natürlichen Stigmatisa- 
tion vermittels der eben angedeuteten psy- 
chogenetischen Idioplastik" (S. 17/18). •Es 
ist bis heute nicht gelungen, den Weg zu 

3 Arzt und Mystik, Würzburg 1940. 



Literaturbericht 389 

finden, wie etwa das Ansdiauungs- bzw. 
Vorstellungsbild des Gekreuzigten idiopla- 
stisdi die Wundmale am Körper einer begna- 
deten Person hervorbringt'. Selbstverständ- 
lich leugnen wir die Möglichkeit des unmit- 
telbaren Eingreifens der Gnade Gottes hier 
in keiner Weise; ihre Möglichkeit endgültig 
festzustellen ist jedoch nicht Sache des Arz- 
tes. Die Frage, die uns hier beschäftigt, 
mündet schließlich in das Problem: Gibt es 
eine natürliche Stigmatisation? Ich habe mit 
eigenen Augen die Patientin des bekannten 
Psychiaters Lechler gesehen, der in völlig 
glaubhafter Weise Stigmen ansuggeriert 
wurden. Ich überzeugte mich aber dabei, daß 
die Patientin doch wirklich religiös ergriffen 
war und konnte an der Echtheit dieses Zu- 
standes nicht zweifeln. Es waren also zum 
mindesteii religiöse Erfahrungen die Grund- 
lage für diese seltsame Tatsache. Ihre Be- 
obachtung hat mich persönlich dazu ver- 
mocht, an die Möglichkeit einer natürlichen 
Stigmatisation zu glauben" (S. 29/30). 

•Was die Nahrungslosigkeit anlangt, die 
fast regelmäßig mit der außerordentlichen 
mystischen Begnadigung verbunden ist", 
fährt Wunderle mit großer Sachlichkeit und 
Klugheit fort, •so dürfte hier die Feststel- 
lung ihrer Tatsächlichkeit geradezu das ent- 
scheidende Moment sein. Denn wenn diese 
Erscheinung wirklich vorhanden ist, wenn 
sie zudem lange Zeit andauert, dann er- 
übrigt sich eine weitere Untersuchung in- 
sofern, als für niemand mehr ein Bedenken 
bestehen kann, daß es sich hier um eine 
wirklich wunderbare Erhaltung des Lebens 
handle. Damit ist selbstverständlich der sehr 
erwünschten medizinischen Untersuchung, 
wie die Nahrungslosigkeit sich zu dem ge- 
samten psycho-physischen Prozeß des mensch- 
lichen Lebens verhalte, nicht etwa die Be- 
rechtigung genommen. Wird die wirkliche 
wissenschaftliche'Erforschung der behaupte- 
ten Nahrungslosigkeit grundsätzlich ver- 
weigert, so kann man es keinem Arzt verübeln, 
wenn er Zweifel an ihrer Echtheit hegt und 
äußert. Solch seltene Vorkommnisse, wie sie 
etwa sich in Konnersreuth gezeigt haben und 
noch zeigen, sind jedenfalls von derart wich- 
tiger Bedeutung für die Kirche und die 
ganze christliche Öffentlichkeit, daß die Be- 

gnadeten trotz aller verständlichen Beden- 
ken, schließlich das Verlangen nach wissen- 
schaftlicher, hier klinischer Untersuchung zu 
erfüllen verpflichtet sind. Hier muß das In- 
teresse der Kirche den Vorrang vor allen 
persönlichen Momenten haben. Außer die 
Begnadeten ziehen sich aus der Öffentlichkeit 
zurück, was vielleicht in manchen Fällen die 
beste Lösung der Schwierigkeit ist" (31/32). 
•Noch immer ist uns positiv die ganze Lei- 
stungsfähigkeit der natürlichen Kräfte nicht 
bekannt. Kein Wissenschaftler, auch kein 
Arzt darf deswegen leichtherzig mit der Be- 
hauptung umgehen, das und jenes könne die 
Natur nicht hervorbringen, wenn es sich nicht 
um Dinge handelt, bei denen eine innere 
• philosophisch gesprochen ,metaphysische' 
• Unmöglichkeit vorhanden ist. Nur da, 
wo wir die wirklichen Grenzen irdischer, 
natürlicher Lebensmöglichkeiten kennen, 
werden wir wenigstens negativ konstatieren 
können: das ist natürlich unmöglich. Etwa 
bei jahrelanger wirklicher Nahrungslosig- 
keit kann menschliches Leben nicht beste- 
hen; ist also die Nahrungslosigkeit ein- 
wandfrei bestätigt, dann muß das Urteil des 
objektiven Arztes, ja jeden objektiven Be- 
obachters lauten: Hier wirkt Gott unmittel- 
bar zur Lebenserhaltung. Mit anderen Wor- 
ten: Hier geschieht ein Wunder" (S. 46/47). 

III. 

Die Möglichkeit einer psychogenetischen 
Erklärung der Stigmen einmal zugegeben, 
kommt es also hauptsächlich darauf an, theo- 
logische Kriterien für ihre etwaige über- 
natürliche Verursachung aufzustellen und 
deren tatsächliches Zutreffen im konkreten 
Fall zu konstatieren. Diesem Anliegen die- 
nen die beiden Bücher von Paul Siwek S. J. 
und Hilda Graef4. Siwek, Professor der 
Psychologie an der Fordham-Universität in 
New York, hat sein Buch mit besonderer 
Billigung von de Guibert S. J. herausgege- 
ben, was ihm bei der Autorität de Guiberts 
ein großes Gewicht gibt. Siwek war selbst 
in Konnersreuth und verfolgt seit über 20 

4 Paul Siwek S. J.: •Une stigmatisee de 
nos jours", Lethielleux, Paris 1950, 174 S.• 
Dr. Hilda Graef: •The case of Therese New- 
mann", Cork 1950. 



390 Literaturbericht 

Jahren genau die einschlägige Literatur. Er 
ist durch eine Reihe von psychologischen und 
philosophischen Veröffentlichungen bekannt. 
Der erste Teil seines Buches, der über 40 
Seiten umfaßt, schildert den historischen Ab- 
lauf der Ereignisse; er bietet ganz dasselbe 
Bild wie Huber. Der zweite und viel längere 
Teil ist der Diskussion gewidmet. 

Siwek beschreibt hier zunächst die sittliche 
Persönlichkeit Theresens und kommt zu dem 
gleichen Ergebnis wie Huber, daß bei ihrem 
sittlich einwandfreien und hochstehenden 
Leben an Betrug nicht zu denken sei. Er 
fügt allerdings auch bei, daß Therese ihre 
Fehler habe. Sie lasse es gelegentlich an der 
notwendigen Ehrfurcht vor Priestern fehlen, 
sie zeige auch ungebeten ihre Wunden, sie 
offenbare gelegentlich in der Ekstase schwere 
Sünden anderer, gebe in diesem Zustand 
Ratschläge, die der Moral und Aszese wi- 
dersprächen. Über ihren Seelenführer, Pfar- 
rer Naber, schreibt Siwek, daß er weder über 
besondere theologische noch psychologische 
Kenntnisse verfüge. Man habe den Eindruck, 
als leite er Therese nicht streng genug und 
als stehe er zu sehr unter ihrem Einfluß. So 
singe er z. B. nach einer Heilung auf ihren 
Wunsch hin in der Kirche das Tedeum, 
erzähle bei der Predigt das Leben Jesu nach 
ihren Gesichten und dazu in ihrer Gegen- 
wart. Wenn Therese in einem Gesicht den 
Auftrag erhalte, auf den Altar der kleinen 
hl. Theresia Blumen zu legen, dürfe dort 
kein Priester die hl. Messe lesen, sondern 
müsse zurückstehen. Dann geht Siwek die 
einzelnen Heilungen durch, die Therese an 
sich selbst erfahren hat. Da ist zunächst die 
Heilung von der Erblindung am Tage der 
Seligsprechung Theresias vom Kinde Jesu. 
Nach der Feststellung des Augenarztes hat 
Therese nie eine organische Augenkrankheit 
gehabt, sondern nur eine funktionelle Stö- 
rung infolge Blutung im Auge. Daher muß 
man hier mit einer psychischen Ursache 
rechnen und kann ein Wunder nicht bewei- 
sen. Da der Vater Theresens am Morgen der 
Heilung gesagt hatte, er fahre nach Wald- 
sassen, um das vom Arzt verschriebene und 
sicher wirksame Mittel zu holen, und diese 
selbst ganz auf die Seligsprechung der von 
ihr sehr verehrten Karmeliterin eingestellt 

war, liegen Gründe für eine psychogene Ver- 
ursachung der Heilung vor. Coud macht dar- 
auf aufmerksam, daß die Wirkung der 
Autosuggestion um so stärker sei, je weni- 
ger sie im Zentrum, des Bewußtseins stehe, 
wenn das aber der Fall sei, gehindert werde. 
Einen ähnlichen Fall führt schon Bene- 
dikt XIV. in seinem Werk De servorum Dei 
beatificatione et canonizatione an, um zu 
zeigen, wann man von einem Wunder nicht 
reden könne. • Die zweite Heilung ist die 
der Wunde am Fuß. Da diese weder tief 
noch die Heilung plötzlich war, scheidet sie 
nach Benedikt XIV. ebenfalls als Wunder 
aus. Ähnlich verhält es sich mit der Heilung 
des Rückenmarksleidens. (Hier weist Siwek 
auf die überstarke Sensibilität Thereses hin, 
auf ihr vieles Weinen, ihre Abneigung ge- 
gen Ärzte, die etwas sagen, was ihr nicht 
paßt.) Ihre Krankheiten wurden durch Über- 
anstrengung beim Löschen eines Brandes 
ausgelöst. Daß sie sich bei dieser Gelegen- 
heit das Rückenmark verletzt hat, ist bisher 
von niemandem bewiesen worden. Da die 
Heilung sich außerdem vom 17. Mai bis zum 
30. September hinzog, kann man ein Wunder 
nicht beweisen. • Kommt endlich noch die 
Heilung einer eitrigen Blinddarmentzün- 
dung. Dagegen kann Siwek nur ins Feld 
führen, daß die Diagnose Dr. Seidls nicht 
vollwertig sei und der starke Affekt in Ver- 
bindung mit der (echten oder rein subjek- 
tiven) Erscheinung nachgeholfen habe. Dem 
steht allerdings die gerichtliche und eidliche 
Aussage Dr. Seidls gegenüber, es handle sich 
um ein Wunder (Huber S. 28). Siwek hin- 
wiederum macht darauf aufmerksam, daß 
die Krise, z. B. bei einer Lungenentzündung 
ebensooft dem Kranken das Ende herbeizu- 
führen scheine, wie sie medizinisch der 
sichere Übergang zur Besserung sei, so daß 
auch hier zu sagen ist: de miraculo non con- 
stat, das Wunder kann nicht erwiesen wer- 
den. • Zum Schluß dieses Abschnittes weist 
Siwek recht eindrucksvoll auf den Unter- 
schied der oben aufgezählten Heilungen von 
den Heilungen in Lourdes hin. Hier werden 
nur plötzliche Heilungen unheilbarer orga- 
nischer Krankheiten als Wunder anerkannt. 
Die Heilungen von Konnersreuth würden 
dort gar nicht näher in Erwägung gezogen. 



Literaturbericht 391 

Wenn man nun bedenkt, daß neuerdings 
selbst die Wunder von Lourdes einer schar- 
fen Kritik unterzogen werden, so kann man 
mit Recht an dem Wundercharakter der 
Heilungen von Konnersreuth zweifeln. 

Im folgenden Abschnitt kommt Siwek zum 
wichtigsten Punkt, zur Untersuchung der so- 
genannten mystischen Phänomene (die, um 
es noch einmal zu sagen, im Vergleich zur 
eingegossenen Beschauung nur nebensäch- 
licher Natur sind und viele Täuschungsmög- 
lichkeiten in sich bergen), der Stigmen, der 
Ekstasen und Visionen, der Herzensschau, 
der Sprachengabe und endlich der Nahrungs- 
losigkeit. Wir legen Siweks Ergebnisse kurz 
der Reihe nach vor: 

1. Die Stigmata: Sie gehören zu den 
gratiae gratis datae, wie die Theologie sagt, 
d. h. zu den Charismen, nicht aber zu den 
gratiae gratum facientes, die primär der 
Heiligung der Seele dienen. Sie sind also 
kein Beweis für die Heiligkeit ihrer Träger. 
Beim Prozeß der bekanntesten Stigmatisier- 
ten aus jüngster Zeit, der heiligen Gemma 
Gälgani, sagt die Kirche ausdrücklich, daß 
das Dekret über ihre heroische Tugend 
nichts über den göttlichen Ursprung ihrer 
Charismen aussage. Daraus wird man ver- 
nünftigerweise die Folgerung ziehen, daß 
Gott als Erstursache nicht herangezogen 
werden darf, solange die zweiten Ursachen, 
die körperlichen und geistigen Fähigkeiten 
des Menschen, zur Erklärung außergewöhn- 
licher Phänomene genügen. Darüber hinaus 
führt Siwek nun aber gegen eine übernatür- 
liche Erklärung der Stigmata Theresens fol- 
gendes ins Feld: Während Franz von Assisi 
die Stigmata bis zu seinem Tode verborgen 
hielt, zeigt Therese sie selbst ungebeten, 
was bei manchen Besuchern, wie Abt Zeller 
OSB, einen ungünstigen Eindruck hinterließ. 
Schon Franz von Sales zeigt in seinem Theo- 
timus einen kritischen Sinn in dieser Frage. 
In der ersten Fassung hatte er die Stigmen des 
hl. Franz für wunderbar erklärt, in der zweiten 
diese Behauptung weggelassen. Der positive 
Beweis für die Möglichkeit einer natürlichen 
Erklärung ist die schon erwähnte Kranke Dr. 
Lechlers, der dieser im Jahre 1932 befahl, 
ähnlich wie Therese die Wundmale zu ha- 
ben, und die diese auch wirklich, wenn auch 

nicht völlig plastisch, erhielt. Wenigstens 
für äußerst sensible und emotive Personen 
kann man daher die Möglichkeit nicht ab- 
streiten, daß sie den Wunsch, dem Gekreu- 
zigten ähnlich zu werden, an ihrem Körper 
auch tatsächlich verwirklichen. Dazu kommt, 
daß nicht wenige Stigmatisierte im streng 
psychologischen Sinn hysterisch waren, be- 
vor sie die Male erhielten. Siwek fügt noch 
hinzu, daß bei den Nachahmerinnen des ge- 
kreuzigten Herrn sich die Herzwunde bald 
auf der rechten, bald auf der linken Seite 
befinde. Daß Therese die Wunden gar nicht 
haben wollte und wolle, ist kein Beweis 
gegen ihre psychogene Verursachung durch 
Autosuggestion, da ja gerade nicht der 
Wille, sondern die Vorstellung die physi- 
schen Veränderungen hervorruft,, oder ge- 
nauer gesagt, die lebendige Vorstellung in 
Verbindung mit Ekstase, starker Emotion 
und krankhaften Voraussetzungen, wie sie 
durch Theresens Sturz gegeben sind. 

2. Die Ekstase: Diese hat bei Therese 
einige Eigenarten, die sowohl nach dem 
klassischen Autor Benedikt XIV. wie nach 
der Psychologie krankhafter, aber nicht 
wunderbarer Natur sind. Ihr ,Kindlicher 
Zustand' ist nicht die infantia spiritualis, die 
geistliche Kindheit der heiligen Theresia, 
sondern ein wirklicher geistiger Tiefstand. 
Sie vergißt in der Ekstase die Namen ihrer 
Angehörigen, des Bischofs, des Papstes; sie 
redet nicht in eigenem Namen, sondern im 
Namen Christi. Nach dem Zeugnis der Mut- 
ter folgt auf die Ekstasen eine kurze Periode 
geistiger Unklarheit. Das genaue Voraus- 
sagen der nächsten Ekstase kommt nicht bei 
echten, um so mehr aber bei krankhaften Er- 
scheinungen vor. Dasselbe gilt von dem Um- 
stand, daß sie ihre Bilder stets als etwas 
ganz Neues und Erstmaliges ansieht. Auch 
daß sie in diesem Zustand nur dem Beicht- 
vater gehorcht, ist nicht ein Zeichen ihrer 
Tugend, sondern für die Hypnose etwas 
ganz Gewöhnliches. Außerdem gehorcht sie 
gelegentlich Pfarrer Naber nicht. 

3. Die Visionen: Hier weist Siwek mit 
Recht auf die verschiedenen Äußerungen des 
Kirchenlehrers der Mystik, des hl. Johannes 
vom Kreuz, hin (Subida del monte Car- 
melo 2), der die Mystiker mahnt, sich nicht 



392 Literaturberidit 

um ihre Visionen zu kümmern und die See- 
lenführer tadelt, die • wie Pfarrer Naber >• 
deren Übernatürlichkeit feststellen wollen, 
und der auf die Gefahren hinweist, die durch 
die Täuschung Satans dabei entstehen kön- 
nen. Anderseits ist sicher, daß Therese im 
eigentlichen Sinne hysterisch war, jedenfalls 
nach dem Unfall und noch zur Zeit der Un- 
tersuchung durch die Mallersdorfer Schwe- 
stern. Denn sie hatte damals Anfälle, die 
mit körperlichen und seelischen Störungen 
verbunden waren. Die Klarheit und Sicher- 
heit ihrer Visionen spricht eher dafür als 
dagegen und deren Inhalt wird durch ihr 
religiöses Wissen genügend erklärt. Nega- 
tiv muß wirken, daß diese Visionen nicht 
immer mit der Heiligen Schrift überein- 
stimmen und daß sie gelegentlich Legenden 
zum Inhalt haben, wie die von Maria Mag- 
dalena, Agnes, Katharina, Barbara. 

4. Die Prophezeiungen: Diese sind so all- 
gemein gehalten, daß sie keinen sicheren Be- 
weis für deren übernatürlichen Ursprung 
bilden. Wenn Therese Fehler anderer er- 
zählt, so ist das nicht Tugend, sondern Ehr- 
abschneidung oder Naivität. Ihre Herzens- 
schau wird durch die Sinnesänderung des 
Bischofs Schremb von Cleveland charakteri- 
siert. Dieser war zuerst erstaunt, wie sie die 
geheimsten Winkel seines Herzens und die 
Schäden in seiner Diözese aufgedeckt habe; 
ein Jahr später äußerte er, er gehe nicht 
mehr nach Konnersreuth, da manches falsch 
gewesen sei, im übrigen würde er Therese 
schon längst in ein Kloster geschickt haben. 
Ihre berühmte Reliquienkenntnis leidet 
daran, daß sie auch sicher echte für falsch 
erklärt und dieselben zu verschiedenen Zei- 
ten echt und falsch genannt hat. • Die 
Kenntnis endlich der aramäischen Sprache 
ist nicht so einwandfrei bezeugt, daß Sug- 
gestion und Telepathie in der Beziehung zu 
Professor Wutz ausgeschlossen wären. 

5. Nahrungslosigkeit: Als bester Beweis 
für den göttlichen Ursprung der Phänomene 
wird von vielen die Nahrungslosigkeit an- 
gesehen. An sich mit Recht; denn auch Be- 
nedikt XIV. führt sie als ein Hauptkriterium 
für den übernatürlichen Ursprung mystischer 
Vorkommnisse an, fügt aber drei Bedingun- 
gen hinzu: Das Fasten darf nicht mit einer 

Krankheit • und als solche nennt er aus- 
drücklich die Hysterie • begonnen haben; 
die betreffende Person muß sich stets wohl- 
gefühlt und ihre religiösen Pflichten erfüllt 
haben und hohe Tugenden üben. Da die 
erste Bedingung ohne Zweifel nicht erfüllt 
und damit die Möglichkeit eines sogar jahre- 
langen Fastens gegeben ist, kann man jeden- 
falls kein ganz sicheres positives Urteil fäl- 
len. Dazu wirkt noch ungünstig die Ver- 
schiedenheit der Ausscheidungen in den 14 
Tagen der Untersuchung und nachher: bei 
der Untersuchung waren sie die eines Fa- 
sters, nachher waren sie normal. Merkwür- 
dig ist auch die Tatsache, daß Therese im Zu- 
stand der Ekstase, also besonders am Frei- 
tag, abnimmt, und zwei, drei Tage später, 
wenn sich niemand mehr um sie kümmert, 
ihr Gewicht wiedergewinnt. • Da die 
Frage nicht einwandfrei geklärt war, haben 
die bayerischen Bischöfe und die Römische 
Kongregation des hl. Offiziums eine neue 
Untersuchung vorgeschlagen. Aus der Art 
und Weise der Stellungnahme Theresens 
und ihres Vaters zu dieser Bitte ergaben sich 
zwei neue Einwände gegen die Echtheit der 
Nahrungslosigkeit: Therese betete um Klar- 
heit und erhielt zur Antwort, der Vater solle 
entscheiden, wo doch bei ihrem Alter ihr 
eigenes Ja genügt hätte und keine Pflicht 
des vierten Gebotes vorlag; ihr Vater aber 
wies den Abgesandten des Bischofs in gro- 
ber Weise ab. 

Soweit die Ausführungen Siweks. Das Er- 
gebnis seiner Untersuchungen lautet: De 
miraculo non constat, d. h. für die An- 
nahme eines Wunders und damit für den 
übernatürlichen Ursprung der Stigmata und 
des Passionsleidens fehlen die Beweise. Wer 
das Buch vorurteilsfrei gelesen hat und in 
der mystischen Literatur bewandert ist, wird 
sich unbedingt diesem Urteil anschließen. 

Noch klarer und energischer wendet sich 
gegen die Übernatürlichkeit der Phänomene 
von Konnersreuth eine Berlinerin, Dr. Hilda 
Graef, die schon länger nach Irland ausge- 
wandert ist und durch ein Werk über My- 
stik bekannt wurde mit dem Titel: The way 
of the mystics. Sie war selbst in Konners- 
reuth, stützt sich aber für ihre Ausführungen 
außerdem auf Prof. Waldmann in Regens- 



Literalurbericht 393 

burg, P. Alois Mager OSB und Dr. B. de 
Poray-Madeyski. Letzterer ist Arzt der Ri- 
tenkongregation und schrieb das Buch: Le 
cas de la visionnaire stigmatisee Therese de 
Konnersreuth. Graef beginnt geschickt mit 
dem Hinweis auf die öfter genannten Äuße- 
rungen des hl. Johannes vom Kreuz über 
die Nebenphänomene der Mystik. Dann 
weist sie auf eine Gefahrenquelle für die ob- 
jektive Beurteilung des Falles Konnersreuth 
hin, nämlich das ungesunde Verlangen wei- 
ter Kreise nach außergewöhnlichen Dingen 
im Anschluß an schlimme Ereignisse, wie die 
letzten Kriege es waren. Endlich betont sie 
mit Recht, daß nur derjenige die äußeren 
Wundmale Christi tragen dürfe, der zuvor 
die innere Wunde einer großen Liebe in 
hohem, wenn auch nicht heroischem Grade 
erhalten habe. Diesen Grad der Liebe 
möchte sie Therese absprechen, weil sie 
manche Fehler gegen die Demut und Liebe 
zeige; außerdem finde sich bei ihr außer- 
halb ihrer ekstatischen Zustände weder eine 
besondere Liebe zum Leiden Christi noch 
zur Buße, die doch bei echten Mystikern so 
ausgeprägt sei. Gegen die Übernatürlichkeit 
sowohl der Stigmata wie auch der verschie- 
denen Heilungen spricht nach Graef die 
Hysterie, die bei Therese durch Überan- 
strengung beim Feuerlöschen und durch die 
Furcht vor dem strengen Arbeitgeber ent- 
standen war und sich dann in häufigen 
Krämpfen zeigte. Es wird dann weiter die 
irrige Meinung Prof. Waldmanns wieder- 
gegeben, Therese und ihre Mutter hätten 
selbst dem Bluten nachgeholfen, das stets 
aussetze, wenn Gäste da seien, und wieder 
einsetze, wenn niemand zugegen sei. Diese 
Meinung teilen wir nicht, weil es dem Cha- 
rakter Theresens widerspricht und weil der 
obj ektiven Gewährsleute zu viele sind. Graef 

selbst vermißt bei Therese alle Zeichen der 
Reue und Demut, wie sie doch sonst den 
Heiligen beim Anblick des leidenden und 
sterbenden Herrn von selbst auf die Lippen 
kämen. • Die Visionen seien in ihrer Über- 
natürlichkeit dadurch fraglich, daß sie nicht 
immer genau mit der Heiligen Schrift über- 
einstimmten, und daß die Seherin sich in 
ihnen nicht selten unreligiös verhalte. Mit 
Recht tadelt Graef ferner, daß Therese über 
die unwürdige Behandlung durch die Mal- 
lersdorfer Schwestern spreche, dazu noch auf 
eine innere Stimme hin, und eigens bei- 
fügt, Christus habe diesen ihre Sünden ver- 
ziehen. Endlich ist für die Wahrheitsfindung 
wichtig, wenn Graef aus den verschiedenen 
Schriften eine ziemlich große Anzahl von 
Fällen anführt, wo Therese von Besuchern 
spricht, die in schweren Sünden leben, oder 
abgefallene Priester und vom Glauben ab- 
gefallene Laien sind. Mit Recht nennt Graef 
das Ehrabschneidung und fügt hinzu, daß 
so etwas bei echten Mystikern nicht vor- 
komme, und daß Christus nicht einen 
menschlichen Mund im Zustand der Ekstase 
zu solchen Offenbarungen benutze, wobei der 
Sprecher ohne Bewußtsein davon und darum 
ohne Verantwortung dafür sei. 

Graef schließt ihre Ausführungen mit den 
Worten, das ganze Benehmen Theresens sei 
in keiner Weise dem echter Mystiker, wohl 
aber dem krankhafter, hysterischer Personen 
verwandt. • Selbst wenn manche ihrer Aus- 
führungen zu scharf formuliert sein sollten, 
ist man doch geneigt, nach dem Lesen ihrer 
sorgfältigen Untersuchung in seinem nega- 
tiven Urteil noch über Siwek hinauszugehen. 
Jedenfalls kann man das eine sicher sagen: 
Ein Wunder und darum der übernatürliche 
Ursprung der Phänomene von Konnersreuth 
ist nicht erwiesen. 




