401

Heilige Nacht
Von KarlRahnerS. ], Innsbruck

In diesen Tagen wird man wie in jedem Jahr iiberall in der Welt reden von der
»Heiligen Nacht“, von Weiknadhten und iiberall ,Stille Nacht, heilige Nacht. . .*
singen. Diese Redeweise ist nur ein Echo der Liturgie, die das Mysterium der Geburt
des Herrn wie das seiner Auferstehung — und nur diese zwei Mysterien — in der
Nacht zu feiern beginnt und diese Nacht die ,nox sacratissima“ nennt, die Nacht von
hochster Heiligkeit und Geweihtheit: Epiphanie, Himmelfahrt und Pfingsten sind
Feste des Tages. An Weihnachten und Ostern aber ist die Nacht die Zeit, in die das
gottliche Geheimnis des Heiles eintritt. Dafl dies an Weihnachten so ist, das konnte
man ja aus der keuschen Verborgenheit zu erkliren versucht sein, die der Geburt
eines Menschen zukommen soll. Daff aber Ostern und Weihnachten Weihnddhte sind,
das zeigt, dafl mit dieser heiligen Feier der Nacht mehr gemeint ist als nur die stille
Verborgenheit des Anfangs eines Menschenlebens, das weist uns darauf hin, daf} ein
Gemeinsames beide Feste umfafit.

Zusammen sind diese beiden Feste der Anfang unserer Erlosung, zusammen ver-
heiflen sie den Tag, auf den wir im Glauben warten. Weil sie beide den Anfang des
Sieges eines ewigen Tages, zusammen den Sieg eines neuen Anfangs bedeuten,
darum sind beide Feiern einer allerheiligsten Nacht.

Die menschlichen und weltlichen Dinge, die Zeichen des Heils (oder Unbheils)
werden, stehen in einer seltsamen Zweideutigkeit. Nicht darum, weil man in diese
schlichten Dinge der Erde ,alles hineinlegen® konnte. Man ,legt“ dort, wo es sich
um echte Zeichen und Erscheinungen des Heiles Gottes handelt, nichts ,hinein®.
Zweideutig sind diese Symbole vielmehr darum, weil diese Dinge, die Zeichen des
Heiles sind, sich im Verlauf der Geschichte dieses Heiles, die auch die der Welt
selbst ist, wandeln, weil sie selber hineingerissen sind in die Geschichte des Werdens
des Heils von Adam bis zur Wiederkunft Christi, in der das Heil wirklich in die
Welt (und nicht nur in den Geist) kommt. Diese Symbole stehen der Geschichte des
Heiles nicht statisch als unverdnderliche Groflen gegeniiber, sie werden nicht ,ver-
wendet® zu einem Zwedk, der ihnen selbst duflerlich wire. Weil die Welt selbst hin-
eingezogen ist in den ,jetzt“ seit Christus sich vollziehenden Wandel in einen neuen
Himmel und eine neue Erde und weil dieser Wandel noch andauert, darum sind
diese Dinge in ihrer Zeichenhaftigkeit so seltsam zweideutig, darum reden sie vom
Alten und vom Neuen.

So ist es mit der Nacht. Ist sie nicht das Zeichen der Zeit, da niemand wirken kann
(Jo 9,4), der Finsternis und der Todesschatten, in denen wir Siinder gefangen sind
(Lk 1,79), der Finsternis, die tiickisch tiberfillt und in der wir nicht bleiben diirfen
(Jo 12, 351, 46)? Erinnert nicht jede Nacht an die Nacht, in der ER verraten wurde
und in die Judas hinausging (Jo 13,20; 1 Kor 11, 24; Lk 22,53), an jene Nadt, von
der man héchstens hoffen kann, daf sie schon weit vorgeschritten sei und endlich der
Tag komme (Rom 13, 12), an jene Nadcht, in der die Seele von einem gefordert wird
(Lk 12,20) und die sich immer in der ,duflersten Finsternis® zu verendgiiltigen
droht? Und doch: die Nacht ist auch die Zeit, da der Herr kommt (Lk 12, 38), der
doch wie ein Bréautigam zur nichtigen Hochzeitsfeier um Mitternacht erscheint

26



402 Karl Rakner

(Mt 25, 6). Die Nacht kann die Zeit der himmlischen Traumgesichte voll des Tro-
stes und géttlicher Weisung sein (Apg 16,9;.18,9 usw.), die Zeit, in der der Sohn
sein Herz im Gebet zu seinem Vater erhebt (Lk 6,12). Und war nicht die Nacht, da
er in sein Eigentum, den finsteren Stall der Welt kam, erfiillt von himmlischem
Gesang (Lk 2, 8 ff)?

Unsere Nacht ist im Begriff, cine heilige Nacht zu werden. Noch ist nicht der Tag
da, der keinen Abend mehr kennt. Noch waltet die Zeit, die alles unter das Gesetz
des Sterbens zwingt, die aufldst, den Dingen ihre festen Konturen nimmt und alles
zuriicknimmt in die unheimliche Finsternis des Gewesenen. Man kann diese Nacht
lyrisch feiern als die stille Einheit, die alles sanft versohnt, als den Grund, in dem
alles lautlos und doch aller Zukunft trichtig noch beisammenruht, in den alles wieder
zuriickkehrt, um aufs neue sich eine helle Zukunft zu erwerben. Man kann die Nacht
preisen als reicher denn der Tag, der deutlich macht, indem er trennt; man kann
meinen, die Nacht sei wirklich der Geheimnisse voll und der Tag sei nur die Ent-
tauschung der Nacht, die in den Tag hinein nicht hergibt, was sie in sich birgt. Aber
alle diese Erfahrung der Nacht wire doch nur triigerische Romantik oder die letzte
miide Lust des Tages, der in eine Nacht hinein stirbt, die in sich wirklich nichts ist als
leere Finsternis, wenn nicht der in unsere Nacht hineingeboren worden wire, der
mehr ist als ein Stiick jenes verzweiflungsvollen Kreislaufes von Tag und Nacht,
in dem alles gleichgiiltig ist, weil jedes, gleich giiltig, das andere ruft und sich in das

“andere aufgcbend seine eigene Unzulidnglichkeit bekennt. Die Nacht ist nicht von
sich aus Weihnacht, von sich aus ist sie arme Finsternis, der man unrecht tite, wollte
man ihre Leere umliigen zu verborgener Fiille. Unsere Nacht (von der innersten
bis zur duflersten) ist daran, Weihnacht zu werden, weil ER geboren wurde, der der
Sohn und das Wort des Vaters ist iiber aller Zeit und Welt, weil er, der geboren
wurde in der nichtlichen Zeit, von scinem Ursprung her kein Kind der Zeit, des
Tages und der Nacht ist. Weihnacht kann alle Nacht werden, weil er in unsere Nacht
hineingeboren wurde und dadurch sie mit aller Verheiflung und allen Wundern
fiillte, weil Gott die leere, arme und finstere Nacht begnadigt und zum Schicksal
seines eigenen lichten Tages ohne Abend gemacht hat. Dadurch und nur dadurch
ist die Nacht die Verheiflung des wahren Tages, nur darum ist sie der Tag, der am
Kommen ist, die Zeit, in der das Licht dunkel scheint, weil es in seiner Fiille noch
unsagbar nahe beisammen ist. Die Heilsgeschichte, wie sie das Christentum kennt,
ist nicht eine Auslegung der Natur, die auch unabhingig von einer solchen Ausle-
gung ,so“ wire, sondern das Werden dieser Natur selbst (von der innerlichsten
bis zur duBlerlichsten) zu dem, als was nur der Glaubende sie wissen kann, weil nur
er weifl, daB auch die Natur cingefafit ist in die Ordnung der Erlosung. Nur weil
das Wort des Vaters in die Welt gekommen ist und in der Kraft seines Geistes auch
zum innersten Gesetz aller Natur geworden ist, sind diese Dinge der Welt Symbole
dessen, was kommen soll. So aber auch wirklich. Und darum darf der Glaubende
und im Grunde nur er ,romantisch“ sein und eben zum Beispiel in jeder Nacht die
Verheiflung und das Gleichnis der Heiligen Weihnacht sehen.

In der einen Nacht ist alle Nacht erlost und geheiligt. Es gibt keine Finsternis
mehr auf dieser Welt, die nicht dunkler Schof} ewigen Lichtes sein kénnte. Es gibt
keine Augen mehr, die, so sie sich schlieRen, nicht groferem Licht aufgetan werden






Gotische Weihnadhtskrippe in der St. Martinskirche in Oberwesel am Rhein

Photo: Josef Jeiter



Heilige Nacht 403

konnten. Es gibt keinen Untergang mehr ins wesenlose Finstere, der nicht gesegnet
sein konnte, damit er die Frucht bringe eines immerwahrenden Aufgangs. Es gibt
nicht einmal eine stille Abendddmmerung des irdischen Tages, der dem Glaubenden
nicht reden kénnte von der Verheiflung eines Tages ohne Abend. Wir nennen das,
was wir als die schon gekommene Zukunft in hoffendem Glauben erwarten, nach
dem Tag, dem Licht und anderen Dingen und Begebnissen, die diesen gleich sind.
Und wir tun daran recht, denn diese lichten Wirklichkeiten sind die erstgeborenen
Zeugen dafiir, dafl Gott das lautere Ja ist und dafl die werdende Wirklichkeit, die
Gott geschaffen hat, nicht ewig um zwei gleichwertige Pole — Tag und Nacht, Licht
und Finsternis, Ja und Nein — kreisen wird. Aber diirfen wir nicht auch einmal —
zum Beispiel an Weihnachten — noch das irdische Nein zum Wort fiir das himm-
lische Ja wihlen, wenn doch von Gott gerufen wird, was nicht ist, wenn durch den
Tod uns das Leben gegeben wird, wenn das Licht vom Licht in der Nacht geboren
wurde, wenn bekannt werden soll, daf alles von ihm kommt, der iiber allem steht
und so auch von den lichten Dingen dieser Welt in sich nicht ausgesagt werden kann?
Doch, wir diicfen auch die Nacht loben, bekennen, dafl auch sie Gott gehort (Ps
74,16), und sagen, dafl die Augen unseres Glanbens schon das ewige Licht in ihr
sehen und unsere Ohren den himmlischen Lobgesang horen, der sie erfiillt.

Aber wenn wir so tun, dann tun wir es als die nichtern Wachenden, die wissen,
daf Gott in unsere Nacht gekommen ist, um uns aus ihr herauszufithren in seinen
ewigen Tag. Die Weihnacht wird gefeiert als Anfang des Tages, dessen Sonne nicht
mehr untergeht. Der Christ kann so festlich die Nacht als hochheilige begehen,
weil er ein Kind des Tages ist. In die Finsternis darf, ohne sein eigenes Wesen zu
pervertieren, nur der blidken, der wei}, dafl die Nacht schon endgiiltig daran ist zu
endigen. Der Christ berauscht sich nicht am siifllichen Gift morbider Nichtigkeit,
sondern schreitet glaubenden Mutes durch die Nacht hindurch, die Gott gemacht,
die er aber auch verwandelt hat, da er Weihnachten werden lief. Wir wachen niich-
tern in der Nacht wie die Hirten auf dem Feld, wir tun still und selbstverstindlich
wie sie auch noch in der Nacht unsere alltigliche Pflicht. Dann horen wir auch in
der Nacht die Botschaft des Lichtes. Dort wird keine Nacht mehr sein (Apk 21,25),
weil hier die Nacht zur Weihnacht wurde. Darum diirfen wir Weihnachten feiern
und die Nacht loben: stille Nacht, heilige Nacht.

26*



