
401 

Heilige Nacht 
Von Karl R a h n e r S. J., Innsbruck 

In diesen Tagen wird man wie in jedem Jahr überall in der Welt reden von der 
•Heiligen Nacht", von Weihnachten und überall •Stille Nacht, heilige Nacht.. ." 
singen. Diese Redeweise ist nur ein Echo der Liturgie, die das Mysterium der Geburt 
des Herrn wie das seiner Auferstehung • und nur diese zwei Mysterien • in der 
Nacht zu feiern beginnt und diese Nacht die •nox sacratissima" nennt, die Nacht von 
höchster Heiligkeit und Geweihtheit: Epiphanie, Himmelfahrt und Pfingsten sind 
Feste des Tages. An Weihnachten und Ostern aber ist die Nacht die Zeit, in die das 
göttliche Geheimnis des Heiles eintritt. Daß dies an Weihnachten so ist, das könnte 
man ja aus der keuschen Verborgenheit zu erklären versucht sein, die der Geburt 
eines Menschen zukommen soll. Daß aber Ostern und Weihnachten Weihnächte sind, 
das zeigt, daß mit dieser heiligen Feier der Nacht mehr gemeint ist als nur die stille 
Verborgenheit des Anfangs eines Menschenlebens, das weist uns darauf hin, daß ein 
Gemeinsames beide Feste umfaßt. 

Zusammen sind diese beiden Feste der Anfang unserer Erlösung, zusammen ver- 
heißen sie den Tag, auf den wir im Glauben warten. Weil sie beide den Anfang des 
Sieges eines ewigen Tages, zusammen den Sieg eines neuen Anfangs bedeuten, 
darum sind beide Feiern einer allerheiligsten Nacht. 

Die menschlichen und weltlichen Dinge, die Zeichen des Heils (oder Unheils) 
werden, stehen in einer seltsamen Zweideutigkeit. Nicht darum, weil man in diese 
schlichten Dinge der Erde •alles hineinlegen" könnte. Man •legt" dort, wo es sich 
um echte Zeichen und Erscheinungen des Heiles Gottes handelt, nichts •hinein". 
Zweideutig sind diese Symbole vielmehr darum, weil diese Dinge, die Zeichen des 
Heiles sind, sich im Verlauf der Geschichte dieses Heiles, die auch die der Welt 
selbst ist, wandeln, weil sie selber hineingerissen sind in die Geschichte des Werdens 
des Heils von Adam bis zur Wiederkunft Christi, in der das Heil wirklich in die 
Welt (und nicht nur in den Geist) kommt. Diese Symbole stehen der Geschichte des 
Heiles nicht statisch als unveränderliche Größen gegenüber, sie werden nicht •ver- 
wendet" zu einem Zweck, der ihnen selbst äußerlich wäre. Weil die Welt selbst hin- 
eingezogen ist in den •jetzt" seit Christus sich vollziehenden Wandel in einen neuen 
Himmel und eine neue Erde und weil dieser Wandel noch andauert, darum sind 
diese Dinge in ihrer Zeichenhaftigkeit so seltsam zweideutig, darum reden sie vom 
Alten und vom Neuen. 

So ist es mit der Nacht. Ist sie nicht das Zeichen der Zeit, da niemand wirken kann 
(Jo 9,4), der Finsternis und der Todesschatten, in denen wir Sünder gefangen sind 
(Lk 1,79), der Finsternis, die tückisch überfällt und in der wir nicht bleiben dürfen 
(Jo 12,35 f, 46)? Erinnert nicht jede Nacht an die Nacht, in der ER verraten wurde 
und in die Judas hinausging (Jo 13,20; 1 Kor 11,24; Lk 22,53), an jene Nacht, von 
der man höchstens hoffen kann, daß sie schon weit vorgeschritten sei und endlich der 
Tag komme (Rom 13,12), an jene Nacht, in der die Seele von einem gefordert wird 
(Lk 12,20) und die sich immer in der •äußersten Finsternis" zu verendgültigen 
droht? Und doch: die Nacht ist auch die Zeit, da der Herr kommt (Lk 12,38), der 
doch wie ein Bräutigam zur nächtigen Hochzeitsfeier um Mitternacht erscheint 

26 



402 Karl Rahner 

(Mt25, 6). Die Nacht kann die Zeit der himmlischen Traumgesichte voll des Tro- 
stes und göttlicher Weisung sein (Apg 16,9; 18,9 usw.), die Zeit, in der der Sohn 
sein Herz im Gebet zu seinem Vater erhebt (Lk 6,12). Und war nicht die Nacht, da 
er in sein Eigentum, den finsteren Stall der Welt kam, erfüllt von himmlischem 
Gesang (Lk 2, 8 ff)? 

Unsere Nacht ist im Begriff, eine heilige Nacht zu werden. Noch ist nicht der Tag 
da, der keinen Abend mehr kennt. Noch waltet die Zeit, die alles unter das Gesetz 
des Sterbens zwingt, die auflöst, den Dingen ihre festen Konturen nimmt und alles 
zurücknimmt in die unheimliche Finsternis des Gewesenen. Man kann diese Nacht 
lyrisch feiern als die stille Einheit, die alles sanft versöhnt, als den Grund, in dem 
alles lautlos und doch aller Zukunft trächtig noch beisammenruht, in den alles wieder 
zurückkehrt, um aufs neue sich eine helle Zukunft zu erwerben. Man kann die Nacht 
preisen als reicher denn der Tag, der deutlich macht, indem er trennt; man kann 
meinen, die Nacht sei wirklich der Geheimnisse voll und der Tag sei nur die Ent- 
täuschung der Nacht, die in den Tag hinein nicht hergibt, was sie in sich birgt. Aber 
alle diese Erfahrung der Nacht wäre doch nur trügerische Romantik oder die letzte 
müde Lust des Tages, der in eine Nacht hinein stirbt, die in sich wirklich nichts ist als 
leere Finsternis, wenn nicht der in unsere Nacht hineingeboren worden wäre, der 
mehr ist als ein Stück jenes verzweiflungsvollen Kreislaufes von Tag und Nacht, 
in dem alles gleichgültig ist, weil jedes, gleich gültig, das andere ruft und sich in das 
andere aufgebend seine eigene Unzulänglichkeit bekennt. Die Nacht ist nicht von 
sich aus Weihnacht, von sich aus ist sie arme Finsternis, der man unrecht täte, wollte 
man ihre Leere umlügen zu verborgener Fülle. Unsere Nacht (von der innersten 
bis zur äußersten) ist daran, Weihnacht zu werden, weil ER geboren wurde, der der 
Sohn und das Wort des Vaters ist über aller Zeit und Welt, weil er, der geboren 
wurde in der nächtlichen Zeit, von seinem Ursprung her kein Kind der Zeit, des 
Tages und der Nacht ist. Weihnacht kann alle Nacht werden, weil er in unsere Nacht 
hineingeboren wurde und dadurch sie mit aller Verheißung und allen Wundern 
füllte, weil Gott die leere, arme und finstere Nacht begnadigt und zum Schicksal 
seines eigenen lichten Tages ohne Abend gemacht hat. Dadurch und nur dadurch 
ist die Nacht die Verheißung des wahren Tages, nur darum ist sie der Tag, der am 
Kommen ist, die Zeit, in der das Licht dunkel scheint, weil es in seiner Fülle noch 
unsagbar nahe beisammen ist. Die Heilsgeschichte, wie sie das Christentum kennt, 
ist nicht eine Auslegung der Natur, die auch unabhängig von einer solchen Ausle- 
gung •so" wäre, sondern das Werden dieser Natur selbst (von der innerlichsten 
bis zur äußerlichsten) zu dem, als was nur der Glaubende sie wissen kann, weil nur 
er weiß, daß auch die Natur eingefaßt ist in die Ordnung der Erlösung. Nur weil 
das Wort des Vaters in die Welt gekommen ist und in der Kraft seines Geistes auch 
zum innersten Gesetz aller Natur geworden ist, sind diese Dinge der Welt Symbole 
dessen, was kommen soll. So aber auch wirklich. Und darum darf der Glaubende 
und im Grunde nur er •romantisch" sein und eben zum Beispiel in jeder Nacht die 
Verheißung und das Gleichnis der Heiligen Weihnacht sehen. 

In der einen Nacht ist alle Nacht erlöst und geheiligt. Es gibt keine Finsternis 
mehr auf dieser Welt, die nicht dunkler Schoß ewigen Lichtes sein könnte. Es gibt 
keine Augen mehr, die, so sie sich schließen, nicht größerem Licht aufgetan werden 



Ml 

V. 
«aiC 

> 

'   inn Miß$i!sSB?B'   St- 



o 
o 

3' 
O 
cr 

5 

73 



Heilige Nacht 403 

könnten. Es gibt keinen Untergang mehr ins wesenlose Finstere, der nicht gesegnet 
sein könnte, damit er die Frucht bringe eines immerwährenden Aufgangs. Es gibt 
nicht einmal eine stille Abenddämmerung des irdischen Tages, der dem Glaubenden 
nicht reden könnte von der Verheißung eines Tages ohne Abend. Wir nennen das, 
was wir als die schon gekommene Zukunft in hoffendem Glauben erwarten, nach 
dem Tag, dem Licht und anderen Dingen und Begebnissen, die diesen gleich sind. 
Und wir tun daran recht, denn diese lichten Wirklichkeiten sind die erstgeborenen 
Zeugen dafür, daß Gott das lautere Ja ist und daß die werdende Wirklichkeit, die 
Gott geschaffen hat, nicht ewig um zwei gleichwertige Pole • Tag und Nacht, Licht 
und Finsternis, Ja und Nein • kreisen wird. Aber dürfen wir nicht auch einmal • 
zum Beispiel an Weihnachten • noch das irdische Nein zum Wort für das himm- 
lische Ja wählen, wenn doch von Gott gerufen wird, was nicht ist, wenn durch den 
Tod uns das Leben gegeben wird, wenn das Licht vom Licht in der Nacht geboren 
wurde, wenn bekannt werden soll, daß alles von ihm kommt, der über allem steht 
und so auch von den lichten Dingen dieser Welt in sich nicht ausgesagt werden kann? 
Doch, wir dürfen auch die Nacht loben, bekennen, daß auch sie Gott gehört (Ps 
74,16), und sagen, daß die Augen unseres Glaubens schon das ewige Licht in ihr 
sehen und unsere Ohren den himmlischen Lobgesang hören, der sie erfüllt. 

Aber wenn wir so tun, dann tun wir es als die nüchtern Wachenden, die wissen, 
daß Gott in unsere Nacht gekommen ist, um uns aus ihr herauszuführen in seinen 
ewigen Tag. Die Weihnacht wird gefeiert als Anfang des Tages, dessen Sonne nicht 
mehr untergeht. Der Christ kann so festlich die Nacht als hochheilige begehen, 
weil er ein Kind des Tages ist. In die Finsternis darf, ohne sein eigenes Wesen zu 
pervertieren, nur der blicken, der weiß, daß die Nacht schon endgültig daran ist zu 
endigen. Der Christ berauscht sich nicht am süßlichen Gift morbider Nächtigkeit, 
sondern schreitet glaubenden Mutes durch die Nacht hindurch, die Gott gemacht, 
die er aber auch verwandelt hat, da er Weihnachten werden ließ. Wir wachen nüch- 
tern in der Nacht wie die Hirten auf dem Feld, wir tun still und selbstverständlich 
wie sie auch noch in der Nacht unsere alltägliche Pflicht. Dann hören wir auch in 
der Nacht die Botschaft des Lichtes. Dort wird keine Nacht mehr sein (Apk 21,25), 
weil hier die Nacht zur Weihnacht wurde. Darum dürfen wir Weihnachten feiern 
und die Nacht loben: stille Nacht, heilige Nacht. 

26* 


