
404 

Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 
Zur 1500-Jahrfeier (451•1951) einer Glaubensentscheidung 

Von Alois G r i 11 m e i e r S. J., Frankfurt a. M. 

Den folgenden Ausführungen liegt ein Vortrag zugrunde, den der Verfasser auf der 
Feier des 25. Jahrestages der philosophisch-theologischen Hochschule St. Georgen, Frankfurt 
a. Main, gehalten hat und der für die Drucklegung nur unwesentlich überarbeitet wurde. 

Mitten in den Wirren der Völkerwanderung dichtete ein Bischof der unteren 
Donauländer den feierlichen Dankeshymnus der katholischen Kirche, das Tedeum. 
Darin sprach er das stolze Wort: Te per orbem terrarum sancta confitetur Ecclesia. 
Über den ganzen Erdkreis hin preist Dich die heilige Kirche. Der Blick des Bischofs 
war dabei auf den Orbis der Antike, den Mittelmeerkulturkreis gerichtet. Ihn hatte 
das Christentum tatsächlich erobert. Der katholische Erdkreis hatte das Erbe der 
Antike angetreten. Bei dieser Eroberung der Mittelmeerwelt war die Kirche jene 
Verschmelzung mit der griechisch-lateinischen Kultur eingegangen, die zum klassi- 
schen Vorbild für jede andere Begegnung zwischen Kirche und Kultur werden sollte. 

Diese erste Begegnung hatte aber noch ihr Besonderes: die griechisch-römische 
Welt war in einem einzigen Reich vereint. Die Verbindung von Kirche und antiker 
Kultur bedeutete darum zugleich eine Verbindung zwischen Kirche und Staat, dessen 
Herrscher sich ihrer Aufgabe wohl bewußt waren, Hüter der dreifachen Einheit von 
Griechentum, Römertum und Christentum zu sein. Wie eng diese Verbindung war, 
wird nirgends so deutlich und vor aller Augen entfaltet wie auf den großen Kon- 
zilien des vierten und fünften Jahrhunderts: zu Nicäa 325, Konstantinopel 381, 
Ephesus 431 und Chalcedon 451. Sie waren sowohl Kirchenversammlungen als auch 
Reichssynoden. Ihre Entscheidungen galten für beide Bereiche, für Kirche und Staat. 
Ebenso wirkte sich ein Kampf um sie für Kirche und Reich in gleicher Weise aus. Das 
leidenschaftliche Ringen um ihre Geltung oder Auslegung erfüllte Jahrhunderte. 
Im Streit um das letzte der vier genannten Konzilien kam es sogar zu einem ersten 
Auseinanderfallen der so glanzvollen politisch-religiösen Reichseinheit. Chalcedon 
selber bedeutete aber noch einmal einen letzten Höhepunkt der in sich geschlossenen 
christlichen Oikumene. 

Die Berufung zum Konzil erging in ernster Stunde. Attila, der Hunnenkönig, 
hielt gerade in jenem Jahre (451) das altersschwache Römerreich in Schrecken. Die 
Kirche war seit Jahrzehnten von schweren Glaubensstreitigkeiten erschüttert. Es 
ging um das zentrale Geheimnis des gottmenschlichen Wesens Jesu Christi. Inner- 
halb von 20 Jahren waren zwei entgegengesetzte Häresien auf den Plan getreten, 
die an den Kern des Christusglaubens rührten: der Nestorianismus und der Euty- 
chianismus. Im Jahre 449 war die Verwirrung aufs höchste gestiegen. Der Patriarch 
von Alexandrien, Dioskorus, eine der dunkelsten Gestalten der östlichen Kirchen- 
geschichte, hatte in gewalttätiger Weise den Vorsitz auf einer vom Kaiser Theo- 
dosius d. J. berufenen und vom Papst Leo beschickten Synode ausgenützt, um eine 
extrem monophysitisch orientierte Christologie durchzusetzen und sich allseits den 
kirchenpolitischen Einfluß zu sichern. Schon schienen unter der Untätigkeit des 
Kaisers diese Kräfte zu siegen, als sein plötzlicher Tod am 28. Juli 450 die ganze 



Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 405 

Lage veränderte und der Rechtgläubigkeit freie Bahn ließ. Kaiser Marcian und 
seine Gemahlin Pulcheria im Osten, Papst Leo im Westen konnten ungehindert zu- 
sammenarbeiten, um Einheit und Frieden in Kirche und Reich wiederherzustellen. 
Das Hauptmittel dazu sahen sie in der Berufung eines allgemeinen Konzils, das ein 
entscheidendes Wort über Christus sprechen sollte. 

Vor 1500 Jahren wurde also (vom 8. Oktober bis zum 1. November) die größte 
allgemeine Synode des kirchlichen Altertums abgehalten. In einer Harmonie, wie 
wir sie kaum sonst in der alten Kirchengeschichte erblicken, wirkten Kaiser und 
Papst, Ost und West zusammen, um die erschütterte Ordnung wiederherzustellen. 
Ein dem Papst als dem Haupt der Kirche ergebener, lateinisch sprechender Kaiser 
verkündete auf byzantinischem Boden eine kirchliche Glaubensentscheidung als 
Reichsgesetz. Noch einmal fanden sich Griechentum und Lateinertum in einer Kirche 
und in einem Reich zusammen. 

Schon aber war der Höhepunkt dieser universalen Einheit von östlicher und west- 
licher Kultur erreicht. Chalcedon wurde nicht allgemein angenommen. Das Konzil 
wurde zur Entscheidung und zur Wende. Zum ersten Mal in der Geschichte der 
alten Reichskirche trennten sich größere Gruppen für dauernd von ihr und schließ- 
lich auch vom Reich. Die Geschichte der getrennten Kirchen begann. Viele der abge- 
spaltenen christlichen Gemeinden, von Ägypten bis nach Syrien, wurden bald die 
Beute des Islam. Aber auch ganz allgemein lebten sich Ost und West, die griechische 
und lateinische Kirche, immer mehr auseinander. Ja, auf dem Konzil selbst war in 
der letzten, von den päpstlichen Legaten nicht anerkannten Sitzung der sog. 28. 
Kanon verfaßt worden, der später zur Ausbildung des konstantinopolitanischen 
Primats und zur endgültigen Spaltung zwischen Ost und West beitragen sollte, 
wenn er auch unmittelbar keine Verleugnung der kirchlichen Einheit bedeutete. 

Vieles nun, was mit Chalcedon verbunden ist, gehört der Geschichte an. Seine 
übergeschichtliche Stellung beruht auf dem bedeutenden Anteil, den es an der Ge- 
staltung unseres christlichen Glaubensbewußtseins hat. Als Ausdruck und Schule des 
Geistes des Christentums behält es eine fortdauernde Geltung. In drei Worten, die 
den Geist des Konzils geprägt haben, läßt sich diese zusammenfassen: traditio • 
moderatio • definitio. Sinn für Überlieferung, Weg der goldenen Mitte, Eindeu- 
tigkeit der Entscheidung, Das ist Chalcedon, mag es auch noch so sehr, einst wie 
heute, umstritten sein. Wie für den Glauben an Christus, den Gottmenschen, so sind 
diese 3 Grundbegriffe auch für die Christusfrömmigkeit von bleibender Bedeutung 
geworden. 

1. Traditio 

Für die katholische Kirche hat das Konzil von Chalcedon die entscheidende Glau- 
bensaussage über Christus gebracht. Das Christusbild, welches durch Nestorianismus 
und Monophysitismus in ganz gegensätzlicher Weise verzeichnet worden war, wurde 
von der Kirche in seinen überlieferten Grundlinien in neuer und verstärkter Deut- 
lichkeit herausgehoben. Dies geschah in Worten, die bis dahin noch keinen Platz in 
einer feierlichen Glaubensverkündigung der Kirche gefunden hatten. Jesus Christus, 
der Gott-Mensch, ist eine Person, eine Hypostase, er hat aber zwei Naturen, zwei 
Physeis. Man kann es diesen nüchternen, einfachen Worten nicht ansehen, welche 
Bewegung sie in der Geschichte ausgelöst haben, welcher Kampf um sie entstanden 



406 Alois Grillmeier 

ist. Schon vom Konzil hinweg war der Mönch Theodosius nach Palästina geeilt, um 
dort in den Klöstern zu verkünden: Zu Chalcedon hat man den Nestorianismus 
definiert, die Trennung Christi in zwei Personen. Diese Anklage verstummte nicht 
mehr. Einer der bekanntesten modernen Dogmenhistoriker versteigt sich zu dem 
Urteil: Das Konzil von 451 hat die östliche Kirche um ihren Glauben betrogen. Um 
der Worte hypostasis (= Person) und physis (= Natur) willen betrachten viele die 
Glaubensformel von Chalcedon als das Erzeugnis der fortschreitenden Hellenisie- 
rung des Christentums. Die moderne nichtkatholische Kirchengeschichte hilft mit, 
diese Auffassung zu unterstreichen. Selbst ein Kenner der alten Kirche wie E. 
Schwartz, der Herausgeber der Konzilsakten, sieht Chalcedon und die vorhergehen- 
den Konzilien so sehr von der Politik beherrscht, daß für das Theologische und Reli- 
giöse kein Platz mehr bleibt. Nach dieser Auffassung ist zur Hellenisierung des 
Christentums auch noch die vollkommene Säkularisierung des christlichen Gedankens 
gekommen. Chalcedon wird danach wie zu einem trennenden Block, der sich zwi- 
schen uns und die echte, ursprüngliche Überlieferung schiebt. 

Die umfassende Auseinandersetzung mit solch grundsätzlichen Einwürfen, die an 
das Wesen unseres Christusglaubens gehen, kann nicht Aufgabe dieses kurzen Über- 
blickes sein1. Hier soll nur eines aus der überlieferungsgeschichtlichen Stellung des 
Konzils von 451 sichtbar gemacht werden: sein Sinn für Überlieferung und sein Zu- 
sammenhang mit den christlichen Ursprüngen. 

Da wir nicht mehr in dem lebendigen Überlieferungsbewußtsein der damaligen 
Zeit stehen, sind wir geneigt, die einzelnen Konzilien der alten Kirche, wie auch die 
sie tragenden und von ihnen geformten Epochen voneinander zu isolieren. Die Ge- 
schichte der alten Konzilien und ihrer Dogmen studieren, heißt aber nach einer un- 
zerreißbaren Kette greifen. Wenn ich Chalcedon sage, so meine ich auch Ephesus 431, 
Konstantinopel 381 und vor allem Nicäa 325. Für die Väter des vierten und fünften 
Jahrhunderts gab es eigentlich nur ein Konzil, auf dem alle folgenden aufbauten: 
Nicäa. Konstantinopel, Ephesus und Chalcedon wollten nichts anderes, als das 
Konzil von Nicäa neu bestätigen. Ob wir die Geschichte des Symbolums unserer 
Messe, des Nicaeno-Constantinopolitanum, oder die dogmatischen Methoden des 
Konzils von Ephesus studieren, ob wir die sog. Räubersynode von 449 oder ihren 
Gegenspieler, das Konzil von Chalcedon betrachten, immer werden wir auf Nicäa 
als den Ausgangspunkt der theologischen Beweisführung und den Maßstab urchrist- 
licher Überlieferung und damit auf die Ursprünge dieser Überlieferung selbst zu- 
rückgeführt. 

Diese Tatsache ergibt sich mit einer überraschenden Klarheit. Das Glaubens- 
symbol von Nicäa ist das entscheidende Glaubensdokument für die drei nachfolgen- 
den Konzilien, insbesondere für Chalcedon. Von diesem Symbol darf nichts weg- 
genommen werden. Durch alle drei nachnicänischen Konzilien geht eine merkwür- 
dige Scheu, eine neue Formel zu verfassen. •Was zu Nicäa gesagt worden ist, das 
genügt. Wir wollen nichts hinzufügen." Christologische Rechtgläubigkeit oder 
Häresie wird nur an einem gemessen: an dem Glauben der 318 Väter und ihrem 

1 Das dreibändige, internationale Gemeinschaftswerk •Das Konzil von Chalkedon", hrsg. 
von A. Grillmeier und H. Badit, Echter-Verlag Würzburg 1951/2, nimmt in wissenschaft- 
licher Weise zu diesen Fragen Stellung. Es erarbeitet in mancher Beziehung ein neues Bild 
dogmengeschichtlicher Entwicklung. 



Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 407 

Symbol. Wenn sich schließlich die Väter von Chalcedon, nach einem langen Wider- 
stand gegen den Willen des Kaisers, herbeilassen, eine neue Glaubensformel zu ver- 
fassen, so konnte sie nichts anderes sein als das alte Dogma von Nicäa in einem 
neuen Gewände. 

Was ist aber das Christusdogma und die Christusbotschaft von Nicäa anderes als 
eine schlichte, eindringliche Umschreibung jenes zentralen Wortes aus dem Prolog 
des vierten Evangeliums: •Das Wort ist Fleisch geworden" (Joh 1, 14)? Die Worte 
des nicänischen Credos unterscheiden sich kaum davon: •Der um uns und unseres 
Heiles willen herabgestiegen ist, Fleisch angenommen hat und Mensch geworden 
ist". Darin liegt für den Evangelisten Johannes, die Väter von Nicäa und die Kir- 
chenversammlung von Chalcedon das Geheimnis der Menschwerdung beschlossen, 
daß der göttliche Logos zugleich wahrer Mensch ist. Der Logos, der Sohn Gottes, 
bleibend was er ist, hat zu seinem göttlichen Sein hinzu eine menschliche Seinsweise 
und Existenz angenommen. Und es besteht eine solche Innigkeit der Verbindung 
von göttlicher und menschlicher Seinsweise, daß ein und derselbe Sohn Gottes beides 
zugleich ist: Gott und Mensch. 

Wenn die urchristliche Überlieferung diese Offenbarungsaussage mit einfachen, 
umschreibenden Worten zum Ausdruck gebracht hatte, so haben die Väter von Chal- 
cedon diese Überlieferung in das Gewand einer gehobeneren Sprache gekleidet, indem 
sie sagen: •Christus ist eine Person, eine Hypostase in zwei Naturen". Sie waren 
dazu gezwungen worden, weil die Häresie mit solchen Begriffen eine schwer- 
wiegende Verfälschung in das Christusdogma hineingetragen hatte. Apollinarius 
von Laodicea, einer der bedeutendsten Bischöfe des vierten Jahrhunderts, hatte 
als erster diese Begriffe auf das Inkarnationsdogma angewandt und einen falschen 
Sinn damit verbunden. Nach dieser einflußreichsten aller christologischen Häresien 
war in Christus nur eine unvollständige Menschennatur, eine menschliche Fleisches- 
natur, aber ohne geistige Seele. Den Platz dieser geistigen Seele aber nahm nach 
Apollinarius der göttliche Logos selber ein. Der Logos war für ihn die Seele der 
Fleischesnatur Christi. Der Logos und dieses Fleisch bildeten zusammen nur •eine 
Natur", die eine fleischgewordene Natur des göttlichen Logos. Es war ein ver- 
fälschtes, aber verführerisches Christusbild, und die Apollinaristen entfalteten eine 
gewaltige Werbekraft, um die ganze Kirche des Ostens dafür zu gewinnen. Das Ge-. 
heimnis der Erlösung stand auf dem Spiel. Denn dieser •Christus" des Apollinarius 
konnte keinen echten menschlichen Gehorsam mehr leisten. Er hatte ja keine voll- 
gültige Menschennatur, keinen geistigen menschlichen Willen, sondern nur eine 
Fleischesnatur, die in allem unmittelbar vom göttlichen Logos belebt und bewegt 
wurde. So folgte es aus den Worten des Apollinarius, in Christus sei nur eine 
Physis und eine Hypostase, sei nur eine Natur und eine Person. 

Konnten die Väter von Chalcedon einer solchen Häresie anders begegnen, als 
durch eine Glaubensformel, welche das überlieferte Dogma in eben dieser Sprache 
ausdrückte? Was sie genau unterscheidend hervorhoben, war, daß Christus sowohl 
eine göttliche als auch eine vollständige menschliche Natur habe, daß in Christus 
also nicht eine, sondern zwei Naturen, aber in einer Person, seien. 

Sinn für die apostolische Tradition, das ist das Erste, was in der ganzen Diskussion 
um die Glaubensformel von Chalcedon zum Ausdruck kommt, Sinn für Tradition, 



408 Alois Grillmeier 

deren Kern im Glaubensbekenntnis von Nicäa zusammengefaßt war. Es klingt wie 
ein Programm, wenn die Väter ihr neu verfaßtes Symbolum einleiten mit den Wor- 
ten: •In der Nachfolge der heiligen Väter". Diese Formel ist ernst gemeint. Das 
ganze Symbol ist nichts anderes als ein Mosaik aus lauter überlieferten Formeln. 
Im letzten Satz ihrer Glaubensformel nennen sie noch einmal die Quellen christlicher 
Überlieferung: •wie die Propheten von Anbeginn, und wie Jesus Christus selbst uns 
gelehrt, und wie das Symbol der Väter es uns überliefert hat"2. 

Wir müssen dieses eindeutige Gravitieren des theologischen Bewußtseins des 
vierten und fünften Jahrhunderts zu Nicäa und den ursprünglichen Glaubens- 
quellen voll würdigen. Dieser unbedingte Wille zur Ursprünglichkeit des Christus- 
glaubens und zur apostolischen Christusaussage läßt keinen Platz für den Einbruch 
jener Tendenzen, die dem vierten Konzil zur Last gelegt werden: Hellenismus und 
Staatsraison. Chalcedon, Nicäa, apostolische Überlieferung und Uroffenbarung in 
Christus bilden in dem Glaubensbewußtsein der Kirche eine unzerreißbare und un- 
verfälschte Einheit. 

2. Moderatio 

Leidenschaft, so scheint es, kennzeichnet die Glaubenskämpfe um Chalcedon. Für 
einen Beobachter von außen ist die Konzilsgeschichte vom vierten bis zum sechsten 
Jahrhundert voller Menschlichkeiten. Wir sehen Sendlinge landauf, landab eilen, 
um Trennung und Uneinigkeit unter den Gläubigen zu säen. Aufgeregte Volks- 
mengen ergehen sich in stundenlangen Akklamationen für oder gegen Chalcedon. 
Große Scharen von Mönchen ziehen, gleich schlagfertigen Armeen der theologischen 
Parteihäupter, umher. Ihre heilige Erregung oder auch Zügellosigkeit geben der 
Zeit der christologischen Streitigkeiten das Gepräge. Selbst im Hippodrom von 
Konstantinopel, dieser Arena der politischen und geistigen Kämpfe der Kaiserstadt, 
nehmen die großen Zirkusparteien, die Grünen und die Blauen, Stellung für und 
gegen Chalcedon. Die Kaiser selber mischen sich ein und bestimmen in Dekreten 
über den Glauben der Untertanen. Es ist die Zeit der leidenschaftlichen Anatheme. 
Kein Wunder, wenn man auch Chalcedon von derselben Atmosphäre beherrscht 
sieht und sogar •pöbelhaftes Geschrei" aus der Konzilskirche St. Euphemia heraus- 
hört. 

Es hieße aber einer großen kirchengeschichtlichen Vereinfachung verfallen, wollte 
man die Atmosphäre, von welcher Chalcedon umgeben ist, verwechseln mit dem 
Geiste, der das Konzil als Ganzes beseelte. Gewiß, das Menschliche und Allzumensch- 
liche soll nicht geleugnet werden. Wir dürfen es aber nicht mit unseren Maßstäben 
messen. Auch die Akklamationen, die Ausrufe der Väter, die uns so seltsam be- 
rühren, haben einen religiösen Sinn. Nach der Auffassung der damaligen Zeit gel- 
ten die allgemeinen Konzilien als inspiriert und die Inspiration des Geistes äußert 
sich nach antiker Anschauung in lautem Rufen. So bezeugt es uns auch Paulus, der 
von dem •Schreien" im Geiste (Rom 8,15) spricht. Selbst Dioskorus, die dunkle Ge- 
stalt der •Räubersynode" von 449, bezeugt diese Auffassung, indem er seinen Ge- 
sinnungsgenossen zuruft: •Das habt nicht ihr gerufen. Das hat der Heilige Geist in 
euch geschrieen". 

* Vgl. J. Neuner - H. Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkün- 
digung, Regensburg 1948, 158 



Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 409 

Bei all diesen seltsamen Formen orientalischer Religiosität dürfen wir aber eines 
nicht übersehen: den für das vierte Konzil charakteristischen Geist der moderatio, 
der geistigen Zucht und Ausgeglichenheit, welcher zugleich die echte Überlieferung 

garantierte. 
Ein Theologe des 6. Jahrhunderts, Theodor von Raithu, hat das richtige Wort 

für die Haltung von Chalcedon geprägt, wenn er sagt: •Mit der Formel von der 
einen Hypostase und den zwei Naturen ist die Kirche einen Mittelweg gegangen". 
Eine via media ist in der Tat sowohl die Glaubensentscheidung wie auch die ganze 
Haltung der Väter des Konzils. Leo der Gr. hat sozusagen das Motto über die Ge- 
schichte von Chalcedon gesetzt, wenn er sein eigenes Vorgehen mit den Worten 
kennzeichnet: Maß zu halten war mein Wille3. Ein echt römisches und christliches 
Motto zugleich, welches Leo in seiner Person verkörperte. Moderatio ist der We- 
senszug des großen Papstes, wie er gerade in der Geschichte von Chalcedon zur Gel- 
tung kommt. In Leos Augen war es die Schuld des Dioskorus, die sacerdotalis 
moderatio* verletzt zu haben. Die Väter des Konzils sollten aber auf dem goldenen 
Mittelweg zwischen allen Extremen bleiben. 

In einem nur für das christologische Dogma möglichen Pendelausschlag hatten 
sich innerhalb von 20 Jahren zwei christologische Häresien gegenübergestellt, der 
Nestorianismus und der Monophysitismus. Beide verzeichneten das Bild Jesu Christi. 
Nestorius trennte Gott und Mensch in Christus. Eutyches aber vermischte Gottheit 
und Menschheit. Daß hier das Konzil einen Mittelweg zu gehen hatte, ist dem Kenner 
des Ringens um die eindeutige Klärung der Aussagen der Offenbarung über Chri- 
stus heute selbstverständlich. Was richtig war an beiden Häresien, hatten die Väter 
von Chalcedon im Sinne der Tradition in einer fruchtbaren Synthese zu verbinden. 
Auf der einen Seite das Bestreben, die Einheit in Christus so tief als möglich zu fas- 
sen, auf der anderen Seite aber die klare Unterscheidung der Naturen nicht zu ver- 
gessen. Dies war der Inhalt ihrer prägnanten Formel: Christus ist eins in der Person, 
aber zweifach in der Natur. Eine Hypostase, zwei Naturen. 

Die eigentliche moderatio des vierten Konzils leuchtet aber erst auf, wenn wir sein 
Verhalten zur größten Theologengestalt dieser Zeit, dem mächtigen Patriarchen 
Cyrill von Alexandrien, der freilich schon 444 verstorben, in seinem Geiste aber 
noch lebendig gegenwärtig war, einer genaueren Untersuchung unterziehen. 

Es ist bekannt, daß Cyrill der große Bekämpfer des Nestorius geworden ist. Er 
hatte hierin das alte Erbe von Alexandrien übernommen: den Kampf gegen Antio- 
chien und seine Trennungschristologie. In der Abwehr dieser insbesondere für einen 
Alexandriner verwerflichen Irrlehre hatte er selber einige Formeln übernommen, 
die er irrtümlicherweise für kirchlichen Ursprungs hielt, die aber in Wirklichkeit eine 
apollinaristische Fälschung waren. Es war die umstrittene, von Cyrill allerdings 
recht gedeutete Formel von der •einen Physis des fleischgewordenen Logos". Die 
Apollinaristen hatten diese zweideutige Formel von der einen Physis, von der einen 
Natur in Christus zum Zentrum ihrer Christologie gemacht und damit eine gefähr- 

s Leo M., ep. 95, 2: PL 54, 943 A: Moderationem volui custodiri 
4 Leo M., ep. 44, 1: PL 54, 827 B. Diese und die vorhergehende Stelle ist entnommen der 

vorzüglichen Skizze, welche H. Rahner von Papst Leo als dem Urbild der moderatio 
zeichnet, in: Konzil von Chalkedon Bd. I, 323•339 



410 Alois Grillmeier 

liehe Propaganda getrieben. Sie erdichteten Briefe, in denen die Formel von der 
einen Physis Päpsten wie Felix und Julius, Vätern wie Athanasius und Gregor dem 
Wundertäter zugeschrieben wurden. Diese Täuschung hatte einen ungeheuren Er- 
folg. Auch Cyrill von Alexandrien verfiel ihr, war aber Theologe genug, um der so 
übernommenen Formel einen Sinn zu geben, der durchaus kirchlich war. Physis 
bedeutete für ihn praktisch soviel wie Person. So besagte denn die •eine Physis des 
fleischgewordenen Logos" für ihn nichts anderes, als •die eine Person des fleisch- 
gewordenen Logos". Wenn diese Formel nun auch die Einheit in Christus sehr gut 
zum Ausdruck brachte, so fehlte ihr doch eines, die deutliche Kennzeichnung der 
Untersdieidung der Gottheit und Menschheit. Solange Physis die Doppelbedeutung 
von Natur und Person behielt, solange konnte mit dieser Formel das Dogma von 
der Menschwerdung Christi nicht eindeutig zum Ausdruck gebracht werden. Sie war 
mißverständlich, und Eutyches, der Archimandrit von Konstantinopel, war das 
Opfer dieser Zweideutigkeit. 

Hier schaffte das Konzil von Chalcedon, unter dem besonderen Einfluß Leos d. Gr. 
und seines berühmten Tomus ad Flavianum, Klarheit. Die pointierte Sprache der 
Mia-physis-Formel Cyrills und seiner umstrittenen Anathematismen wurde über- 
gangen und nur der Cyrill einer gemäßigten Sprache zum Zeugen des Inkarnations- 
dogmas erwählt. Chalcedon ging bewußt den Weg einer nüchternen Sprache, wenn 
es auch den Anschein erweckte, als müsse von nun an im griechischen Christusbild 
der leuchtende Glanz und die glühende Inbrunst erlöschen. In Wirklichkeit wurden 
nur die echten Grundlinien in aller Deutlichkeit herausgehoben: In Christus gibt es 
nur eine Person, aber zwei Naturen. Einheit und Verschiedenheit in Christus waren 
nun in gleicher Weise betont, wie es die berühmten Worte sagen: •unvermischt" und 
•ungetrennt". Untrennbar, aber doch unvermischt sind Gottheit und Menschheit in 
Christus verbunden. 

Leider wurde die chalcedonische Klarheit nicht verstanden. Extremisten hatten 
sich schon der Mia-physis-Formel Cyrills bemächtigt. Die Redeweise von den zwei 
Naturen in Christus, die sie im Sinne von zwei Personen mißdeuteten, war ihnen 
ein Greuel. Nun flammten jene Kämpfe auf, die schließlich im 6. Jahrhundert mit 
dem erstmaligen Verlust größerer Gebiete für die Kirche endeten. Die chalcedonische 
JAoderatio hatte es nicht vermocht, diese Bewegung aufzuhalten. Überspitzung und 
Übertreibung wird gerade im 6. Jahrhundert auch gewisse Kreise der östlichen Theo- 
logie, die in dem Theologenkaiser Justinian ihren mächtigen Patron fand, kenn- 
zeichnen. Sie versuchten auf dem Konzil von Konstantinopel im Jahre 553 ihr System 
zur feierlichen Definition zu erheben, was aber Papst Vigilius vereitelte. Der Frieden 
der Ostkirche war jedenfalls dahin. 

3. Definitio 

. Diese Via media, dieser trames catholicus, dieser katholische Weg, wie Leo d. Gr. 
ihn nannte, konnte nur auf ein Ziel hinführen, die Wahrheit, die klare und eindeu- 
tige Glaubensaussage über Christus. Das macht darum Chalcedon auch uns zur christ- 
lichen Verantwortung. Nach Nicäa war es vor allem Chalcedon, das deutlichere Be- 
griffe in die christliche Verkündigung hineintrug, um den Inhalt des Inkarnations- 



Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 411 

dogmas auszudrücken. Und gerade dies wird ihm zum Vorwurf gemacht: seine ein- 
deutige und unausweichliche Glaubensformel. 

Als in den ersten Nachkriegs jähren die Einladung zum ökumenischen Kongreß in 
Amsterdam (1948) erging, war dieser gewissermaßen eine Probe auf den Stand des 
Christusglaubens in den nichtkatholischen Gemeinschaften. Wir freuen uns dar- 
über, daß unsere getrennten Brüder als Grundlage •christlicher" Gemeinschaft den 
Glauben •an unseren Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland" hinstellten. Die 
Anerkennung der Gottes- und Erlöserwürde Jesu Christi wurde ausdrücklich als die 
christologische Norm der Zugehörigkeit zur Gemeinschaft der Christen erklärt. Das 
Christusbekenntnis des ökumenischen Rates der Kirchen in Amsterdam blieb bei 
derselben Formel: •Der ökumenische Rat der Kirchen setzt sich zusammen aus Kir- 
chen, die Jesus Christus als Gott und Heiland anerkennen". 

Dieses christologische Fundament zur Begründung der Gemeinschaft aller christ- 
lichen Kirchen blieb aber nicht unwidersprochen. Es ist als Zeichen der Zeit und der 
Auflösung des Christentums gewisser Kreise zu werten, wenn selbst gegen diese For- 
mel Einspruch erhoben wurde. In einer ökumenischen Umschau, die den Titel •Chri- 
stendom" trägt, wurde die Formel von Amsterdam als zu differenziert, als zu aus- 
drücklich, sagen wir als zu •chalcedonisch", empfunden, wie der Verfasser in diesem 
Zusammenhang denn auch ausdrücklich auf das Konzil von 451 zu sprechen kommt, 
um es abzulehnen5. 

Als gemeinsames Fundament der Diskussion und der christlichen Gemeinschafts- 
bildung sollte vielmehr die biblische Formel gelten • eine Forderung, die R. Bult- 
mann in einer Kritik der Amsterdamer Formel auf einem freisinnigen Theologen- 
tag in der Schweiz noch entschiedener und radikaler erhob6. Aber nur eine •ent- 
hellenisierte" und •entmythologisierte" Bibel läßt nach R.Bultmann die eigentliche 
Auffassung von Christus sichtbar werden. Enthellenisierung und Entmythologi- 
sierung der Bibel bedeutet aber für ihn Ausscheidung des kirchlichen Glaubens an 
die Gottnatur und das Gottmenschentum Jesu Christi. 

Die Bibel hat nach R. Bultmann gleichsam zwei Stockwerke. Man baut sich im 
oberen ein. Dort findet man scheinbar eindeutige Wesensaussagen über Christus, wie 
•Christus ist Kyrios, Theos". Das alle» wird zugegeben. Es wird zunächst auch kein 
Versuch gemacht, den Bedeutungsgehalt dieser Ausdrücke abzuschwächen. Man 
glaubt sich seines Bekenntnisses sicher. • Auf einmal entsinkt einem der Boden und 
alles stürzt hinunter. Denn alle diese Seins- und Wesensaussagen über Christus und 
seine göttliche Würde sind nur hellenistische Gebilde, sind nur Mythus. Um zum 
religiösen Wahrheitsgehalt vorzustoßen, muß man die Bibel •enthellenisieren" und 
•entmythologisieren". Die biblischen Aussagen wie Kyrios und Theos sollen nicht 
Seins- und Wesensaussagen über Christus sein, sondern nur in einem allgemeineren 
Sinn als Ausdruck eines gotterfüllten Wirkens Jesu gelten. •Man darf sagen, daß 
im Neuen Testament, jedenfalls a parte potiori, die Aussagen über Jesu Göttlich- 

5 Vgl. Clarence T. Craig, The Christological Foundation of the World Council of Chur- 
ches, in Christendom 11 (1946) 13•22 

8 R. Bultmann, Das christologische Bekenntnis des ökumenischen Rates, in: Evangelische 
Theologie 11 (1951) 1•33 



412 Alois Grillmeier 

keit oder Gottheit in der Tat Aussagen sind, die nidit seine Natur, sondern seine 
Bedeutsamkeit zum Ausdruck bringen wollen"7. 

Die zentralen biblischen Seinsaussagen über Christus sind also nach R. Bultmann 
zu transponieren auf die Ebene eines •Bedeutens". Denn die biblischen Seinsaus- 
sagen seien nur dem objektivierenden griechischen Denken entsprungen. •Im Chalce- 
donense", fährt Bultmann nun fort, •hat diese Haltung einen für unser Denken 
unmöglichen Ausdruck gefunden"8. Er kann die Formel von Chalcedon nur als 
Endpunkt des in der Bibel schon eingeleiteten Hellenisierungsprozesses des Christen- 
tums betrachten. 

Es ist klar, daß diese •Entmythologisierung" des NT die Auflösung aller Grund- 
lagen des Christentums bedeutet. Darum aber ist es so entscheidend, daß die Väter 
von Chalcedon solchen Bestrebungen gegenüber ein festes horizein, ein Definieren, 
ein genaues Abgrenzen des christlichen Glaubensinhaltes setzen. Gerade darin liegt 
die unabschätzbare Bedeutung dieses Konzils für die Erhaltung eines geschlossenen, 
unaufgeweichten Christentums. Chalcedon stellt vor ein eindeutiges Christus- 
bekenntnis, so wie Christus einst seine Jünger gefragt hat: •Für wen haltet ihr 
mich?" Die Enzyklika Papst Pius XII., die zur Jubelfeier des Konzils erschienen ist, 
hebt gerade dies als eine besondere Leistung des Konzils hervor: die Klarheit der 
Begriffe und der Unterscheidung gebracht zu haben. •Fragt man sich nun, woher es 
kommt, daß sich die Ausdrucksweise des Konzils von Chalcedon durch solche Klar- 
heit und solchen Erfolg bei der Zurückweisung des Irrtums auszeichnet, so scheint 
uns der Grund vor allem darin zu liegen, daß man dort unter Vermeidung jeglichen 
Doppelsinnes die zutreffendsten Ausdrücke verwandte9". Als ein Werk der Genauig- 
keit, der sorgfältigen Aufgliederung, als letzte Norm und unwandelbare Glaubens- 
formel bezeichnen die Väter von Chalcedon jenes Symbolum, das sie als gemein- 
sames und verpflichtendes Bekenntnis für die gesamte Kirche Christi verkünden. 

Chalcedon und sein Vorbild, Nicäa, haben hier eine wichtige Aufgabe in der 
christlichen Überlieferung zu erfüllen. Diese beiden Konzilien haben gezeigt, wie 
klare Aussagen wesentlich sind für die Darstellung der christlichen Offenbarung, 
wenngleich diese ihre Sendung auch sehr oft mißverstanden worden ist. Wenn z. B. 
im vierten Jahrhundert eine endlose Kontroverse über die Begriffe homoousios 
(wesensgleich) und homoiousios (wesensähnlich) geführt wurde, so scheint dies auf 
den ersten Blick eine sehr nutzlose und kleinliche Wortstreiterei zu sein. Tatsächlich 
unterscheiden sich diese beiden Worte auch nur durch ein kleines Jota. Aber Karl 
Barth, um hier einen nichtkatholischen Zeugen zu nennen, hat mit Entschiedenheit 
auf die Bedeutung dieses kleinen Buchstabens hingewiesen: •Es mußte wirklich um 
dieses Jota gestritten werden: entweder Gott selber oder ein himmlisches oder 
irdisches Wesen. Das war nicht eine gleichgültige Frage, es ging in diesem Jota um 
das Ganze des Evangeliums. Entweder haben wir es in Jesus Christus mit Gott zu 
tun oder aber mit einer Kreatur"10. 

7 ebd. 6 
8 ebd. 10 
8 Acta Apostolicae Sedis 33 (1951) 635. Authentische deutsche Übersetzung, Rom 1951, 

nr. 26 S. 12 
10 K. Barth, Dogmatik im Grundriß, Zürich 1947, 100    • 



Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 413 

Nicht weniger stand zu Chalcedon auf dem Spiel, nämlich die ganze Grundlage 
des Christentums und die Gewißheit unserer Erlösung. Der Zweck dieser klaren 
Formeln war also nicht, das Geheimnis der Inkarnation in menschliche Begriffe ein- 
zufangen und als solches dem menschlichen Verstand greifbar zu machen. Diese For- 
meln haben nur die eine Aufgabe, mit der Genauigkeit des Buchstabens festzustellen, 
daß ein Geheimnis unbezweifelbare Tatsache ist, nämlich daß Gott auf unbegreif- 
liche Weise Mensch geworden ist. 

In einer herrlichen Weise gibt Kaiser Marcian dies als den Zweck der Formel von 
Chalcedon an. In einem Briefe an chalcedon-feindliche Archimandriten und Mönche 
von Jerusalem gibt er eine Deutung der geistigen Haltung der Väter auf dem von 
ihm berufenen Konzil: •Ihr habt mir kundgetan, daß euere Herzen verwirrt wurden, 
als ihr von zwei Naturen hörtet, als ob ihr eine Neuigkeit vernommen hättet... Mit 
der Lehre der Väter verstehen wir aber unter »Natur« nichts anderes als »Wahr- 
heit«, als »Wirklichkeit« (naturam intelligimus veritatem). Denn dies ist es, was 
wir wissen und sagen, daß ein und derselbe Jesus Christus unser Herr ist, wahrer 
Gott und wahrer Mensch"11. 

Es geht also nicht um Aristoteles und seinen Naturbegriff, sondern um die Wahr- 
heit der Inkarnation. Die Wahrheit, die Wirklichkeit der Inkarnation soll mit der 
Genauigkeit des Begriffes und der Schärfe des Buchstabens festgestellt werden. Wir 
Menschen sollen und dürfen mit aller Klarheit wissen: Gott ist Mensch geworden, 
Christus ist Gott und Mensch zugleich. Er ist es wirklich, nicht in bloß metaphorischer 
Weise, nicht bloß repräsentiert unter uns Menschen, vertreten durch ein religiöses 
Genie, abgebildet durch große menschliche Heiligkeit, sondern in eigener Person, 
aber in unserem Fleisch. Diese Botschaft von der Wirklichkeit des wahren und echten 
Menschentums Christi wollte das Konzil von Chalcedon als den großen Trost der 
Menschheit aufrechterhalten. 

Traditio, moderatio, definitio: Sinn für Überlieferung, Weg der goldenen Mitte, 
Klarheit und Wahrheit der Lehre: das muß aus der chalcedonischen Geistigkeit her- 
aus auch Form und Inhalt unseres Glaubens, unserer Frömmigkeit werden. Der für 
das Christentum wesentliche Geist der Überlieferung sichert uns den Zusammen- 
hang mit den Ursprüngen der Offenbarung, wie sie in Christus ergangen und den 
Aposteln anvertraut ist. Er sichert uns auch den Zusammenhang mit den bleibenden 
Gütern aller Epochen der christlichen Vergangenheit. Unsere abendländische Kultur 
ist ohne die unvergänglichen Grundlagen griechischer und lateinischer Geistigkeit 
nicht zu verstehen. Griechischer Horos und lateinische Moderatio sind aber nur das 
Gefäß zur Bewahrung des göttlichen Inhaltes, des geoffenbarten Geheimnisses vom 
Gott-Menschentum Jesu Christi. Diese geoffenbarte Wahrheit bleibt, so sehr sie 
auch in menschliche Geschichte eingegangen ist, selber doch über diese Geschichte 
erhaben, Die Klarheit einer Formel, wie sie uns Chalcedon bietet, darf uns nicht 
dazu verleiten, unseren Glauben an Christus für ein menschliches Wissen zu halten. 
Niemals wollte die Kirche das Christusgeheimnis als solches auflösen. Immer wird 
es auch unsere Aufgabe sein, um Christus zu ringen und nach echtem Fortschritt in 
Lehre und Verkündigung zu streben. Nirgends ist das schöner gesagt als in einem 

11 Vgl. A. Grillmeier, Die theologische und sprachliche Vorbereitung der Formel von 
Chalkedon, in: Das Konzil von Chalkedon I, 202 



414 Wilhelm Bertrams 

nachchalcedonischen Briefe, der dem hl. Papst Leo zugeschrieben wird: •Der Sieg, 
den Christus seiner Kirche (zu Chalcedon) gegeben hat, soll uns in dieser Welt wohl 
stärkeres Vertrauen verleihen, nimmt aber nicht alle Sorge. Nicht um zu schlafen ist 
er geschenkt, sondern nur, damit wir mit größerer Leichtigkeit arbeiten"12. 

Die Gleichzeitigkeit des betenden Christen 
mit den Geheimnissen des Lebens Jesu 

Von Wilhelm Bertrams S. J., Rom 

Contemplationes nennen die Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola die Betrach- 
tungen, die der Beter über die Geheimnisse des Lebens, des Leidens und der Ver- 
herrlichung Christi des Herrn anstellen soll. Diese Geheimnisse werden hier nicht 
als bloß geschichtliche Ereignisse aufgefaßt, die, in sich abgeschlossen und endgültig 
der Vergangenheit angehörend, nur noch Gegenstand frommer Erwägungen des 
Betenden sind, zu seiner Erbauung, zur Besserung seines Lebens und zur vollkom- 
meneren Nachahmung Jesu Christi. Sie werden vielmehr als hier und jetzt gegen- 
wärtig gedacht, bzw. der Beter betrachtet sich bei ihrem wirklichen Vollzug als ge- 
genwärtig. Mit Recht ist darum contemplatio mit •Vergleichzeitigung" übersetzt 
worden. Die Geheimnisse Christi des Herrn sind nach der selbstverständlichen Auf- 
fassung des Heiligen allen Zeiten gegenwärtig, bzw. der Beter ist nach ihm beim 
geschichtlichen Vollzug dieser Geheimnisse zugegen, so sehr, daß er z. B. bei der 
Betrachtung über die Menschwerdung mit dem Ewigen Wort, •das soeben Mensch 
geworden ist"1, Zwiesprache halten soll. Und bei der Betrachtung über die Geburt 
des Herrn heißt es: •Ich schaue die Personen, ich erblicke also Unsere Liebe Frau und 
Joseph und die Magd sowie das Jesuskind, nachdem es geboren ist. Dabei mache ich 
mich zu einem kleinen, armen und unwürdigen Diener, indem ich auf sie schaue, sie 
betrachte und ihnen bei ihrer Hilfsbedürftigkeit Dienste leiste, gleich als wäre ich 
zugegen, mit aller möglichen Ehrerbietung und Ehrfurcht"2. 

Eine solche Auffassung von der Gleichzeitigkeit des betenden Christen mit dem 
Leben und Leiden Jesu Christi ist durchaus nichts Ignatius und seinem Exerzitien- 
buch Eigentümliches. Wie er, haben vielmehr alle großen Beter der Kirche gedacht; 
man denke nur an den hl. Franz und sein Krippengeheimnis oder an Margareta 
Maria Alacoque und Theresia von Lisieux, denen der verlassene und leidende Herr 
ganz unmittelbar gegenwärtig war. Ja, die Kirche selbst scheint sich diese Auffassung 
zu eigen zu machen, wenn sie uns das •En ego, o bone et dulcissime Jesu", •Siehe, o 
mein geliebter und gütiger Jesus" und das •Stabat mater" so sprechen läßt, daß wir 
uns dabei mit dem hier und jetzt leidenden Herrn und seiner heiligsten Mutter ver- 
einigen sollen. Heißt es doch im ersten dieser Gebete: •Vor Deinem Angesichte (d. h. 
vor dem Bilde des Gekreuzigten) werfe ich mich nieder .. . indem ich mit inniger 
Rührung und tiefem Schmerz meiner Seele Deine heiligen fünf Wunden betrachte", 

12 Leo M., ep. 120, 6: PL 54, 1054 A 
1 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Ausg. Feder-R. v. Frentz, Nr. 109 
2 ebda. Nr. 114 




