404 . i :
Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums
Zur 1500-]ahrfeier (451—1951) einer Glaubensentscheidung

Von Alois Grillmeier S. ], Frankfurt a. M.

Den folgenden Ausfiithrungen liegt ein Vortrag zugrunde, den der Verfasser auf der
Feier des 25. Jahrestages der philosophisch-theologischen Hochschule St. Georgen, Frankfurt
a. Main, gehalten hat und der fiir die Drucklegung nur unwesentlich iiberarbeitet wurde.

Mitten in den Wirren der Vélkerwanderung dichtete ein Bischof der unteren
Donaulénder den feierlichen Dankeshymnus der katholischen Kirche, das Tedeum.
Darin sprach er das stolze Wort: Te per orbem terrarum sancta confitetur Ecclesia.
Uber den ganzen Erdkreis hin preist Dich die heilige Kirche. Der Blick des Bischofs
war dabei auf den Orbis der Antike, den Mittelmeerkulturkreis gerichtet. Ihn hatte
das Christentum tatsichlich erobert. Der katholische Erdkreis hatte das Erbe der
Antike angetreten. Bei dieser Eroberung der Mittelmeerwelt war die Kirche jene
Verschmelzung mit der griechisch-lateinischen Kultur eingegangen, die zum klassi-
schen Vorbild fiir jede andere Begegnung zwischen Kirche und Kultur werden sollte.

Diese erste Begegnung hatte aber noch ihr Besonderes: die griechisch-romische
Welt war in einem einzigen Reich vereint. Die Verbindung von Kirche und antiker
Kultur bedeutete darum zugleich eine Verbindung zwischen Kirche und Staat, dessen
Herrscher sich ihrer Aufgabe wohl bewufit waren, Hiiter der dreifachen Einheit von
Griechentum, Romertum und Christentum zu sein. Wie eng diese Verbindung war,
wird nirgends so deutlich und vor aller Augen entfaltet wie auf den grofen Kon-
zilien des vierten und fiinften Jahrhunderts: zu Nicda 325, Konstantinopel 381,
Ephesus 431 und Chalcedon 451. Sie waren sowoh! Kirchenversammlungen als auch
Reichssynoden. Thre Entscheidungen galten fiir beide Bereiche, fiir Kirche und Staat.
Ebenso wirkte sich ein Kampf um sie fiir Kirche und Reich in gleicher Weise aus. Das
leidenschaftliche Ringen um ihre Geltung oder Auslegung erfiillte Jahrhunderte.
Im Streit um das letzte der vier genannten Konzilien kam es sogar zu einem ersten
Auseinanderfallen der so glanzvollen politisch-religidsen Reichseinheit. Chalcedon
selber bedeutete aber noch einmal einen letzten Héhepunkt der in sich geschlossenen
christlichen Oikumene.

Die Berufung zum Konzil erging in ernster Stunde. Attila, der Hunnenkénig,
hielt gerade in jenem Jahre (451) das altersschwache Rémerreich in Schrecken. Die
Kirche war seit Jahrzehnten von schweren Glaubensstreitigkeiten erschiittert. Es
ging um das zentrale Geheimnis des gottmenschlichen Wesens Jesu Christi. Inner-
halb von 20 Jahren waren zwei entgegengesetzte Hiresien auf den Plan getreten,
die an den Kern des Christusglaubens rithrten: der Nestorianismus und der Euty-
chianismus. Im Jahre 449 war die Verwirrung aufs hichste gestiegen. Der Patriarch
von Alexandrien, Dioskorus, eine der dunkelsten Gestalten der 6stlichen Kirchen-
geschichte, hatte in gewalttitiger Weise den Vorsitz auf einer vom Kaiser Theo-
dosius d. J. berufenen und vom Papst Leo beschickten Synode ausgeniitzt, um eine
extrem monophysitisch orientierte Christologie durchzusetzen und sich allseits den
kirchenpolitischen Einflu zu sichern. Schon schienen unter der Untitigkeit des
Kaisers diese Krifte zu siegen, als sein plétzlicher Tod am 28. Juli 450 die ganze



Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 405

Lage verinderte und der Rechtgldubigkeit freie Bahn lieR. Kaiser Marcian und
seine Gemahlin Pulcheria im Osten, Papst Leé im Westen konnten ungehindert zu-
sammenarbeiten, um Einheit und Frieden in Kirche und Reich wiederherzustellen.
Das Hauptmittel dazu sahen sie in der Berufung eines allgemeinen Konzils, das ein
entscheidendes Wort tiber Christus sprechen sollte.

Vor 1500 Jahren wurde also (vom 8. Oktober bis zum 1. November) die grofite
allgemeine Synode des kirchlichen Altertums abgehalten. In einer Harmonie, wie
wir sie kaum sonst in der alten Kirchengeschichte erblicken, wirkten Kaiser und
Papst, Ost und West zusammen, um die erschiitterte Ordnung wiederherzustellen.
Ein dem Papst als dem Haupt der Kirche ergebener, lateinisch sprechender Kaiser
verkiindete auf byzantinischem Boden eine kirchliche Glaubensentscheidung als
Reichsgesetz. Noch einmal fanden sich Griechentum und Lateinertum in einer Kirche
und in einem Reich zusammen.

Schon aber war der Héhepunkt dieser universalen Einheit von ostlicher und west-
licher Kultur erreicht. Chalcedon wurde nicht allgemein angenommen. Das Konzil
wurde zur Entscheidung und zur Wende. Zum ersten Mal in der Geschichte der
alten Reichskirche trennten sich grofiere Gruppen fiir dauernd von ihr und schliefi-
lich auch vom Reich. Die Geschichte der getrennten Kirchen begann. Viele der abge-
spaltenen christlichen Gemeinden, von Agypten bis nach Syrien, wurden bald die
Beute des Islam. Aber auch ganz allgemein lebten sich Ost und West, die griechische
und lateinische Kirche, immer mehr auseinander. Ja, auf dem Konzil selbst war in
der letzten, von den pipstlichen Legaten nicht anerkannten Sitzung der sog. 28.
Kanon verfafit worden, der spiter zur Ausbildung des konstantinopolitanischen
Primats und zur endgiltigen Spaltung zwischen Ost und West beitragen sollte,
wenn er auch unmittelbar keine Verleugnung der kirchlichen Einheit bedeutete.

Vieles nun, was mit Chalcedon verbunden ist, gehort der Geschichte an. Seine
iibergeschichtliche Stellung beruht auf dem bedeutenden Anteil, den es an der Ge-
staltung unseres christlichen Glaubensbewufltseins hat. Als Ausdruck und Schule des
Geistes des Christentums behilt es eine fortdauernde Geltung. In drei Worten, die
den Geist des Konzils gepragt haben, lafit sich diese zusammenfassen: traditio —
" moderatio — definitio. Sinn fiir Uberlieferung, Weg der goldenen Mitte, Eindeu-
tigkeit der Entscheidung. Das ist Chalcedon, mag es auch noch so sehr, einst wie
heute, umstritten sein. Wie fiir den Glauben an Christus, den Gottmenschen, so sind
diese 3 Grundbegriffe auch fiir die Christusfrommigkeit von bleibender Bedeutung
geworden.

1. Traditio

Fiir die katholische Kirche hat das Konzil von Chalcedon die entscheidende Glau-
bensaussage tiber Christus gebracht. Das Christusbild, welches durch Nestorianismus
und Monophysitismus in ganz gegensitzlicher Weise verzeichnet worden war, wurde
von der Kirche in seinen iiberlieferten Grundlinien in neuer und verstirkter Deut-
lichkeit herausgehoben. Dies geschah in Worten, die bis dahin noch keinen Platz in |
einer feierlichen Glaubensverkiindigung der Kirche gefunden hatten. Jesus Christus,
der Gott-Mensch, ist eine Person, eine Hypostase, er hat aber zwei Naturen, zwei
Physeis. Man kann es diesen niichternen, einfachen Worten nicht ansehen, welche
Bewegung sie in der Geschichte ausgeldst haben, welcher Kampf um sie entstanden



406 Alois Grillmeier

ist. Schon vom Konzil hinweg war der Ménch Theodosius nach Palistina geeilt, um
dort in den Kléstern zu verkiinden: Zu Chalcedon hat man den Nestorianismus
definiert, die Trennung Christi in zwei Personen. Diese Anklage verstummte nicht
mehr. Einer der bekanntesten modernen Dogmenbhistoriker versteigt sich zu dem
Urteil: Das Konzil von 451 hat die 6stliche Kirche um ihren Glauben betrogen. Um
der Worte hypostasis (= Person) und physis (= Natur) willen betrachten viele die
Glaubensformel von Chalcedon als das Erzeugnis der fortschreitenden Hellenisie-
rung des Christentums. Die moderne nichtkatholische Kirchengeschichte hilft mit,
diese Auffassung zn unterstreichen. Selbst ein Kenner der alten Kirche wie E.
Schwartz, der Herausgeber der Konzilsakten, sicht Chalcedon und die vorhergehen-
den Konzilien so sehr von der Politik beherrscht, daf fir das Theologische und Reli-
giose kein Platz mehr bleibt. Nach dieser Auffassung ist zur Hellenisierung des
Christentums auch noch die vollkommene Sdkularisierung des christlichen Gedankens
gekommen. Chalcedon wird danach wie zu einem trennenden Block, der sich zwi-
schen uns und die echte, urspriingliche Uberlieferung schiebt.

Die umfassende Auseinandersetzung mit solch grundsitzlichen Einwiirfen, die an
das Wesen unseres Christusglaubens gehen, kann nicht Aufgabe dieses kurzen Uber-
blickes sein!. Hier soll nur eines aus der iiberlieferungsgeschichtlichen Stellung des
Konzils von 451 sichtbar gemacht werden: sein Sinn fiir Uberlieferung und sein Zu-
sammenhang mit den christlichen Urspriingen.

Da wir nicht mehr in dem lebendigen Uberlieferungsbewufltsein der damaligen
Zeit stehen, sind wir geneigt, die einzelnen Konzilien der alten Kirche, wie auch die
sie tragenden und von ihnen geformten Epochen voneinander zu isolieren. Die Ge-
schichte der alten Konzilien und ihrer Dogmen studieren, heif}t aber nach einer un-
zerreiflbaren Kette greifen. Wenn ich Chalcedon sage, so meine ich auch Ephesus 431,
Konstantinopel 381 und vor allem Nicia 325. Fiir die Vater des vierten und fiinften
Jahrhunderts gab es eigentlich nur ein Konzil, auf dem alle folgenden aufbauten:
Nicaa. Konstantinopel, Ephesus und Chalcedon wollten nichts anderes, als das
Konzil von Nicia neu bestitigen. Ob wir die Geschichte des Symbolums unserer
Messe, des Nicaeno-Constantinopolitanum, oder die dogmatischen Methoden des
Konzils von Ephesus studieren, ob wir die sog. Riubersynode von 449 oder ihren
Gegenspieler, das Konzil von Chalcedon betrachten, immer werden wir auf Nicida
als den Ausgangspunkt der theologischen Beweisfithrung und den Mafstab urchrist-
licher Uberlieferung und damit anf die Urspriinge dieser Uberlieferung selbst zu-
rivckgefiihrt.

Diese Tatsache ergibt sich mit einer tiberraschenden Klarheit. Das Glaubens-
symbol von Nicia ist das entscheidende Glaubensdokument fiir die drei nachfolgen-
den Konzilien, insbesondere fiir Chalcedon. Von diesem Symbol darf nichts weg-
lgenommen werden. Durch alle drei nachnicinischen Konzilien geht eine merkwiir-
dige Scheu, eine neue Formel zu verfassen. ,Was zn Nicda gesagt worden ist, das
geniigt. Wir wollen nichts hinzufiigen.“ Christologische Rechtgldubigkeit oder
Hairesie wird nur an einem gemessen: an dem Glanben der 318 Viter und ihrem

1 Das dreibdndige, internationale Gemeinschaftswerk ,Das Konzil von Chalkedon®, hrsg.
von A. Grillmeier und H. Bacht, Echter-Verlag Wiirzburg 1951/2, nimmt in wissenschaft-

licher Weise zu diesen Fragen Stellung. Es erarbeitet in mancher Beziehung ein neues Bild
dogmengeschichtlicher Entwicklung.



Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 407

Symbol. Wenn sich schliellich die Viter von Chalcedon, nach einem langen Wider-
stand gegen den Willen des Kaisers, herbeilassen, eine neue Glaubensformel zu ver-
fassen, so konnte sie nichts anderes sein als das alte Dogma von Nicia in einem
neuen Gewande.

Was ist aber das Christusdogma und die Christusbotschaft von Nicda anderes als
eine schlichte, eindringliche Umschreibung jenes zentralen Wortes aus dem Prolog
des vierten Evangeliums: ,Das Wort ist Fleisch geworden® (Joh 1, 14)? Die Worte
des nicidnischen Credos unterscheiden sich kaum davon: ,Der um uns und unseres
Heiles willen herabgestiegen ist, Fleisch angenommen hat und Mensch geworden
ist“. Darin liegt fir den Evangelisten Johannes, die Viter von Nicda und die Kir-
chenversammlung von Chalcedon das Geheimnis der Menschwerdung beschlossen,
dafl der géttliche Logos zugleich'wahrer Mensch ist. Der Logos, der Sohn Gottes,
bleibend was er ist, hat zu seinem gottlichen Sein hinzu eine menschliche Seinsweise
und Existenz angenommen. Und es besteht eine solche Innigkeit der Verbindung
von géttlicher und menschlicher Seinsweise, daf ein und derselbe Sohn Gottes beides
zugleich ist: Gott und Mensch.

Wenn die urchristliche Uberlieferung diese Offenbarungsaussage mit einfachen,
umschreibenden Worten zum Ausdruck gebracht hatte, so haben die Viter von Chal-
cedon diese Uberlieferung in das Gewand einer gehobeneren Sprache gekleidet,indem
sie sagen: ,Christus ist eine Person, eine Hypostase in zwei Naturen®. Sie waren
dazu gezwungen worden, weil die Hairesie mit solchen Begriffen eine schwer-
wiegende Verfalschung in das Christusdogma hineingetragen hatte. Apollinarius
von Laodicéa, einer der bedeutendsten Bischofe des vierten Jahrhunderts, hatte
als erster diese Begriffe auf das Inkarnationsdogma angewandt und einen falschen
Sinn damit verbunden. Nach dieser einfluireichsten aller christologischen Héresien
war in Christus nur eine unvollstindige Menschennatur, eine menschliche Fleisches-
natur, aber ohne geistige Seele. Den Platz dieser geistigen Seele aber nahm nach
Apollinarius der gottliche Logos selber ein. Der Logos war fir ihn die Seele der
Fleischesnatur Christi. Der Logos und dieses Fleisch bildeten zusammen nur ,eine
Natur®, die eine fleischgewordene Natur des géttlichen Logos. Es war ein ver-
filschtes, aber verfihrerisches Christusbild, und die Apollinaristen entfalteten eine
gewaltige Werbekraft, um die ganze Kirche des Ostens dafiir zu gewinnen. Das Ge-.
heimnis der Erlésung stand auf dem Spiel. Denn dieser ,,Christus“ des Apollinarius
konnte keinen echten menschlichen Gehorsam mehr leisten. Er hatte ja keine voll-
giltige Menschennatur, keinen geistigen menschlichen Willen, sondern nur eine
Fleischesnatur, die in allem unmittelbar vom géttlichen Logos belebt und bewegt
wurde. So folgte es aus den Worten des Apollinarius, in Christus sei nur eine
Physis und eine Hypostase, sei nur eine Natur und eine Person.

Konnten die Viter von Chalcedon einer solchen Hiresie anders begegnen, als
durch eine Glaubensformel, welche das iiberlieferte Dogma in eben dieser Sprache
ausdriickte? Was sie genau unterscheidend hervorhoben, war, dafl Christus sowohl
eine gottliche als auch eine vollstindige menschliche Natur habe, dafl in Christus
also nicht eine, sondern zwei Naturen, aber in einer Person, seien.

Sinn fiir die apostolische Tradition, das ist das Erste, was in der ganzen Diskussion
um die Glaubensformel von Chalcedon zum Ausdruck kommt, Sinn fir Tradition,



408 Alois Grillmeier

deren Kern im Glaubensbekenntnis von Nicda zusammengefait war. Es klingt wie
ein Programm, wenn die Viter ihr neu verfafites Symbolum cinleiten mit den Wor-
ten: ,In der Nachfolge der heiligen Viter“. Diese Formel ist ernst gemeint. Das
ganze Symbol ist nichts anderes als ein Mosaik aus lauter iberlieferten Formeln.
Im letzten Satz ihrer Glaubensformel nennen sie noch einmal die Quellen christlicher
Uberlieferung: ,wie die Propheten von Anbeginn, und wie Jesus Christus selbst uns
gelehrt, und wie das Symbol der Viter es uns diberliefert hat“.

Wir miissen dieses eindeutige Gravitieren des theologischen Bewufitseins des
vierten und fiinften Jahrhunderts zu Nicda und den urspriinglichen Glaubens-
quellen voll wiirdigen. Dieser unbedingte Wille zur Urspriinglichkeit des Christus-
glanbens und zur apostolischen Christusaussage 13t keinen Platz fiir den Einbruch
jener Tendenzen, die dem vierten Konzil zur Last gelegt werden: Hellenismus und
Staatsraison. Chalcedon, Nicéda, apostolische Uberlieferung und Uroffenbarung in
Christus bilden in dem Glaubensbewuftsein der Kirche eine unzerreiflbare und un-
verfalschte Einheit. "

2. Moderatio

Leidenschaft, so scheint es, kennzeichnet die Glaubenskdmpfe um Chalcedon. Fir
cinen Beobachter von auflen ist die Konzilsgeschichte vom vierten bis zum sechsten
Jabrhundert voller Menschlichkeiten. Wir sehen Sendlinge landauf, landab eilen,
um Trennung und Uneinigkeit unter den Gldubigen zu sden. Aufgeregte Volks-
mengen ergehen sich in stundenlangen Akklamationen fiir oder gegen Chalcedon.
Grofle Scharen von Monchen ziehen, gleich schlagfertigen Armeen der theologischen
Parteibdupter, umher. Thre heilige Erregung oder auch Ziigellosigkeit geben der
Zeit der christologischen Streitigkeiten das Geprédge. Selbst im Hippodrom von
Konstantinopel, dieser Arena der politischen und geistigen Kampfe der Kaiserstadt,
nehmen die grofien Zirkusparteien, die Griinen und die Blauen, Stellung fiir und
gegen Chalcedon. Die Kaiser selber mischen sich ein und bestimmen in Dekreten
iiber den Glauben der Untertanen. Es ist die Zeit der leidenschaftlichen Anatheme.
Kein Wunder, wenn man auch Chalcedon von derselben Atmosphire beherrscht
sieht und sogar ,pObethaftes Geschrei“ aus der Konzilskirche St. Euphemia heraus-
hort.

Es hiefle aber einer grofien kirchengeschichtlichen Vereinfachung verfallen, wollte
man die Atmosphire, von welcher Chalcedon umgeben ist, verwechseln mit dem
Geiste, der das Konzil als Ganzes beseelte. Gewif}, das Menschliche und Allzumensch-
liche soll nicht gelengnet werden. Wir diirfen es aber nicht mit unseren Mafistdben
messen. Auch die Akklamationen, die Ausrufe der Viter, die uns so seltsam be-
rithren, haben einen religiésen Sinn. Nach der Auffassung der damaligen Zeit gel-
ten die allgemeinen Konzilien als inspiriert und die Inspiration des Geistes dufiert
sich nach antiker Anschauung in lautem Rufen. So bezeugt es uns auch Paulus, der
von dem ,Schreien® im Geiste (Rom 8, 15) spricht. Selbst Dioskorus, die dunkle Ge-
stalt der ,Raubersynode® von 449, bezengt diese Auffassung, indem er seinen Ge-
sinnungsgenossen zuruft: ,Das habt nicht ihr gerufen. Das hat der Heilige Geist in
euch geschrieen®.

¢ Vgl. J. Neuner - H. Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkiin-
digung, Regensburg 1948, 158



Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 409

Bei all diesen seltsamen Formen orientalischer Religiositit diirfen wir aber eines
nicht iibersehen: den fiir das vierte Konzil charakteristischen Geist der moderatio,
der geistigen Zucht und Ausgeglichenheit, welcher zugleich die echte Uberlieferung
garantierte.

Ein Theologe des 6. Jahrhunderts, Theodor von Raithu, hat das richtige Wort
fiir die Haltung von Chalcedon geprégt, wenn er sagt: ,Mit der Formel von der
einen Hypostase und den zwei Naturen ist die Kirche einen Mittelweg gegangen®.
Eine via media ist in der Tat sowohl die Glaubensentscheidung wie auch die ganze
Haltung der Viter des Konzils. Leo der Gr. hat sozusagen das Motto iiber die Ge-
schichte von Chalcedon gesetzt, wenn er sein eigenes Vorgehen mit den Worten
kennzeichnet: Mafl zu halten war mein Willes. Ein echt romisches und christliches
Motto zugleich, welches Leo in seiner Person verkérperte. Moderatio ist der We-
senszug des grofien Papstes, wie er gerade in der Geschichte von Chalcedon zur Gel-
tung kommt. In Leos Augen war es die Schuld des Dioskorus, die sacerdotalis
moderatio?* verletzt zu haben. Die Viter des Konzils sollten aber auf dem goldenen
Mittelweg zwischen allen Extremen bleiben.

In einem nur fiir das christologische Dogma moéglichen Pendelausschlag hatten
sich innerhalb von 20 Jahren zwei christologische Haresien gegeniibergestellt, der
Nestorianismus und der Monophysitismus. Beide verzeichneten das Bild Jesu Christi.
Nestorius trennte Gott und Mensch in Christus. Eutyches aber vermischte Gottheit
und Mensdhheit. Daf hier das Konzil einen Mittelweg zu gehen hatte, ist dem Kenner
des Ringens um die eindeutige Klirung der Aussagcn der Offenbarung iiber Chri-
stus heute selbstverstindlich. Was richtig war an beiden Héresien, hatten die Viter
von Chalcedon im Sinne der Tradition in einer fruchtbaren Synthese zu verbinden.
Auf der einen Seite das Bestreben, die Einheit in Christus so tief als moglich zu fas-
sen, auf der anderen Seite aber die klare Unterscheidung der Naturen nicht zu ver-
gessen. Dies war der Inhalt ihrer prignanten Formel: Christus ist eins in der Person,
aber zweifach in der Natur. Eine Hypostase, zwei Naturen.

Die eigentliche moderatio des vierten Konzils leuchtet aber erst auf, wenn wir sein
Verhalten zur grofiten Theologengestalt dieser Zeit, dem michtigen Patriarchen
Cyrill von Alexandrien, der freilich schon 444 verstorben, in seinem Geiste aber
noch lebendig gegenwiirtig war, einer genaveren Untersuchung unterzichen.

Es ist bekannt, daf Cyrill der grofle Bekampfer des Nestorius geworden ist. Er
hatte hierin das alte Erbe von Alexandrien iibernommen: den Kampf gegen Antio-
chien und seine Trennungschristologie. In der Abwehr dieser insbesondere fiir einen
Alexandriner verwerflichen Irrlehre hatte er selber einige Formeln tibernommen,
die er irrtimlicherweise fiir kirchlichen Ursprungs hielt, die aber in Wirklichkeit eine
apollinaristische Falschung waren. Es war die umstrittene, von Cyrill allerdings
recht gedeutete Formel von der ,einen Physis des fleischgewordenen Logos®. Die
Apollinaristen hatten diese zweideutige Formel von der einen Physis, von der einen-
Natur in Christus zum Zentrum ihrer Christologie gemacht und damit eine gefihr-

3 Leo M., ep. 95, 2: PL 54, 943 A: Moderationem volui custodiri

4 Leo M., ep. 44, 1: PL 54, 827 B. Diese und die vorhergehende Stelle ist eritnommen der
vorziiglichen Skizze, welche H. Rahner von Papst Leo als dem Urbild der moderatio
zeichnet, in: Konzil von Chalkedon Bd. I, 323—339



410 Alois Grillmeier

liche Propaganda getrieben. Sie erdichteten Briefe, in denen die Formel von der
einen Physis Pépsten wie Felix und Julius, Vitern wie Athanasius und Gregor dem
Waundertiter zugeschrieben wurden. Diese Tiuschung hatte einen ungeheuren Er-
folg. Auch Cyrill von Alexandrien verfiel ihr, war aber Theologe genug, um der so
ibernommenen Formel einen Sinn zu geben, der durchaus kirchlich war. Physis

" bedeutete fiir ihn praktisch soviel wie Person. So besagte denn die ,eine Physis des
fleischgewordenen Logos“ fiir ihn nichts anderes, als ,die eine Person des fleisch-
gewordenen Logos“. Wenn diese Formel nun auch die Einkeit in Christus sehr gut
zum Ausdruck brachte, so fehlte ihr doch eines, die deutliche Kennzeichnung der
Unterscheidung der Gottheit und Menschheit. Solange Physis die Doppelbedeutung
von Natur und Person behielt, solange konnte mit dieser Formel das Dogma von
der Menschwerdung Christi nicht eindeutig zum Ausdruck gebracht werden. Sie war
miflverstindlich, und Eutyches, der Archimandrit von Konstantinopel, war das
Opfer dieser Zweideutigkeit.

Hier schaffte das Konzil von Chalcedon, unter dem besonderen Einfluf} Leos d. Gr.
und seines berithmten Tomus ad Flavianum, Klarheit. Die pointierte Sprache der
Mia-physis-Formel Cyrills und seiner umstrittenen Anathematismen wurde iber-
gangen und nur der Cyrill einer geméiBigten Sprache zum Zeugen des Inkarnations-
dogmas erwihlt. Chalcedon ging bewufit den Weg einer niichternen Sprache, wenn
es auch den Anschein erweckte, als miisse von nun an im griechischen Christusbild
der leuchtende Glanz und die glithende Inbrunst erléschen. In Wirklichkeit wurden
our die echten Grundlinien in aller Deutlichkeit herausgehoben: In Christus gibt es
nur eine Person, aber zwei Naturen. Einheit und Verschiedenheit in Christus waren
nun in gleicher Weise betont, wie es die berithmten Worte sagen: ,unvermischt” und
Jungetrennt®“. Untrennbar, aber doch unvermischt sind Gottheit und Menschheit in
Christus verbunden.

Leider wurde die chalcedonische Klarheit nicht verstanden. Extremisten hatten
sich schon der Mia-physis-Formel Cyrills bemachtigt. Die Redeweise von den zwei
Naturen in Christus, die sie im Sinne von zwei Personen mifldeuteten, war ihnen
ein Greuel. Nun flammten jene Kimpfe auf, die schlieflich im 6. Jahrhundert mit
dem erstmaligen Verlust groflerer Gebiete fiir die Kirche endeten. Die chalcedonische
Moderatio hatte ¢s nicht vermocht, diese Bewegung aufzuhalten. Uberspitzung und
Ubertreibung wird gerade im 6. Jahrhundert auch gewisse Kreise der 6stlichen Theo-
logie, die in dem Theologenkaiser Justinian ihren machtigen Patron fand, kenn-
zeichnen. Sie versuchten auf dem Konzil von Konstantinopel im Jahre 553 ihr System
zur feierlichen Definition zu erheben, was aber Papst Vigilius vereitelte. Der Frieden
der Ostkirche war jedenfalls dahin.

3. Definitio

. Diese Uia media, dieser trames catholicus, dieser katholische Weg, wie Leo d. Gr.

ihn nannte, konnte nur auf ein Ziel hinfithren, die Wahrheit, die klare und eindeu-
tige Glaubensaussage iiber Christus. Das macht darum Chalcedon auch uns zur christ-
lichen Verantwortung. Nach Nicida war es vor allem Chalcedon, das deutlichere Be-
griffe in die christliche Verkiindigung hineintrug, um den Inhalt des Inkarnations-



Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 411

dogmas auszudriicken. Und gerade dies wird ihm zum Vorwurf gemacht: seine ein-
deutige und unausweichliche Glaubensformel.

Als in den ersten Nachkriegsjahren die Einladung zum Ukumenischen Kongref in
Amsterdam (1948) erging, war dieser gewissermaflen eine Probe auf den Stand des
Christusglaubens in den nichtkatholischen Gemeinschaften. Wir freuen uns dar-
iber, daf} unsere getrennten Briider als Grundlage ,christlicher® Gemeinschaft den
Glauben ,an unseren Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland“ hinstellten. Die
Anerkennung der Gottes- und Erloserwiirde Jesu Christi wurde ausdriicklich als die
christologische Norm der Zugehérigkeit zur Gemeinschaft der Christen erklart. Das
Christusbekenntnis des Ukumenischen Rates der Kirchen in Amsterdam blieb bei
derselben Formel: ,Der Okumenische Rat der Kirchen setzt sich zusammen aus Kir-
chen, die Jesus Christus als Gott und Heiland anerkennen®.

Dieses christologische Fundament zur Begriindung der Gemeinschaft aller christ-
lichen Kirchen blieb aber nicht unwidersprochen. Es ist als Zeichen der Zeit und der
Auflésung des Christentums gewisser Kreise zu werten, wenn selbst gegen diese For-
mel Einspruch erhoben wurde. In einer 6kumenischen Umschau, die den Titel ,,Chri-
stendom® tragt, wurde die Formel von Amsterdam als zu differenziert, als zu aus-
driicklich, sagen wir als zu ,chalcedonisch“, empfunden, wie der Verfasser in diesem
Zusammenhang denn auch avsdriicklich auf das Konzil von 451 zu sprechen kommt,
um es abzulehnens.

Als gemeinsames Fundament der Diskussion und der christlichen Gemeinschafts-
bildung sollte vielmehr die biblische Formel gelten — eine Forderung, die R. Bult-
mann in einer Kritik der Amsterdamer Formel auf einem freisinnigen Theologen-
tag in der Schweiz noch entschiedener und radikaler erhobs. Aber nur eine ,ent-
hellenisierte* und ,entmythologisierte® Bibel 1a8t nach R. Bultmann die eigentliche
Auffassung von Christus sichtbar werden. Enthellenisierung und Entmythologi-
sierung der Bibel bedeutet aber fiir ihn Ausscheidung des kirchlichen Glaubens an
die Gottnatur und das Gottmenschentum Jesu Christi.

Die Bibel hat nach R. Bultmann gleichsam zwei Stockwerke. Man baut sich im
oberen ein. Dort findet man scheinbar eindeutige Wesensaussagen iiber Christus, wie
»Christus ist Kyrios, Theos®. Das alles wird zugegeben. Es wird zunichst auch kein
Versuch gemacht, den Bedeutungsgehalt dieser Ausdriicke abzuschwichen. Man
glaubt sich seines Bekenntnisses sicher. — Auf einmal entsinkt einem der Boden und
alles stiirzt hinunter. Denn alle diese Seins- und Wesensaussagen iiber Christus und
seine gottliche Wiirde sind nur hellenistische Gebilde, sind nur Mythus. Um zum
religiosen Wahrheitsgehalt vorzustoflen, mufl man die Bibel ,enthellenisieren® und
»entmythologisieren“. Die biblischen Aussagen wie Kyrios und Theos sollen nicht
Seins- und Wesensaussagen itber Christus sein, sondern nur in einem allgemeineren
Sinn als Ausdrudk eines gotterfiillten Wirkens Jesu gelten. ,Man darf sagen, daf}
im Neuen Testament, jedenfalls a parte potiori, die Aussagen iiber Jesu Géttlich-

5 Vgl. Clarence T. Craig, The Christological Foundation of the World Council of Chur-
ches, in Christendom 11 (1946) 13—22

8 R. Bultmann, Das christologische Bekenntnis des Ukumenischen Rates, in: Evangelische
Theologie 11 (1951) 1—33



412 Alois Grillmeier

keit oder Gottheit in der Tat Aussagen sind, die nicht seine Natur, sondern seine
Bedeutsamkeit zum Ausdruck bringen wollen“7.

Die zentralen biblischen Seinsaussagen Gber Christus sind also nach R. Bultmann
zu transponieren auf die Ebene eines ,Bedeutens“. Denn die biblischen Seinsaus-
sagen seien nur dem objektivierenden griechischen Denken entsprungen. ,Im Chalce-
donense®, fahrt Bultmann nun fort, ,hat diese Haltung einen fiir unser Denken
unmoglichen Ausdruck gefunden“s. Er kann die Formel von Chalcedon nur als
Endpunkt des in der Bibel schon eingeleiteten Hellenisierungsprozesses des Christen-
tums betrachten.

Es ist klar, daf diese Entmythologlslcrung des NT die Auflosung aller Grund-
lagen des Christentums bedeutet. Darum aber ist es so entscheidend, dafl die Viter
von Chalcedon solchen Bestrebungen gegeniiber ein festes horizein, ein Definieren,
ein genaues Abgrenzen des christlichen Glaubensinhaltes setzen. Gerade darin liegt
die unabschitzbare Bedeutung dieses Konzils fiir die Erhaltung eines geschlossenen,
unaufgeweichten Christentums. Chalcedon stellt vor ein eindeutiges Christus-
bekenntnis, so wie Christus einst seine Jiinger gefragt hat: ,Fiir wen haltet ihr
mich?“ Die Enzyklika Papst Pius XII., die zur Jubelfeier des Konzils erschienen ist,
hebt gerade dies als eine besondere Leistung des Konzils hervor: die Klarheit der
Begriffe und der Unterscheidung gebracht zu haben. ,Fragt man sich nun, woher es
kommt, daf sich die Ausdrucksweise des Konzils von Chalcedon durch solche Klar-
leit und solchen Erfolg bei der Zuriickweisung des Irrtums auszeichnet, so scheint
uns der Grund vor allem darin zu liegen, dafl man dort unter Vermeidung jeglichen
Doppelsinnes die zutreffendsten Ausdriicke verwandte?”. Als ein Werk der Genauig-
keit, der sorgfiltigen Aufgliederung, als letzte Norm und unwandelbare Glaubens-
formel bezeichnen die Viter von Chalcedon jenes Symbolum, das sie als gemein-
sames und verpflichtendes Bekenntnis fiir die gesamte Kirche Christi verkiinden.

Chalcedon und sein Vorbild, Nicda, haben hier eine wichtige Aufgabe in der
christlichen Uberlieferung zu erfillen. Diese beiden Konzilien haben gezeigt, wie
klare Aussagen wesentlich sind fiir die Darstellung der christlichen Offenbarung,
wenngleich diese ihre Sendung auch sehr oft mifiverstanden worden ist. Wenn z. B.
im vierten Jahrhundert ¢ine endlose Kontroverse iiber die Begriffe homoousios
(wesensgleich) und homoiousios (wesensihnlich) gefithrt wurde, so scheint dies auf
den ersten Blick ¢ine sehr nutzlose und kleinliche Wortstreiterei zu sein. Tatsichlich
unterscheiden sich diese beiden Worte auch nur durch ein kleines Jota. Aber Karl
Barth, um hier einen nichtkatholischen Zeugen zu nennen, hat mit Entschiedenheit
auf die Bedeutung dieses kleinen Buchstabens hingewiesen: ,Es mufite wirklich um
dieses Jota gestritten werden: entweder Gott selber oder ein himmlisches oder
irdisches Wesen. Das war nicht eine gleichgiltige Frage, es ging in diesem Jota um
das Ganze des Evangeliums. Entweder haben wir es in Jesus Christus mit Gott zu
tun oder aber mit einer Kreatur“o,

7 ebd. 6
8 ebd. 10

9 Acta Apostolicae Sedis 33 (1951) 635. Authentische deutsche Ubersetzung, Rom 1951,
nr. 26 S. 12

10 K. Barth, Dogmatik im Grundrif, Ziirich 1947, 100



Das Konzil von Chalcedon und der Geist des Christentums 413

Nicht weniger stand zu Chalcedon auf dem Spiel, ndmlich die ganze Grundlage
" des Christentums und die Gewiflheit unserer Erlésung. Der Zwedk dieser klaren
Formeln war also nicht, das Geheimnis der Inkarnation in menschliche Begriffe ein-
zufangen und als solches dem menschlichen Verstand greifbar zu machen. Diese For-
meln haben nur die eine Aufgabe, mit der Genauigkeit des Buchstabens festzustellen,
daR ein Geheimnis unbezweifelbare Tatsache ist, nimlich dafl Gott auf unbegreif-
liche Weise Mensch geworden ist.

In einer herrlichen Weise gibt Kaiser Marcian dies als den Zweck der Formel von
Chalcedon an. In einem Briefe an chalcedon-feindliche Archimandriten und Monche
von Jerusalem gibt er eine Deutung der geistigen Haltung der Viter auf dem von
ihm bernfenen Konzil: ,Ihr habt mir kundgetan, daf} euere Herzen verwirrt wurden,
als ihr von zwei Naturen hortet, als ob ihr eine Neuigkeit vernommen hittet . . . Mit
der Lehre der Viter verstehen wir aber unter »Natur« nichts anderes als »Wahr-
heit«, als »Wirklichkeit« (naturam intelligimus veritatem). Denn dies ist es, was
wir wissen und sagen, dafl ein und derselbe Jesus Christus unser Herr ist, wahrer
Gott und wahrer Mensch“11,

Es geht also nicht um Aristoteles und seinen Naturbegrnﬂ’ sondern um die Wahr-
heit der Inkarnation. Die Wahrheit, die Wirklichkeit der Inkarnation soll mit der
Genauigkeit des Begriffes und der Schirfe des Buchstabens festgestellt werden. Wir
Menschen sollen und diirfen mit aller Klarheit wissen: Gott ist Mensch geworden,
Christus ist Gott und Mensch zugleich. Er ist es wirklich, nicht in blof metaphorischer
Weise, nicht blof reprasentiert unter uns Menschen, vertreten durch ein religidses
Genie, abgebildet durch grofie menschliche Heiligkeit, sondern in eigener Person,
aber in unserem Fleisch. Diese Botschaft von der Wirklichkeit des wahren und echten
Menschentums Christi wollte das Konzil von Chalcedon als den grofien Trost der
Menschheit aufrechterhalten.

Traditio, moderatio, definitio: Sinn fiir Uberheferung, Weg der goldenen Mitte,
Klarheit und Wahrheit der Lehre: das muf aus der chalcedonischen Geistigkeit her-
aus auch Form und Inhalt unseres Glaubens, unserer Frommigkeit werden. Der fiir
das Christentum wesentliche Geist der Uberlieferung sichert uns den Zusammen-
hang mit den Urspriingen der Offenbarung, wie sie in Christus ergangen und den
Aposteln anvertraut ist. Er sichert uns auch den Zusammenhang mit den bleibenden
Giitern aller Epochen der christlichen Vergangenheit. Unsere abendlindische Kultur
ist ohne die unverganglichen Grundlagen griechischer und lateinischer Geistigkeit
nicht zu verstehen. Griechischer Horos und lateinische Moderatio sind aber nur das
Gefaf zur Bewahrung des gottlichen Inhaltes, des geoffenbarten Geheimnisses vom
Gott-Menschentum Jesu Christi. Diese geoffenbarte Wahrheit bleibt, so sehr sie
auch in menschliche Geschichte eingegangen ist, selber doch iiber diese Geschichte
erhaben. Die Klarheit einer Formel, wie sie uns Chalcedon bietet, darf uns nicht
dazu verleiten, unseren Glauben an Christus fiir ein menschliches Wissen zu halten.
Niemals wollte die Kirche das Christusgeheimnis als solches auflosen. Immer wird
es auch unsere Aufgabe sein, um Christus zu ringen und nach echtem Fortschritt in
Lehre und Verkiindigung zu streben. Nirgends ist das schoner gesagt als in einem

1 Vgl. A. Grillmeier, Die theologische und sprachliche Vorbereitung der Formel von
Chalkedon, in: Das Konzil von Chalkedon I, 202



414 Wilkelm Bertrams

nachchalcedonischen Briefe, der dem hl. Papst Leo zugeschrieben wird: ,Der Sieg,
den Christus seiner Kirche (zu Chalcedon) gegeben hat, soll uns in dieser Welt wohl
starkeres Vertraunen verleihen, nimmt aber nicht alle Sorge. Nicht um zu schlafen ist
er geschenkt, sondern nur, damit wir mit groflerer Leichtigkeit arbeiten®t2,

Die Gleichzeitigkeit des betenden Christen
mit den Geheimnissen des Lebens Jesu
Von Wilhelm Bertrams S. J., Rom

Contemplationes nennen die Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola die Betrach-
tungen, die der Beter {iber die Geheimnisse des Lebens, des Leidens und der Ver-
herrlichung Christi des Herrn anstellen soll. Diese Geheimnisse werden hier nicht
als blof} geschichtliche Ereignisse aufgefaflt, die, in sich abgeschlossen und endgiiltig
der Vergangenheit angehérend, nur noch Gegenstand frommer Erwigungen des
Betenden sind, zu seiner Erbauung, zur Besserung seines Lebens und zur vollkom-
meneren Nachahmung Jesu Christi. Sie werden vielmehr als hier und jetzt gegen-
wirtig gedacht, bzw. der Beter betrachtet sich bei ihrem wirklichen Vollzug als ge-
genwirtig. Mit Recht ist darum contemplatio mit ,Vergleichzeitigung® {ibersetzt
worden. Die Geheimnisse Christi des Herrn sind nach der selbstverstindlichen Auf-
fassung des Heiligen allen Zeiten gegenwirtig, bzw. der Beter ist nach ihm beim
geschichtlichen Vollzug dieser Geheimnisse zugegen, so sehr, dafl er z. B. bei der
Betrachtung iiber die Menschwerdung mit dem Ewigen Wort, ,das soeben Mensch
geworden ist“!, Zwicsprache halten soll. Und bei der Betrachtung iiber die Geburt
des Herrn heifit es: , Ich schaue die Personen, ich erblicke also Unsere Liebe Frau und
Joseph und die Magd sowie das Jesuskind, nachdem es geboren ist. Dabei mache ich
mich zu einem kleinen, armen und unwiirdigen Diener, indem ich auf sie schaue, sie
betrachte und ihnen bei ihrer Hilfsbediirftigkeit Dienste leiste, gleich als wdre ich
zugegen, mit aller moéglichen Ehrerbietung und Ehrfurcht®z,

Eine solche Auffassung von der Gleichzeitigkeit des betenden Christen mit dem
Leben und Leiden Jesu Christi ist durchaus nichts Ignatius und seinem Exerzitien-
buch Eigentiimliches. Wie er, haben vielmehr alle grofien Beter der Kirche gedacht;
man denke nur an den hl. Franz und sein Krippengeheimnis oder an Margareta
Maria Alacoque und Theresia von Lisieux, denen der verlassene und leidende Herr
ganz unmittelbar gegenwirtig war. Ja, die Kirche selbst scheint sich diese Auffassung
zu eigen zu machen, wenn sie uns das ,En ego, o bone et dulcissime Jesu®, ,Siehe, o
mein geliebter und giitiger Jesus® und das ,Stabat mater® so sprechen 148t, dafl wir
uns dabei mit dem hier und jetzt leidenden Herrn und seiner heiligsten Mutter ver-
einigen sollen. Heiflt es doch im ersten dieser Gebete: ,,Vor Deinem Angesichte (d. h.
vor dem Bilde des Gekreuzigten) werfe ich mich nieder... indem ich mit inniger
Rithrung und tiefem Schmerz meiner Seele Deine heiligen fiinf Wunden betrachte®,

12 Leo M, ep. 120, 6: PL 54, 1054 A
! Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen. Ausg. Feder-R. v. Frentz, Nr. 109
2 ebda. Nr. 114





