414 Wilkelm Bertrams

nachchalcedonischen Briefe, der dem hl. Papst Leo zugeschrieben wird: ,Der Sieg,
den Christus seiner Kirche (zu Chalcedon) gegeben hat, soll uns in dieser Welt wohl
starkeres Vertraunen verleihen, nimmt aber nicht alle Sorge. Nicht um zu schlafen ist
er geschenkt, sondern nur, damit wir mit groflerer Leichtigkeit arbeiten®t2,

Die Gleichzeitigkeit des betenden Christen
mit den Geheimnissen des Lebens Jesu
Von Wilhelm Bertrams S. J., Rom

Contemplationes nennen die Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola die Betrach-
tungen, die der Beter {iber die Geheimnisse des Lebens, des Leidens und der Ver-
herrlichung Christi des Herrn anstellen soll. Diese Geheimnisse werden hier nicht
als blof} geschichtliche Ereignisse aufgefaflt, die, in sich abgeschlossen und endgiiltig
der Vergangenheit angehérend, nur noch Gegenstand frommer Erwigungen des
Betenden sind, zu seiner Erbauung, zur Besserung seines Lebens und zur vollkom-
meneren Nachahmung Jesu Christi. Sie werden vielmehr als hier und jetzt gegen-
wirtig gedacht, bzw. der Beter betrachtet sich bei ihrem wirklichen Vollzug als ge-
genwirtig. Mit Recht ist darum contemplatio mit ,Vergleichzeitigung® {ibersetzt
worden. Die Geheimnisse Christi des Herrn sind nach der selbstverstindlichen Auf-
fassung des Heiligen allen Zeiten gegenwirtig, bzw. der Beter ist nach ihm beim
geschichtlichen Vollzug dieser Geheimnisse zugegen, so sehr, dafl er z. B. bei der
Betrachtung iiber die Menschwerdung mit dem Ewigen Wort, ,das soeben Mensch
geworden ist“!, Zwicsprache halten soll. Und bei der Betrachtung iiber die Geburt
des Herrn heifit es: , Ich schaue die Personen, ich erblicke also Unsere Liebe Frau und
Joseph und die Magd sowie das Jesuskind, nachdem es geboren ist. Dabei mache ich
mich zu einem kleinen, armen und unwiirdigen Diener, indem ich auf sie schaue, sie
betrachte und ihnen bei ihrer Hilfsbediirftigkeit Dienste leiste, gleich als wdre ich
zugegen, mit aller moéglichen Ehrerbietung und Ehrfurcht®z,

Eine solche Auffassung von der Gleichzeitigkeit des betenden Christen mit dem
Leben und Leiden Jesu Christi ist durchaus nichts Ignatius und seinem Exerzitien-
buch Eigentiimliches. Wie er, haben vielmehr alle grofien Beter der Kirche gedacht;
man denke nur an den hl. Franz und sein Krippengeheimnis oder an Margareta
Maria Alacoque und Theresia von Lisieux, denen der verlassene und leidende Herr
ganz unmittelbar gegenwirtig war. Ja, die Kirche selbst scheint sich diese Auffassung
zu eigen zu machen, wenn sie uns das ,En ego, o bone et dulcissime Jesu®, ,Siehe, o
mein geliebter und giitiger Jesus® und das ,Stabat mater® so sprechen 148t, dafl wir
uns dabei mit dem hier und jetzt leidenden Herrn und seiner heiligsten Mutter ver-
einigen sollen. Heiflt es doch im ersten dieser Gebete: ,,Vor Deinem Angesichte (d. h.
vor dem Bilde des Gekreuzigten) werfe ich mich nieder... indem ich mit inniger
Rithrung und tiefem Schmerz meiner Seele Deine heiligen fiinf Wunden betrachte®,

12 Leo M, ep. 120, 6: PL 54, 1054 A
! Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen. Ausg. Feder-R. v. Frentz, Nr. 109
2 ebda. Nr. 114



Die Gleichzeitigkeit des betenden Christen mit den Geheimnissen des Lebens Jesu 415

und im Stabat mater bitten wir u. a. die Gottesmutter: ,Lafl mich kindlich mit Dir
weinen, mich dem Kreuzesdulder einen, bis zur letzten Todesstund. Unterm Kreuz
mit Dir zu stehen, eins mit Dir in Deinen Wehen, sehn ich mich aus Herzensgrund®.
Wie ist das anders zu verstehen als von der Gleichzeitigkeit unseres Mitleidens mit
dem Leiden des Herrn und seiner Mutter? Konnte man aber hier allenfalls noch an
ein ,pie meditari licet* (man mag es fromm so betrachten) denken, so ist das nicht -
mehr moglich in der Herz- Jesu-Andacht mit ihrer starken Betonung des. Sihne-
gedankens. Will doch z. B. die Heilige Stunde geradezu ein Verweilen des Beters
beim Herrn in der Leidensnacht des Ulgartens sein, eine wirkliche Anteilnahme an
seinem Leiden, eine Teilnahme an seiner Verlassenheit. Die Auffassung, die den
Betrachtungen der ignatianischen Exerzitien iiber das Leben und Leiden unseres
Herrn zugrunde liegt, ist also Gemeingut kirchlichen Betens und schon darum be-
rechtigt.

Wie ist diese Auffassung aber theologisch niher zu begriinden? Wie kann mein
Beten noch den geschichtlichen Herrn in dieser seiner Geschichtlichkeit und das heifit
doch in der zeitlichen Einmaligkeit seines irdischen Lebensvollzugs wirklich und
wahrhaftig, iiber die blofle Erinnerung hinaus, erreichen, wenn man einmal absieht
von der gnadenhaften Teilnahme an der sakramentalen Erneuerung des Kreuzes-
opfers Christi im heiligen Mefopfer? Von uns aus ist eine Riickkehr in die Ver-
gangenheit unmoglich. Ist vielleicht Christus als Mensch, insofern also auch er der
Geschichtlichkeit unterworfen war, ein Vorgriff in die Zukunft moglich gewesen?
Eine solche Moglichkeit war ihm tatsichlich in seinem eingegossenen Wissen ge--
geben. Eben dieses Wissen bildet darum auch die theologische Grundlage — wenn
auch nicht die einzige — fiir die Gleichzeitigkeit unseres Betens mit dem Leben und
Leiden des geschichtlichen Herrn.

Christus war ein Mensch. Er besaf} die ungekiirzte menschliche Natur zu eigen und
war darum auch allen Gesetzen dieser Natur unterworfen; selbst Miithsal und Tod,
die auf der Menschennatur lasteten als Folge des Fluches, der sie nach der Siinde
traf, hatte er mitibernommen. Es kam ihm aber noch eine Ausstattung an iber-
natiirlicher Vollkommenheit zu, die der menschlichen Natur an sich nicht gebiihrt,
die seiner konkreten menschlichen Natur vielmehr nur in und wegen ihrer personalen
Einheit mit dem Sohne Gottes zuteil wurde. So besafl er vom ersten Augenblick seines
Daseins nicht nur die immerwihrende Anschauung Gottes, sondern auch ¢in ein-
gegossenes Wissen, das alles umfafite, was ihm, als dem Haupte der Menschheit,

als dem Begriinder der iibernatiirlichen Heilsordnung untersteht. Das aber ist alles
Geschaffene.

Von diesem eingegossenen Wissen sagt Kardinal Franzelin: ,Wie in der Lehre
von der geschaffenen Gnade Norm die Wiirde der Person und die durch die hypo-
statische Union gleichsam unendliche Erhéhung der menschlichen Natur sein muf§.. .,
so mufl man auch ein dieser Erhohung entsprechendes Wissen in der menschlichen
Natur annchmen, ohne daff dieses mit dem gottlichen Wissen vermischt wiirde . . .
Da némlich der Mensch Christus vom Beginn seines sterblichen Lebens an in der
seligen Schau des géttlichen Wesens vollendet war, so folgt daraus, dafl ihm beide
Erkenntnisweisen der (geschaffenen) Dinge zukamen, nimlich einmal im (ewigen)
Wort, sodann in ihren eigenen Wesenheiten . .. Beide Erkenntnisweisen kommen



416 Wilhelm Bertrams

durch eine unmittelbare Wirksamkeit Gottes zustande. Die erste durch eine Erhé-
hung des Verstandes aufgrund einer iibernatiirlichen Vorbereitung der Seele und
“ihrer Verahnlichung mit dem géttlichen Erkennen im Hinblick auf die unmittelbare
Gottschau; diese Vorbereitung nennt man Glorienlicht. Die zweite durch eine Ein-
pragung von Ideen, bzw. durch eine von Gott bewirkte intentionale Zuordnung des
Verstandes zu den Dingen oder durch eine intentionale Angleichung desselben an
die Dinge, die Objekt der Erkenntnis sind ... Fiir gewdohnlich entspricht die Er-
kenntnis der Geschépfe bei den Seligen in der Vollendung der Vollkommenheit und
dem Stand, der Autoritit und der Gewalt, die einem jeden in bezug auf die ihm
irgendwie untergebenen oder von ihm abhingigen Dinge und Personen zukommt.
Nun ist aber Christus seiner menschlichen Natur nach der Erstgeborene aller Schép-
fung. Der Gott-Mensch ist seiner menschlichen Natur nach der Eckstein, die zusam-
menfassende Spitze und die Vollendung aller kreatirlichen Ordnung, und die
menschliche Natur in Christus nimmt in der aufsteigenden Linie vom Untersten bis-
zum Hochsten und gleichsam in der fortschreitenden Reihe der Gottvereinigungen
und Teilhaben an Gottes Natur den obersten Rang ein, den niemand dbertrifft noch
tibertreffen kann. Seiner Macht und Leitung ist alles unterworfen, und die ganze
Schépfung, die geistige sowohl wie die materielle, die himmlische wie die irdische,
die iibernatiirliche wie die natiirliche ist sein Reich. Jegliche Kreatur neigt sich ihm
wie ihrer Sonne zu, in ihm wird alles erneuert und wie unter einem Haupte zu-
sammengefafit ... alles ist in ihm und mit ihm und durch ihn zur Ehre und zum
Ruhme Gottes, sowohl im Verlauf der wechselnden Geschichte wie auch in der un-
wandelbaren Ewigkeit. ,Er mufl herrschen, bis Gott ihm alle Feinde unter die Fiifle
gelegt ... Wenn aber einmal alles ihm unterworfen ist, dann wird auch der Sohn
selbst sich ihm unterstellen, der ihm alles unterworfen hat, damit Gott alles in
allem sei“ (1 Kor 15,25 und 28). So ist also der Mittler zwischen Gott und den
Menschen von Natur aus, der Gott-Mensch, in dem ,alles, was im Himmel und auf
Erden ist, seinen Frieden erhilt und der darum Richter iiber Lebende und Tote ist,
der Mittelpunkt der ganzen Geschichte, ,Vater der zukiinftigen Welt“, ,Vater auf
ewig® (Is 9, 5), bei dem die Fiille der Zeit beginnt und endigt (Eph 1, 10; Kol 1,
18—20). Sowohl also die Vollkommenheit der Gottesschau, die der aufgrund der
hypostatischen Union erhéhten menschlichen Natur entspricht, wie auch Stand, Auto-
ritat und Gewalt Jesu Christi, unseres Herrn, verlangen und fordern fiir sein mensch-
liches Wissen die Erkenntnis all dessen, was Gott selbst zum Objekt seines schau-
enden Wisseus (scientia visionis) hat, d. h. also von all dem, was je wirklich war
oder sein wird“s. Dazu gehort ganz besonders auch die genaueste Kenntnis der
menschlichen Herzen und ihrer Geschichte, ihrer Freuden und Leiden, ihrer gnaden-
haften Gott- und Christusverbundenheit, ihrer Tugenden und Siinden. Dieses ein-
gegossene Wissen der geschaffenen Dinge in ihren eigenen Wesenheiten (cognitio
vespertina, Abenderkenntnis nennen es die heiligen Viter, um es von der cognitio
matutina, der Morgenerkenntnis der geschaffenen Dinge in Gott zu unterscheiden)
ist von der Erfahrung nicht abhingig (womit natiirlich ein Erfahrungswissen Christi
nicht geleugnet wird); deshalb begleitet es den Herrn vom ersten Augenblick seines
menschlichen Daseins an durch das ganze Leben hindurch.

3 Franzelin, Tractatus de Verbo Incarnate, Ed. 5., Romae 1902, 420—23



Die Gleichzeitigkeit des betenden Christen mit den Geheimnissen des Lebens Jesu 417

Mit diesem eingegossenen Wissen ist nun eine einzigartige Verbindung gegebch
zwischen Christus dem Herrn in seinem sterblichen Leben und dem Leben der Kirche
durch alle Zeiten hindurch. Weil ndmlich Christus das Vorauswissen um seine Kirche,
um alle Glieder seines geheimnisvollen Leibes, wegen seiner Stellung als Erléser,
als Haupt der Menschheit und der Kirche zukam, war es kein blof sachliches, gleich-
sam registrierendes Wissen, sondern ein existentielles Wissen, das aus den Tiefen
seines personalen Seins, aus seinem Erlésertum kam und dieses verwirklichen half.
Und eben darum war es eigentlich gar kein Voraus-wissen in dem Sinne, wie Men-
schen durch auBergewdhnliche natiirliche Krifte oder auch durch gnadenhafte
Inspiration etwas voraus-wissen konnen; Christi eingegossenes Wissen ist nicht mit
der Kategorie der Zeit zu messen, weil es ihm nicht nur als viator, als einem, der
noch auf dem Wege ist, zukam, sondern auch als comprehensor, als demjenigen, der
immer schon am Ziele und in der Vollendung ist. Seine innere Schau als dessen, der
der geborene Herr aller Kreatur und das geborene Haupt der Menschheit ist, war
so michtig und allumfassend, daf vor ihr Raum und Zeit zuriicktraten und die Ge-
schichte zur Gegenwart wurde. Wenn er darum in seinem Gehorsam, in seinem
Beten, in seiner liebenden Hingabe bis in den blutigen Opfertod hinein fiir uns alle
und an unserer Statt vor den himmlischen Vater hintrat, so standen wir mit unserem
Wollen und Wiinschen, mit unserem Arbeiten und Streben, mit unseren Erfolgen
und unserem Versagen, mit unseren Schwierigkeiten, unseren Leiden und unserem
Fehlen vor ihm. Aus diesem Wissen heraus war der Herr uns liebend nahe, nahm er
unser ganzes Leben in sich hinein und trug es in seinem Herzen. In dieser wissenden
Nihe erleuchtete und stirkte er uns, freute er sich iiber die Gegenliebe unseres Be-
tens und Opferns, litt er aber auch unter unserer Gleichgiltigkeit und unter unserer
Siinde. So nahm er unser Leben auf sich und lebte es in dem seinigen mit, das unsere
annechmend und das seine zuriickschenkend.

Mit Recht betrachten wir darum unser Leben als wirklich beim Vollzug der Ge-
heimnisse des Lebens Christi gegenwirtig. Denn die intentionale Gegenwart, die
schon an sich das rein dufere Gegenwirtigsein an Wirklichkeitsdichte iiberragt, be-
sagt hier eine so innige fibernatiirliche Einheit zwischen Christus und seinen Glie-
dern, wie sie sonst unter Menschen gar nicht mdglich ist. Mit Recht nehmen wir
darum an, daf unser Gebet — Lob, Dank; Reue und Sithne usw. — Christus den
Herrn in seinem sterblichen Leben erreicht hat, dafl wir darum wirklich so beten
diirfen, als seien wir bei den Geheimnissen seines Lebens zugegen. Denn , die iiber-
aus liebende Erkenntnis, mit der uns der gottliche Erléser vom ersten Augenblick
seiner Menschwerdung an begleitet hat, iibertrifft jegliche dringende Gewalt des
menschlichen Geistes. In der seligen Schau, die er — kaum im Schofle der Gottes-
gebirerin empfangen — besafl, hat er alle Glieder des mystischen Leibes ununter-
brochen und immer vor Augen und umfangt sie mit heilbringender Liebe“s.

Mit diesem liebenden Wissen ist uns auch etwas Wichtiges iiber die Art und
Weise gesagt, in der wir an den Geheimnissen des Lebens Christi teilnehmen. Chri-
stus bildet mit der Christenheit den einen, ganzen Christus. ,Ihr alle seid einer in

5 Rundschreiben ,Mystici corporis®, AAS XXXV, 1943, 230. Wenn hier ‘auch unmittel-
bar von der Erkenntnis aufgrund der beata visio die Rede ist, so gilt doch auch Ahnliches
vom eingegossenen Wissen Christi.

z



418 : Wilhelm Bertrams

Christus“ (Gal 3, 28). Wie immer auch diese Einheit theologisch aufzufassen ist . . .
zunichst war sie schon in Christi Erkenntnis wihrend seines irdischen Lebens gege-
ben. Damit ist aber zugleich gesagt, dafl der Beziehung zwischen Christus, dem
Haupt, und den Christen, den Gliedern seines Leibes, nicht in erster Linie ein sach-
licher, sondern ein persénlicher Charakter zukommt. Denn, wenn auch die Vereini-
gung Christi mit der Kirche nicht nur intentionaler Natur ist, so besteht sie doch
auch nicht etwa in einer seinshaften Teilnahme der Christenheit an der Menschheit
des Herrn®. Gewifl lebt Christus weiter in der Kirche. Gewiff wird im Leben der
Christen das Leben Christi offenbar. Aber das Leben Christi in den Christen be-
deutet geradezu die Entfaltung ihrer personlichen Krafte, das Werden der christ-
lichen Personlichkeit. Nur in dem Mafle sind wir lebendige Glieder des geheimnis-
vollen Leibes Christi, nur in dem Mafle tragen wir zum Wachstum und zur Voll-
endung dieses Leibes bei, als die Geheimnisse des Lebens, des Leidens und der Ver-
herrlichung Christi unser persénliches Eigengut geworden sind und unser persén-
liches Leben ihnen nachgestaltet ist. Und eben dazu will uns das betende Sich-Ver-
senken in diese Geheimnisse fithren. Die Leben- Jesu-Betrachtungen, die Heilige
Stunde, die Kreuzwegandadht sind darum nicht nur die erbauliche Ubung eines glau-
bigen Gemiites, die fromme Erinnerung an eine zwar entscheidende, aber langst
vergangene Wirklichkeit, sondern lebendiger Vollzug christlichen Lebens. ,Nicht
mehr ich lebe, Christus lebt in mir* (Gal 2, 20).

Wer auf diese Weise sein eigenes Leben im Wissen Christi vorweggenommen
und ,mitgelebt* und sich dadurch den Geheimnissen des Lebens Christi nahe, ja
gegenwirtig weill, wer folgerichtig davon durchdrungen ist, dafl wir alle, die Glieder
seines Leibes, diese Geheimnisse durch persénliche Nachahmung zu erneuern haben,
der erst findet auch ein volles Verstindnis fiir das Geheimnis, dafl in der sichtbaren
Kirche Christus hier und jetzt gegenwirtig ist und daf} in ihr die Geheimnisse des
Lebens Christi wirklich fortgesetzt werden. Wissend um die Zukunft seiner Kirche
und diese in sich tragend, nahm Christus in seinem Tod und seiner Auferstehung
ihr Leben liebend, leidend und triumphierend vorweg. Damals war das Leben der
Kirche in Thm, dem Haupt, nun vollzieht es sich als Erfilllung und Verwirklichung
seiner heilsméachtigen Schau in ibrer wechselnden Geschichte. Die Kirche tut darum
recht daran, die Geheimnisse des Lebens, des Leidens und der Verherrlichung des
Herrn, auch abgesehen von ihrer sakramentalen Erneuerung, als hier und jetzt
. gegenwartig zu feiern, da ihre ganze Geschichte der heilserfiillten Erkenntnis nach
schon im geschichtlichen Herrn gegenwirtig war, und eben dieser Herr auch nun wie-
der der eigentliche und tiefste Grund ihres geheimnisvollen Lebens ist. Die sakramen-
tale Erneuerung des Kreuzestodes Christi in der heiligsten Eucharistie ist von hierher
gesehen nichts anderes als die sichtbare Darstellung des Grundgeheimnisses der Kirche
iiberhaupt. Damit bekommen dann die Leben- Jesu-Betrachtungen, die Sithneandach-

¢ ,Diese erhabene Benennung (daff namlich die Kirche ,Christus® genannt wird) ist
jedoch nicht so zu verstehen, als ob das unaussprechliche Band, womit der Sohn Gottes eine
bestimmte menschliche Natur mit sich vereinigte, auch die Gesamtkirche umfasse. Sie hat
vielmehr ihren Grund darin, dafl unser Erloser die Giiter, die ihm vornehmlich eigen sind,
so seiner Kirche mitteilt, daf diese in ihrem ganzen Leben, dem sichtbaren wie dem ge-
heimnisumbhiillten, Christi Bild méglichst vollkommen zum Ausdruck bringt. Ebda. 218;
Ausgabe Herder-Verlag, S. 54—57



Geist und Leben bei Paulus 419

ten usw. ihren ergénzenden Sinn. Auch vom Geheimnis derKirche, als Fortsetzung und
Ausweitung der Menschwerdung Christi her ergibt sich die Gleichzeitigkeit des beten-
den Christen mit dem Leben und Leiden Jesu Christi. Es ist Christus in der Kirche,
der im Opferungsgebet der Herz- Jesu-Messe den Psalmvers betet: ,Schmach erwartet
mein Herz und Leiden: ich schaute mich nach einem um, der mit mir trauere, aber es
war niemand da; ich suchte einen, der mich tristete, aber es fand sich keiner,, (Ps 69
[68], 21). Hier bekommt das BewuBtsein der Gleichzeitigkeit mit den Geheimnissen
des Lebens Jesu den Akzent des Unmittelbaren, Dringenden, noch immer zu Lei-
stenden. Es geht uns leichter ein, ist falbarer. Er selber, Christus, der Herr, heute,
hier und jetzt, ruft mich in den Aufgaben und Leiden des tiglichen Lebens. Es ist
wie in der heiligen Messe: wie sie nur relatives Opfer ist, Darstellung des einen
Kreuzesopfer von Golgotha, und dennoch in sich ein wirkliches Opfer heute, nicht nur
Erinnerung, so auch im Leben der Kirche Giberhaupt. IThr Leben in der Zeit ist nur
Leben, Leiden und Verherrlichung Christi im Hinblick auf dessen irdisches Leben,
im Hinblick-auf dessen geschichtliche, einmalige Hingabe an den Vater zur Siihne
fiir das ganze Menschengeschlecht, und ist dennoch hier und heute Erloserleben und
-leiden, weil Christus, der das Heute schon wéhrend seines irdischen Lebens wissend
und liebend in sich getragen, in ihr lebt und gegenwirtig bleibt.

"+ So steht in unserem betenden Verweilen bei den Geheimnissen des Lebens Jesu
sowohl der irdische Christus vor uns wie auch der mystische. Beide Betrachtungs-
weisen erginzen und durchdringen sich. In beiden Fallen ist es derselbe Herr, dem
wir unmittelbar gegenwirtig sind, bald in seinem liebenden und heilsmichtigen
Wissen, bald in der Sichtbarkeit seiner Kirche. Er hat unser Leben auf sich genom-
men, und wir haben Sein Geheimnis weiterzutragen. Das ist darum das eigentliche
Geheimnis des Christen und der Kirche: Wir in Ihm, und Er in uns.

Geist und Leben bei Paulus

Von Univ.-Prof. Dr. Josef Schmid, Miinchen

Geist und Leben gehoren zu den Grundbegriffen des paulinischen Denkens, und
beide stehen in enger Beziehung zueinander. Das ,Leben“ ist nach Paulus eine
Wirkung des Geistes (1 Kor 15,45; 2 Kor 3,6). Die mannigfachen Formen aber, in
denen sich die Wirksamkeit des Geistes offenbart, gewihren wiederum einen tie-
feren Einblick in das, was Paulus unter Leben versteht. Leben ist kurz gesagt das
neue Sein des Christén, der dem Machtbereich der Hamartia, der Stindenmacht ent-
rissen wurde. Wir verstehen erst ganz, was nach Paulus Leben ist, wenn wir zuerst
auf das achten, was nach ihm der unerldste Mensch vorher war, ehe ihm in der Taufe
von Gott das neue Leben mitgeteilt wurde. An einer berithmten Stelle des Rémer-
briefs (5,121f) schreibt Paulus, dafl durch einen Menschen, nimlich Adam, die
»ounde” in die Welt eingedrungen ist und durch die Siinde als deren Wirkung der
Tod, und daft der Tod zu allen Menschen hindurchgedrungen ist ,deshalb, weil alle
gesindigt haben®, an der Siinde Adams teilhaben. ,Durch das Vergehen des einen
starben die vielen® (5,14). Von diesem heillosen Zustand des Verfallenseins unter





