
414 Wilhelm Bertrams 

nachchalcedonischen Briefe, der dem hl. Papst Leo zugeschrieben wird: •Der Sieg, 
den Christus seiner Kirche (zu Chalcedon) gegeben hat, soll uns in dieser Welt wohl 
stärkeres Vertrauen verleihen, nimmt aber nicht alle Sorge. Nicht um zu schlafen ist 
er geschenkt, sondern nur, damit wir mit größerer Leichtigkeit arbeiten"12. 

Die Gleichzeitigkeit des betenden Christen 
mit den Geheimnissen des Lebens Jesu 

Von Wilhelm Bertrams S. J., Rom 

Contemplationes nennen die Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola die Betrach- 
tungen, die der Beter über die Geheimnisse des Lebens, des Leidens und der Ver- 
herrlichung Christi des Herrn anstellen soll. Diese Geheimnisse werden hier nicht 
als bloß geschichtliche Ereignisse aufgefaßt, die, in sich abgeschlossen und endgültig 
der Vergangenheit angehörend, nur noch Gegenstand frommer Erwägungen des 
Betenden sind, zu seiner Erbauung, zur Besserung seines Lebens und zur vollkom- 
meneren Nachahmung Jesu Christi. Sie werden vielmehr als hier und jetzt gegen- 
wärtig gedacht, bzw. der Beter betrachtet sich bei ihrem wirklichen Vollzug als ge- 
genwärtig. Mit Recht ist darum contemplatio mit •Vergleichzeitigung" übersetzt 
worden. Die Geheimnisse Christi des Herrn sind nach der selbstverständlichen Auf- 
fassung des Heiligen allen Zeiten gegenwärtig, bzw. der Beter ist nach ihm beim 
geschichtlichen Vollzug dieser Geheimnisse zugegen, so sehr, daß er z. B. bei der 
Betrachtung über die Menschwerdung mit dem Ewigen Wort, •das soeben Mensch 
geworden ist"1, Zwiesprache halten soll. Und bei der Betrachtung über die Geburt 
des Herrn heißt es: •Ich schaue die Personen, ich erblicke also Unsere Liebe Frau und 
Joseph und die Magd sowie das Jesuskind, nachdem es geboren ist. Dabei mache ich 
mich zu einem kleinen, armen und unwürdigen Diener, indem ich auf sie schaue, sie 
betrachte und ihnen bei ihrer Hilfsbedürftigkeit Dienste leiste, gleich als wäre ich 
zugegen, mit aller möglichen Ehrerbietung und Ehrfurcht"2. 

Eine solche Auffassung von der Gleichzeitigkeit des betenden Christen mit dem 
Leben und Leiden Jesu Christi ist durchaus nichts Ignatius und seinem Exerzitien- 
buch Eigentümliches. Wie er, haben vielmehr alle großen Beter der Kirche gedacht; 
man denke nur an den hl. Franz und sein Krippengeheimnis oder an Margareta 
Maria Alacoque und Theresia von Lisieux, denen der verlassene und leidende Herr 
ganz unmittelbar gegenwärtig war. Ja, die Kirche selbst scheint sich diese Auffassung 
zu eigen zu machen, wenn sie uns das •En ego, o bone et dulcissime Jesu", •Siehe, o 
mein geliebter und gütiger Jesus" und das •Stabat mater" so sprechen läßt, daß wir 
uns dabei mit dem hier und jetzt leidenden Herrn und seiner heiligsten Mutter ver- 
einigen sollen. Heißt es doch im ersten dieser Gebete: •Vor Deinem Angesichte (d. h. 
vor dem Bilde des Gekreuzigten) werfe ich mich nieder .. . indem ich mit inniger 
Rührung und tiefem Schmerz meiner Seele Deine heiligen fünf Wunden betrachte", 

12 Leo M., ep. 120, 6: PL 54, 1054 A 
1 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Ausg. Feder-R. v. Frentz, Nr. 109 
2 ebda. Nr. 114 



Die Gleichzeitigkeit des betenden Christen mit den Geheimnissen des Lebens Jesu   415 

und im Stabat mater bitten wir u. a. die Gottesmutter: •Laß midi kindlich mit Dir 
weinen, mich dem Kreuzesdulder einen, bis zur letzten Todesstund. Unterm Kreuz 
mit Dir zu stehen, eins mit Dir in Deinen Wehen, sehn ich mich aus Herzensgrund". 
Wie ist das anders zu verstehen als von der Gleichzeitigkeit unseres Mitleidens mit 
dem Leiden des Herrn und seiner Mutter? Könnte man aber hier allenfalls noch an 
ein •pie meditari licet" (man mag es fromm so betrachten) denken, so ist das nicht 
mehr möglich in der Herz-Jesu-Andacht mit ihrer starken Betonung des Sühne- 
gedankens. Will doch z. B. die Heilige Stunde geradezu ein Verweilen des Beters 
beim Herrn in der Leidensnacht des ölgartens sein, eine wirkliche Anteilnahme an 
seinem Leiden, eine Teilnahme an seiner Verlassenheit. Die Auffassung, die den 
Betrachtungen der ignatianischen Exerzitien über das Leben und Leiden unseres 
Herrn zugrunde liegt, ist also Gemeingut kirchlichen Betens und schon darum be- 
rechtigt. 

Wie ist diese Auffassung aber theologisch näher zu begründen? Wie kann mein 

Beten noch den geschichtlichen Herrn in dieser seiner Geschichtlichkeit und das heißt 
doch in der zeitlichen Einmaligkeit seines irdischen Lebensvollzugs wirklich und 
wahrhaftig, über die bloße Erinnerung hinaus, erreichen, wenn man einmal absieht 
von der gnadenhaften Teilnahme an der sakramentalen Erneuerung des Kreuzes- 
opfers Christi im heiligen Meßopfer? Von uns aus ist eine Rückkehr in die Ver- 
gangenheit unmöglich. Ist vielleicht Christus als Mensch, insofern also auch er der 
Geschichtlichkeit unterworfen war, ein Vorgriff in die Zukunft möglich gewesen? 
Eine solche Möglichkeit war ihm tatsächlich in seinem eingegossenen Wissen ge- 
geben. Eben dieses Wissen bildet darum auch die theologische Grundlage • wenn 
auch nicht die einzige • für die Gleichzeitigkeit unseres Betens mit dem Leben und 
Leiden des geschichtlichen Herrn. 

Christus war ein Mensch. Er besaß die ungekürzte menschliche Natur zu eigen und 
war darum auch allen Gesetzen dieser Natur unterworfen; selbst Mühsal und Tod, 
die auf der Menschennatur lasteten als Folge des Fluches, der sie nach der Sünde 
traf, hatte er mitübernommen. Es kam ihm aber noch eine Ausstattung an über- 
natürlicher Vollkommenheit zu, die der menschlichen Natur an sich nicht gebührt, 
die seiner konkreten menschlichen Natur vielmehr nur in und wegen ihrer personalen 
Einheit mit dem Sohne Gottes zuteil wurde. So besaß er vom ersten Augenblick seines 
Daseins nicht nur die immerwährende Anschauung Gottes, sondern auch ein ein- 
gegossenes Wissen, das alles umfaßte, was ihm, als dem Haupte der Menschheit, 
als dem Begründer der übernatürlichen Heilsordnung untersteht. Das aber ist alles 
Geschaffene. 

Von diesem eingegossenen Wissen sagt Kardinal Franzelin: •Wie in der Lehre 
von der geschaffenen Gnade Norm die Würde der Person und die durch die hypo- 
statische Union gleichsam unendliche Erhöhung der menschlichen Natur sein muß..., 
so muß man auch ein dieser Erhöhung entsprechendes Wissen in der menschlichen 
Natur annehmen, ohne daß dieses mit dem göttlichen Wissen vermischt würde... 
Da nämlich der Mensch Christus vom Beginn seines sterblichen Lebens an in der 
seligen Schau des göttlichen Wesens vollendet war, so folgt' daraus, daß ihm beide 
Erkenntnisweisen der (geschaffenen) Dinge zukamen, nämlich einmal im (ewigen) 
Wort, sodann in ihren eigenen Wesenheiten... Beide Erkenntnisweisen kommen 



416 Wilhelm Bertrams 

durch eine unmittelbare Wirksamkeit Gottes zustande. Die erste durch eine Erhö- 
hung des Verstandes aufgrund einer übernatürlichen Vorbereitung der Seele und 
ihrer Verähnlichung mit dem göttlichen Erkennen im Hinblick auf die unmittelbare 
Gottschau; diese Vorbereitung nennt man Glorienlicht. Die zweite durch eine Ein- 
prägung von Ideen, bzw. durch eine von Gott bewirkte intentionale Zuordnung des 
Verstandes zu den Dingen oder durch eine intentionale Angleichung desselben an 
die Dinge, die Objekt der Erkenntnis sind... Für gewöhnlich entspricht die Er- 
kenntnis der Geschöpfe bei den Seligen in der Vollendung der Vollkommenheit und 
dem Stand, der Autorität und der Gewalt, die einem jeden in bezug auf die ihm 
irgendwie untergebenen oder von ihm abhängigen Dinge und Personen zukommt. 
Nun ist aber Christus seiner menschlichen Natur nach der Erstgeborene aller Schöp- 
fung. Der Gott-Mensch ist seiner menschlichen Natur nach der Eckstein, die zusam- 
menfassende Spitze und die Vollendung aller kreatürlichen Ordnung, und die 
menschliche Natur in Christus nimmt in der aufsteigenden Linie vom Untersten bis 
zum Höchsten und gleichsam in der fortschreitenden Reihe der Gottvereinigungen 
und Teilhaben an Gottes Natur den obersten Rang ein, den niemand übertrifft noch 
übertreffen kann. Seiner Macht und Leitung ist alles unterworfen, und die ganze 
Schöpfung, die geistige sowohl wie die materielle, die himmlische wie die irdische, 
die übernatürliche wie die natürliche ist sein Reich. Jegliche Kreatur neigt sich ihm 
wie ihrer Sonne zu, in ihm wird alles erneuert und wie unter einem Haupte zu- 
sammengefaßt ... alles ist in ihm und mit ihm und durch ihn zur Ehre und zum 
Ruhme Gottes, sowohl im Verlauf der wechselnden Geschichte wie auch in der un- 
wandelbaren Ewigkeit. •Er muß herrschen, bis Gott ihm alle Feinde unter die Füße 
gelegt... Wenn aber einmal alles ihm unterworfen ist, dann wird auch der Sohn 
selbst sich ihm unterstellen, der ihm alles unterworfen hat, damit Gott alles in 
allem sei" (1 Kor 15,25 und 28). So ist also der Mittler zwischen Gott und den 
Menschen von Natur aus, der Gott-Mensch, in dem •alles, was im Himmel und auf 
Erden ist, seinen Frieden erhält" und der darum Richter über Lebende und Tote ist, 
der Mittelpunkt der ganzen Geschichte, •Vater der zukünftigen Welt", •Vater auf 
ewig" (Is 9, 5), bei dem die Fülle der Zeit beginnt und endigt (Eph 1, 10; Kol 1, 
18•20). Sowohl also die Vollkommenheit der Gottesschau, die der aufgrund der 
hypostatischen Union erhöhten menschlichen Natur entspricht, wie auch Stand, Auto- 
rität und Gewalt Jesu Christi, unseres Herrn, verlangen und fordern für sein mensch- 
liches Wissen die Erkenntnis all dessen, was Gott selbst zum Objekt seines schau- 
enden Wissens (scientia visionis) hat, d. h. also von all dem, was je wirklich war 
oder sein wird"3. Dazu gehört ganz besonders auch die genaueste Kenntnis der 
menschlichen Herzen und ihrer Geschichte, ihrer Freuden und Leiden, ihrer gnaden- 
haften Gott- und Christusverbundenheit, ihrer Tugenden und Sünden. Dieses ein- 
gegossene Wissen der geschaffenen Dinge in ihren eigenen Wesenheiten (cognitio 
vespertina, Abenderkenntnis nennen es die heiligen Väter, um es von der cognitio 
matutina, der Morgenerkenntnis der geschaffenen Dinge in Gott zu unterscheiden) 
ist von der Erfahrung nicht abhängig (womit natürlich ein Erfahrungswissen Christi 
nicht geleugnet wird); deshalb begleitet es den Herrn vom ersten Augenblick seines 
menschlichen Daseins an durch das ganze Leben hindurch. 

3 Franzelin, Tractatus de Verbo Incarnato, Ed. 5., Romae 1902, 420•23 



Die Gleichzeitigkeit des betenden Christen mit den Geheimnissen des Lebens Jesu   417 

Mit diesem eingegossenen Wissen ist nun eine einzigartige Verbindung gegeben 
zwischen Christus dem Herrn in seinem sterblichen Leben und dem Leben der Kirche 
durch alle Zeiten hindurch. Weil nämlich Christus das Vorauswissen um seine Kirche, 
um alle Glieder seines geheimnisvollen Leibes, wegen seiner Stellung als Erlöser, 
als Haupt der Menschheit und der Kirche zukam, war es kein bloß sachliches, gleich- 
sam registrierendes Wissen, sondern ein existentielles Wissen, das aus den Tiefen 
seines personalen Seins, aus seinem Erlösertum kam und dieses verwirklichen half. 
Und eben darum war es eigentlich gar kein Voraus-wissen in dem Sinne, wie Men- 
schen durch außergewöhnliche natürliche Kräfte oder auch durch gnadenhafte 
Inspiration etwas voraus-wissen können; Christi eingegossenes Wissen ist nicht mit 
der Kategorie der Zeit zu messen, weil es ihm nicht nur als viator, als einem, der 
noch auf dem Wege ist, zukam, sondern auch als comprehensor, als demjenigen, der 
immer schon am Ziele und in der Vollendung ist. Seine innere Schau als dessen, der 
der geborene Herr aller Kreatur und das geborene Haupt der Menschheit ist, war 
so mächtig und allumfassend, daß vor ihr Raum und Zeit zurücktraten und die Ge- 
schichte zur Gegenwart wurde. Wenn er darum in seinem Gehorsam, in seinem 
Beten, in seiner liebenden Hingabe bis in den blutigen Opfertod hinein für uns alle 
und an unserer Statt vor den himmlischen Vater hintrat, so standen wir mit unserem 
Wollen und Wünschen, mit unserem Arbeiten und Streben, mit unseren Erfolgen 
und unserem Versagen, mit unseren Schwierigkeiten, unseren Leiden und unserem 
Fehlen vor ihm. Aus diesem Wissen heraus war der Herr uns liebend nahe, nahm er 
unser ganzes Leben in sich hinein und trug es in seinem Herzen. In dieser wissenden 
Nähe erleuchtete und stärkte er uns, freute er sich über die Gegenliebe unseres Be- 
tens und Opferns, litt er aber auch unter unserer Gleichgültigkeit und unter unserer 
Sünde. So nahm er unser Leben auf sich und lebte es in dem seinigen mit, das unsere 

annehmend und das seine zurückschenkend. 

Mit Recht betrachten wir darum unser Leben als wirklich beim Vollzug der Ge- 
heimnisse des Lebens Christi gegenwärtig. Denn die intentionale Gegenwart, die 
schon an sich das rein äußere Gegenwärtigsein an Wirklichkeitsdichte überragt, be- 
sagt hier eine so innige übernatürliche Einheit zwischen Christus und seinen Glie- 
dern, wie sie sonst unter Menschen gar nicht möglich ist. Mit Recht nehmen wir 
darum an, daß unser Gebet • Lob, Dank, Reue und Sühne usw. • Christus den 
Herrn in seinem sterblichen Leben erreicht hat, daß wir darum wirklich so beten 
dürfen, als seien wir bei den Geheimnissen seines Lebens zugegen. Denn •die über- 
aus liebende Erkenntnis, mit der uns der göttliche Erlöser vom ersten Augenblick 
seiner Menschwerdung an begleitet hat, übertrifft jegliche drängende Gewalt des 
menschlichen Geistes. In der seligen Schau, die er • kaum im Schöße der Gottes- 
gebärerin empfangen • besaß, hat er alle Glieder des mystischen Leibes ununter- 
brochen und immer vor Augen und umfängt sie mit heilbringender Liebe"5. 

Mit diesem liebenden Wissen ist uns auch etwas Wichtiges über die Art und 
Weise gesagt, in der wir an den Geheimnissen des Lebens Christi teilnehmen. Chri- 
stus bildet mit der Christenheit den einen, ganzen Christus. •Ihr alle seid einer in 

5 Rundsdireiben •Mystici corpora", AAS XXXV, 1943, 230. Wenn hier auch unmittel- 
bar von der Erkenntnis aufgrund der beata visio die Rede ist, so gilt doch auch Ähnliches 
vom eingegossenen Wissen Christi. 

27 



418 Wilhelm Bertrams 

Christus" (Gal 3, 28). Wie immer auch diese Einheit theologisch aufzufassen ist ... 
zunächst war sie schon in Christi Erkenntnis während seines irdischen Lebens gege- 
ben. Damit ist aber zugleich gesagt, daß der Beziehung zwischen Christus, dem 
Haupt, und den Christen, den Gliedern seines Leibes, nicht in erster Linie ein sach- 
licher, sondern ein persönlicher Charakter zukommt. Denn, wenn auch die Vereini- 
gung Christi mit der Kirche nicht nur intentionaler Natur ist, so besteht sie doch 
auch nicht etwa in einer seinshaften Teilnahme der Christenheit an def Menschheit 
des Herrn6. Gewiß lebt Christus weiter in der Kirche. Gewiß wird im Leben der 
Christen das Leben Christi offenbar. Aber das Leben Christi in den Christen be- 
deutet geradezu die Entfaltung ihrer persönlichen Kräfte, das Werden der christ- 
lichen Persönlichkeit. Nur in dem Maße sind wir lebendige Glieder des geheimnis- 
vollen Leibes Christi, nur in dem Maße tragen wir zum Wachstum und zur Voll- 
endung dieses Leibes bei, als die Geheimnisse des Lebens, des Leidens und der Ver- 
herrlichung Christi unser persönliches Eigengut geworden sind und unser persön- 
liches Leben ihnen nachgestaltet ist. Und eben dazu will uns das betende Sich-Ver- 
senken in diese Geheimnisse führen. Die Leben-Jesu-Betrachtungen, die Heilige 
Stunde, die Kreuzwegandacht sind darum nicht nur die erbauliche Übung eines gläu- 
bigen Gemütes, die fromme Erinnerung an eine zwar entscheidende, aber längst 
vergangene Wirklichkeit, sondern lebendiger Vollzug christlichen Lebens. •Nicht 

mehr ich lebe, Christus lebt in mir" (Gal 2, 20). 

Wer auf diese Weise sein eigenes Leben im Wissen Christi vorweggenommen 
und •mitgelebt" und sich dadurch den Geheimnissen des Lebens Christi nahe, ja 
gegenwärtig weiß, wer folgerichtig davon durchdrungen ist, daß wir alle, die Glieder 
seines Leibes, diese Geheimnisse durch persönliche Nachahmung zu erneuern haben, 
der erst findet auch ein volles Verständnis für das Geheimnis, daß in der sichtbaren 
Kirche Christus hier und jetzt gegenwärtig ist und daß in ihr die Geheimnisse des 
Lebens Christi wirklich fortgesetzt werden. Wissend um die Zukunft seiner Kirche 
und diese in sich tragend, nahm Christus in seinem Tod und seiner Auferstehung 
ihr Leben liebend, leidend und triumphierend vorweg. Damals war das Leben der 
Kirche in Ihm, dem Haupt, nun vollzieht es sich als Erfüllung und Verwirklichung 
seiner heilsmächtigen Schau in ihrer wechselnden Geschichte. Die Kirche tut darum 
recht daran, die Geheimnisse des Lebens, des Leidens und der Verherrlichung des 
Herrn, auch abgesehen von ihrer sakramentalen Erneuerung, als hier und jetzt 
gegenwärtig zu feiern, da ihre ganze Geschichte der heilserfüllten Erkenntnis nach 
schon im geschichtlichen Herrn gegenwärtig war, und eben dieser Herr auch nun wie- 
der der eigentliche und tiefste Grund ihres geheimnisvollen Lebens ist. Die sakramen- 
tale Erneuerung des Kreuzestodes Christi in der heiligsten Eucharistie ist von hierher 
gesehen nichts anderes als die sichtbare Darstellung des Grundgeheimnisses der Kirche 
überhaupt. Damit bekommen dann die Leben-Jesu-Betrachtungen, die Sühneandach- 

• •Diese erhabene Benennung (daß nämlich die Kirche •Christus" genannt wird) ist 
jedoch nicht so zu verstehen, als ob das unaussprechliche Band, womit der Sohn Gottes eine 
bestimmte menschliche Natur mit sich vereinigte, auch die Gesamtkirche umfasse. Sie hat 
vielmehr ihren Grund darin, daß unser Erlöser die Güter, die ihm vornehmlich eigen sind, 
so seiner Kirche mitteilt, daß diese in ihrem ganzen Leben, dem sichtbaren wie dem ge- 
heimnisumhüllten, Christi Bild möglichst vollkommen zum Ausdruck bringt." Ebda. 218; 
Ausgabe Herder-Verlag, S. 54•57 



Geist und Leben bei Paulus 419 

ten usw. ihren ergänzenden Sinn. Auch vom Geheimnis der Kirche, als Fortsetzung und 
Ausweitung der Menschwerdung Christi her ergibt sich die Gleichzeitigkeit des beten- 
den Christen mit dem Leben und Leiden Jesu Christi. Es ist Christus in der Kirche, 
der im Opferungsgebet der Herz-Jesu-Messe den Psalmvers betet: •Schmach erwartet 
mein Herz und Leiden: ich schaute mich nach einem um, der mit mir trauere, aber es 
war niemand da; ich suchte einen, der mich tröstete, aber es fand sich keiner». (Ps 69 
[68], 21). Hier bekommt das Bewußtsein der Gleichzeitigkeit mit den Geheimnissen 
des Lebens Jesu den Akzent des Unmittelbaren, Drängenden, noch immer zu Lei- 
stenden. Es geht uns leichter ein, ist faßbarer. Er selber, Christus, der Herr, heute, 
hier und jetzt, ruft mich in den Aufgaben und Leiden des täglichen Lebens. Es ist 
wie in der heiligen Messe: wie sie nur relatives Opfer ist, Darstellung des einen 
Kreuzesopfer von Golgotha, und dennoch in sich ein wirkliches Opfer heute, nicht nur 
Erinnerung, so auch im Leben der Kirche überhaupt. Ihr Leben in der Zeit ist nur 
Leben, Leiden und Verherrlichung Christi im Hinblick auf dessen irdisches Leben, 
im Hinblick auf dessen geschichtliche, einmalige Hingabe an den Vater zur Sühne 
für das ganze Menschengeschlecht, und ist dennoch hier und heute Erlöserleben und 
-leiden, weil Christus, der das Heute schon während seines irdischen Lebens wissend 
und liebend in sich getragen, in ihr lebt und gegenwärtig bleibt. 

So steht in unserem betenden Verweilen bei den Geheimnissen des Lebens Jesu 
Sowohl der irdische Christus vor uns wie auch der mystische. Beide Betrachtungs- 
weisen ergänzen und durchdringen sich. In beiden Fällen ist es derselbe Herr, dem 
wir unmittelbar gegenwärtig sind, bald in seinem liebenden und heilsmächtigen 
Wissen, bald in der Sichtbarkeit seiner Kirche. Er hat unser Leben auf sich genom- 
men, und wir haben Sein Geheimnis weiterzutragen. Das ist darum das eigentliche 
Geheimnis des Christen und der Kirche: Wir in Ihm, und Er in uns. 

Geist und Leben bei Paulus 
Von Univ.-Prof. Dr. Josef S c h m i d, München 

Geist und Leben gehören zu den Grundbegriffen des paulinischen Denkens, und 
beide stehen in enger Beziehung zueinander. Das •Leben" ist nach Paulus eine 
Wirkung des Geistes (1 Kor 15,45; 2 Kor 3,6). Die mannigfachen Formen aber, in 
denen sich die Wirksamkeit des Geistes offenbart, gewähren wiederum einen tie- 
feren Einblick in das, was Paulus unter Leben versteht. Leben ist kurz gesagt das 
neue Sein des Christen, der dem Machtbereich der Hamartia, der Sündenmacht ent- 
rissen wurde. Wir verstehen erst ganz, was nach Paulus Leben ist, wenn wir zuerst 
auf das achten, was nach ihm der unerlöste Mensch vorher war, ehe ihm in der Taufe 
von Gott das neue Leben mitgeteilt wurde. An einer berühmten Stelle des Römer- 
briefs (5,12 ff) schreibt Paulus, daß durch einen Menschen, nämlich Adam, die 
•Sünde" in die Welt eingedrungen ist und durch die Sünde als deren Wirkung der 
Tod, und daß der Tod zu allen Menschen hindurchgedrungen ist •deshalb, weil alle 
gesündigt haben", an der Sünde Adams teilhaben. •Durch das Vergehen des einen 
starben die vielen" (5,14). Von diesem heillosen Zustand des Verfallenseins unter 




