Geist und Leben bei Paulus 419

ten usw. ihren ergénzenden Sinn. Auch vom Geheimnis derKirche, als Fortsetzung und
Ausweitung der Menschwerdung Christi her ergibt sich die Gleichzeitigkeit des beten-
den Christen mit dem Leben und Leiden Jesu Christi. Es ist Christus in der Kirche,
der im Opferungsgebet der Herz- Jesu-Messe den Psalmvers betet: ,Schmach erwartet
mein Herz und Leiden: ich schaute mich nach einem um, der mit mir trauere, aber es
war niemand da; ich suchte einen, der mich tristete, aber es fand sich keiner,, (Ps 69
[68], 21). Hier bekommt das BewuBtsein der Gleichzeitigkeit mit den Geheimnissen
des Lebens Jesu den Akzent des Unmittelbaren, Dringenden, noch immer zu Lei-
stenden. Es geht uns leichter ein, ist falbarer. Er selber, Christus, der Herr, heute,
hier und jetzt, ruft mich in den Aufgaben und Leiden des tiglichen Lebens. Es ist
wie in der heiligen Messe: wie sie nur relatives Opfer ist, Darstellung des einen
Kreuzesopfer von Golgotha, und dennoch in sich ein wirkliches Opfer heute, nicht nur
Erinnerung, so auch im Leben der Kirche Giberhaupt. IThr Leben in der Zeit ist nur
Leben, Leiden und Verherrlichung Christi im Hinblick auf dessen irdisches Leben,
im Hinblick-auf dessen geschichtliche, einmalige Hingabe an den Vater zur Siihne
fiir das ganze Menschengeschlecht, und ist dennoch hier und heute Erloserleben und
-leiden, weil Christus, der das Heute schon wéhrend seines irdischen Lebens wissend
und liebend in sich getragen, in ihr lebt und gegenwirtig bleibt.

"+ So steht in unserem betenden Verweilen bei den Geheimnissen des Lebens Jesu
sowohl der irdische Christus vor uns wie auch der mystische. Beide Betrachtungs-
weisen erginzen und durchdringen sich. In beiden Fallen ist es derselbe Herr, dem
wir unmittelbar gegenwirtig sind, bald in seinem liebenden und heilsmichtigen
Wissen, bald in der Sichtbarkeit seiner Kirche. Er hat unser Leben auf sich genom-
men, und wir haben Sein Geheimnis weiterzutragen. Das ist darum das eigentliche
Geheimnis des Christen und der Kirche: Wir in Ihm, und Er in uns.

Geist und Leben bei Paulus

Von Univ.-Prof. Dr. Josef Schmid, Miinchen

Geist und Leben gehoren zu den Grundbegriffen des paulinischen Denkens, und
beide stehen in enger Beziehung zueinander. Das ,Leben“ ist nach Paulus eine
Wirkung des Geistes (1 Kor 15,45; 2 Kor 3,6). Die mannigfachen Formen aber, in
denen sich die Wirksamkeit des Geistes offenbart, gewihren wiederum einen tie-
feren Einblick in das, was Paulus unter Leben versteht. Leben ist kurz gesagt das
neue Sein des Christén, der dem Machtbereich der Hamartia, der Stindenmacht ent-
rissen wurde. Wir verstehen erst ganz, was nach Paulus Leben ist, wenn wir zuerst
auf das achten, was nach ihm der unerldste Mensch vorher war, ehe ihm in der Taufe
von Gott das neue Leben mitgeteilt wurde. An einer berithmten Stelle des Rémer-
briefs (5,121f) schreibt Paulus, dafl durch einen Menschen, nimlich Adam, die
»ounde” in die Welt eingedrungen ist und durch die Siinde als deren Wirkung der
Tod, und daft der Tod zu allen Menschen hindurchgedrungen ist ,deshalb, weil alle
gesindigt haben®, an der Siinde Adams teilhaben. ,Durch das Vergehen des einen
starben die vielen® (5,14). Von diesem heillosen Zustand des Verfallenseins unter



420 Josef Schmid

die Macht der Hamatia und des Todes, in den die Menschheit durch ihren Stamm-
vater versetzt wurde, spricht aber Paulus nur zu dem Zweck, um auf diesem dufleren
Hintergrund das neue Leben, das Gott der Menschheit durch das Erlosungswerk
Christi geschenkt hat, um so heller erstrahlen zu lassen. Die Folge des Stindenver-
derbens, dem alle Menschen verfallen waren, bestand nicht blofl im leiblichen Tode.
Wohl betrachtet Paulus mit dem AT und dem Judentum den leiblichen Tod nicht
als ein Naturphdnomen, als eine mit der Leiblichkeit des Menschen notwendig und
selbstverstindlich verbundene Erscheinung, sondern als ,Sold der Siinde® (Rém
6,23). Wenn er aber vom Leben spricht, so meint er gewohnlich mehr als das leib-
liche Leben, und dementsprechend bedeutet bei ihm auch der Tod mehr als der Ver-
lust dieses leiblichen Lebens.

Das Leben im eigentlichen Sinne ist Gott eigen, der darum im Anschluff an das
AT ,der Lebendige” heifit (R6m 9, 26). Er allein besitzt die Unsterblichkeit als zu
seinem Wesen gehorig (1 Tim 6,16). Er kann lebendig machen, wie er auch toten
kann (R6m 4,17; 2 Kor 1,9). Lel-iendig aber macht er durch seinen Geist, der deshalb
lebendigmachender Geist heifit (1 Kor 15, 45). Dieses durch den Geist mitgeteilte
Leben ist das eigentliche Leben, das auch keinem Tod mehr unterworfen ist. Von
ihm wird , das Leben im Fleisch® (Gal 2, 20; Phil 1, 22), d. h. das irdische Leben oder
Dasein als ein blof vorldufiges unterschieden (1 Kor 15,19). Demgemif kann der
blof} im natiirlichen Leben stehende Mensch als tot bezeichnet werden (Fph 2,1. 5;
5,14; Kol 2,13; 1 Tim 5,6), und zwar deshalb, weil die vorchristliche Existenz des
Menschen unter der Gewalt der Siinde stand (vgl. Rém 3, 23).

Das eigentliche, wahre Leben ist fiir Paulus — und darin geht er mit dem Juden-
tum wie mit dem iibrigen NT zusammen — das Leben nach dem Tode (vgl. 1 Tim
4,8). Dieses wahre Leben, das keine Zerstérung durch den Tod mehr kennt, heifit
deswegen ,das Leben“ schlechthin (Rém 1,17; 8,13; 1 Thess 5,13) oder auch ,das
ewige Leben“ (Rém 2,7; 5,21; 6,26f; Gal 6,8; 1 Tim 1,16 u. 6.), wozu noch zu
bemerken ist, dafl ,ewig“ nicht so sehr die Dauer als vielmehr die qualitative Be-
schaffenheit dieses Lebens zum Ausdruck bringt.

Soweit entspricht die paulinische Anschauung vom Leben der allgemeinen ur-
christlichen und jiidischen. Nach ihm (und ebenso nach Joh) ist aber dieses eigentliche
Leben nicht blof§ zukiinftig, sondern vielmehr ein bereits der Gegenwart angehéren-
der Besitz des Gldubigen. So wie der erste Adam durch die Ubertretung des gott-
lichen Gebotes iiber sich und alle seine Nachkommen den Tod gebracht hat, so ist
Christus, der zweite Adam, zum Anfinger einer neuen Menschheit geworden, zu
der die Christen gehoren. Als ,Erstling der Entschlafenen“ (1 Kor 15,20. 23), als
»Erstgeborener aus den Toten“ (Rom 8, 29; Kol 2,18) ist er von den Toten erweckt
worden, womit gesagt ist, dafl auch die in diesem Leben in Gemeinschaft mit ihm
Stehenden, die ,in Christus“ sind, an seinem Leben teilnehmen sollen. Dabei kann
Paulus bald an die zukiinftige, eschatologische Verwirklichung des Lebens (1 Kor 15,
20—22. 40—49), bald an die neu gewordene Gegenwart (Rém 5,12—21; 6,11;
Kol 3,1-—4) denken.

Christus ist durch seinen Tod und seine Auferstehung der Verursacher des neuen
Lebens fiir die Menschen geworden. Er hat fiir uns“, d. h. an unser Statt den Tod
erlitten und dadurch die Macht der Hamatia und des Todes gebrochen. Dies ist auch

o



Geist und Leben bei Paulus 421

der — nicht mehr ausgesprochene — Gedanke, auf den Rém 5,12f hinzielt. Der
einzelne Mensch aber gewinnt dadurch Anteil an der Kraft oder Wirkung des Er-
losungswerkes Christi, daf er in Gemeinschaft mit Christus tritt. Wodurch wird
aber diese Gemeinschaft mit Christus, dieses Hineingezogenwerden in den Lebens-
bereich Christi, bewirkt? Es scheint, dal Paulus auf diese Frage zwei verschiedene
Antworten gibt. Er sagt ndmlich einerseits klar und bestimmt, daf§ diese Verbindung
nicht durch den Menschen hergestellt wird und werden kann, daf sie vielmehr genau
-so wie das Erlsungswerk Christi eine Tat Gottes ist. Sie erfolgt, wie am klarsten
Rom 6, 3 ff sagt, durch die Taufe: , Wiflt ihr nicht, dafl wir alle, die wir auf Christus
Jesus getauft wurden, in seinen Tod getauft (= hineingetaucht) wurden? Begraben
wurden wir also mit ihm durch die Taufe auf den Tod hin, damit, ebenso wie
Christus von den Toten erweckt wurde durch die Herrlichkeit (= Macht) des Vaters,
so auch wir in Neuheit des Lebens wandeln. Wenn wir namlich durch die Gleichheit
mit seinem Tode (= indem wir den Tod erleiden) (mit ihm) Zusammengewachsene
geworden sind, dann werden wir es auch (durch die Gleichheit mit) seiner Aufer-
stehung sein. Daraus erkennen wir, dafl unser alter Mensch mitgekreuzigt wurde,
damit der Siindenleib vernichtet werde, so dafl wir nicht mehr Knechte der Siinden-
macht sind ... Wenn wir aber mit Christus starben, so werden wir — das ist unser
Glaube — auch mit ihm leben . .. So betrachtet auch ihr euch als tot fiir die Siinde,
lebend aber fiir Gott in Christus Jesus“. Hier beschreibt Paulus, was in der Taufe mit
dem Menschen geschieht. Christi Tod und Auferweckung zu einem neuen Leben
wiederholt sich in ,,mystischer® Weise an ihm. Der alte Siindenleib wird vernichtet,
so dafl der Mensch nun tot ist fiir die Hamatia, die Siindenmacht, ihr nicht mehr
ausgeliefert ist. Und ebenso wie Christus durch die Allmacht Gottes zu einem neuen,
andersartigen Leben erweckt wurde, so wird auch der bisherige Siinder als ein
neuer Mensch zu einem neuen Leben erweckt. Zwar kommt es Paulus hier, ent-
sprechend dem parinetischen Ziel des Abschnittes (vgl. 6, 1), auf den ethischen Wan-
del an. Trotzdem liegt aber auch der Gedanke zZugrunde, dafl durch die in der Taufe
erfolgende , Auferweckung® dem Menschen ein neues Sein mitgeteilt wird. Denn
dieses ist die Voraussetzung fiir den christlichen Lebenswandel. Solange der Mensch
noch unter der Tyrannei der Stindenmacht versklavt war, war ihm ein solcher Gottes
Willen entsprechender Lebenswandel gar nicht moglich. Einen solchen kann er erst
beginnen mit den Kréften des neuen Lebens. Das neue Leben, das der Taufling
empfingt, ist demnach die Mitteilung neuen Seins. Dieses aber wird in der Taufe
dadurch hergestellt, dafl der Mensch durch sie in Lebensverbindung mit dem er-
hoéhten ,lebenden“ Christus versetzt wird. Fortan ist er ,in Christus®, wie Paulus
immer wieder sagt. Christus ist der Lebensbereich, in dem er von nun an sich be-
findet; er ist es, der den ,in ihm“ Befindlichen an seinen Lebenskriften teilnehmen
1at und ihn mit diesen formlich durchdringt, weshalb Paulus neben die Formel ,in
Christus“ gelegentlich auch die andere Wendung stellen kann, dafl Christus ,in uns®
wohnt (Rém 8, 10; Gal 2,20). Darum kann Paulus Christus ,unser Leben“ nennen
(Kol 3,4), kann er sagen: ,Leben ist fiir mich Christus“ (Phil 1,21) und ,Nicht mehr
ich lebe, sondern Christus lebt in mir“ (Gal 2, 20). Das neue Sein, das dem Christen
durch die Taufe mitgeteilt wird, ist der erhohte Christus selbst. Und darum kann
Paulus mit Recht sagen: , Wenn einer in Christus ist, ist er eine neue Schépfung. Das



422 ~ Josef Schmid

Alte ist vergangen, siche Neues ist geworden“ (2 Kor 5,17). Das neue Leben ,in
Christus“ meint demnach zunichst nicht einen neuen Lebenswandel, sondern die
gnadenbafte Erhebung zu einem neuen Sein. Weil dieses neue Sein ein Leben aus
Gott ist, darum ergeben sich aus ihm fiir den damit Begnadeten auch ethische Kon-
sequenzenl, -~ ;

Ehe von diesen gesprochen wird, ist noch die Frage wenigstens zu streifen, ob denn
nicht Paulus an anderen Stellen das neue Leben als Wirkung des Glaubens erklart
und wir damit auf eine Unausgeglichenheit in seiner Lehre stoflen. In Wirklichkeit
bilden bei Paulus Glaubigwerden und Empfang der Taufe eine untrennbare Ein-
heit. Paulus kennt keine ungetauften Christen und ebensowenig eine Taufe ohne
Glaube?. Diese Verbindung von Glaube und Taufe ist aber von Paulus nicht so ge-
meint, daf die beiden als zwei zusammenwirkende Faktoren miteinander das neue
Leben mitteilen. Dieses wird vielmehr einzig und allein durch Gott in der Taufe
geschaffen, und nicht der Mensch erwirbt es sich dadurch, daf er glaubt.

Durch die Taufe ist der Mensch dem Bereich des Todes entrissen und in die
Christussphére versetzt. Darin besteht das neue Leben, das zunichst ein neues Sein
ist. Daraus ergeben sich aber fiir den, der jetzt ,in Christus“ ist, Konsequenzen, die
sein persénliches Tun, seinen Lebenswandel betreffen. Der Christ muf} immer tiefer
in die Lebensgemeinschaft mit Christus hineinwachsen. Es geniigt nicht, das neue
Leben im seinshaften Sinn zu besitzen. Er mufl auch ein neues Leben im ethischen
Sinne fihren (vgl. R6m 6,4; Kol 3,1ff). Das ergibt sich mit unausweichlicher Not-
wendigkeit aus dem Charakter des neuen Lebens, das seinem Ursprung und seiner
Art nach gottlich ist. ,Das seinshaft verlichene Gottesleben trigt (ohne die freie
Entscheidung des Menschen anzutasten) die Tendenz und den Antrieb in sich, den
Wandel der Christen nach Gott und seinem Willen hin umzugestalten“s. In diesem
cthischen Sinn kennt das neue Leben des Christen ein bestindiges Wachstum. Pau-
lus kennt ,unmiindige und reife oder ,vollkommene* Christen (1 Kor 8,1ff). Er
mufl den Korinthern oder wenigstens einem Teil von ihnen vorwerfen, dafl ihr
Wandel noch ganz ,fleischlich“ ist. Er betrachtet es darum als das Ziel seiner apo-
stolischen Arbeit an den Gemeinden, ,alle als Vollkommene in Christus hinzu-
stellen® (Kol 1,28). Darin besteht die Erbauung des Leibes Christi (der Kirche),
»dafl wir alle hingelangen zur Mannesreife, zum Mafl des Vollalters der Fiille
Christi, damit wir nicht mehr Unmiindige sind ..., sondern in allem zu ihm hin-
wachsen, der das Haupt ist, Christus® (Eph 4, 13—15).

In diesem Zusammenhang ist auf zwei Reihen von Stellen in den paulinischen
Briefen hinzuweisen, die auf den ersten Blick in Spannung zueinander tretent. Es
steht eine Reihe von Imperativen, die das neue Leben als eine durch den Menschen
zu leistende Aufgabe bezeichnen, einer anderen Reihe von Indikativen gegeniiber,
die dieses Leben als einen bereits vorhandenen Besitz des Christen darstellen. Einer-
seits sagt Paulus: Unser alter Mensch ist mit Christus gekreuzigt und der Siinden-

1 Vgl. zu diesem Abschnitt besonders R. Schnackenburg, Das Heilsgeschehen bei der
Taufe nach dem Apostel Paulus, Minchen 1950, 26—56

® Vgl. dazu Schnackenburg 115—20. E. Sommerlath, der Ursprung des neuen Lebens nach
Paulus, #Leipzig 1927, 99 ff. W. Mundle, Der Glaubensbegriff des Paulus, Leipzig 1932

3 Schnackenburg 160

4 Vgl. dazu A. Wikenhauser, Die Christusmystik des hl. Paulus, Miinster 1928, 84 ff.



Geist und Leben bei Paulus 423

leib vernichtet (R6m 6,6; vgl. Gal 5, 24). Die Christen sind nicht mebr ,im Fleisch®
(Gal 8,27), sie sind eine neue Schépfung (2 Kor 5,17), haben Christus angezogen
(Gal 8, 27), und dieser wohnt in ihnen (R6m 8, 10; Gal 2, 20; Phil 1, 21; Kol 1, 27).

- Anderseits fordert Paulus die Christen auf, sie sollen nicht das Fleisch in ihrem
Leibe herrschen lassen, so daf sie seinen Begierden gehorchen (R6m 6, 12), sie sollen
den alten Menschen mit seinen Taten ausziehen (Kol 3,9; Eph 4,22), sie sollen die
irdischen Glieder toten (Gal 3,5; Rom 8,13) und den neuen Menschen anziehen, der
nach Gott geschaffen ist zu wahrer Gerechtigkeit und Frommigkeit (Eph 4, 24;
Kol 3,10). In Wirklichkeit liegen die sittlichen Imperative auf einer anderen Ebene
als die Indikative. Die Ubereinstimmung in der Ausdrucksweise beweist aber auch
wieder, dafl sie zusammengehdren und einander bedingen. In den Indikativen be-
schreibt Paulus das neue Leben als Sein, wihrend er in den Imperativen die Auf-
gabe nennt, die dem Christen gerade aus dem Besitz des nenen Lebens erwiéchst. Es
ist nimlich nicht so, dafl dem Menschen durch die Gnadentat Gottes das eigene sitt-
liche Bemithen abgenommen wird. Anderseits kommt in den Indikativen die Tat-
sache zom Ausdrudk, daf erst das neue durch das Sakrament mitgeteilte Sein den
Menschen zu einem neuen Lebenswandel befihigt, wiahrend er vorher unter die
Tyrannei der Siindenmacht versklavt war (Rém 6,17—23; 7,14f). Der Christ ist
durch die Gnadentat Gottes frei geworden von der Sindenknechtschaft. Dies heifit
aber nicht, dafl er nun ginzlich frei, d. h. ohne sittliche Bindung ist, weil ihm etwa’
Gott das Heil auch ohne eigene Anstrengung schenkt (vgl. R6m 6,15—18; 7,1).
Durch diese enge Verbindung zwischen dem durch das Sakrament mitgeteilten neuen
iibernatiirlichen Leben und dem sittlichen Wandel, die beide zur Erlangung des
Heils notwendig sind, unterscheidet sich die Lehre des Paulus grundlegend von der
der hellenistischen Mysterien, die den Eingeweihten das Heil bedingungslos ver-
hieflen und keine sittlichen Forderungen an ihn stellten.

Kann und mufl man aber das Nebeneinander von Indikativen und Imperativen
nicht etwa dahin deuten, daf} das neue Leben doch das Werk des Menschen ist, der,
indem er gliubig wird, von sich aus ein neues Leben beginnt, das dann in den In-
dikativen beschrieben wiirde, so daf dann das nene Leben doch durch eine innere
Entwicklung aus dem natiirlichen Leben des Menschen herauswichst? Diese An-
nahme ist deswegen unmdglich, weil das nene Leben seinem Ursprung und Wesen
nach streng iibernatiirlich ist und infolgedessen nicht das Produkt einer von Men-
schen selbst bewerkstelligten inneren Entwicklung des natiirlichen Menschen sein
kann. Zwischen dem ,Alten® und dem ,Neuen® besteht ein radikaler Bruch. Ein
Tod liegt ja dazwischen (Rém 6, 6), und es folgt ein radikal neuer Anfang, der nicht
durch den Menschen, sondern durch Gott bewirkt wird. Der Mensch, der durch die
Taufe in die Lebensgemeinschaft mit Christus getreten ist, ist eine ,neue Schopfung
(2 Kor 35, 17).

Das Prinzip des neuen Lebens sowohl im seinsmafligen als auch im ethischen Sinne
aber nennt Paulus das Pneuma, den Geist. Paulus stellt eine dhnliche Beziehung wie
zwischen dem Getauften und Christus, so auch zwischen dem Getauften und dem
Geist her. Und es besteht auch zwischen dem erhohten Herrn, ,in“ dem der Glaubige
seit seiner Taufe ist, und dem géttlichen Pneuma, dessen Empfang ebenfalls mit der
Taufe zusammenfallt (vgl. 1 Kor 6,11; 12,13), eine ganz enge sachliche Bezichung,



424 Josef Schmid

so dafl man zu der Frage gedrangt wird, ob fiir Paulus nicht der erhéhte Herr und
der Geist einfach identisch sind. Es empfiehlt sich aber nicht, jetzt sogleich der Frage
nachzugehen, was der Geist ist und welches niherhin sein Verhiltnis zu Christus
und zu Gott ist. Ehe dies geschicht, sollen, da Paulus nirgends eine Definition des
Geistes gibt, zuerst die wichtigsten Aussagen des Paulus iiber das Wirken des Geistes
ins Auge gefaflt werden. Auch das AT und das Judentum sowie das iibrige NT
neben Paulus sprechen oft vom Geist Gottes. Dieser ist danach eine Kraft, durch die
Gott auf die Menschen einwirkt und sie zu auflergewdhnlichen Taten und zu prophe-
tischer Erkenntnis befahigt. Aber solche Ausriistung mit dem Geist war im AT ein
Privileg einiger weniger, die von Gott zu besonderen Aufgaben erwihlt wurden,
und es handelt sich dabei immer nur um ein momentanes, voriibergehendes ,Uber-
fallenwerden“ und nicht um eine dauernde Gabe, iiber die der damit Ausgeriistete
jederzeit verfiigen kann. Im Spatjudentum (vgl. 1 Makk 9. 27; syr Bar 85,1—3)
war der Glaube vorhanden, dafl seit dem Tode des letaten Schriftpropheten der Hei-
lige Geist von Israel gewichen sei. Dafiir erwartete man, entsprechend der Weis-
sagung des Isaias (32, 15;44, 3), Ezechiel (36,27; 37, 14; 39,29) und Joel (3, 1—5) eine
neue GeistausgieBung, und zwar iiber das ganze Volk, und als deren Wirkung eine
durchgreifende Erneuerung des Volkes in der messianischen Heilszeit. Auch in der
messianischen Verkiindigung des Taufers (vgl. Mk 1, 8 Par) spielt die , Tanfe* mit
dem Heiligen Geist eine Rolle. Das Urchristentum aber sah in den wunderbaren
Geisteswirkungen, von denen die Apg berichtet, die Erfiillung jener Weissagungen
(vgl. Apg 2,1 ff). Wihrend aber im Urchristentum vor Paulus vor allem das Aufier-
ordentliche als Wirkung und Offenbarung des Geistes erscheint, beschreibt Paulus
das ganze christliche Leben als eine Frucht des Geistbesitzes. Nicht blof} einzelne
besonders begnadete Menschen sind Geisttréger, sondern jeder Christ ist ein Pneu-
matiker, und daf er dies ist, das macht ihn iberhaupt erst zum Christen. Auch Paulus
erkennt mit dem ganzen Urchristentum die aufferordentlichen pneumatischen Pha-
nomene, wie sie besonders in der Gemeinde von Korinth in Erscheinung traten, als
echte Wirkungen des Gottesgeistes an (vgl. 1 Kor 12—14); ,dem einen wird durch
den Geist Weisheitsrede gegeben, dem anderen Erkenntnisrede nach demselben
Geist, wieder einem anderen Heilungsgaben in dem einen Geist, einem anderen
Wunderwirkungen, einem anderen Prophetengabe, einem anderen Unterscheidung
der Geister, einem anderen mancherlei Zungen, einem anderen Deutung der
Zungen. Alles das wirkt ein und derselbe Geist und teilt einem jeden besonders
(seine Gabe) zu, wie er will* (12,8—11). Paulus sicht, wie gesagt, in all diesen Pha-
nomenen echte Wirkungen des géttlichen Pneumas (12, 7) und méchte haben, dafl die
Korinther den Sinn dieser ihnen von Gott geschenkten Charismen verstehen. Sie sol-
len alle der Forderung des religidsen Wachstums der Gemeinde, des Leibes Christi
dienen. Denn der Geist Gottes ist ja der die ganze Gemeinde und all ihre Einzelglie-
der belebende und durchwaltende Faktor. Wenn Paulus der duflerlich aufsehenerre-
gendsten dieser Geistesgaben, der Glossolalie, mit einer gewissen Zuriickhaltung ge-
geniibersteht (vgl. 14, 89), so geschicht dies aus dem einen Grunde, dafl durch sie am
chesten das Gemeindeleben gefihrdet werden konnte.

Paulus erblickt auch in der Tatsache, dafl die Heiden das von ihm verkiindigte
Evangelium iberhaupt angenommen haben, einen ,Beweis des Geistes und der



Geist und Leben bei Paulus 495

Kraft“ (1 Kor 2,4). An sich mufite es ihnen als Torheit und Argernis erscheinen
(1, 18 ff). Und auch sein personliches Auftreten empfindet er als schwach und durch-
aus ungeeignet, groflen Eindrudk zu machen. Wenn seine Christen das Evangelium
trotzdem angenommen, so hat Paulus dafiir keine natiirliche Erklarung. Es war der
Geist, der es ihnen geoffenbart hat (1 Kor 2,10). Auch die iiberschwengliche Freude,
die die Annahme des Evangeliums bei den Glaubigen selbst ausldste, erklarte er als
vom Heiligen Geist gewirkt (1 Thess 1, 6).

Das eigentlich Charakteristische an der paulinischen Pneumalehre ist aber dies,
daf er nicht blof das Auflerordentliche und Aufsehenerregende, sondern auch das
Gewohnliche und Alltagliche des Christentums als Wirkung des gottlichen Pneumas
erklirt. Der Geist ist es, der in uns ,Abba, Vater!“ ruft (Rom 8,15; Gal 4,6) und
der es unserem Geist bezeugt, dafl wir Kinder Gottes sind (Gal 4,5). Gal 5,191
stellt Paulus den Werken des Fleisches die Friichte oder vielmehr die eine Frucht
des Geistes gegeniiber: ,Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude, Friede, Lang-
mut, Freundlichkeit, Giite, Glaube, Sanftmut, Enthaltsamkeit“. Und weil er das
ganze religios-sittliche Leben der Gemeinde als Wirkung des Pneumas versteht,
kann er diese selbst in einem kithnen Bilde als einen Brief bezeichnen, der von allen
Menschen verstanden und gelesen werden kann, geschrieben nicht mit Tinte, sondern
mit dem Geiste des lebendigen Gottes (2 Kor 3,2f).

Es mag eine Ubertreibung H. Gunkels® sein, wenn er sagt, das Verstandnis des
Heiligen Geistes als des Prinzips des gesamten christlichen Lebens sei die ur-
eigenste Schopfung des Paulus. Mdgen Ansatze zu einer entsprechenden Auffassung
des Geistes auch schon im AT und im vorpaulinischen Urchristentum mehr oder
weniger deutlich vorhanden sein, so bleibt es doch dabei: ,In vollem Bewufltsein
und klarer Erkenntnis hat Paulus es vertreten: der Geist ist, ganz eigentlich genom-
men, der Schopfer des nenen Lebens, und zwar des Lebens in seinem ganzen religios-
sittlichen Umfang“e. .

Diese Tatsache hat nun Bedeutung fiir das Verstindnis der Beziehung der Charis-
men, der auflerordentlichen Geistesgaben, wie sie Paulus in 1 Kor 12—14 beschreibt,
zum eigentlichen ,normalen religiésen und sittlichen Leben. Es ist Paulus in die-
sem Abschnitt sichtlich darum zu tun, die Korinther vor einer Uberschitzung der
Charismen zu warnen, damit nicht durch sie die Einheit des Gemeindelebens ge-
fahrdet wird. Er erkennt sie aber als echte Wirkungen des Gottesgeistes an und
nennt ihren Zweck: alle sollen der ,Erbauung“ der Gemeinde dienen. Tun sie das,
dann sind sie nicht religios wertlos. Man muf} aber auch dies beachten, dafl Paulus
nicht blof den religis-sittlichen Charakter und den ibernatiirlichen Ursprung der
Charismen anerkennt, sondern dafl er anderseits ﬁberhaupt das religids-sittliche
Leben des Christen unter den Gesichtspunkt des Charismatischen stellt. Thm ist auch
die Liebe, die edelste Bliite und Vollendung der christlichen Ethik, ein Charisma.
Er nennt sie (1 Kor 13) nicht neben den Charismen, um sie diesen gegeniiberzustel-
len, sondern deshalb, weil sie alle anderen Charismen an Bedeutung iiberragt, und
er fithrt sie auf die gleiche Kraft, den Geist, zuriick, wie die in Kap. 12 und 14 ge-
nannten Gnadengaben. Sie ist eine Liebe ,im Geiste“ (Kol 1, 8). Die Charismen, das

5 Die Wirknngen des Heiligen Geistes, 3Gottingen 1909, 6 ff.
¢ Sommerlath a.a.0. 50 -



426 Josef Schmid

sollen die Korinther einsehen, sind auflerordentliche Mittel zur Forderung des Ge-
meindelebens. ,Sie machen aber nicht das Christenleben als solches aus. Alle Chri-
sten besitzen den Geist Christi als religids-sittliche Lebenskraft, aber nicht in allen
. wirkt er Charismen“?.

Der Geist ist, wie Paulus an zahlreichen Stellen deutlich macht, eine gittliche
Kraft, und zwar eine dauernd im Menschen wohnende (vgl. 1 Kor 3, 16; 6, 19; 2 Kor
6, 16). Eben als solche ist er das Prinzip des neuen Lebens, welches dem Christen ein
neues, iibernatiirliches Sein mitteilt und ihn zu jenem Wandel befihigt, der dem
natiirlichen, unter die Siindenmacht versklavten Menschen unméglich ist. Paulus
nennt sehr verschiedene Wirkungen des Geistes. Gemeinsam ist diesen aber, daf
sie alle auf die Kraft des Geistes zuriidkgehen. Durch diese allen gemeinsame Grund-
lage wird das Leben des Christen zu einer Einheit. Dafl der Geist Kraft ist, hat nicht
erst Paulus ausgesprochen. Hierin steht er vielmehr auf dem Boden der Uberliefe-
rung des AT und Judentums und des Urdhristentums vor ihm. Es geniigt, einige
Stellen zum Beweis dafiir anzufiithren, daf Paulus den Geist als Kraft/(?n'yvamg) ver-
steht. Wenn er 1 Thess 1, 5 sagt: ,Unsere Predigt zu euch kam nicht nur in Worten,
sondern auch in Kraft und im heiligen Geist“ und wenn er 1 Kor 2, 4 schreibt: ,Mein
Wort und meine Predigt bestand nicht in iiberredenden Worten der Weisheit,
sondern im Beweis des Geistes und der Kraft®, so denkt er dabei jedesmal an die
eine gottliche Kraft des Pneumas. Darum kann er auch einfach, wenn er den Geist
meint, von ,Kraft* sprechen. Wenn nach Rom 8, 11 die Auferweckung durch den
Geist Gottes erfolgte, so geschah sie nach 1 Kor 6, 14 und 2 Kor 13, 4 durch die Kraft
Gottes (vgl. auch Eph 3, 20). Darum kann Paulus auch von der Kraft des Geistes
sprechen (Rom 15, 13. 19; 2 Tim 1, 7). Nirgends wird dabei der Geist als stoffliche
Kraft vorgestellt, wie dies im Pneumabegriff der Stoa der Fall ist. Weil der Geist es
ist, der das neue Leben mitteilt, darum nennt ihn Paulus einfach den ,Geist des
Lebens“ (Rém 8, 2).

Nun ist es an der Zeit, auf die oben schon gestreifte Frage einzugehen, wie sich
denn das géttliche Pneuma zu Christus verhilt. Aus dem bisher Gesagten ist bereits
klar, daf das neue Leben, das der Mensch durch die Taufe empfingt, sowohl seiner
Christusgemeinschaft, dem Sein ,in Christus®, als auch dem Geistbesitz zugeschrie-
ben wird. Es wird niemand einfallen, zu behaupten, Paulus selbst sei dieser paradoxe
Parallelismus zwischen Christus und dem Geist gar nicht zum Bewuftsein gekom-
men, er habe nicht gemerkt, daf er dieselben Wirkungen, kurz gesagt das ganze
neue Leben des Christen auf zwei miteinander konkurrierende Prinzipien zuriick-
gefithrt habe. Der wirkliche Sachverhalt wird ein anderer sein. Zunichst ist es jetzt
notwendig, den genannten Parallelismus zwischen Christus und dem Geist als den
bewirkenden Faktoren des nenen Lebens genauer darzustellen. Die enge Verbindung
zwischen dem erhéhten Herrn und dem gattlichen Pneuma geht schon daraus hervor,
dafl sowohl die Christusgemeinschaft als auch der Geistbesitz miteinander durch die
Taufe hergestellt werden und im Grunde gar nicht voneinander unterschieden wer-
den kdnnen. Ebenso wie von Christus (Rom 8, 10; 2 Kor 13, 5; Eph 3, 17; Kol 1, 27)
sagt Paulus auch vom Geist (Rom 8, 9. 11; 6, 19; 1 Kor 3,16; 1 Tim 1, 14), dal er in
uns wohnt und wirkt (Rom 8, 14. 16. 20; 1 Kor 12, 11 und anderseits 2 Kor 2, 17;

7 Wikenhauser a. a. Q. 45



Geist und Leben bei Paulus 427

12, 19; Kol 1, 29). Wir sind gerechtfertigt im Geist (1 Kor 6,11) und in Christus
(Gal 2, 17), geheiligt im Geist (1 Kor 6, 11) und in Christus (1 Kor 1, 2) versiegelt im
Geist (Eph 4, 30) und in Christus (Eph 1, 13). Wir leben durch den Geist (Gal 5, 25),
aber auch Christus ist unser Leben (Phil 1, 21; Kol 8, 4). Besonders aufschlufireich
ist Rom 8, 9—11: ,Ihr aber seid nicht im Fleisch, sondern im Geist, wenn anders
der Geist Gottes in euch wohnt. Wenn aber einer den Geist Christi nicht hat, der
gehort ihm nicht an. Wenn aber Christus in euch wohnt, so ist zwar der Leib tot um
der Siinde willen, der Geist aber ist Leben um der Gerechtigkeit willen. Wenn nun
der Geist dessen, der Jesus von den Toten erweckt hat, in euch wohnt, so wird der,
welcher Christus Jesus von den Toten erweckt hat, auch eure sterblichen Leiber
lebendig machen durch seinen in euch wohnenden Geist“. Hiet spricht Paulus un-
mittelbar nebeneinander abwechselnd vom Wohnen Christi wie des Geistes in uns.
- Daraus mufl geschlossen werden, daf die Lebensgemeinschaft mit Christus, das Sein
,in Christus“ und der Pneumabesitz nicht lediglich ,Parallelvorstellungen® des
Paulus sein konnen, dafl vielmehr zwischen beiden im Sinne des Paulus eine wirk-
liche Identitat, und zwar nicht blof in den Wirkungen, also eine ,dynamische Iden-
titat“ besteht. Man muf allerdings daneben auf die andere Tatsache hinweisen,
daB die Identitit zwischen Christus und dem Geist keine vollstindige sein kann,
so daf Christus und Geist letzten Endes nur mehr zwei verschiedene Namen fiir die-
selbe Person, den erhéhten Christus, wiren. Das Erlosungswerk oder das Amt des
Richters wird nie dem Geist zugeschrieben.

Finen wichtigen Schritt weiter filhrt uns einerseits die Tatsache, dafl der Geist
wenigstens an einer sehr groflen Zahl von Stellen als gottliche Kraft gedacht ist,
nicht als besondere gottliche Person neben Christus, und daf anderseits Christus
selbst von Paulus als Geist bezeichnet wird. Paulus sagt ausdriicklich: ,Der letzte
Adam (Christus) wurde (nimlich durch die Auferstehung) zum lebendigmachenden
Geist“ (1 Kor 15, 45). Ebenso aufschlufireich ist 1 Kor 6, 15—17, wonach die Leiber
der Christen Glieder Christi sind, weil derjenige, der dem Herrn anhéngt, (mit ihm)
ein Geist ist. So (statt des aufgrund des Zusammenhangs zu erwartenden: ein Leib)
konnte Paulus nur schreiben, weil der erhohte Herr selbst pneumatischer Natur, kurz
gesagt Pneuma ist. Das heifit: er ist ganz durchdrungen und erfiillt von der gétt-
lichen Kraft des Pneuma, er besitzt dieses Pneuma in seiner Fiille und teilt es den
Gliubigen mit. Und das Sein ,in Christus“, die Lebensgemeinschaft der Gliubigen
mit dem erhohten Herrn ist nur dadurch iiberhaupt moglich, dafl dieser pneumatisch
ist. Es gibt aber daneben auch Stellen, wo Paulus den Geist klar von Christus, und
zwar als Personlichkeit unterscheidet. Wenn 1 Kor 12, 4—6 die Charismen auf den
Geist, auf den Herrn und auf Gott zuriickgefithrt werden, so stehen diese neben-
einander, gehdren aber auch wieder zusammen. Gewéhnlich aber versteht Paulus,
wenn er vom Geist spricht, diesen als (unpersénliche) Kraft oder er meint damit den -
pneumatischen Christus.

In diesem Zusammenhang ist auf eine wichtige Beobachtung hinzuweisen, die man
bei Paulus machen kann. Paulus spricht namlich fast nie vom Wohnen Gottes im
Menschen. Nur zwei Stellen begegnen in seinen Briefen, wo dies geschieht. Aber
beidemale liegt ein atl Zitat vor, an dessen Wortlaut sich Paulus gebunden fiihlte
{1 Kor 14, 25; 2 Kor 6, 16). Er selbst wiirde statt dessen wohl vom Geist gesprochen



428 Josef Schmid

haben; denn durch diesen wohnt Gott nach seiner Lehre im Menschen (vgl. 1 Kor
8,16: , Wifit ihr nicht, dafl ihr Gottes Tempel seid und der Geist Gottes in euch
wohnt?“). Es gibt also bei Paulus keine cigentliche Gottesmystik, sondern nur eine
Christusmystik, die wir mit gleichem Recht auch Geistmystik nennen kénnen. Und
diese ist die paulinische Gottesmystik. Gott wirkt durch sein Pneuma im Christen,
und dieses ist zugleich Geist Christi, ist der pneumatische Christus selbst.

In so herrlichen Farben nun Paulus auch den gegenwartigen Heilsbesitz des Chri-
sten schildert und abhebt von dem heillosen Zustand des unerldsten Menschen (vgl.
besonders R6m 7 und 8), so ist doch das durch die Taufe mitgeteilte Leben noch nicht
das Letzte, die Vollendung. Das dem Getauften mitgeteilte Leben ist zunichst noch
»mit Christus in Gott verborgen®. Erst wenn Christus, unser Leben, offenbar werden
wird, dann werden auch wir mit ihm in Herrlichkeit (d6Eq) offenbar werden (Kol 3,
31;vgl.R6m 8,18). Obgleich der Christ bei der Taufe der Siindenmacht und dem
Fleisch gestorben ist, so leben wir doch noch immer ,im Fleisch“ (Gal2,20), sind an
das Zelthaus des irdischen Leibes gefesselt (2 Kor 5, 8; Rém 6, 12), sind als Christen .
noch immer Hoffende, Wartende (Phil 3, 20; 1 Kor 1, 7). Wir sind zwar schon Kinder
Gottes und als solche auch Erben, haben aber dieses Erbe noch nicht angetreten.
Solange wir im (irdischen) Leibe daheim sind, leben wir fern vom Herrn in der
~ Fremde; wir wandeln im Glauben und nicht im Schauen (2 Kor 5, 7 f). Die pau-
linische Christusmystik kennt im Unterschied zur hellenistischen Mystik keine Got-
tesschau. Jetzt schauen wir durch einen Spiegel ratselhaft, dann aber von Angesicht
zu Angesicht. Jetzt ist unser Erkennen nur Stiickwerk (1 Kor 13, 12). Mit der ganzen
Schopfung seufzen wir jetzt noch, die wir auf die Einsetzung zu Séhnen warten,
auf die Erlosung unseres Leibes; denn nur auf Hoffnung sind wir gerettet (Rém
8, 23). Diese unsere Hoffnung aber hat ihren Grund in der Christusgemeinschaft
und im Pneumabesitz. Im Pneuma besitzen wir die Erstlingsgabe, die uns den der-
einstigen Besitz des Lebens in seiner Fille und Vollendung garantiert (Rom 8, 23).
Darum nennt Paulus das Pneuma auch das ,Angeld“ oder ,Pfand“ (2 Kor 1, 22;
5, 5). Der heilige Geist der Verheiflung, mit dem die Christen versiegelt sind, ist das
Angeld unseres kinftigen Erbes (Eph 1, 14). An der eschatologischen Lebensfiille,
der himmlischen §4Eq, soll auch der jetzt noch dem Tode unterworfene Leib Anteil
haben. Darum werden die vor der Parusie Verstorbenen auferweckt werden. Gott
wird unsere sterblichen Leiber durch seinen in uns wohnenden Geist auferwedken
(Rém 8, 11). Christus, der seit seiner Auferstehung die himmlische §6Ea und den
pneumatischen Leib besitzt, ist als der Erstling der Entschlafenen auferweckt worden
(1 Kor 15, 20. 23). ,In ihm*“ werden bei seiner Parusie alle lebendig gemacht werden
(15, 22).

Das neue Leben, das wir jetzt besitzen, und die Christusgemeinschaft sind also nur
etwas Vorldufiges. Die Christusmystik hebt die Eschatologie nicht auf, und Paulus
sieht zwischen den beiden keinen Widerspruch, weil der gegenwirtige Heilszustand
noch nicht die Fiille und Vollendung der Heilsgiiter umfafit.

Als Jude kennt Paulus im schroffen Gegensatz zum Hellenismus, nach welchem
der Leib das Grab oder Gefangnis der Seele ist und die Erlésung in der Befreiung
aus diesem Gefangnis besteht, kein Heil, an dem nicht der ganze Mensch Anteil hat.
Darum muf auch der Leib dem pneumatischen himmlischen Leib Christi gleich-



Gnade als Freiheit und Liecbe 429

gestaltet werden. Mit einem gewissen Grauen denkt Paulus an den Zwischenzustand
der ,Nacktheit®, d. h. Leiblosigkeit zwischen Tod und Auferstehung und wiinscht
darum den himmlischen Leib sofort iiber den irdischen ,dariiberzuzichen®, damit
das Sterbliche vom Leben verschlungen werde (2 Kor 5, 2—4). Das Sein ,,in Christus“
ist thm noch nicht das Letzte, sondern nur eine Vorstufe fiir das Sein , mit Christus“
(vgl. 1 Thess 4, 17; Phil 1, 23; Kol 8, 3). Die Summe dessen, was Paulus noch er-
wartet, spricht er Phil 3, 20 aus: ,Unsere Heimat ist im Himmel, von wo wir auch
als Retter den Herrn Jesus Christus erwarten, der unseren Niedrigkeitsleib umge-
stalten wird, daf} er seinem Herrlichkeitsleib gleichférmig werde“. Nun besteht bei
Paulus — das ist das letzte hier zu nennende Problem — eine besonders enge Be-
ziehung zwischen dem Pneumabesitz und der Auferstehungshoffnung. Voraussetzung
fir die Auferweckung der verstorbenen Christen — von jener der Nichtchristen
spricht er nie, wenigstens nicht ausdriicklich — ist das Sein in Christus und das Woh-
nen des Pneumas in uns (vgl. Rom 8, 11). Man hat nun, namentlich mit Riicksicht auf
das Bild vom Samenkorn (1 Kor 15, 35 ff), die Beziehung des Pneumas zur Auf-
erstehung dahin deuten wollen, daff Paulus den Auferstehungsleib als das Produkt
eines durch das Pneuma bewirkten immanenten Lebensprozesses verstanden habe.
Das Endergebnis dieses Prozesses sei der ,pneumatische Leib“ (15, 44). Dies kann
jedoch schon deshalb nicht die wirkliche Meinung des Paulus sein, weil dieser die
Auferwediung wiederholt als eine Tat der Allmacht Gottes erklirt (1 Kor 6, 14;
2 Kor 13, 4). Auflerdem wiirde durch die Annahme eines immanenten pneumati-
schen Entwicklungsprozesses der Begriff der Auferstehung iiberhaupt aufgehoben.
2 Kor 8, 18 aber ist lediglich von einer geistigen Umgestaltung nach dem Bild des
erhohten Herrn die Rede. Paulus hat nirgends mit dem Pneumagedanken die Vor-
stellung verbunden, dafl das Leben der Christen von der schon gegenwirtig vor-
handenen pneumatischen Gemeinschaft mit Christus aus in immanenter Weise sich
zur Vollendung entwickle, die woméglich schon sofort nach dem Tode eintrete. Viel-
mehr wird tiberall die pneumatische Lebensgemeinschaft mit dem erhohten Herrn
lediglich als die Voraussetzung angesehen, aufgrund welcher Gott vermége eines
schopferischen und demgemaf transzendenten Aktes seiner Allmacht die Auferwek-
kung (Lebendigmachung) bei der Parusie vollzieht und damit das Leben seiner Voll-
endung (in §6Ea) zufihrt.

Gnade als Freiheit und Liebe

Von August Brunner S. ., Minchen

Die Natur des Stofflichen kennt keine Gnade, wie sie auch nicht ungnidig ist. Was
da geschieht, vollzieht sich, weil es nicht anders sein kann, weil es notwendig ge-
schieht. Darum schuldet man thm auch keinen Dank. Daf8 der Stein fillt und dabei
jemand erschligt, ist von ihm aus so wenig Bosheit, wie der Wassertropfen, wenn
er eine entsprechende Schwere erreicht hat, nicht aus Giite und Wohlwollen fillt,
weil wir Regen brauchen, sondern weil die Schwere wirken mufl und nicht einen
Augenblick zu wirken aufhéren kann.





