
Geist und Leben bei Paulus 419 

ten usw. ihren ergänzenden Sinn. Auch vom Geheimnis der Kirche, als Fortsetzung und 
Ausweitung der Menschwerdung Christi her ergibt sich die Gleichzeitigkeit des beten- 
den Christen mit dem Leben und Leiden Jesu Christi. Es ist Christus in der Kirche, 
der im Opferungsgebet der Herz-Jesu-Messe den Psalmvers betet: •Schmach erwartet 
mein Herz und Leiden: ich schaute mich nach einem um, der mit mir trauere, aber es 
war niemand da; ich suchte einen, der mich tröstete, aber es fand sich keiner». (Ps 69 
[68], 21). Hier bekommt das Bewußtsein der Gleichzeitigkeit mit den Geheimnissen 
des Lebens Jesu den Akzent des Unmittelbaren, Drängenden, noch immer zu Lei- 
stenden. Es geht uns leichter ein, ist faßbarer. Er selber, Christus, der Herr, heute, 
hier und jetzt, ruft mich in den Aufgaben und Leiden des täglichen Lebens. Es ist 
wie in der heiligen Messe: wie sie nur relatives Opfer ist, Darstellung des einen 
Kreuzesopfer von Golgotha, und dennoch in sich ein wirkliches Opfer heute, nicht nur 
Erinnerung, so auch im Leben der Kirche überhaupt. Ihr Leben in der Zeit ist nur 
Leben, Leiden und Verherrlichung Christi im Hinblick auf dessen irdisches Leben, 
im Hinblick auf dessen geschichtliche, einmalige Hingabe an den Vater zur Sühne 
für das ganze Menschengeschlecht, und ist dennoch hier und heute Erlöserleben und 
-leiden, weil Christus, der das Heute schon während seines irdischen Lebens wissend 
und liebend in sich getragen, in ihr lebt und gegenwärtig bleibt. 

So steht in unserem betenden Verweilen bei den Geheimnissen des Lebens Jesu 
Sowohl der irdische Christus vor uns wie auch der mystische. Beide Betrachtungs- 
weisen ergänzen und durchdringen sich. In beiden Fällen ist es derselbe Herr, dem 
wir unmittelbar gegenwärtig sind, bald in seinem liebenden und heilsmächtigen 
Wissen, bald in der Sichtbarkeit seiner Kirche. Er hat unser Leben auf sich genom- 
men, und wir haben Sein Geheimnis weiterzutragen. Das ist darum das eigentliche 
Geheimnis des Christen und der Kirche: Wir in Ihm, und Er in uns. 

Geist und Leben bei Paulus 
Von Univ.-Prof. Dr. Josef S c h m i d, München 

Geist und Leben gehören zu den Grundbegriffen des paulinischen Denkens, und 
beide stehen in enger Beziehung zueinander. Das •Leben" ist nach Paulus eine 
Wirkung des Geistes (1 Kor 15,45; 2 Kor 3,6). Die mannigfachen Formen aber, in 
denen sich die Wirksamkeit des Geistes offenbart, gewähren wiederum einen tie- 
feren Einblick in das, was Paulus unter Leben versteht. Leben ist kurz gesagt das 
neue Sein des Christen, der dem Machtbereich der Hamartia, der Sündenmacht ent- 
rissen wurde. Wir verstehen erst ganz, was nach Paulus Leben ist, wenn wir zuerst 
auf das achten, was nach ihm der unerlöste Mensch vorher war, ehe ihm in der Taufe 
von Gott das neue Leben mitgeteilt wurde. An einer berühmten Stelle des Römer- 
briefs (5,12 ff) schreibt Paulus, daß durch einen Menschen, nämlich Adam, die 
•Sünde" in die Welt eingedrungen ist und durch die Sünde als deren Wirkung der 
Tod, und daß der Tod zu allen Menschen hindurchgedrungen ist •deshalb, weil alle 
gesündigt haben", an der Sünde Adams teilhaben. •Durch das Vergehen des einen 
starben die vielen" (5,14). Von diesem heillosen Zustand des Verfallenseins unter 



420 Josef Schmid 

die Macht der Hamatia und des Todes, in den die Menschheit durch ihren Stamm- 
vater versetzt wurde, spricht aber Paulus nur zu dem Zweck, um auf diesem äußeren 
Hintergrund das neue Leben, das Gott der Menschheit durch das Erlösungswerk 
Christi geschenkt hat, um so heller erstrahlen zu lassen. Die Folge des Sündenver- 
derbens, dem alle Menschen verfallen waren, bestand nicht bloß im leiblichen Tode. 
Wohl betrachtet Paulus mit dem AT und dem Judentum den leiblichen Tod nicht 
als ein Naturphänomen, als eine mit der Leiblichkeit des Menschen notwendig und 
selbstverständlich verbundene Erscheinung, sondern als •Sold der Sünde" (Rom 
6,23). Wenn er aber vom Leben spricht, so meint er gewöhnlich mehr als das leib- 
liche Leben, und dementsprechend bedeutet bei ihm auch der Tod mehr als der Ver- 
lust dieses leiblichen Lebens. 

Das Leben im eigentlichen Sinne ist Gott eigen, der darum im Anschluß an das 
AT •der Lebendige" heißt (Rom 9, 26). Er allein besitzt die Unsterblichkeit als zu 
seinem Wesen gehörig (1 Tim 6,16). Er kann lebendig machen, wie er auch töten 
kann (Rom 4,17; 2 Kor 1,9). Lebendig aber macht er durch seinen Geist, der deshalb 
lebendigmachender Geist heißt (1 Kor 15, 45). Dieses durch den Geist mitgeteilte 
Leben ist das eigentliche Leben, das auch keinem Tod mehr unterworfen ist. Von 
ihm wird •das Leben im Fleisch" (Gal 2, 20; Phil 1, 22), d. h. das irdische Leben oder 
Dasein als ein bloß vorläufiges unterschieden (1 Kor 15,19). Demgemäß kann der 
bloß im natürlichen Leben stehende Mensch als tot bezeichnet werden (Eph 2,1. 5; 
5,14; Kol 2,13; 1 Tim 5,6), und zwar deshalb, weil die vorchristliche Existenz des 
Menschen unter der Gewalt der Sünde stand (vgl. Rom 3,23). 

Das eigentliche, wahre Leben ist für Paulus • und darin geht er mit dem Juden- 
tum wie mit dem übrigen NT zusammen • das Leben nach dem Tode (vgl. 1 Tim 
4,8). Dieses wahre Leben, das keine Zerstörung durch den Tod mehr kennt, heißt 
deswegen •das Leben" schlechthin (Rom 1,17; 8,13; 1 Thess 5,13) oder auch •das 
ewige Leben" (Rom 2,7; 5,21; 6,26f; Gal 6,8; 1 Tim 1,16 u. ö.), wozu noch zu 
bemerken ist, daß •ewig" nicht so sehr die Dauer als vielmehr die qualitative Be- 
schaffenheit dieses Lebens zum Ausdruck bringt. 

Soweit entspricht die paulinische Anschauung vom Leben der allgemeinen ur- 
christlichen und jüdischen. Nach ihm (und ebenso nach Joh) ist aber dieses eigentliche 
Leben nicht bloß zukünftig, sondern vielmehr ein bereits der Gegenwart angehören- 
der Besitz des Gläubigen. So wie der erste Adam durch die Übertretung des gött- 
lichen Gebotes über sich und alle seine Nachkommen den Tod gebracht hat, so ist 
Christus, der zweite Adam, zum Anfänger einer neuen Menschheit geworden, zu 
der die Christen gehören. Als •Erstling der Entschlafenen" (1 Kor 15,20. 23), als 
•Erstgeborener aus den Toten" (Rom 8, 29; Kol 2,18) ist er von den Toten erweckt 
worden, womit gesagt ist, daß auch die in diesem Leben in Gemeinschaft mit ihm 
Stehenden, die •in Christus" sind, an seinem Leben teilnehmen sollen. Dabei kann 
Paulus bald an die zukünftige, eschatologische Verwirklichung des Lebens (1 Kor 15, 
20•22. 40•49), bald an die neu gewordene Gegenwart (Rom 5,12•21; 6,11; 
Kol 3,1•4) denken. 

Christus ist durch seinen Tod und seine Auferstehung der Verursacher des neuen 
Lebens für die Menschen geworden. Er hat •für uns", d. h. an unser Statt den Tod 
erlitten und dadurch die Macht der Hamatia und des Todes gebrochen. Dies ist auch 



Geist und Leben bei Paulus 421 

der • nicht mehr ausgesprochene • Gedanke, auf den Rom 5,12 f hinzielt. Der 
einzelne Mensch aber gewinnt dadurch Anteil an der Kraft öder Wirkung des Er- 
lösungswerkes Christi, daß er in Gemeinschaft mit Christus tritt. Wodurch wird 
aber diese Gemeinschaft mit Christus, dieses Hineingezogenwerden in den Lebens- 
bereich Christi, bewirkt? Es scheint, daß Paulus auf diese Frage zwei verschiedene 
Antworten gibt. Er sagt nämlich einerseits klar und bestimmt, daß diese Verbindung 
nicht durch den Menschen hergestellt wird und werden kann, daß sie vielmehr genau 

so wie das Erlösungswerk Christi eine Tat Gottes ist. Sie erfolgt, wie am klarsten 
Rom 6,3 ff sagt, durch die Taufe: •Wißt ihr nicht, daß wir alle, die wir auf Christus 
Jesus getauft wurden, in seinen Tod getauft (= hineingetaucht) wurden? Begraben 
wurden wir also mit ihm durch die Taufe auf den Tod hin, damit, ebenso wie 
Christus von den Toten erweckt wurde durch die Herrlichkeit (= Macht) des Vaters, 
so auch wir in Neuheit des Lebens wandeln. Wenn wir nämlich durch die Gleichheit 

mit seinem Tode (= indem wir den Tod erleiden) (mit ihm) Zusammengewachsene 
geworden sind, dann werden wir es auch (durch die Gleichheit mit) seiner Aufer- 
stehung sein. Daraus erkennen wir, daß unser alter Mensch mitgekreuzigt wurde, 
damit der Sündenleib vernichtet werde, so daß wir nicht mehr Knechte der Sünden- 
macht sind... Wenn wir aber mit Christus starben, so werden wir • das ist unser 
Glaube • auch mit ihm leben ... So betrachtet auch ihr euch als tot für die Sünde, 

lebend aber für Gott in Christus Jesus". Hier beschreibt Paulus, was in der Taufe mit 
dem Menschen geschieht. Christi Tod und Auferweckung zu einem neuen Leben 
wiederholt sich in •mystischer" Weise an ihm. Der alte Sündenleib wird vernichtet, 
so daß der Mensch nun tot ist für die Hamatia, die Sündenmacht, ihr nicht mehr 
ausgeliefert ist. Und ebenso wie Christus durch die Allmacht Gottes zu einem neuen, 
andersartigen Leben erweckt wurde, so wird auch der bisherige Sünder als ein 

neuer Mensch zu einem neuen Leben erweckt. Zwar kommt es Paulus hier, ent- 
sprechend dem paränetischen Ziel des Abschnittes (vgl. 6,1), auf den ethischen Wan- 
del an. Trotzdem liegt aber auch der Gedanke z'ugrunde, daß durch die in der Taufe 
erfolgende •Auferweckung" dem Menschen ein neues Sein mitgeteilt wird. Denn 
dieses ist die Voraussetzung für den christlichen Lebenswandel. Solange der Mensch 
noch unter der Tyrannei der Sündenmacht versklavt war, war ihm ein solcher Gottes 
Willen entsprechender Lebenswandel gar nicht möglich. Einen solchen kann er erst 
beginnen mit den Kräften des neuen Lebens. Das neue Leben, das der Täufling 

empfängt, ist demnach die Mitteilung neuen Seins. Dieses aber wird in der Taufe 
dadurch hergestellt, daß der Mensch durch sie in Lebensverbindung mit dem er- 
höhten •lebenden" Christus versetzt wird. Fortan ist er •in Christus", wie Paulus 
immer wieder sagt. Christus ist der Lebensbereich, in dem er von nun an sich be- 
findet; er ist es, der den •in ihm" Befindlichen an seinen Lebenskräften teilnehmen 
läßt und ihn mit diesen förmlich durchdringt, weshalb Paulus neben die Formel •in 

Christus" gelegentlich auch die andere Wendung stellen kann, daß Christus •in uns" 
wohnt (Rom 8,10; Gal 2,20). Darum kann Paulus Christus •unser Leben" nennen 
(Kol 3,4), kann er sagen: •Leben ist für mich Christus" (Phil 1,21) und •Nicht mehr 
ich lebe, sondern Christus lebt in mir" (Gal 2,20). Das neue Sein, das dem Christen 
durch die Taufe mitgeteilt wird, ist der erhöhte Christus selbst. Und darum kann 
Paulus mit Recht sagen: •Wenn einer in Christus ist, ist er eine neue Schöpfung. Das 



422 Josef Schmid 

Alte ist vergangen, siehe Neues ist geworden" (2 Kor 5,17). Das neue Leben •in 
Christus" meint demnach zunächst nicht einen neuen Lebenswandel, sondern die 
gnadenhafte Erhebung zu einem neuen Sein. Weil dieses neue Sein ein Leben aus 
Gott ist, darum ergeben sich aus ihm für den damit Begnadeten auch ethische Kon- 
sequenzen1. 

Ehe von diesen gesprochen wird, ist noch die Frage wenigstens zu streifen, ob denn 
nicht Paulus an anderen Stellen das neue Leben als Wirkung des Glaubens erklärt 
und wir damit auf eine Unausgeglichenheit in seiner Lehre stoßen. In Wirklichkeit 
bilden bei Paulus Gläubigwerden und Empfang der Taufe eine untrennbare Ein- 
heit. Paulus kennt keine ungetauften Christen und ebensowenig eine Taufe ohne 
Glaube2. Diese Verbindung von Glaube und Taufe ist aber von Paulus nicht so ge- 
meint, daß die beiden als zwei zusammenwirkende Faktoren miteinander das neue 
Leben mitteilen. Dieses wird vielmehr einzig und allein durch Gott in der Taufe 
geschaffen, und nicht der Mensch erwirbt es sich dadurch, daß er glaubt. 

Durch die Taufe ist der Mensch dem Bereich des Todes entrissen und in die 
Christussphäre versetzt. Darin besteht das neue Leben, das zunächst ein neues Sein 
ist. Daraus ergeben sich aber für den, der jetzt •in Christus" ist, Konsequenzen, die 
sein persönliches Tun, seinen Lebenswandel betreffen. Der Christ muß immer tiefer 
in die Lebensgemeinschaft mit Christus hineinwachsen. Es genügt nicht, das neue 
Leben im seinshaften Sinn zu besitzen. Er muß auch ein neues Leben im ethischen 
Sinne führen (vgl. Rom 6,4; Kol 3,1 ff). Das ergibt sich mit unausweichlicher Not- 
wendigkeit aus dem Charakter des neuen Lebens, das seinem Ursprung und seiner 
Art nach göttlich ist. •Das seinshaft verliehene Gottesleben trägt (ohne die freie 
Entscheidung des Menschen anzutasten) die Tendenz und den Antrieb in sich, den 
Wandel der Christen nach Gott und seinem Willen hin umzugestalten"3. In diesem 
ethischen Sinn kennt das neue Leben des Christen ein beständiges Wachstum. Pau- 
lus kennt •unmündige" und reife oder •vollkommene" Christen (1 Kor 3, Iff). Er 
muß den Korinthern oder wenigstens einem Teil von ihnen vorwerfen, daß ihr 
Wandel noch ganz •fleischlich" ist. Er betrachtet es darum als das Ziel seiner apo- 
stolischen Arbeit an den Gemeinden, •alle als Vollkommene in Christus hinzu- 
stellen" (Kol 1,28). Darin besteht die Erbauung des Leibes Christi (der Kirche), 
•daß wir alle hingelangen zur Mannesreife, zum Maß des Vollalters der Fülle 
Christi, damit wir nicht mehr Unmündige sind..., sondern in allem zu ihm hin- 
wachsen, der das Haupt ist, Christus" (Eph 4,13•15). 

In diesem Zusammenhang ist auf zwei Reihen von Stellen in den paulinischen 
Briefen hinzuweisen, die auf den ersten Blick in Spannung zueinander treten4. Es 
steht eine Reihe von Imperativen, die das neue Leben als eine durch den Menschen 
zu leistende Aufgabe bezeichnen, einer anderen Reihe von Indikativen gegenüber, 
die dieses Leben als einen bereits vorhandenen Besitz des Christen darstellen. Einer- 
seits sagt Paulus: Unser alter Mensch ist mit Christus gekreuzigt und der Sünden- 

1 Vgl. zu diesem Abschnitt besonders R. Schnackenburg, Das Heilsgeschehen bei der 
Taufe nach dem Apostel Paulus. München 1950, 26•56 

! Vgl. dazu Schnackenburg 115•20. E. Sommerlath, der Ursprung des neuen Lebens nach 
Paulus, 2Leipzig 1927, 99 ff. W. Mundle, Der Glaubensbegriff des Paulus, Leipzig 1932 

3 Schnackenburg 160 
4 Vgl. dazu A. Wikenhauser, Die Christusmystik des hl. Paulus, Münster 1928, 84 ff. 



Geist und Leben bei Paulus 423 

leib vernichtet (Rom 6,6; vgl. Gal 5,24). Die Christen sind nicht mehr •im Fleisch" 
(Gal 3,27), sie sind eine neue Schöpfung (2 Kor 5,17), haben Christus angezogen 
(Gal 3, 27), und dieser wohnt in ihnen (Rom 8, 10; Gal 2, 20; Phil 1, 21; Kol 1, 27). 
Anderseits fordert Paulus die Christen auf, sie sollen nicht das Fleisch in ihrem 
Leibe herrschen lassen, so daß sie seinen Begierden gehorchen (Rom 6,12), sie sollen 
den alten Menschen mit seinen Taten ausziehen (Kol 3,9; Eph 4,22), sie sollen die 
irdischen Glieder töten (Gal 3,5; Rom 8,13) und den neuen Menschen anziehen, der 
nach Gott geschaffen ist zu wahrer Gerechtigkeit und Frömmigkeit (Eph 4,24; 
Kol 3,10). In Wirklichkeit liegen die sittlichen Imperative auf einer anderen Ebene 
als die Indikative. Die Übereinstimmung in der Ausdrucksweise beweist aber auch 
wieder, daß sie zusammengehören und einander bedingen. In den Indikativen be- 
schreibt Paulus das neue Leben als Sein, während er in den Imperativen die Auf- 
gabe nennt, die dem Christen gerade aus dem Besitz des neuen Lebens erwächst. Es 
ist nämlich nicht so, daß dem Menschen durch die Gnadentat Gottes das eigene sitt- 
liche Bemühen abgenommen wird. Anderseits kommt in den Indikativen die Tat- 
sache zum Ausdruck, daß erst das neue durch das Sakrament mitgeteilte Sein den 
Menschen zu einem neuen Lebenswandel befähigt, während er vorher unter die 
Tyrannei der Sündenmacht versklavt war (Rom 6,17•23; 7,14 f). Der Christ ist 
durch die Gnadentat Gottes frei geworden von der Sündenknechtschaft. Dies heißt 
aber nicht, daß er nun gänzlich frei, d. h. ohne sittliche Bindung ist, weil ihm etwa 
Gott das Heil auch ohne eigene Anstrengung schenkt (vgl. Rom 6,15•18; 7,1). 
Durch diese enge Verbindung zwischen dem durch das Sakrament mitgeteilten neuen 
übernatürlichen Leben und dem sittlichen Wandel, die beide zur Erlangung des 
Heils notwendig sind, unterscheidet sich die Lehre des Paulus grundlegend von der 
der hellenistischen Mysterien, die den Eingeweihten das Heil bedingungslos ver- 
hießen und keine sittlichen Forderungen an ihn stellten. 

Kann und muß man aber das Nebeneinander von Indikativen und Imperativen 
nicht etwa dahin deuten, daß das neue Leben doch das Werk des Menschen ist, der, 
indem er gläubig wird, von sich aus ein neues Leben beginnt, das dann in den In- 
dikativen beschrieben würde, so daß dann das neue Leben doch durch eine innere 
Entwicklung aus dem natürlichen Leben des Menschen herauswächst? Diese An- 
nahme ist deswegen unmöglich, weil das neue Leben seinem Ursprung und Wesen 
nach streng übernatürlich ist und infolgedessen nicht das Produkt einer von Men- 
schen selbst bewerkstelligten inneren Entwicklung des natürlichen Menschen sein 
kann. Zwischen dem •Alten" und dem •Neuen" besteht ein radikaler Bruch. Ein 
Tod liegt ja dazwischen (Rom 6,6), und es folgt ein radikal neuer Anfang, der nicht 
durch den Menschen, sondern durch Gott bewirkt wird. Der Mensch, der durch die 
Taufe in die Lebensgemeinschaft mit Christus getreten ist, ist eine •neue Schöpfung" 
(2 Kor 5, 17). 

Das Prinzip des neuen Lebens sowohl im seinsmäßigen als auch im ethischen Sinne 
aber nennt Paulus das Pneuma, den Geist. Paulus stellt eine ähnliche Beziehung wie 
zwischen dem Getauften und Christus, so auch zwischen dem Getauften und dem 
Geist her. Und es besteht auch zwischen dem erhöhten Herrn, •in" dem der Gläubige 
seit seiner Taufe ist, und dem göttlichen Pneuma, dessen Empfang ebenfalls mit der 
Taufe zusammenfällt (vgl. 1 Kor 6,11; 12,13), eine ganz enge sachliche Beziehung, 



424 Josef Schmid 

so daß man zu der Frage gedrängt wird, ob für Paulus nicht der erhöhte Herr und 
der Geist einfach identisch sind. Es empfiehlt sich aber nicht, jetzt sogleich der Frage 
nachzugehen, was der Geist ist und welches näherhin sein Verhältnis zu Christus 
und zu Gott ist. Ehe dies geschieht, sollen, da Paulus nirgends eine Definition des 
Geistes gibt, zuerst die wichtigsten Aussagen des Paulus über das Wirken des Geistes 
ins Auge gefaßt werden. Auch das AT und das Judentum sowie das übrige NT 
neben Paulus sprechen oft vom Geist Gottes. Dieser ist danach eine Kraft, durch die 
Gott auf die Menschen einwirkt und sie zu außergewöhnlichen Taten und zu prophe- 
tischer Erkenntnis befähigt. Aber solche Ausrüstung mit dem Geist war im AT ein 
Privileg einiger weniger, die von Gott zu besonderen Aufgaben erwählt wurden, 
und es handelt sich dabei immer nur um ein momentanes, vorübergehendes •Über- 
fallenwerden" und nicht um eine dauernde Gabe, über die der damit Ausgerüstete 
jederzeit verfügen kann. Im Spätjudentum (vgl. 1 Makk 9. 27; syr Bar 85,1•3) 
war der Glaube vorhanden, daß seit dem Tode des letzten Schriftpropheten der Hei- 
lige Geist von Israel gewichen sei. Dafür erwartete man, entsprechend der Weis- 
sagung des Isaias (32,15;44,3), Ezechiel (36,27; 37,14; 39,29) und Joel (3,1•5) eine 
neue Geistausgießung, und zwar über das ganze Volk, und als deren Wirkung eine 
durchgreifende Erneuerung des Volkes in der messianischen Heilszeit. Auch in der 
messianischen Verkündigung des Täufers (vgl. Mk 1,8 Par) spielt die •Taufe" mit 
dem Heiligen Geist eine Rolle. Das Urchristentum aber sah in den wunderbaren 

Geisteswirkungen, von denen die Apg berichtet, die Erfüllung jener Weissagungen 
(vgl. Apg 2,1 ff). Während aber im Urchristentum vor Paulus vor allem das Außer- 
ordentliche als Wirkung und Offenbarung des Geistes erscheint, beschreibt Paulus 
das ganze christliche Leben als eine Frucht des Geistbesitzes. Nicht bloß einzelne 
besonders begnadete Menschen sind Geistträger, sondern jeder Christ ist ein Pneu- 
matiker, und daß er dies ist, das macht ihn überhaupt erst zum Christen. Auch Paulus 
erkennt mit dem ganzen Urchristentum die außerordentlichen pneumatischen Phä- 
nomene, wie sie besonders in der Gemeinde von Korinth in Erscheinung traten, als 
echte Wirkungen des Gottesgeistes an (vgl. 1 Kor 12•14); •dem einen wird durch 
den Geist Weisheitsrede gegeben, dem anderen Erkenntnisrede nach demselben 

Geist, wieder einem anderen Heilungsgaben in dem einen Geist, einem anderen 
Wunderwirkungen, einem anderen Prophetengabe, einem anderen Unterscheidung 
der Geister, einem anderen mancherlei Zungen, einem anderen Deutung der 
Zungen. Alles das wirkt ein und derselbe Geist und teilt einem jeden besonders 
(seine Gabe) zu, wie er will" (12,8•11). Paulus sieht, wie gesagt, in all diesen Phä- 
nomenen echte Wirkungen des göttlichen Pneumas (12, 7) und möchte haben, daß die 
Korinther den Sinn dieser ihnen von Gott geschenkten Charismen verstehen. Sie sol- 
len alle der Förderung des religiösen Wachstums der Gemeinde, des Leibes Christi 
dienen. Denn der Geist Gottes ist ja der die ganze Gemeinde und all ihre Einzelglie- 
der belebende und durchwaltende Faktor. Wenn Paulus der äußerlich aufsehenerre- 
gendsten dieser Geistesgaben, der Glossolalie, mit einer gewissen Zurückhaltung ge- 
genübersteht (vgl. 14, 39), so geschieht dies aus dem einen Grunde, daß durch sie am 
ehesten das Gemeindeleben gefährdet werden könnte. 

Paulus erblickt auch in der Tatsache, daß die Heiden das von ihm verkündigte 
Evangelium überhaupt angenommen haben, einen •Beweis des Geistes und der 



Geist und Leben bei Paulus 425 

Kraft" (1 Kor 2,4). An sich mußte es ihnen als Torheit und Ärgernis erscheinen 
(1, 18 ff). Und auch sein persönliches Auftreten empfindet er als schwach und durch- 
aus ungeeignet, großen Eindruck zu machen. Wenn seine Christen das Evangelium 
trotzdem angenommen, so hat Paulus dafür keine natürliche Erklärung. Es war der 
Geist, der es ihnen geoffenbart hat (1 Kor 2,10). Auch die überschwengliche Freude, 
die die Annahme des Evangeliums bei den Gläubigen selbst auslöste, erklärte er als 
vom Heiligen Geist gewirkt (1 Thess 1,6). 

Das eigentlich Charakteristische an der paulinischen Pneumalehre ist aber dies, 
daß er nicht bloß das Außerordentliche und Aufsehenerregende, sondern auch das 
Gewöhnliche und Alltägliche des Christentums als Wirkung des göttlichen Pneumas 
erklärt. Der Geist ist es, der in uns •Abba, Vater!" ruft (Rom 8,15; Gal 4,6) und 
der es unserem Geist bezeugt, daß wir Kinder Gottes sind (Gal 4,5). Gal 5,19 ff 
stellt Paulus den Werken des Fleisches die Früchte oder vielmehr die eine Frucht 
des Geistes gegenüber: •Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude, Friede, Lang- 
mut, Freundlichkeit, Güte, Glaube, Sanftmut, Enthaltsamkeit". Und weil er das 
ganze religiös-sittliche Leben der Gemeinde als Wirkung des Pneumas versteht, 
kann er diese selbst in einem kühnen Bilde als einen Brief bezeichnen, der von allen 
Menschen verstanden und gelesen werden kann, geschrieben nicht mit Tinte, sondern 
mit dem Geiste des lebendigen Gottes (2 Kor 3,2f). 

Es mag eine Übertreibung H. Gunkels5 sein, wenn er sagt, das Verständnis des 
Heiligen Geistes als des Prinzips des gesamten christlichen Lebens sei die ur- 
eigenste Schöpfung des Paulus. Mögen Ansätze zu einer entsprechenden Auffassung 
des Geistes auch schon im AT und im vorpaulinischen Urchristentum mehr oder 
weniger deutlich vorhanden sein, so bleibt es doch dabei: •In vollem Bewußtsein 
und klarer Erkenntnis hat Paulus es vertreten: der Geist ist, ganz eigentlich genom- 
men, der Schöpfer des neuen Lebens, und zwar des Lebens in seinem ganzen religiös- 
sittlichen Umfang"6. 

Diese Tatsache hat nun Bedeutung für das Verständnis der Beziehung der Charis- 
men, der außerordentlichen Geistesgaben, wie sie Paulus in 1 Kor 12•14 beschreibt, 
zum eigentlichen •normalen" religiösen und sittlichen Leben. Es ist Paulus in die- 
sem Abschnitt sichtlich darum zu tun, die Korinther vor einer Überschätzung der 
Charismen zu warnen, damit nicht durch sie die Einheit des Gemeindelebens ge- 
fährdet wird. Er erkennt sie aber als echte Wirkungen des Gottesgeistes an und 
nennt ihren Zweck: alle sollen der •Erbauung" der Gemeinde dienen. Tun sie das, 
dann sind sie nicht religiös wertlos. Man muß aber auch dies beachten, daß Paulus 
nicht bloß den religiös-sittlichen Charakter und den übernatürlichen Ursprung der 
Charismen anerkennt, sondern daß er anderseits überhaupt das religiös-sittliche 
Leben des Christen unter den Gesichtspunkt des Charismatischen stellt. Ihm ist auch 
die Liebe, die edelste Blüte und Vollendung der christlichen Ethik, ein Charisma. 
Er nennt sie (1 Kor 13) nicht neben den Charismen, um sie diesen gegenüberzustel- 
len, sondern deshalb, weil sie alle anderen Charismen an Bedeutung überragt, und 
er führt sie auf die gleiche Kraft, den Geist, zurück, wie die in Kap. 12 und 14 ge- 
nannten Gnadengaben. Sie ist eine Liebe •im Geiste" (Kol 1, 8). Die Charismen, das 

5 Die Wirkungen des Heiligen Geistes, 3Göttingen 1909, 6 ff. 
6 Sommerlath a.a.O. 50 



426 Josef Schmid 

sollen die Korinther einsehen, sind außerordentliche Mittel zur Förderung des Ge- 
meindelebens. •Sie machen aber nicht das Christenleben als solches aus. Alle Chri- 
sten besitzen den Geist Christi als religiös-sittliche Lebenskraft, aber nicht in allen 
wirkt er Charismen"7. 

Der Geist ist, wie Paulus an zahlreichen Stellen deutlich macht, eine göttliche 
Kraft, und zwar eine dauernd im Menschen wohnende (vgl. 1 Kor 3, 16; 6, 19; 2 Kor 
6, 16). Eben als solche ist er das Prinzip des neuen Lebens, welches dem Christen ein 
neues, übernatürliches Sein mitteilt und ihn zu jenem Wandel befähigt, der dem 
natürlichen, unter die Sündenmacht versklavten Menschen unmöglich ist. Paulus 
nennt sehr verschiedene Wirkungen des Geistes. Gemeinsam ist diesen aber, daß 
sie alle auf die Kraft des Geistes zurückgehen. Durch diese allen gemeinsame Grund- 
lage wird das Leben des Christen zu einer Einheit. Daß der Geist Kraft ist, hat nicht 
erst Paulus ausgesprochen. Hierin steht er vielmehr auf dem Boden der Überliefe- 
rung des AT und Judentums und des Urchristentums vor ihm. Es genügt, einige 
Stellen zum Beweis dafür anzuführen, daß Paulus den Geist als Kraft (öiivaiuc;) ver- 
steht. Wenn er 1 Thess 1, 5 sagt: •Unsere Predigt zu euch kam nicht nur in Worten, 
sondern auch in Kraft und im heiligen Geist" und wenn er 1 Kor 2, 4 schreibt: •Mein 
Wort und meine Predigt bestand nicht in überredenden Worten der Weisheit, 
sondern im Beweis des Geistes und der Kraft", so denkt er dabei jedesmal an die 
eine göttliche Kraft des Pneumas. Darum kann er auch einfach, wenn er den Geist 
meint, von •Kraft" sprechen. Wenn nach Rom 8,11 die Auf erweckung durch den 
Geist Gottes erfolgte, so geschah sie nach 1 Kor 6, 14 und 2 Kor 13, 4 durch die Kraft 
Gottes (vgl. auch Eph 3, 20). Darum kann Paulus auch von der Kraft des Geistes 
sprechen (Rom 15, 13. 19; 2 Tim 1, 7). Nirgends wird dabei der Geist als stoffliche 
Kraft vorgestellt, wie dies im Pneumabegriff der Stoa der Fall ist. Weil der Geist es 
ist, der das neue Leben mitteilt, darum nennt ihn Paulus einfach den •Geist des 
Lebens" (Rom 8, 2). 

Nun ist es an der Zeit, auf die oben schon gestreifte Frage einzugehen, wie sich 
denn das göttliche Pneuma zu Christus verhält. Aus dem bisher Gesagten ist bereits 
klar, daß das neue Leben, das der Mensch durch die Taufe empfängt, sowohl seiner 
Christusgemeinschaft, dem Sein •in Christus", als auch dem Geistbesitz zugeschrie- 
ben wird. Es wird niemand einfallen, zu behaupten, Paulus selbst sei dieser paradoxe 
Parallelismus zwischen Christus und dem Geist gar nicht zum Bewußtsein gekom- 
men, er habe nicht gemerkt, daß er dieselben Wirkungen, kurz gesagt das ganze 
neue Leben des Christen auf zwei miteinander konkurrierende Prinzipien zurück- 
geführt habe. Der wirkliche Sachverhalt wird ein anderer sein. Zunächst ist es jetzt 
notwendig, den genannten Parallelismus zwischen Christus und dem Geist als den 
bewirkenden Faktoren des neuen Lebens genauer darzustellen. Die enge Verbindung 
zwischen dem erhöhten Herrn und dem göttlichen Pneuma geht schon daraus hervor, 
daß sowohl die Christusgemeinschaft als auch der Geistbesitz miteinander durch die 
Taufe hergestellt werden und im Grunde gar nicht voneinander unterschieden wer- 
den können. Ebenso wie von Christus (Rom 8, 10; 2 Kor 13, 5; Eph 3,17; Kol 1, 27) 
sagt Paulus auch vom Geist (Rom 8, 9. 11; 6, 19; 1 Kor 3,16; 1 Tim 1, 14), daß er in 
uns wohnt und wirkt (Rom 8, 14.16. 20; 1 Kor 12, 11 und anderseits 2 Kor 2, 17; 

7 Wikenhauser a. a. 0. 45 



Geist und Leben bei Paulus 427 

12, 19; Kol 1,29). Wir sind gerechtfertigt im Geist (1 Kor 6, 11) und in Christus 
(Gal 2, 17), geheiligt im Geist (1 Kor 6, 11) und in Christus (1 Kor 1, 2) versiegelt im 
Geist (Eph 4, 30) und in Christus (Eph 1,13). Wir leben durch den Geist (Gal 5, 25), 
aber auch Christus ist unser Leben (Phil 1,21; Kol 3, 4). Besonders aufschlußreich 
ist Rom 8, 9•11: •Ihr aber seid nicht im Fleisch, sondern im Geist, wenn anders 
der Geist Gottes in euch wohnt. Wenn aber einer den Geist Christi nicht hat, der 
gehört ihm nicht an. Wenn aber Christus in euch wohnt, so ist zwar der Leib tot um 
der Sünde willen, der Geist aber ist Leben um der Gerechtigkeit willen. Wenn nun 
der Geist dessen, der Jesus von den Toten erweckt hat, in euch wohnt, so wird der, 
welcher Christus Jesus von den Toten erweckt hat, auch eure sterblichen Leiber 
lebendig machen durch seinen in euch wohnenden Geist". Hier spricht Paulus un- 
mittelbar nebeneinander abwechselnd vom Wohnen Christi wie des Geistes in uns. 
Daraus muß geschlossen werden, daß die Lebensgemeinschaft mit Christus, das Sein 
•in Christus" und der Pneumabesitz nicht lediglich •ParallelVorstellungen" des 
Paulus sein können, daß vielmehr zwischen beiden im Sinne des Paulus eine wirk- 
liche Identität, und zwar nicht bloß in den Wirkungen, also eine •dynamische Iden- 
tität" besteht. Man muß allerdings daneben auf die andere Tatsache hinweisen, 
daß die Identität zwischen Christus und dem Geist keine vollständige sein kann, 
so daß Christus und Geist letzten Endes nur mehr zwei verschiedene Namen für die- 
selbe Person, den erhöhten Christus, wären. Das Erlösungswerk oder das Amt des 
Richters wird nie dem Geist zugeschrieben. 

Einen wichtigen Schritt weiter führt uns einerseits die Tatsache, daß der Geist 
wenigstens an einer sehr großen Zahl von Stellen als göttliche Kraft gedacht ist, 
nicht als besondere göttliche Person neben Christus, und daß anderseits Christus 
selbst von Paulus als Geist bezeichnet wird. Paulus sagt ausdrücklich: •Der letzte 
Adam (Christus) wurde (nämlich durch die Auferstehung) zum lebendigmachenden 
Geist" (1 Kor 15, 45). Ebenso aufschlußreich ist 1 Kor 6, 15•17, wonach die Leiber 
der Christen Glieder Christi sind, weil derjenige, der dem Herrn anhängt, (mit ihm) 
ein Geist ist. So (statt des aufgrund des Zusammenhangs zu erwartenden: ein Leib) 
konnte Paulus nur schreiben, weil der erhöhte Herr selbst pneumatischer Natur, kurz 
gesagt Pneuma ist. Das heißt: er ist ganz durchdrungen und erfüllt von der gött- 
lichen Kraft des Pneuma, er besitzt dieses Pneuma in seiner Fülle und teilt es den 
Gläubigen mit. Und das Sein •in Christus", die Lebensgemeinschaft der Gläubigen 
mit dem erhöhten Herrn ist nur dadurch überhaupt möglich, daß dieser pneumatisch 
ist. Es gibt aber daneben auch Stellen, wo Paulus den Geist klar von Christus, und 
zwar als Persönlichkeit unterscheidet. Wenn 1 Kor 12, 4•6 die Charismen auf den 
Geist, auf den Herrn und auf Gott zurückgeführt werden, so stehen diese neben- 
einander, gehören aber auch wieder zusammen. Gewöhnlich aber versteht Paulus, 
wenn er vom Geist spricht, diesen als (unpersönliche) Kraft oder er meint damit den 
pneumatischen Christus. 

In diesem Zusammenhang ist auf eine wichtige Beobachtung hinzuweisen, die man 
bei Paulus machen kann. Paulus spricht nämlich fast nie vom Wohnen Gottes im 
Menschen. Nur zwei Stellen begegnen in seinen Briefen, wo dies geschieht. Aber 
beidemale liegt ein atl Zitat vor, an dessen Wortlaut sich Paulus gebunden fühlte 
(1 Kor 14, 25; 2 Kor 6, 16). Er selbst würde statt dessen wohl vom Geist gesprochen 



428 Josef Schmid 

haben; denn durch diesen wohnt Gott nach seiner Lehre im Menschen (vgl. 1 Kor 
3, 16: •Wißt ihr nicht, daß ihr Gottes Tempel seid und der Geist Gottes in euch 
wohnt?"). Es gibt also bei Paulus keine eigentliche Gottesmystik, sondern nur eine 
Ghristusmystik, die wir mit gleichem Recht auch Geistmystik nennen können. Und 
diese ist die paulinische Gottesmystik. Gott wirkt durch sein Pneuma im Christen, 
und dieses ist zugleich Geist Christi, ist der pneumatische Christus selbst. 

In so herrlichen Farben nun Paulus auch den gegenwärtigen Heilsbesitz des Chri- 
sten schildert und abhebt von dem heillosen Zustand des unerlösten Menschen (vgl. 
besonders Rom 7 und 8), so ist doch das durch die Taufe mitgeteilte Leben noch nicht 
das Letzte, die Vollendung. Das dem Getauften mitgeteilte Leben ist zunächst noch 
•mit Christus in Gott verborgen". Erst wenn Christus, unser Leben, offenbar werden 
wird, dann werden auch wir mit ihm in Herrlichkeit (86£ot) offenbar werden (Kol 3, 
3f;vgl.Röm8,18). Obgleich der Christ bei der Taufe der Sündenmacht und dem 
Fleisch gestorben ist, so leben wir doch noch immer •im Fleisch" (Gal2,20), sind an 
das Zelthaus des irdischen Leibes gefesselt (2 Kor 5,8; Rom 6,12), sind als Christen 
noch immer Hoffende, Wartende (Phil 3, 20; 1 Kor 1, 7). Wir sind zwar schon Kinder 
Gottes und als solche auch Erben, haben aber dieses Erbe noch nicht angetreten. 
Solange wir im (irdischen) Leibe daheim sind, leben wir fern vom Herrn in der 
Fremde; wir wandeln im Glauben und nicht im Schauen (2 Kor 5, 7 f). Die pau- 
linische Christusmystik kennt im Unterschied zur hellenistischen Mystik keine Got- 
tesschau. Jetzt schauen wir durch einen Spiegel rätselhaft, dann aber von Angesicht 
zu Angesicht. Jetzt ist unser Erkennen nur Stückwerk (1 Kor 13, 12). Mit der ganzen 
Schöpfung seufzen wir jetzt noch, die wir auf die Einsetzung zu Söhnen warten, 
auf die Erlösung unseres Leibes; denn nur auf Hoffnung sind wir gerettet (Rom 
8, 23). Diese unsere Hoffnung aber hat ihren Grund in der Christusgemeinschaft 
und im Pneumabesitz. Im Pneuma besitzen wir die Erstlingsgabe, die uns den der- 
einstigen Besitz des Lebens in seiner Fülle und Vollendung garantiert (Rom 8, 23). 
Darum nennt Paulus das Pneuma auch das •Angeld" oder •Pfand" (2 Kor 1,22; 
5, 5). Der heilige Geist der Verheißung, mit dem die Christen versiegelt sind, ist das 
Angeld unseres künftigen Erbes (Eph 1, 14). An der eschatologischen Lebensfülle, 
der himmlischen 8ö|a, soll auch der jetzt noch dem Tode unterworfene Leib Anteil 
haben. Darum werden die vor der Parusie Verstorbenen auferweckt werden. Gott 
wird unsere sterblichen Leiber durch seinen in uns wohnenden Geist auferwecken 
(Rom 8, 11). Christus, der seit seiner Auferstehung die himmlische 86|a und den 
pneumatischen Leib besitzt, ist als der Erstling der Entschlafenen auferweckt worden 
(1 Kor 15, 20. 23). •In ihm" werden bei seiner Parusie alle lebendig gemacht werden 

(15, 22). 

Das neue Leben, das wir jetzt besitzen, und die Christusgemeinschaft sind also nur 
etwas Vorläufiges. Die Christusmystik hebt die Eschatologie nicht auf, und Paulus 
sieht zwischen den beiden keinen Widerspruch, weil der gegenwärtige Heilszustand 
noch nicht die Fülle und Vollendung der Heilsgüter umfaßt. 

Als Jude kennt Paulus im schroffen Gegensatz zum Hellenismus, nach welchem 
der Leib das Grab oder Gefängnis der Seele ist und die Erlösung in der Befreiung 
aus diesem Gefängnis besteht, kein Heil, an dem nicht der ganze Mensch Anteil hat. 
Darum muß auch der Leib dem pneumatischen himmlischen Leib Christi gleich- 



Gnade als Freiheit und Liebe 429 

gestaltet werden. Mit einem gewissen Grauen denkt Paulus an den Zwischenzustand 
der •Nacktheit", d. h. Leiblosigkeit zwischen Tod und Auferstehung und wünscht 
darum den himmlischen Leib sofort über den irdischen •darüberzuziehen", damit 
das Sterbliche vom Leben verschlungen werde (2 Kor 5, 2•4). Das Sein •in Christus" 
ist ihm noch nicht das Letzte, sondern nur eine Vorstufe für das Sein •mit Christus" 
(vgl. 1 Thess4, 17; Phil 1,23; Kol 3, 3). Die Summe dessen, was Paulus noch er- 
wartet, spricht er Phil 3, 20 aus: •Unsere Heimat ist im Himmel, von wo wir auch 
als Retter den Herrn Jesus Christus erwarten, der unseren Niedrigkeitsleib umge- 
stalten wird, daß er seinem Herrlichkeitsleib gleichförmig werde". Nun besteht bei 
Paulus • das ist das letzte hier zu nennende Problem • eine besonders enge Be- 
ziehung zwischen dem Pneumabesitz und der Auferstehungshoffnung. Voraussetzung 
für die Auf erweckung der verstorbenen Christen • von jener der Nichtchristen 
spricht er nie, wenigstens nicht ausdrücklich • ist das Sein in Christus und das Woh- 
nen des Pneumas in uns (vgl. Rom 8, 11). Man hat nun, namentlich mit Rücksicht auf 
das Bild vom Samenkorn (1 Kor 15, 35 ff), die Beziehung des Pneumas zur Auf- 
erstehung dahin deuten wollen, daß Paulus den Auferstehungsleib als das Produkt 
eines durch das Pneuma bewirkten immanenten Lebensprozesses verstanden habe. 
Das Endergebnis dieses Prozesses sei der •pneumatische Leib" (15, 44). Dies kann 
jedoch schon deshalb nicht die wirkliche Meinung des Paulus sein, weil dieser die 
Auf erweckung wiederholt als eine Tat der Allmacht Gottes erklärt (1 Kor 6, 14; 
2 Kor 13, 4). Außerdem würde durch die Annahme eines immanenten pneumati- 
schen Entwicklungsprozesses der Begriff der Auferstehung überhaupt aufgehoben. 
2 Kor 3, 18 aber ist lediglich von einer geistigen Umgestaltung nach dem Bild des 
erhöhten Herrn die Rede. Paulus hat nirgends mit dem Pneumagedanken die Vor- 
stellung verbunden, daß das Leben der Christen von der schon gegenwärtig vor- 
handenen pneumatischen Gemeinschaft mit Christus aus in immanenter Weise sich 
zur Vollendung entwickle, die womöglich schon sofort nach dem Tode eintrete. Viel- 
mehr wird überall die pneumatische Lebensgemeinschaft mit dem erhöhten Herrn 
lediglich als die Voraussetzung angesehen, aufgrund welcher Gott vermöge eines 
schöpferischen und demgemäß transzendenten Aktes seiner Allmacht die Auferwek- 
kung (Lebendigmachung) bei der Parusie vollzieht und damit das Leben seiner Voll- 
endung (in öö^a) zuführt. 

Gnade als Freiheit und Liebe 
Von August B r u n n e r S. J., München 

Die Natur des Stofflichen kennt keine Gnade, wie sie auch nicht ungnädig ist. Was 
da geschieht, vollzieht sich, weil es nicht anders sein kann, weil es notwendig ge- 
schieht. Darum schuldet man ihm auch keinen Dank. Daß der Stein fällt und dabei 
jemand erschlägt, ist von ihm aus so wenig Bosheit, wie der Wassertropfen, wenn 
er eine entsprechende Schwere erreicht hat, nicht aus Güte und Wohlwollen fällt, 
weil wir Regen brauchen, sondern weil die Schwere wirken muß und nicht einen 
Augenblick zu wirken aufhören kann. 




