
Gnade als Freiheit und Liebe 429 

gestaltet werden. Mit einem gewissen Grauen denkt Paulus an den Zwischenzustand 
der •Nacktheit", d. h. Leiblosigkeit zwischen Tod und Auferstehung und wünscht 
darum den himmlischen Leib sofort über den irdischen •darüberzuziehen", damit 
das Sterbliche vom Leben verschlungen werde (2 Kor 5, 2•4). Das Sein •in Christus" 
ist ihm noch nicht das Letzte, sondern nur eine Vorstufe für das Sein •mit Christus" 
(vgl. 1 Thess4, 17; Phil 1,23; Kol 3, 3). Die Summe dessen, was Paulus noch er- 
wartet, spricht er Phil 3, 20 aus: •Unsere Heimat ist im Himmel, von wo wir auch 
als Retter den Herrn Jesus Christus erwarten, der unseren Niedrigkeitsleib umge- 
stalten wird, daß er seinem Herrlichkeitsleib gleichförmig werde". Nun besteht bei 
Paulus • das ist das letzte hier zu nennende Problem • eine besonders enge Be- 
ziehung zwischen dem Pneumabesitz und der Auferstehungshoffnung. Voraussetzung 
für die Auf erweckung der verstorbenen Christen • von jener der Nichtchristen 
spricht er nie, wenigstens nicht ausdrücklich • ist das Sein in Christus und das Woh- 
nen des Pneumas in uns (vgl. Rom 8, 11). Man hat nun, namentlich mit Rücksicht auf 
das Bild vom Samenkorn (1 Kor 15, 35 ff), die Beziehung des Pneumas zur Auf- 
erstehung dahin deuten wollen, daß Paulus den Auferstehungsleib als das Produkt 
eines durch das Pneuma bewirkten immanenten Lebensprozesses verstanden habe. 
Das Endergebnis dieses Prozesses sei der •pneumatische Leib" (15, 44). Dies kann 
jedoch schon deshalb nicht die wirkliche Meinung des Paulus sein, weil dieser die 
Auf erweckung wiederholt als eine Tat der Allmacht Gottes erklärt (1 Kor 6, 14; 
2 Kor 13, 4). Außerdem würde durch die Annahme eines immanenten pneumati- 
schen Entwicklungsprozesses der Begriff der Auferstehung überhaupt aufgehoben. 
2 Kor 3, 18 aber ist lediglich von einer geistigen Umgestaltung nach dem Bild des 
erhöhten Herrn die Rede. Paulus hat nirgends mit dem Pneumagedanken die Vor- 
stellung verbunden, daß das Leben der Christen von der schon gegenwärtig vor- 
handenen pneumatischen Gemeinschaft mit Christus aus in immanenter Weise sich 
zur Vollendung entwickle, die womöglich schon sofort nach dem Tode eintrete. Viel- 
mehr wird überall die pneumatische Lebensgemeinschaft mit dem erhöhten Herrn 
lediglich als die Voraussetzung angesehen, aufgrund welcher Gott vermöge eines 
schöpferischen und demgemäß transzendenten Aktes seiner Allmacht die Auferwek- 
kung (Lebendigmachung) bei der Parusie vollzieht und damit das Leben seiner Voll- 
endung (in öö^a) zuführt. 

Gnade als Freiheit und Liebe 
Von August B r u n n e r S. J., München 

Die Natur des Stofflichen kennt keine Gnade, wie sie auch nicht ungnädig ist. Was 
da geschieht, vollzieht sich, weil es nicht anders sein kann, weil es notwendig ge- 
schieht. Darum schuldet man ihm auch keinen Dank. Daß der Stein fällt und dabei 
jemand erschlägt, ist von ihm aus so wenig Bosheit, wie der Wassertropfen, wenn 
er eine entsprechende Schwere erreicht hat, nicht aus Güte und Wohlwollen fällt, 
weil wir Regen brauchen, sondern weil die Schwere wirken muß und nicht einen 
Augenblick zu wirken aufhören kann. 



430 August Brunner 

Wo hingegen Freiheit ist, da ist alles Gnade oder Bosheit. Denn da geschieht, was 
geschieht, aus Absicht und so, daß es auch anders hätte geschehen können. Jede Gabe 
ist eine Gnade; denn Gabe ist nur das, was frei gegeben wurde. Gegeben, das heißt, 
für nichts, um keiner Gegengabe oder Gegenwirkung willen, aus reiner Freude am 
Schenken. Wo die Gegengabe der Beweggrund und der Zweck des Gebens ist, da 
geht es um einen Austausch, den man, wenn und wo es angeht, notwendig und natur- 
haft gestaltet, damit die Gabe nicht vergebens weggegeben werde. Daher galt Gnade 
immer als das Vorrecht und auch die Pflicht derer, denen kraft ihres Amtes oder 
ihrer Stellung eine besondere Freiheit zukommt, der Könige und der Großen. 

Gnade kommt somit immer, wie die Freiheit selbst, aus der Fülle des eigenen 
Seins und Lebens. Nur wer einer. Sache nicht notwendig bedarf, wer von ihr nicht 
abhängt und durch ihren Verlust nicht ärmer wird, kann unbekümmert geben, kann 
frohen Herzens geben. Ein solcher braucht sich das Geben nicht mühsam abzuringen 
und schwer und zögernd Gewinn und Verlust gegeneinander abzuwägen. Leicht und 
ungehemmt vollzieht er die Bewegung des Schenkens. Und da sie so aus einer eini- 
gen, ungespaltenen Absicht erfolgt, vollzieht sie sich als vollkommener Ausdruck 
des schenkenden Willens, ist sie ein vollkommen passendes Kleid der inneren Ab- 
sicht. Eine solche Bewegung ist von einer lieblichen Schönheit. In der Tat bedeuten 
charis im Griechischen und gratia im Lateinischen wie auch die Ableitungen in den 
romanischen Sprachen nicht nur Gnade, sondern auch Anmut, die Anmut, die aus 
der Leichtigkeit der Bewegung ersteht, die ganz das und nur das ist, was sie sein soll, 
als was sie gemeint ist. Solche Anmut finden wir schon in den Bewegungen gewisser 
Tiere, wo sie von einem geeinten, ohne Mühe sich bewegenden Leben zeugt. 

Der Mensch erreicht diese Anmut auf zwei Weisen. Da ist die Anmut des Kindes, 
das sich noch ungehemmt äußert und ganz bei dem ist, was es will und tut, weil der 
geistige Wille sich dem Leben noch nicht entgegenstellt. Hier sind noch Tiefen ver- 
schlossen und zugedeckt, die später einmal die Einheit stören und die Leichtigkeit 
erschweren werden. Wenn diese erwachen, dann ist es mit der Anmut vorbei. Aller 
Anmut der Jugend steht diese Krise einmal bevor. 
\ Ähnlich ist die Anmut oft mit der Liebe verbunden und bekleidet sie mit be- 
schwingter Schönheit. Durch die Leidenschaft werden alle leiblichen und seelischen 
Kräfte ohne Widerstreben in eine Einheit aufgenommen und auf eines ausgerichtet. 
Die Hemmungen sind gelöst, die Widerstände verschwunden. Jede Bewegung ist 
bis an den Rand Ausdruck, nicht abgelenkt noch aus der Bahn gestoßen durch das 
Dazwischenfahren von Kräften, die außerhalb der Einheit ihren eigenen Weg ver- 
folgen. Aber auch auf diese Anmut der Verliebtheit wartet die Spaltung, die Krise. 

Bewältigen wird die Krise, die das Voranschreiten des Lebens unvermeidlich 
macht, nur der, der sich durch sie hindurch zu einer neuen Einheit und Leichtigkeit 
der Haltung und des Wollens hindurcharbeitet; wer durch Zucht den Leib in die 
Hand bekommt, daß er dem Antrieb des Geistes völlig gehorcht. Vor allem aber 
müssen die sich bekämpfenden Strebungen des höheren und des niederen Menschen 
durch Formung von einem inneren Mittelpunkt her zu einer neuen Einheit zusam- 
mengeschlossen werden, soll die Anmut nicht bloß oberflächlich und äußerlich blei- 
ben, sondern der ganze Mensch in einer geistig-leiblichen Anmut frei sich seinem 
Ziele zubewegen. 



Gnade als Freiheit und Liebe 431 

Diese tiefere Anmut ist schwer zu erringen. Der gefallene Mensch ist der inneren 
Einheit verlustig gegangen. Seine niederen Kräfte haben gegenüber den höheren 
eine gewisse Unabhängigkeit erlangt und durchkreuzen oft störend deren Bewegun- 
gen. Nur mühsam setzt sich das höhere Verlangen gegen das niedere durch. Es voll- 
zieht sich gegen Widerstand, und die schöne Linie des einheitlichen Vollzugs zer- 
bricht immer wieder. Darum ist diese Anmut etwas Seltenes. Durch viele Opfer muß 
sich der Mensch zu ihr durchringen, und nur reife und gute Menschen erreichen sie. 

Schenken im vollen Sinn ohne die geringste Beimischung von Unfreiwilligkeit 
und eigener Bedürftigkeit kann nur Gott. Der Mensch ist nicht fähig, reine Gnade 
zu erweisen, er bedarf selbst noch des Schenkens, um daran zu wachsen. Und er 
schenkt nur solchen, die bereits ohne ihn ihr Dasein besitzen. Gott allein kann außer- 
halb seiner selbst nichts finden, was nicht schon durch ihn wäre, was er nicht selbst 
ins Dasein gerufen hätte. Er schafft aus reinem Anfang, aus der Fülle seines nicht 
zu vermehrenden Reichtums, ohne etwas für sich zu suchen oder irgendetwas zu be- 
dürfen. Darum ist alles Tun Gottes nach außen Gnade im vollen Sinn des reinen 
Schenkens. Und auch der Anmut. Denn Gott gibt aus ganzem Herzen, ohne daß 
irgendein Widerstreit in ihm die Bewegung der spendenden Hand unsicher machte 
oder erschwerte. Ohne Aufwand und Anstrengung vollzieht sich alles in der Leich- 
tigkeit unbedingter Freiheit. Aber deswegen doch nicht, wie wir aus menschlichen 
Erfahrungen zu befürchten neigen, mit einer nur oberflächlichen Aufmerksamkeit 
ohne persönliche Beteiligung und mit einer nur halben Zuwendung zum Empfan- 
genden. Im Menschenleben ist es ja so, daß die Leichtigkeit oft nicht von einer über- 
legenen innern Kraft zeugt, sondern nur der Halbheit und Oberflächlichkeit einer 
Bewegung entspringt, bei der der Mensch mit seiner eigentlichen Tiefe fast gar nicht 
beteiligt ist. Nicht so bei Gott. Wo er gibt, gibt er aus vollem Herzen, ist er ganz 
dabei; denn bei ihm ist jede Spaltung und jedes Gegeneinander von Kräften aus- 
geschlossen. Darum war das, was er geschaffen hatte, so wie es aus seinen Händen 
hervorgegangen war, gut (Gen 1,31). 

In diesem Sinn ist alles Gnade, was ist. Denn es hätte auch nicht sein können, 
wenn Gott es nicht geschaffen hätte. Und er brauchte es nicht zu tun. Jedes einzelne 
Seiende ist Gnade; denn jedes wird von Gott in seiner Einmaligkeit gemeint. Gott 
schafft nicht in Serien, nach allgemeinen Plänen und Vorbildern. Wo sollte er seine 
Vor-bilder hernehmen, wo vor ihm nichts ist? Sein Reichtum ist von so unerschöpf- 
licher Vielfalt, daß es der Verschiedenheit und Unwiederholbarkeit aller Geschöpfe 
nicht zuviel ist, um ein unendlich entferntes Abbild von ihm zu geben. Gerade die 
bloße Tatsächlichkeit der Seienden, daß sie nicht notwendig sind, ist Folge und Aus- 
druck ihrer Gnadenhaftigkeit und zugleich der unendlichen Freiheit der schöpfe- 
rischen Liebe. 

Wäre die Welt nicht von einem unbedingt freien und unabhängigen Gott aus dem 
Nichts hervorgebracht, dann wäre das Dasein der Geschöpfe auch nicht reine Gnade, 
und zwar in dem Maße weniger, als es notwendig wäre. Dann wäre und bliebe es nur 
Zwang. Stände als letzter Grund hinter der Wirklichkeit eine unpersönliche Macht, 
so wäre die Welt nicht der Freiheit einer schenkenden, mitteilenden Liebe ent- 
sprungen, sondern sie müßte eben sein, wie sie ist. Und ihr Grund wüßte nicht einmal 
darum, daß diese Welt aus ihm hervorgeht. Die Notwendigkeit eines unabwend- 



432 August Brunner 

baren Schicksals träte allwaltend an die Stelle der Freiheit der Gnade. Wohl gäbe 
es die schwache, gefährdete, so unvollkommene Gnade im menschlichen Bereich. 
Aber sie stände da ohne einen letzten Halt, ein frierendes Blümchen im eisigen 
Wind der Notwendigkeit, in dem sie schließlich den Tod fände. 

Im allgemeinen nennt man diese natürliche Gnade nicht Gnade, wie man auch die 
Offenbarung durch die Schöpfung gewöhnlich nicht Offenbarung nennt. Über das 
freie Geschenk des Daseins hinaus hat die Freiheit Gottes gleichsam noch eine neue 
Bewegung getan. Wollte er Dasein verleihen, so mußte er folgerichtig all das geben, 
was dieses Dasein jeweils ermöglicht und ihm gemäß ist. Aber auch nicht mehr. 
Immer blieb der unendliche Abstand zwischen Schöpfer und Geschöpf. Gott besaß 
sein eigenes ewiges Leben und brauchte weiter nichts. Das Geschöpf trug das ihm 
zukommende Leben als Geschenk, und konnte darüber hinaus auf nichts Anspruch 
erheben. Doch da geschah das Unausdenkbare, daß das Geheimnis des innern Le- 
bens Gottes sich eröffnete und daß er Geschöpfe, Engel und Menschen zur Teilnahme 
an diesem Leben emporhob. War die Schöpfung reines Geschenk, so war dieser neue 
Schritt, wir müssen schon sagen, mehr als Geschenk. Und darum ist das Wort Gnade 
dieser überschwenglichen Freigebigkeit Gottes vorbehalten. 

Suchen wir im Umkreis unserer Erfahrung etwas, was uns diese neue Gabe ein 
wenig näherbringen und verständlich machen könnte, so gibt es nur ein Erlebnis. 
Wer eine Maschine konstruiert, tut dies frei. Aber ist er einmal dazu entschlossen, so 
ist es ihm nunmehr verwehrt, nach Willkür dazuzutun oder wegzulassen. Die Ma- 
schine stellt zum Funktionieren bestimmte Forderungen. Darum liegt in der Erfül- 
lung dieser Forderungen auch nichts besonders Rühmenswertes. In etwa • denn es 
besteht doch ein himmelweiter Unterschied • ist es so auch mit der Schöpfung. Soll 
es Menschen geben, so müssen sie eben all das haben, was zu ihrem menschlichen 
Leben nicht entbehrt werden kann. Ebenso bestehen zwischen den Menschen For- 
derungen der Gerechtigkeit: die Voraussetzungen des Lebens müssen unter ihnen so 
verteilt werden, daß jedem ein menschenwürdiges Leben möglich wird. Niemand 
aber kann darüber hinaus verlangen, daß ich mich über mein persönliches Leben 
gerade ihm eröffne und ihn daran teilnehmen lasse. Denn hier stehe ich im Bereich 
der innersten Freiheit. Wo es um unentbehrliche Notwendigkeiten des Lebens geht, 
da reicht das menschliche Sein in die Unfreiheit hinein und kann durch sie unter 
Druck gesetzt werden. Aber das persönliche Leben ist mein Heiligtum, in das keiner 
gegen meinen Willen eindringt. Vertrautheit schenkt jeder, wem er will; niemand 
vermag sie sich zu nehmen. Sie ist Gnade. Und als solche wird echte, frei geschenkte 
Vertrautheit immer empfunden, als ein unbegreifliches, durch nichts verdientes Ge- 
schenk, besonders da, wo sie ihren Höhepunkt in der wahren, hingebenden Liebe 
erreicht. So sehr auch hier Vorbedingungen erfüllt sein müssen, die die Freiheit ein- 
engen und herabmindern, das Entscheidende läßt sich nicht erzwingen, sondern kann 
nur aus Freiheit geschenkt werden. Aller Zwang macht im Gegenteil die Vertraut- 
heit unmöglich. Wo man sie nicht als Gnade empfangen will, sondern als ein Recht 
beansprucht, da verjagt man sie. Auf sie erwirbt man sich um so weniger einen An- 
spruch, als man einen solchen erstrebt. Aller Anspruch ist auf der niederen Ebene 
des Austausches und der Gerechtigkeit beheimatet und schränkt die Freiheit des 
Schenkens ein. 



Gnade als Freiheit und Liebe 433 

Das eben ist nun der neue Anfang, den Gott gemacht hat, daß er den Menschen 
zu seinem eigenen, ewig sich selbst genügenden, persönlichen Leben zuließ; und 
zwar wiederum aus der großen Freiheit seiner Liebe heraus. Selbst die Schöpfung 
als Tatsache vorausgesetzt, war dieser neue Schritt nicht notwendig. Ja, man kann 
sagen, daß er nicht möglich wäre, wäre er irgendwie notwendig. Denn dann unter- 
läge das persönliche Leben Gottes selbst, der Herd und Ursprung seiner Freiheit, 
einer Notwendigkeit. Sein innerstes Leben wäre wie beim Menschen nicht unbedingt 
frei und damit nicht vollkommen persönlich. Es gäbe in Gott etwas, das ihm nicht 
ganz zugehörte und das ihn nötigte; er verfügte nicht mehr unendlich und unein- 
geschränkt über sich selbst. Eine solche vollkommene Selbstverfügung ist aber vor- 
ausgesetzt, soll der unendliche Abstand zwischen Schöpfer und Geschöpf zu einer 
persönlichen Vertrautheit überwunden werden. Bei dem Versuch, sich zu dem Nichts 
der Schöpfung herabzuneigen, liefe ein seiner selbst nicht völlig sicherer Gott Ge- 
fahr, sich zu verlieren. Das Nichts fände in seiner Unfreiheit eine Stelle, wo es ihn 
anfassen und zwingen könnte. Gerade wo das Heidentum am reinsten von der Er- 
habenheit Gottes dachte, da erklärte es darum jede Gemeinschaft zwischen Mensch 
und Gott für unmöglich. Aber nicht, weil es zu erhaben, sondern weil es nicht hoch 
genug, weil es noch allzumenschlich von Gott dachte. 

Für das menschliche Empfinden hat sich die Freiheit der Liebe Gottes gleichsam 
überboten. Schenken und Empfangen sind hier, wenn möglich, noch reiner verwirk- 
licht als in der Schöpfung. Selbst das Empfangenkönnen muß dem Menschen mit- 
geschenkt werden. Erst wenn er in seinem Sein auf eine neue Stufe gehoben wird, 
ist er solcher Vertrautheit überhaupt fähig. Darum kann er diese nur aus einem von 
Gott her erneuerten Sein, aus einer neuen Geburt, als •neue Schöpfung" (2 Kor 5, 1; 
Gal 6, 15) vollziehen. Doch wäre es falsch zu meinen, empfangen bedeute hier ein 
rein leidendes Mitsichgeschehenlassen, so wie der Stein je nach der Einwirkung, 
ohne eigenes Zutun, kalt oder warm wird. Das wäre ja dem innersten Wesen der 
Vertrautheit widersprechend. Diese erwächst nur zwischen Personen, die frei schen- 
ken und frei empfangen. Auch das Empfangen im eigentlichen Sinn ist eine Tat der 
Freiheit. Der Stein empfängt nichts, nimmt nichts entgegen'. An ihm vollzieht sich das 
Geschehen so gut wie ohne ihn. Er kann sich fremder Einwirkung nicht entziehen. 
Empfangen im eigentlichen, im vollen Sinn vermag nur, wer auch abzulehnen im- 
stande ist, wer also sich selbst so besitzt, daß er sich dem andern zu eröffnen oder 
zu verschließen die Macht hat. Noch weniger als die Vertrautheit unter Menschen 
ist Vertrautheit mit Gott ein unpersönliches und unfreies Geschehen. Im Gegenteil, 
eine neue Freiheit, ein über das Natürliche hinaus erhöhter Selbstbesitz ist zu diesem 
Empfangen erfordert; nur die Umwandlung unseres Seins durch Gott, die Gnade, 
schenkt uns auch diese neue Freiheit. Sie ist und bleibt reines Geschenk und kann nie 
zum Recht werden, in alle Ewigkeit nicht. Und sie wünscht dies auch nicht. Denn 
dann wäre Gott ja nicht mehr der rein Schenkende, und die Vertrautheit mit ihm 
büßte das Schönste ein, was sie besitzt, dieses ewige Staunen darüber, daß man ohne 
allen Grund zugelassen wurde zu dem unaussprechlichen Geheimnis Gottes. Ein 
Staunen, das im Himmel nie aufhören und nie durch Gewohnheit abstumpfen wird. 

Das persönliche Angesprochenwerden durch Gott erfordert also eine Antwort, die 
Tiefen entspringt, die unser Sein von Natur aus nicht besitzt, die uns erst geschenkt 

28 



434 August Brunner 

werden müssen. Aus je größerer Tiefe des eigenen Seins aber ein Tun entspringt, 
um so freier, um so eigener ist es. So stehen wir also hier vor dem Geheimnis, daß 
gerade das, was uns am unverdienbarsten geschenkt ist und aus keiner eigenen Kraft 
entspringen, ja auch nur erdacht werden kann, daß gerade das uns inniger und per- 
sönlicher zu eigen ist als irgendein natürlicher Besitz, • daß wir darin so stark und 
ganz wir selbst sind, wie wir es in der natürlichen Ordnung gar nicht sein können. 
Wir sind in einer neuen Weise uns selbst durch die Gnade geschenkt worden. Und 
mit diesem neuen Selbst erhielten wir neue Möglichkeiten zu sein und zu handeln, 
sind reicher und freier geworden. Göttliche Möglichkeiten sind uns als unsere eigenen 
verliehen worden. 

Es ist darum ein großer Irrtum zu meinen, die Gnade höbe die Freiheit auf oder 
setze sie wenigstens herab; und als müßte der Mensch sie zurückweisen, wo er als 
Selbst, als Person in Freiheit dastehen will. Ist doch schon das natürliche Selbst, das 
ohne Gnade aus sich allein zu stehen den Anspruch erhebt, eine erste Gnade. Und 
dieses neue höhere Selbstsein ist auf eine neue, wesentlich neue Weise Gnade, und 
uns doch innerlicher und inniger zu eigen als das natürliche Selbstsein. Denn diesem 
Selbstsein wird nicht, wie dies bei allem sonstigen Schenken außer der Schöpfung 
der Fall ist, etwas hinzugegeben, was es nun neben dem, was es bisher hatte, auch 
noch besitzen kann; nein, eben dieses Selbstsein, die Fähigkeit, etwas zu eigen zu 
haben, wird umgeschaffen und auf eine neue Stufe gehoben. Damit werden neue 
Möglichkeiten des Selbstwerdens und des Habenkönnens verliehen. Die Freiheit 
selbst wird ausgeweitet. Was sonst einander ausschließt, Einwirkung und Selbsttun, 
Empfangen und eigener Ursprung, das geht hier deswegen zusammen. Aller Einfluß, 
der sich nicht wie die Vertrautheit der Liebe unmittelbar an das Personsein des Men- 
schen wendet, sondern durch die Vermittlung einer unterpersönlichen Schicht hin- 
durch, lädt der Freiheit sozusagen eine neue Last auf, ohne sie selbst zu erhöhen. 
Dadurch wird sie erschwert und eingeengt. Die Gnade aber erfaßt den innersten 
Kern des Menschen selbst, seine Freiheit und sein Selbstsein und erhöht sie. Durch 
sie erhält er etwas von der Selbständigkeit und Unabhängigkeit Gottes der Welt 
gegenüber, er ist nicht mehr wie ein Sklave ihren Elementen unterworfen (Gal 4, 3). 
In Gott hat er nun seinen Schwerpunkt und festen Stand. 

Von dieser neuen Vertrautheit ist auch die innigste menschliche Vertrautheit nur 
ein blasses, fernes Abbild. Denn unter Menschen wird eine letzte Fremdheit nie 
überwunden; in einem Allerletzten können Menschen hienieden nie zusammenkom- 
men. Für den liebenden Schöpfer aber kann es in seinem Geschöpf nichts Fremdes 
geben. Und er selbst ist reines Licht, und Finsternis ist nicht in ihm (1 Joh 1, 5). Auf 
Gott, dessen Wille reine Liebe ist, kann jetzt das Geschöpf ohne Angst und ohne 
jeden Vorbehalt eingehen und ihm willig sein Letztes und Tiefstes in Liebe erschlie- 
ßen. Eine unausdenkbare Gegenseitigkeit tut sich nun auf: •Dann werde ich erken- 
nen, wie auch ich erkannt wurde" (1 Kor 13, 12), aber nicht ein äußerlich bleibendes 
Erkennen, wie wir es den Dingen gegenüber besitzen, sondern ein vertrautes gegen- 
seitiges Wissen umeinander. 

In dieser Vertrautheit vollendet sich das Füreinander und Miteinander. Hier, am 
Du der göttlichen Personen, wird der Mensch erst vollkommen er selbst, dem nichts 
ihm Fremdes mehr zugehört. Denn im göttlichen Du ist nichts Dunkles wie in jedem 



Gnade als Freiheit und Liebe 435 

irdischen menschlichen Du, das deswegen nur zum Teil ein Du ist, im übrigen aber 
ein undurchdringliches Es bleibt. Wogen des Staunens und Stürme der Liebe werden 
aus der vertieften Freiheit Gott entgegeneilen. Nichts wird mehr zwischen Gott und 
Geschöpf stehen, und ein persönliches Einverständnis mit allem, was er ist und was 
er tut, wird Erfülltheit und Glück bis zum Rande der geschöpflichen Fassungskraft 
im Gefolge haben. Nun ist das Geschöpf ein einziger, ungebrochener Aufschwung 
der Liebe hin zu Gott, geboren aus der neuen Freiheit der Gnade. Dann vollendet 
sich auch der zweite Sinn der Gnade als Anmut der Leichtigkeit und Geschlossenheit. 

Gnade ist reines Geschenk der unendlichen Freiheit Gottes. Daraus sind zuweilen 
falsche Folgerungen gezogen worden. Menschliche Freiheit bekundet sich durch Aus- 
wahl. Nicht jeden lassen wir zu großer Vertrautheit zu, sondern nur wenige, nur 
Auserwählte. Könnte Hinz und Kunz bei uns eintreten und sich nach Belieben breit 
machen, wo bliebe da die Vertrautheit? Statt eines Heims wohnten wir auf öffent- 
lichem Platz und gehörten uns selbst nicht mehr. Wer jedermanns Freund ist, der 
ist es richtig mit niemand. Freundschaft, Vertrautheit, Liebe wenden sich an den 
kleinen Kreis, und als Kreis schließt er die übrigen aus. Das gleiche gilt von der 
Gnade, wie sie von Königen und Fürsten geübt wird. Sie ergießt sich nicht wahllos 
über alle; im gleichen Augenblick hörte sie auf, Gnade zu sein. Menschliche Gnade 
wählt aus, und zwar wählt sie, wie es ihr beliebt. 

Dies hat man auch auf die göttliche Gnade übertragen, weil man ihren Gnaden- 
charakter nur durch derartige Beschränkungen wahren zu können glaubte. Dabei 
kam man aber zu Folgerungen, die sich mit der Offenbarung nicht vereinbaren las- 
sen, weil sie der Liebe Gottes widersprechen. Auch die göttliche Gnade sollte nach 
diesen Lehren grundlos auswählen, die einen zur Seligkeit, die andern zur Ver- 
dammnis. Nur so käme, so meinte man, der Gnadencharakter voll und ganz zur Gel- 
tung. Im Menschen ist ja nichts, was den einen für die Gnade geeigneter machen 
könnte als den anderen. So kommt man zu dem Schluß, daß die Gnade den einen 
grundlos geschenkt, den anderen ebenso grundlos versagt werde. Dem steht aber 
das Wort der Heiligen Schrift entgegen: •Ich fordere also zunächst dazu auf, daß 
von allen Bitten, Gebete, Anrufungen und Danksagungen verrichtet werden für alle 
Menschen... Dies ist gut und angenehm vor dem Angesicht Gottes, unseres Heilan- 
des, der will, daß alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit 
gelangen" (1 Tim 2, 1•4). An einer Vorherbestimmung zur ewigen Verdammnis 
stößt sich auch das menschliche und christliche Empfinden. Und es hat recht. 

Der Irrtum ist durch eine allzu einfache Übertragung menschlicher Verhältnisse 
auf Gott zustande gekommen. Menschliche Gnade, so sahen wir, ist Auswahl. Und 
wo diese Auswahl ohne Grund geschieht, hat sie etwas von Willkür an sich. Denn 
ohne Grund zu entscheiden, entspricht nicht dem so vielfach bedingten menschlichen 
Sein. Die menschliche Freiheit selbst ist nicht grundlos, sondern wurzelt in einem 
Grund, der vor ihr liegt. Darum ist sie in ihrem Vollzug an eine Reihe von Vor- 
bedingungen gebunden. Sie muß Beweggründe finden, die sie nicht rein selbst schafft, 
um sich an ihnen zu entzünden, aber so, daß ihr die letzte Entscheidung bleibt. Wo 
vernünftige Beweggründe nicht beachtet werden, da artet die Freiheit zur Willkür 
aus. Denn sie vollzieht sich doch nicht aus unbedingter Freiheit, die dem Menschen 
ja gar nicht zugänglich ist, sondern unbemerkt schleichen sich dann niedere Beweg- 

28* 



436 August Brunner 

gründe ein, wie Laune oder sinnliche Zu- oder Abneigung. Der Mensch ist in seiner. 
Willkür nicht mehr, sondern weniger frei; denn er wird gezogen, ohne auch nur 
darum zu wissen. 

Ferner ist das Feld menschlicher Freiheit eng begrenzt. Es sind jeweils nur wenige 
Möglichkeiten, die hier und jetzt verwirklicht werden können und unter denen der 
Mensch zu wählen hat. Sucht der Mensch dieser Enge zu entgehen und schweift er 
in unbegrenzten Plänen, so verliert er sich in Einbildungen. Er entzieht sich der har- 
ten Arbeit der Verwirklichung. Er träumt, statt zu schaffen. Was er sich als Mög- 
lichkeiten vorstellt, ist in Wirklichkeit unmöglich. Die Kraft menschlichen Wollens 
ist begrenzt. Greift sie zu weit aus, so zerstreut sie sich und bleibt unwirksam. 

So ist es auch mit menschlicher Liebe und Gnade. Da diese einen mächtigen gei- 
stigen Aufschwung verlangen, um die dumpfen, schweren Kräfte der niederen Stu- 
fen des leiblichen Lebens mit sich emporzuziehen, so erschöpfen sie sich bald und 
reichen nicht weit. Darum ist das persönliche Verhältnis zwischen Menschen immer 
und notgedrungen auf einen kleinen Kreis beschränkt. Nur mühsam wird durch die 
Anstrengung eines christlichen Lebens dieser Kreis erweitert. Die allgemeine Men- 
schenliebe ist ein nie zu verwirklichendes Ideal. Wo sie sich an die Stelle der Näch- 
stenliebe setzen will, bleibt sie eine große Täuschung oder ein Verrat an den wirk- 
lichen Menschen. 

Der menschlichen Gnade haftet also diese Beschränkung an. Sie ist notwendig 
Auswahl. Aber diese Grenzen ergeben sich nicht aus dem Wesen der Gnade über- 
haupt, sondern sind die Folge der Schwäche und Endlichkeit des menschlichen Seins. 
Somit darf dieser Zug nicht auf die göttliche Gnade übertragen werden. Gottes 

,-Macht und Liebe sind unendlich und werden durch nichts vermindert, geschweige 
denn, daß sie sich je erschöpfen. Gottes Gnade kann darum allen vernunftbegabten 
Geschöpfen zugewandt und angeboten werden, ohne daß der Anteil des einzelnen 
vermindert wird und die Hilfe sich als zu schwach erweist. Schön ist das in der Berg- 
predigt durch den Vergleich mit der Sonne und mit dem Regen ausgedrückt. Die Sonne 
scheint überall hin, wenn sie am Himmel steht, und nimmt keinen Fleck aus. Und der 
Regen übergeht nicht dieses oder jenes Feld mitten unter den andern, sondern strömt 
ohne Wahl herab auf die Erde. So ist es auch mit der Liebe des Vaters im Himmel. 
Sie strahlt auf alle seine Geschöpfe, und der Regen der Gnade strömt auf Gute und 
Böse, auf Gerechte und Ungerechte hinab (Mt 5, 45). Was sich aber bei der Sonne 
und beim Regen aus dumpfer Notwendigkeit vollzieht, weil sie nicht anders können, 
das ist bei Gott Ausfluß seiner freien Liebe. Er ist gut, und nur gut, gut von Wesen. 
Deswegen ist er gegen alle gut. Dieses Wesen ist ihm aber nicht auferlegt; er hat es 
von niemand empfangen. Er ist mit sich in vollem Einverständnis und muß nicht 
unfrei das sein, was er ist, wie die Sonne scheinen oder der Regen fallen muß. Das 
meinen wir ja, wenn wir sagen, Gott ist vollkommen personhaft. Seine Güte und 
seine Gnade sind reich und stark genug, um allen Menschen überreiche Hilfe zu 
gewähren. 

Noch in einem andern Punkte darf uns der Vergleich mit Sonne und Regen nicht 
irreführen. Sie gießen wahllos, ja, ohne darum zu wissen, ihren Segen aus. Sie ken- 
nen die überhaupt nicht, denen ihre Wohltat zugute kommt, noch weniger werden 
diese von ihnen gemeint. Vielfach hat man geglaubt, man würdige auch die Gnade 



Gnade ah Freiheit und Liebe 437 

Gottes zu einem allgemeinen und unpersönlichen Geschehen herab, wenn man sage, 
sie ergehe an alle Menschen. Auch um persönlich gemeint zu sein, müsse sie, so 
dachte man, aus der Masse der Menschen einzelne herausnehmen und die übrigen 
ausschließen. Denn im Umkreis unserer Erfahrung ist all das, was sich an alle ohne 
Unterschied wendet, unpersönlich und kalt. Wir fühlen dadurch uns nicht als dieser 
einmalige Mensch gemeint. 

Gottes Liebe aber ist stark und weit und unerschöpflich genug, um sich auf alle 
zu erstrecken und doch jeden einzelnen persönlich anzusprechen. Seine Gnade ist 
nicht wie ein Vorrat, aus dem er den gleichen Stoff, wenn auch in ungleichen Men- 
gen, an alle austeilte. Gott wendet sich jedem einzelnen zu. Seine Gnade ist jeweils 
eine besondere Einwirkung auf diesen Menschen, durch die er als dieser einzelne 
umgeschaffen und der Vertrautheit mit Gott fähig gemacht wird. Vertrautheit 
schließt • das war von den Vertretern des hier gemeinten Irrtums richtig empfun- 
den • die Wahllosigkeit der unpersönlichen Wirkung aus. Falsch war es aber, wenn 
man allzu menschlich daraus schloß, diese könnte nur dadurch vermieden werden, 
daß eine kleine Zahl herausgehoben und vor den übrigen bevorzugt werde. Aber so 
klein und schwach ist Gottes Liebe nicht, daß es ihm zu schwer würde, sich allen Men- 
schen und zugleich einem jeden einzelnen von ihnen in persönlicher, einmaliger 
Weise zuzuwenden, stärker und inniger als es zwischen liebenden Menschen ge- 
schieht. Ein jeder darf sich von Gott so gemeint glauben und ist es auch in Wahrheit, 
als gäbe es nur ihn und als habe Gott nur mit ihm allein zu tun. Keine menschliche 
Vertrautheit vermöchte so auf die besondere, persönliche Art des andern einzugehen, 
wie dies Gottes Liebe nicht bloß für einen oder wenige Auserwählte, sondern für 
einen jeden Menschen zu tun stark und bereit genug ist. 

So wird also die Gnade einem jeden, aber einem jeden auf persönliche, einmalige 
und darum verschiedene Weise zuteil. Und der letzte Grund für diese Verschieden- 
heit? Er kann nicht außerhalb des göttlichen Seins selbst liegen; denn dann stände 
dieses unter fremdem Einfluß und Gott wäre nicht Gott. Er ist also in Gott selbst, 
und nur in ihm zu suchen, nicht in den zu begnadenden Geschöpfen, in deren Güte 
und Verdiensten, die sie ja durch die Gnade erst erhalten. Für unser Denken ergibt 
sich hier eine neue Schwierigkeit. Unsere Wahl ist, wie bereits erwähnt, bei aller 
Freiheit durch sachliche Beweggründe, durch die Vorzüge des erwählten Menschen 
mitbegründet. Wo eine solche Begründung fehlt, da herrscht Willkür. Ist die Ver- 
teilung der Gnade nicht auch als solche anzusprechen? 

Trotz des gegenteiligen Anscheins ist dies nicht so. Die Vorzüge des andern Men- 
schen müssen bei unserer Wahl ins Gewicht fallen, weil sie bereits vor uns und ohne 
uns bestehen, und weil wir gezwungen sind, unter vielen wenige zu wählen. Beides 
trifft auf Gott nicht zu. Wo wir sachliche Beweggründe einfach wegschieben, ver- 
lassen wir das eigentlich Menschliche, aber um weniger hohen und weniger berech- 
tigten Einflüssen unfrei zu verfallen; darum ist Willkür zu verwerfen. Gott hin- 
gegen schiebt keine berechtigten Beweggründe weg, weil es für ihn keine geben kann. 
Er wählt aus sich, wie er allein aus sich ist und alles übrige durch seinen freien Wil- 
len. Er handelt darin somit nur seinem Wesen entsprechend. Das aber ist keine Will- 
kür. Seine freie Wahl geht über unsere Art zu wählen unendlich hinaus, während 
die Willkür hinter ihr zurückbleibt. 



438 August Brunner 

Dennoch wäre es unserem schwachen Begreifen nicht wohl, käme nicht noch eine 
geoffenbarte Wahrheit uns zu Hilfe. Diese uns unbegreifliche, rein willkürlich er- 
scheinende Freiheit würde uns erschrecken und könnte uns zur Verzweiflung trei- 
ben. Denn was vermöchten wir gegen eine Wahl zu unternehmen, die uns nicht 
günstig wäre? Wir wären ihr in einer abgrundtiefen Ohnmacht ausweglos ausgelie- 
fert. Tränen und Klagen nützten so wenig wie Flüche und Auflehnung. Aber die 
Offenbarung, wie sie uns im Leben Christi und in besonders zu Herzen gehender 
Weise im Weihnachtsgeheimnis kund geworden ist, sagt uns, daß die bedingungs- 
lose Freiheit Gottes nichts anderes ist als ein Antlitz der unendlichen Liebe. Liebe ist 
ja reiner Aufschwung aus sich selbst, vollendeter Selbstbesitz; die Liebe allein sucht 
ja nichts für sich und handelt aus dem reinen Ursprung des eigenen Gutseins. Nur 
durch das, was einer für sich selber sucht, kann man ihn aber auch beeinflussen und 
zwingen. Darum ist die Liebe in ihrer göttlichen Vollendung reine, durch nichts zu 
beeinflussende Freiheit, soweit Einfluß die Freiheit herabsetzt. Damit ist aber unsere 
Angst vor dieser Freiheit behoben. Die unendliche Liebe kann es nicht schlecht mit 
uns meinen, kann uns nichts Böses wollen. Sie kann selbst nicht, wie dies bei einer 
allgemeinen Verteilung geschehen muß, uns mit etwas bedenken, was eigentlich doch 
nicht ganz für uns paßt. Denn in ihrer Liebe meint sie nicht die Menschen im allge- 
meinen oder die Menschheit, sondern einen jeden in seiner Einmaligkeit, auch dich. 

So hebt die Liebe die Furcht auf. Allerdings vorläufig im Glauben. Es ist so, weil 
Gott es gesagt hat, nicht weil wir es einsehen. Gnade, Freiheit und Liebe Gottes 
bleiben vorläufig ein Geheimnis des Glaubens, das aber doch hell genug leuchtet, 
daß wir geborgen den richtigen Weg gehen können. Das eine wissen wir: Es ist bes- 
ser und sicherer für uns, daß der Grund der Gnade und Liebe Gottes zu uns nur in 
ihm selber liegt; denn er bleibt sich in ewiger Treue gleich. Wie müßten wir fürchten, 
hingen sie von unserem unsteten Sein, von unserer brüchigen Güte und von unserem 
immer zweifelhaften Wert ab! Allen menschlichen Verhältnissen entgegen ist gerade 
die unbegreifliche Freiheit Gottes, die niemand unter Zwang setzen kann, seine 
Unabhängigkeit von allem Geschaffenen, und schiene dieses uns noch so groß und 
noch so wichtig, die einzige Bürgschaft, der wir unser Heil ohne Bedenken und ohne 
Furcht anvertrauen können; denn sie ist die ewige Liebe, der nur Gnade entströmt. 

Die Erkenntnis des Heilswillens Gottes in seiner allumfassenden Weite ist nach 
dem Vorausgehenden eng mit der Offenbarung seiner vollkommenen Personhaftig- 
keit, mit dem Geheimnis der Heiligen Dreifaltigkeit verknüpft. Die heidnischen 
Götter galten als einem Volk oder einer Sippe auf naturhafte Weise besonders ver- 
bunden und bevorzugten sie, wenn es darauf ankam, auch gegen jede Gerechtigkeit. 
Ihr Wirken war oft Willkür; und in dieser Willkür glaubten die Menschen, die 
Überlegenheit der göttlichen Macht zu erfahren. So darf der mächtige König, der 
niemand zu fürchten und keinem Rechenschaft abzulegen braucht, es sich gestatten, 
nach Laune statt nach Gründen voranzugehen. Ihre Gnade war also durch naturhafte 
Bindungen begrenzt und unsicher. 

Auch im Alten Testament war die Allgemeinheit der göttlichen Gnade und Liebe 
noch nicht vollkommen kund geworden. Allerdings wurde die Erwählung Israels 
nicht als Willkür, sondern als Freiheit Gottes verstanden. Sie galt nicht wie im Hei- 
dentum als naturhafte Bindung Gottes an das Volk1. Und immer stärker und klarer 



Gnade als Freiheit und Liebe 439 

verkündeten die Propheten, daß sich das Heil auf alle Völker erstrecken sollte, so 
wie es auch schon in der Verheißung gelautet hatte, die ah Abraham ergangen war, 
daß in ihm alle Geschlechter der Erde gesegnet sein würden (Gen 12, 3). An dieser 
Freiheit Gottes hat dann später das Judentum Anstoß genommen, so wie die zuerst 
gekommenen Arbeiter im Weinberg über die Güte des Hausvaters murrten (Mt 20). 
Gott war noch nicht als die reine Liebe geoffenbart, die aus ihrem Wesen heraus 
nichts anderes als lieben kann. Und deswegen war auch diese Liebe noch nicht als 
über der Macht und Majestät stehend oder besser als die reine Macht und die an- 
betungswürdige Majestät erkannt. Zu einer Vertrautheit mit Gott kam es daher nur 
in einzelnen Fällen. Zwischen Gott und dem Einzelnen stand das Gesetz. Die Liebe 
aber hebt jedes Gebot als überflüssig auf. Im Gebot und im Gesetz tritt ein Wille 
als fremder dem eigenen gegenüber und fordert. In der Liebe ist der eigene Wille 
mit dem Willen des Geliebten zusammenzukommen und mit ihm eins. Die Erfüllung 
des andern Willens kommt so aus größeren Tiefen als da, wo ein Gebot erfüllt wird. 
Im Gebot und im Gesetz stehen sich zwei Willen gegenüber; darum fehlt hier leicht 
die Gnade im Sinne der anmutigen Leichtigkeit. Der eigene Wille widerstrebt dem 
andern als einem fremden, und die Bewegung vollzieht sich nicht einheitlich und 
geschlossen. In der Liebe aber besteht nur ein gemeinsamer Wille. 

Das Gesetz setzt also voraus, daß noch eine Fremdheit zwischen Gott und Mensch 
besteht. Der Mensch ist noch so gesinnt, daß er mit Gott nicht aus der eigenen Herz- 
mitte ins Einvernehmen kommen kann. Darum wurde das Gesetz durch einen Mittler 
gegeben (Gal 3, 19). Solange in einem Menschen die Liebe nicht vollkommen ist, 
bleibt Gottes Wille dem seinen noch irgendwie entgegengesetzt und ist darum für 
ihn ein Gebot und ein Gesetz. Der Christ muß sich bemühen, vom Gesetz zur Liebe 
überzugehen. Das Gesetz kann jedoch nicht durch Willkür und Zuchtlosigkeit auf- 
gehoben werden; durch sie sinkt der Mensch unter das Gesetz. Nur die Liebe ver- 
wandelt das Gebotene in das eigene Wollen. Das Gesetz ist also in Wahrheit •der 
Zuchtmeister" oder •der Erzieher" auf Christus, auf die Liebe hin (Gal 3, 24). Im 
Gehorsam muß der Christ sich zunächst den Willen Gottes, der ihm noch fremd er- 
scheint, zu eigen machen, sich durch seine Erfüllung langsam innerlich umgestalten, 
so daß er immer mehr frei und aus Liebe will, was er bisher aus Gehorsam getan hat. 
Dies vermag der Mensch aber nur in der Kraft der Gnade Christi und im persön- 
lichen Eintreten in seinen Liebesgehorsam gegen den Vater. 

Von seiten Gottes ist aber auch das Gebot immer Gnade und nie bloß äußerer Be- 
fehl. Denn was er befiehlt, das ist auch das eigentliche, tiefste, verborgenste Wollen 
des erlösten Menschen. Will doch Gott in seiner Liebe den Menschen selbst, in seinen 
höchsten Möglichkeiten, in seinem Heil. Das erstrebt im tiefsten aber auch der er- 
löste Mensch, ja der Mensch überhaupt. Nur daß dieser über den Weg dazu sich im 
Dunkel befindet und durch die Sünde zu schwach ist, ihn zu gehen; und auch der 
Christ trägt in sich noch so viel Unchristliches, Ungutes, daß es zu einem vollen, un- 
getrübten Einverständnis mit Gott noch nicht kommen kann und darum auch nicht 
mit sich selbst, mit dem neuen, gnadenhaften Selbst der Erlösung, das nur will, was 
Gott will. Zu diesem Selbst sich immer reiner durchzuringen, dazu sind wir durch 
Gnade berufen. 

1 Vgl. W. Eidirodt, Theologie des Alten Testaments I, Leipzig 19392, S. 119 f., S. 127 ff. 




