440

Arztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge
Geschiedenheit und Bezogenheit
Von Philipp Dessauer, Minchen

Die folgenden Ausfihrungen wollen nicht alle Gesichtspunkte dieses vielféltigen Themas
kerausarbeiten. Es sollen nur einzelne Zusammenhinge skizziert werden, Zusammenhinge,
von denen der Verfasser nach 23jiihriger Beobachtung der Verhiltnisse in praktischer Indi-
vidualseelsorge, im Verkehr mit Psychotherapeuten verschiedenster Richtung und in theo-
retischen Studium der Uberzeugung ist, dafl sie sich heute schon eindeutig darstellen lassen.
Wenn die Darlegungen recht haben, so ist unter anderem ein Resultat, daf es nur in be-
sonders gelagerten Ausnahmefillen wiinschenswert sein kann, dafi ein Priester sich der
psychotherapeutischen Praxis widmet. Andererseits aber diirfte aus der Darlegung die
Dringlichkeit der gegenseitigen Verstindigung und Zusammenarbeit von Priester und Arzt
wiederum hervorgehen.

L
Die Epoche

Der Vorgang der psychotherapeutischen Behandlung und der Analyse im Spe-
ziellen — beides zusammen sei hier der Kiirze wegen ,Analyse“ genannt — fordert
eine methodische Urteilsenthaltung von seiten des Arztes in den eigentlichen Fragen
der moralischen und religiosen Uberzeugung. Nennen wir diese Urteilsenthaltung
»Epoché®. Es soll ndmlich in der Analyse die Situation des Kranken in ihrer Struktur
kausal und final erfallt werden — es muf8 Zeit und Ruhe gegeben werden, dafl sie
sich in jhrer Verwirrung darstellt, wie sie ist. Dabei tritt zutage, wie sich die Psyche
schittzt und zur Wehr setzt. Die Neurose ist eine Art Notwehrvorgang. Ihr gegeniiber
muf eine innere Erfahrung zustandekommen, die nur dann moglich ist, wenn es sich
zunichst um eine Sachverhaltsdarstellung handelt. Die Selbstdarstellung der Psyche
setzt nidmlich eine Entlastung voraus, wie sie durch die Gegenwart des Arztes er-
moglicht ist. Um der Lebensfahigkeit willen, die wiederhergestellt werden soll, muf
von der Verantwortlichkeit im Ganzen abgesehen werden und zuallererst der
psychische Bezirk des sogenannten Unbewuflten?, in dem die freie Einsicht und das
freiec Handeln naturgemif} nur vorbereitet, aber nicht vollzogen werden, in seiner
neurotisch verselbstandigten Verfassung sichtbar werden. Das ist zunichst die Auf-
gabe der Analyse.

Schon diese Sachlage ist fiir den Seelsorger nicht leicht einsehbar. Seine Aufmerk-
samkeit ist eingeiibt auf die religiose Entscheidung, auf den Glaubenszusammen-
hang, auf die moralische Verantwortung und auf die Psychologie, die sich in diesem
Verhalten kundtut und sich dadurch auszeichnet, dafl sie einfiihlbar ist. Der Seel-
sorger ist versucht, die GesetzmiRigkeit des Unbewuflten zu ignorieren und dort,
wo eine zwangsneurotische Erscheinung, eine Hemmungserscheinung, ein stereotyp
verkehrtes Verhalten, eine stete Ausflucht oder Verweigerung des Geforderten zu-
tage tritt, mit direkter Mahnung kraftvoll anzugehen, und das Versagen des Anver-
trauten als Schwiche zu deuten oder als charakterlichen Mangel oder als Mangel an
Einsicht oder mindestens als etwas, dem man mit Klugheit und sorgfiltiger Dosie-
rung der Forderung begegnen miisse. Ein solches Begegnen wirkt aber der Logik

t Zur Kritik dieses Begriffes, siche A. Brunner: ,Philosophisches zur Tiefenpsychologie®
in Stimmen der Zeit, 144. Bd., Mai 1949, S. 91—102



Psychotherapic und priesterliche Seelsorge 441

einer derartigen Erkrankung gemaf} neuroseverschirfend und steigert die Unfreiheit.
Der Verdringungsgrund wird verstirkt — er wird u. U. schon verstirkt durch die
blofle Anwesenheit und spezifische Aufmerksarnkeit des Priesters.

Der Patient will gerade den A7zt anfsuchen und fithlt darin richtig. Er sucht das
Fachwissen — er sucht einen Menschen, der in Wissen und Kunst ausgebildet ist, so
ahnlich, wie eben der Arzt ausgebildet ist im Wissen um den menschlichen Korper
und seine Krankheit und die Kunst beherrscht, das korperliche Leben zur Heilung
zu fithren. Die Psyche hat ihre Gesetze, und es gilt, von den Symptomen und sym-
bolischen Auflerungen her auf die Biographie des Lebens — auf die sehr verborgene
und gerade dem Patienten tief verschleierte — zu kommen und dann die iiberaus
empfindlichen Komplexe mit ihren eingenisteten Lebensfehldeutungen und deren
Bildaquivalente zur Auflosung zu bringen, d. h. die wirkliche Existenz in der Situa-
tion dieses Menschen freizulegen.

Wiirde ein Priester diese geforderte moralische und religiése Epoché ausiiben,
dann wiirde im Patienten leicht — vielleicht unausgesprochen und nur halb bewufit
— der Verdacht oder Argwohn Platz greifen, dieser Priester sei ,nicht ehrlich®,
oder aber er sei ,lax“. Denn der Patient fithlt, dafl der Arzt sein Fachwissen und
seine Kunst und damit wirklich sich selbst reprasentiert. Diese Epoché ist hier in
diesem Beruf sachgerecht und zugleich persongerecht. Der Arzt wird eine neugierige
Frage oder eine aus Gewissensangst kommende Frage, die plétzlich irgendwann
in der Analyse auftaucht, und bei der der Patient versucht (ohne zu wissen, was er
tut), in das Innere des Arztes einzudringen, dem Patienten zu eigener Entscheidung
fiir einen spateren Augenblick zuriicklegen.

Aber der Priester vertritt, untrennbar von seiner Person, die Glaubenswahrheit
und den Anspruch Gottes; er ist Seelsorger. Ein analytisches Vorgehen von seiner
Seite ware jeder Zeit in Gefahr, aus der Kunst dieses Handelns heraustreten zu
miissen. Der Patient konnte ihm gegeniiber die Abstraktion nicht durchhalten, er
kann nicht davon absehen, wer der ist, zu dem er gegangen ist. Die Situation ver-
wirrt sich, ehe der Priester es verhindern kann. Die Lage des analysierenden Prie-
sters ist kiinstlich, sie ist ein unechtes Arrangement.

Nicht gering zu achten ist auch die Gefahr, daf8 der Seelsorger in einem solchen
Augenblick das Gewaltmittel seiner Autoritat zu Hilfe ruft — dazu gibe es auch
an anderen Stellen der Analyse Gelegenheiten — oder aber, dafl diese seine von
Gott ihm verliehene Autoritit sich an Stellen suggestiv auswirkt, die eine solche
suggestive Beeinflussung nicht ertragen. Ein solcher schwerer Kunstfehler wire kaum
zu vermeiden.

Es darf hier auch hinzugefiigt werden, daf} es recht problematisch ist, wie die klei-
nen oft unentbehrlichen Hilfsmittel der Analyse — erste Einiibung eines autogenen
Trainings, medizinische Injektionen — ohne eine medizinisch ausgebildete Sprech-
stundenhilfe gegeben werden kénnen.

I

Die Triebsphire

Im Verlauf der Analyse gibt es Strecken — sie konnen sich iiber viele Behand-
lungsstunden ausdehnen — in denen sich eine Schicht der Psyche in Bildern darstellt



442 Philipp Dessauer

und in Worten aussprechen muf}, die nur der Arzt, eben durch seine fachliche Nahe
zum korperlichen Zustand des Patienten, einzusehen und richtig auszusprechen kom-
petent ist. Er hilft, dafl die Sache ganz gesagt wird. Es ist also ganz spezifisch und
ausschlufweise ein arztliches Verhalten angefordert. Hier hért der Arz¢ — und so
kommt der Traum zum Sprechen. Der Traum weifl gewissermaflen im voraus, wem
er sich mitteilen muff und warum er sich nicht in das Vergessen zuriickzuziehen
braucht.

Die Triebsphire hat ihre eigene Diskretion. Wird sie nicht beachtet, dann ent-
steht ein Schaden. Der Arzt hort, er fragt, seine Frage bringt an den Tag, was der
Antwort dient; sie bringt an den Tag, was der Patient bisher selbst nicht wufite.
Der Patient bemerkt das, aber er wagt alles, weil der Andere der Arzt seines Ver-
trauens geworden ist. Der Arzt enthilt sich des Urteils; er gibt keinen Rat; er deutet
vielleicht an; es ist ein Geschehen zwischen Arzt und Patient, das von einem Ver-
trauen getragen ist, dhnlich wie bei einem somatisch Kranken, der sich ins Opera-
tionszimmer fahren 1488t und seinen Leibeskorper dem Chirurgen, seinen Augen und
seiner Hand anvertraut. Dieses Freigeben seiner Selbst — der eigenen Psyche —
ist hier gerade dadurch méglich, dafl der Psychotherapeut den rein drztlichen Blick
hat und nicht einen seelsorglichen- daneben; ja, dafl er tiberhaupt fiir das andere
Hinschauen nicht kompetent ist. Jetzt kann der Patient frei reden, frei assoziieren,
frei die Bilder steigen lassen — das Verhiltnis des Mithorenden ist klar, einfach,
eindeutig und es zeigen sich in' diesem Verhiltnis noch nicht etwaige Konsequenzen.
Vielleicht liegt der Patient auf der Couch, und hinter ihm sitzt der Arzt, nur seine
Stimme ist horbar. Die leiseste Unklarheit konnte hier irritieren. Schon die Tatsache,
daf etwa hier ein Priester sitzt, der im Coelibat lebt, kann die Lauterkeit der psy-
chischen Selbstdarstellung zerstéren.

Auch im seelsorglichen Gesprache gibt es Moglichkeiten einer Zhnlichen Gelost-
heit. Aber dafl hier die Anwesenheit des Priesters und Seelsorgers nicht hindert,
sondern fordert, ist das Ergebnis des Themas und eines lauteren Verweilens in ihm.
Dieses Thema hat eine véllig andere Farbe als das diagnostische Verhalten des
Arztes. Die Missio des Priesters wiirde in den Versuch eines rein diagnostischen
Verhaltens immer schon einflieflen.

III
Die ,Ubertragung”

Sowohl die Freudsche wie auch die individual-psychologische Lehre Adlers und
die tiefenpsychologische C. G. Jungs kennt einen Vorgang, der sich inmitten der
Analyse und der sich anbahnenden Heilung zwischen Patient und Arzt abspielt,
das Verhiltnis zueinander zunichst einmal einseitig dndert und ,Ubertragung® ge-
nannt wird. Die Deutung dieses Geschehens ist bei den verschiedenen Schulen eine
verschiedene. In der Schule Jungs spielt die ,Ubertragung“ eine etwas geringere
Rolle.

Es konnte sich also handeln um eine vom Trieb her gesteuerte Libido-Forderung
des Patienten an den Arzt; der Arzt wird so das Objekt der durch ihn gefihrdeten
neurotischen Verwirrung; — oder es handelt sich um eine Ernennung des Arztes
zum Ubermenschen, zu einem, der das ist, was der Patient zu seinem Leidwesen nicht



Arztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 443

ist; der Arzt wird gewissermafien zur Ersatzfigur, in die alles hineinprojiziert wird,
was gerade durch die Neurose im Kranken zugleich ersehnt und verhindert scheint;
— oder aber es konnte sich darum handeln, daf die im Heilungsprozef aufgestorte
Bildkraft (etwa als der ,Animus® oder die ,Anima“ des Arztes) ihre Rechtfertigung
findet, und dafl das, was das Bild meint, auf ihn projiziert, an ihn fixiert wird. In
allen Fillen wird der Arzt zu einer Figur der Neurose, er wird in ihre Konstruktion
einbezogen. Es kommt alles darauf an, dafl der Arzt diese Periode durchstebt, dafl
das Verhiltnis nicht in ein subjektiv personliches entgleitet, sondern dafl er wirklich
Arzt bleibt. Freud selbst hat gesagt: ,Ich persénlich bin jedesmal froh, wenn die
,Ubertragung milde verlduft“. Wenn die ,Ubertragung” aber da ist, bildet sie auch
zugleich die Chance zur Heilung. Durch sein arztliches Sein mufl der Arzt die Pro-
jektion der Krankheit, die er nun geworden ist, iiberwinden. Das bedeutet nicht die
Forderung einer gemachten Sachlichkeit. Im Fragen, im Anhdren und im Schweigen,
in einer sachlichen Art von Geduld zeigt sich die personale Kraft und Echtheit des
arztlichen Wollens.

Die ,, Ubertragung® hat zugleich eine negative, angreifende, das Arztliche in Frage
stellende Seite, die sich aber meist verbirgt hinter der positiven, offensichtlich die
Person des Arztes tiberhéhenden und ihn unter dem Schein der Anerkennung in
eine unsachliche Position dringenden Tendenz. Diese Ambivalenz wird durch die
Objektivitit und klare Umschriebenheit der arztlichen Stellung ausgehalten und
besiegt. Die ganze Kraft, die in der Neurose oft unheimlich zusammengeballt ist,
kann sich im Ubertragungs-Vorgang konzentrieren. Es ist gar kein Zweifel und wird
auch von den Arzten anerkannt, dafl der Ubertragungs-Vorgang so meist nicht ein
einseitiger bleibt, und daf sich der Arzt dieser Induktion kaum ganz entziehen kann.
Aber das arztliche Ethos ist vom Menschen so eindeutig tibernommen und so inner-
lich assimiliert, dafl das personliche Ich des Arztes nicht herauszutreten braudht, son-
dern der Situation gewachsen bleibt, wenn nur die Absicht und Umgrenztheit der
Aufgabe festgehalten wird. Jeder Psychotherapeut weifl ein Lied davon zu singen,
wie listenreich die neurotische Psyche ist, wenn sie sich kurz vor ihrer drohenden Auf-
16sung noch einmal retten will — namlich durch eben diesen Menschen, der nun zu-
fallig einmal Arzt ist, und der doch gerade so gut es nicht sein kénnte.

Die Identitit mit dem &rztlichen Ethos kann ein Priester nie so klar vollziehen,
besonders nicht, wenn die listenreiche und im Dienst der Neurose iiberraschend be-
wegliche Vernunft des Patienten in die Nahtstellen der arztlich titigen Personlich-
keit einzudringen sucht. Auch in der priesterlichen Tétigkeit kann es derartige und
analoge Situationen geben, aber auch hier ist der Vorgang der ,Gegeniibertragung*
und mit ihm die , Ubertragung® selbst grundsitzlich, eben gerade durch die Klar-
heit der priesterlichen Position 16sbar. Wenn aber das priesterliche Sein mit der rzt-
lichen Aufgabe vereint werden soll, kann eine derartige Ubertragung ihrer positiven
wie ihrer negativen Seite nach ,untragbar® ‘werden. Plotzlich, inmitten der Be-
handlung, appelliert der Patient an den Priester; der Priester bemerkt, daf er be-
reits nicht mehr nur der Arzt ist, der er hier sein wollte. Die Neurose hat in der
Doppelheit des Gesprichspartners ein leichtes Spiel. Es ist leicht, das seelsorgerliche
Gewissen herauszurufen und auszuniitzen. Wenn der Arzt nicht hort, muf der Prie-
ster héren; wenn der Arzt nicht spricht, muf} der Priester antworten. Aus der Analyse



444 Phili pp Dessauer

soll eine Seelenfihrung werden. Das Gesprach hat schon seinen Boden verlassen.
Die Seelenfithrung braucht keine Ablésung. Die Projektion fahlt sich hier sicher. Die
,Ubertragung® kann sich verstecken. Wie Wadhs ist die Seele plétzlich in der Hand
des Seelenfihrers — alles scheint gut auszugehen — aber die Neurose triumphiert,
sie kann sogar ihre Symptome wechseln, sie versteckt sich zundchst vielleicht hinter
Trost und Heiterkeit, sie hat eine neue, aber gefahrliche Gestalt gefunden, iiber-
raschend zeigt die ,Ubertragung“ ihre negative Seite. Es ist vorgekommen, daf} ein
Priester in einer derartigen Situation keinen anderen Ausweg mehr wuflte, als den
Patienten in die Psychiatrische Klinik zu bringen.

Der Vorgang der ,Ubertragung* ist fiir den Patienten kein gewufiter und gewoll-
ter, sondern er ist eine Aktion der beunruhigten, unbewufiten Psyche (wenn man sich
so abgekiirzt ausdriicken darf), der psychischen Teleologie, der sich der Patient nicht
entziehen kann und die ihn solange iiberwiltigt, bis der eigentliche Tiefengrund
der Neurose aufgedeckt und erhellt ist. Gegen diese Erhellung wehrt sich aber die
kranke Psyche, sie hat hier ihre Art von Logik; es ist eine Notwehr, um der Gefahr
des Ausgeliefertseins an den leeren Raum, an die uferlose, hilfelose Welt zu entgehen.
Dazu dient nun der Mensch, der gerade die Aufgabe hat, die Neurose an die Ober-
fliche zu bringen: der Arzt. Der paradoxe Sachverhalt der Ubertragung griindet
darin, daf} der vollpersonale Kontakt noch nicht herstellbar ist. Es kommt zu einem
pseudo-personalen, sich nur subjektiv immer wieder sdttigenden Verhiltnis zum
Arzte. Der Arzt steht nun vor der Aufgabe, dafl der Patient gerade im Verhailinis
zu ihm gesund werden mufl. In diesem Verhéltnis zum Arzt wird ein infantiles
Geschehen wieder aufgenommen, eine frithkindliche Beziehung fortgesetzt, in der
dem Kind damals diese personale Begegnung mifilungen ist. Deshalb ist die ,,Uber-
tragung“ ein derartig sublimer Vorgang, der auf keinen Fall durch cine fremde
Gewaltsamkeit gelost werden darf. Die Ablésung der Ubertragung in das Verhiltnis
eines freien Kontaktes ist die grofle Kunst, die hier geiibt werden mufl.

Es ist klar, daf} die religidse Beziehung eines Patienten zu einem arztlich sich ver-
haltenden Priester die Aufgabe noch ungemein erschweren kann. Die Eindeutigkeit
der drztlichen Situation erleichtert den Vorgang. Das Verhiltnis des Patienten zu
einem Priestér-Psychologen wird hier haufig so komplex und undurchsichtig, dafl
eine echte Losung der Ubertragung geradezo unméglich wird. Erfahrungsgemifl
fithrt der Ubertragungs-Vorgang auch in der Individualseelsorge zu einem Abbre-
chen der seelsorgerlichen Beziehung. Dafl damit fiir den Patienten oder den seel-
sorglich Gefihrten ein bedeutender Schaden entstehen kann und gegebener Weise
eine Vertiefung des neurotischen Zustandes, ist nicht zu bezweifeln. In der Indi-
vidualseelsorge ist folgende Erscheinung hinreichend bekannt: Ein religiose Hilfe
Suchender klagt dariiber, dafl er seinen Seelenfithrer verloren habe. Bei der ndheren
Befragung zeigt sich, dafl der Betreffende frither einmal in psychotherapeutischer
Behandlung war, dafl diese Behandlung aber vorzeitig abgebrochen wurde — viel-
Ieicht schon unter dem Einflu} einer Besprechung mit einem Seelsorger — nun wan-
derte der Patient von Seelsorger zu Seelsorger. Was er in Wirklichkeit, ohne es zu
wissen, sucht, ist dasselbe, was in der Verbindung zum Arzt abgebrochen wurde.
Eine iltere Arztegeneration hat es den ,Rapport” genannt. Es ist nichts anderes
als der Ubertragungs-Vorgang. Ohne eine griindliche, neue, psychotherapeutische



Arztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 445

Behandlung kann der Konflikt kaum gelost werden und der Patient kaum von der
krankhaften Suche nach dieser einmaligen Verbindung erlést werden. Mancher Seel-
sorger hat ein Jahr lang oder linger diesem Menschen Zeit und Kraft geschenkt;
aber am Ende steht alles wieder da wie am Anfang, nur noch tragischer und lei-
densvoller. Es wire gut, wenn dem jiingeren Seelsorger von vornherein eine theo-
retische Durchlichtung derartiger Vorginge auf den Weg gegeben wiirde. Selbst-
verstandlich kann auch die beste Theorie nicht jede Erfahrung iiberfliissig machen.

1v

Der ,Ubergang”

Sehr schwer vorstellbar ist, wie ein therapeutisch tatiger Priester den Ubergang
vollziehen kénnte von einer psycho-analytischen Tétigkeit zu dem Gesprach, das nur
der Priester (vermdge seiner Missio) fithren kann. Es wire ein fast theatermafliger
Vorgang, wenn er eines Tages seinem Patienten sagen wiirde: bis jetzt habe ich als
Therapeut zu Thnen gesprochen, von jetzt an spreche ich als Priester zu Ihnen. Viktor
E. Frankl, der Schopfer der Logotherapie, spricht von ,arztlicher Seelsorge“. Aber
auch er bezeichnet mit Nachdruck die Grenze. Das arztliche Bemiihen fiihrt dahin,
dafl der Patient bereit ist und auch die innere Freiheit hat, die Verantwortung fiir
sein Leben wieder auf sich zu nehmen. Aber iiber das ,Wovor® und ,Wofiir* der
Verantwortung sagt der behandelnde Arzt nichts. Ein Reden darither wire ein
Octroi. Auch die drztliche Existenzanalyse bewahrt Neutralitit gegeniiber der Frage,
wovor sich der Mensch verantwortlich fithle: ,Der Existenzanalyse und damit aller
arztlichen Sorge geniigt und mufl geniigen: die Fihrung des Kranken bis zum radi-
kalen Erlebnis seiner Verantwortung (das wiirde also bedeuten: die Erfahrung der
Freiheit ,Ich kann*). Eine Fortfithrung der Behandlung dariiber hinaus, etwa in
die personliche Sphire konkreter Entscheidungen hinein, kann nach wie vor nur als
unzulassig bezeichnet werden . .“2.

Daraus geht aber auch hervor, dafl es oft eine Tduschung ist zu meinen, dafl dieser
Mensch gegen Ende der Behandlung keine Hilfe mebr nétig habe. Es wird jetzt nim-
lich die spezifische, neue Bedirftigkeit bewufit, das Leben vor Gott in Ordnung zu
bringen. Es muf§ also hier die Individualseelsorge helfend bereitstehen. Das zeigt
die allgemeine Praxis der Psychotherapie, das bestitigen erfahrene Arzte. Auch
C. G. Jung betont, daf bei allen Patienten iiber des Lebens Mitte die religiése Frage
als zentrale sich herausschile. Andere Arzte gehen weiter und behaupten, daff jeder
Neurose eine religiose Not zugrunde liege. Es diirfte evident sein, dafl die indivi-
duelle Seelsorge die sich damit zeigende Aufgabe nur in einer Zusammenarbeit mit
den Psychotherapeuten bewiltigen kann; dafl anderseits aber die personale Tren-
nung zwischen Arzt und Seelsorger notwendig ist. Wenn heute von mancher Seite
behauptet wird, die Psychotherapie sei die legitime und wissenschaftliche, moderne
Abl6sung der Seelsorge, und wenn auch Patienten heute zum Arzt wie zu einem Seel-
sorger kommen und an ihn entsprechende Anforderungen stellen, dann liegt dem —
abgesehen von der Sikularisierung des Bewufltseins — auch die Erfahrung zugrunde,
dafl die individuelle Seelsorgsaufgabe von theologlschcr und priesterlicher Seite

? Frankl, Arztliche Seelsorge. Wien 1948, S. 185f.



446 Philipp Dessauer

noch nicht geniigend gesehen ist. So notwendig aber diese Zuordnung ist: die Sorge
fiir das Heil der Seele und die Sorge fiir die psychische Gesundheit eines Menschen
sind verschiedene Aufgaben, die mit der verschiedenen Zielsetzung auf verschie-
denen Realititen grinden und verschiedene Methoden verlangen.

v

Der Tod und die Neurose

In jeder Krankheit wird der Mensch vom Tode bedringt. Auch die neurotische
Erkrankung ist von der Todesdrohung durchzogen. Schon die in der Neurose fest-
gehaltenen Infantilismen deuten darauf hin. Aber der Tod wird in der psycho-
analytischen Behandlung nur wie am Rande Thema. Die Analyse fordert den Da-
seinskonflikt zutage. Sie bringt die Flucht zum Stehen. Sie 6ffnet eine Lebensmog-
lichkeit in dieser Welt — aber alles dies ist nur vorldufig. Der Dascinskonflikt hitte
sich iiberhaupt nicht neurotisch fixieren kénnen, wenn die Todesdrohung in die volle
personale Entscheidung aufgenommen und von ihr beantwortet worden wire. Der
neurotische Mensch weifl nicht, wie sein Leben den Raum haben konnte, den es
braucht — wire der Tod nicht, dann wire alle Hoffnung méglich, aller Konflikt,
alles Hinausgeschobene, alles Abgedringte konnte sein, ohne dafl der Mensch in
Gefahr gerit. Das Leben hitte noch jede Méglichkeit vor sich. Die Neurose ist ein
Todesleiden, weil sie gerade der Konflikt mit der Wirklichkeit der Todesnéhe ist.
Diese T'odesnihe verdndert das Gegenwirtige und macht alles im Grunde unmdglich.
" In der psycho-analytischen Behandlung wird der Tod nicht zum Hauptthema ge-
macht, weil seiner Not nur vom Glauben her wirklich begegnet werden kann. So
zeigt sich jede psychotherapeutische Arbeit als eine vorbercitende und vorlaufige.
Hier liegt die grofle Entscheidung. Eine analytische Behandlung, deren Erklirungs-
motive den Tod rein innerweltlich und diesseitig verarbeiten wollte, hat bereits eine
Glaubensentscheidung gefordert, wenn auch eine negative. In ihrer Stellung zum
Tod entscheidet sich alle psychotherapeutische Praxis und die zugrunde liegenden
Theorien. Hier ist der Punkt, wo mit Sicherheit die theologische Kritik einsetzen
kann, und wo die Mdglichkeit einer Zusammenarbeit von Priester und Therapeut
eindeutig zu entscheiden ist.
~ Das Evangelium und die Heilssorge des Priesters will das Leben des Menschen

befreien, so dafl es durch den Tod leben kann. Die Gegenwirtigkeit des Todes wird
nicht bestritten und nicht geflohen und nicht gemieden — sie wird bejaht als zum
Leben gehérend, als die Hhe der Vollendung. So wird der Lebensraum in jeder
Stunde grof und weit, und die Grenzen, unter denen der neurotische Mensch leidet,
werden unwesentlich. Diese Entlastung von der Todesdrohung ist eine spezifisch
seelsorgliche Aufgabe. In der asketischen Sprache heifit sie auch: ,Vorbereitung auf
den Tod”. Sie ist keineswegs ein Geschift, das erst in der Todeskrankheit akut wiirde
und hier gewissermafien ,erledigt” werden kénnte.

In der Schule von C. G. Jung wird in Konsequenz bestimmter Ansitze die thera-
peutische Behandlung zu einer Seelenfithrung. Es werden Aufgaben gestellt, die
innerweltlich dberhaupt nicht richtig gefafit werden kénnen. Diese ,Héhere Form
von Therapie®, von der C. G. Jung spricht, zeigt in Wirklichkeit nur, wie unzerteil-



Arztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 447

bar die Finheit des Menschenlebens ist, und dafl der ganze Mensch, alles in ihm,
zum endgiiltigen Heile hinstrebt. Aber es ist eine Uberschreitung der Kompetenz,
wenn auch hier noch von einer drztlichen Aufgabe gesprochen wird. In Wirklichkeit
wird hier in die therapeutische Theorie eine Heilslehre eingeschoben. Es sei hinge-
wiesen auf die Zielsetzung im sog. Individuationsprozef. Die ,Selbstwerdung® wird
zu einem ,Weg der Sinngebung®. Woher aber nimmt eine psychotherapeutische,
eine irztlich-psychologische Theorie die Prinzipien zur Losung der Sinnfrage des
Daseins? Fine noch so subtile Analyse des Unbewufiten kann dann bei dieser Ziel-
setzung nur zu einer Orientierungslosigkeit der psychologischen Theorie fithren. Dies
kann hier nur angedeutet werden, aber es geniigt, um zu zeigen, wie zentral das
Todesverstindnis fiir ein mogliches Verhaltnis zwischen therapeutischer und seel-

sorglicher Praxis ist.
VI

Die analytische Selbsteriffnung und das sakramentale Schuldbekenntnis

Immer wieder kann man eine Verwechslung oder Vermischung dieser beiden in
sich ganz verschiedenen Vorginge bemerken. Die Ahnlichkeit in beiden Vorgingen
liegt vor allen Dingen in dem Moment der Entlastung oder, wenn wir das Wort
im weiteren Sinn gebrauchen: einer Heilung, die durch eine Selbstdarstellung des
Menschen vor sich geht; dann auch darin, dafl bei dieser. Selbstdarstellung ein zwei-
ter erfahrener, fachlich ausgebildeter, kompetenter Mensch Hilfe leistet. Die Tatsache
der Entlastung ist aber im Sakrament der Bufie wesentlich transempirisch. Die Er-
fabrung dieser Entlastung ist eine sekundire, wenn auch sebr wiinschenswerte —
hiufig frither oder spater eintretende Folge. Das sakramentale Bekenntnis grundet
auf seiner Einsetzung, auf einer Institution, und stellt eine Verpflichtung fir den
katholischen Christen dar, der eine vollwirkliche Schuld auf sich geladen hat, eine
Schuld also, durch die er sich von Gott abwandte. Das anklagende Wort: Ich habe
dieses getan . .. ist nur richtig gesagt, wenn es aus dem Willen kommt, sich Gott
zuzuwenden; also aus der Reue. Der Mensch spricht dieses Wort zu Gott, und zwar
so, wie es aufgetragen ist, indem er namlich dieses bekennende Wort an den von der
Kirche zum Horen beauftragten Priester richtet. Der Priester hat dieses Wort wirk-
lich zu héren, er ist nicht ein Statist, der nur da-zu-sein hitte, aber er ist auch nicht
dieser private Mensch mit diesem Namen, mit dieser seiner subjektiven Selbst-
erfahrung, seiner Begabung, seinem Verstand und seinen Neigungen; sondern er ist
ein Namenloser, seiner selbst Vergessender. Er hort nur im Auftrag eines Anderen,
Christi, und im Auftrag der Kirche. Fiir den Priester ist auch der Sprechende, Sich-
Anklagende namenlos. Er interessiert sich nicht fiir die Lebensgeschichte dieses Men-
schen, fir seine Herkunft. Er interessiert sich fiir ihn genau nur so weit, wie es wich-
tig ist fiir dessen Sprechen und fiir das cigene Horen und Verstehen dessen, was hier
die Siinde ist, — fiir das also, was er, der Priester wissen muf}. Der Priester hat ein
richterliches Urteil zu fallens. Eine ,Sententia judicialis“. Davon ist er ganzlich in
Anspruch genommen. Er ist dazu da, auszusprechen, was er sakramental vollzicht:

8 Uber den richterlichen Charakter der priesterlichen Tatigkeit im Sakrament der Bufle
unterrichtet gut die 8. Aufl. der ,Institutiones Theologiae dogmaticae“ von Lercher. Bd. IV.2
(1949) 1121f. Zu ciner Kontroverse itber dieses Thema: Josef Ternus, ,Die sakramentale Los-
sprechung als richterlicher Akt“. In Ztschr. f. Kath. Th. 71, 2 (1949) 214—230



448 Philipp Dessauer

die Nachlassung der Siinden. Diese richterliche Gewalt ist ihm also gegeben zu-
- gunsten des vor Gott Schuldiggewordenen. Anders also als bei weltlichen Gerichten.
Hier im Sakrament ist der Schuldige zugleich der Zeuge und der Ankliger. Der
Richter ist nicht gesetzt, ein Beweisverfahren zu suchen; er ist nicht beauftragt, an
dem zu zweifeln, was vom Anklédger und Schuldigen gesagt wird. Wenn er fragt,
dann ist es nur zu dem Zweck, dem sich Anklagenden zu helfen, damit seine Anklage
eine vollstandige werde, wie sie sein muf. Dieser Richter mufl darauf sehen, dafl der
sich Anklagende es in Reue tut; daf der Inhalt der Anklage wirklich die Siinde ist,
und daf die Siinde in der Anklage erkennbar wird. Der Priester fragt nach den Um-
stinden der Siinde nur insoweit, als diese Umstinde die Art der Siinde verandern.
Dieser Richter mufl dem Beichtenden glauben, sowohl wenn er fiir sich, als auch wenn
er gegen sich spricht.

Das Siindenbekenntnis ist — wir sehen ab von der notwendigen Gnade — in der
Macht des Bekennenden. Nur so weit ist das Bekenntnis gefordert. Sein Inhalt ist
das Resultat einer ernsthaften Uberlegung. So ernsthaft, wie es eben bei einer nor-
malen, aber wichtigen Uberlegung bei diesem Menschen auch sonst zugeht, in den
Dingen also, die er fiir sein Lében als wichtig erkennt. Es wird also keine materiale,
abstrakte, vollkommene Vollstindigkeit des Bekenntnisses gefordert, sondern die
Vollstindigkeit, die eben in jenen Minuten der Voriiberlegung (Gewissenserfor-
schung) und in diesem Augenblick (der Anklage) diesem Menschen, der gesiindigt
hat, moglich ist, d. h. gedachtnismaflig zur Verfiigung steht. Es ist somit auch keine
Vollstindigkeit im Selbstverstindnis gefordert. Der Beichtende sitzt nicht diber sich
selbst Gericht. Er mufl sich nicht selbst ,durchschaut“ haben. Es kommt nicht darauf
an, wie scharfsinnig ihn die innere und dufiere Erfahrung gegeniiber seinen Fehlern
und deren Zusammenhingen gemacht hat. Es kommt vielmehr auf die Lauterkeit
der Gesinnung, auf die Ehrlichkeit der Anklage an, auf den Zusammenhang des
auferen mit dem inneren Wort, das er vor dem allwissenden Gott spricht und das
heifit: ,Du weifit es. So bin ich.“ Die Selbstanklage enthilt keine Darlegung psy-
chischer Zusammenhinge. Die Selbster{orschung bezieht sich nicht auf Komplexe und
auf jene verdringten psychischen Gehalte, wie sie nur durch arztliche Kunst oder
vermoge einer besonderen Fahigkeit des inneren Gespiirs gehoben werden konnen.
Es soll also in der vorbereitenden Uberlegung nichts Verborgenes aus den Tiefen
der Seele herausbeférdert werden; etwas anderes ist leichtsinnig Vergessenes, feige
Abgedrangtes, das sich in der Erforschung finden lassen kann, kraftig ins Bewufltsein
zu heben.

Was auf das Bekenntnis folgt, ist das, woraufhin die Selbstanklage iiberhaupt
nur geschehen konnte: die Nachlassung der Schuld. Diese Nachlassung nur bezieht
sich direkt auf alle genannten Siinden — indirekt und ebenso wirklich auf alle
Schuld, ob sich der Bekennende ihrer erinnern konnte und so sie anklagte, oder sich
nicht erinnern konnte. Absolution ist ebenso sakramentaler Natur, wie schon die
Anklage es war. Durch die Lossprechung geschieht das, was der Siinder in Wahrheit
und eigentlich anstrebt, nimlich radikal frei zu werden von der Schuld vor Gott und
wieder in seiner Gnade zu leben. Das andere Freiwerden, die psychis¢he Entlastung
oder ein Freiwerden von jenen Folgen der Schuld, die sich im Leben auswirken
konnen, ist wiederum zweitrangig. Das Wichtige ist allein: im Du zu Gott ist nun



Arztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 449

kein Hindernis mehr. Der Beichtende ist nun von Gott angenommen, weil er seine
Siinde bereat hat und sie dem Gericht Gottes schon jetzt unterworfen hat.

Die Benennung der Siinde in der Anklage ist keine willkiirliche und keine belie-
bige. Der Name der Siinde wird vor Gott genannt. Der horende Priester muf} das
Wort verstehen, so wie die Kirche es versteht, und so also, wie der Glaube die Siinde
erfafit. Also ist die Benennung einfach. Der Priester hat nicht teil an der Allwissen-
heit Gottes, er muf kein genialer Psychologe sein, um das Beichtsakrament richtig zu
verwalten. Er ist kein analytisch Geschulter, der ,Hintergriinde“ und ,Untergrinde®
zu erforschen hitte. Der Beichtende ist nicht darauf angewiesen, dafl der Mann, der
sein Bekenntnis hért, ein besonders kluger Mensch sei, oder einer, der ganz sicher
genau versteht, was da gesagt wird — so ndmlich, wie es vom Beichtenden mit allem,
was darin ist, gemeint ist — also auch mit dem, was der Beichtende auszudriicken
nicht in der Lage ist. Der genau Verstehende, der alles Wissende und der eigentlich
zu Gericht Sitzende ist Derselbe, Der da verzeiht: Der allwissende Gott. Bei allem
Bemiihen des Beichtenden und des hérenden Priesters um das Eigentliche geht die
Anklage doch durch den Priester hindurch zum allwissenden Gott. Also kann sie
einfach sein, ja sie muf} einfach sein, so einfach wie moglich, so einfach, wie die
Offenbarung spricht und die Worte in Gebrauch nimmt, und wie die Kirche sie lehrt,
wo von menschlicher Schuld die Rede ist. Von dieser Art sind z. B. die Worte des
Dekalogs. Eine Anklage, die meint, iiber die herrliche Einfachheit und Wahrheit
des schlichten Anklagewortes hinausgehen zu konnen, gerit leicht in Verwicklungen,
in Verstridungen; die Mithe und Not des Schuldbekenntnisses verwandelt sich in
Miihe und Not einer Wort-Suche, einer subtilen Untersuchung des eigenen Zustan-
des, sie gerit unter die Angst der Selbstsicherung durch eigenes Konnen. Der er-
fahrene Seelsorger kennt diese Abwege zur Geniige. Der Glaube, der die Anklage
tragt, befreit sie auch von derartigen Verkrampfungen, in denen das Sakrament der
Bufle, dieses, wenn man so sagen darf, menschlichste aller Sakramente, umgefalscht
wird in eine qualvolle subjektive Kunst der Selbstdarstellung und in eine Uber-
forderung des Priesters, den Arcana und Subtilia der Psyche gewachsen zu sein.

Bei dem heutigen Stand des menschlichen Bewufitseins in zivilisierten Landern ist
es auch fiir die rechte Erkenntnis der sakramentalen Bufle von Nutzen, den Vorgang
der Tiefenanalyse mit dem Beichtbekenntnis zu vergleichen und von ihm abzuheben.
Die dem Psychotherapeuten in der Analyse sich 6ffnende Psyche hat zunichst kein
anklagendes Wort. Das ,Eingestindnis“, das Sprechen von sich selbst, ist zunichst
nicht getragen von dem Willen, sich zu Gott hinzawenden, sondern von der Absicht,
geheilt zu werden und das Hindernis des Lebens los zu sein. In dem ganzen analy-
tischen Vorgang lebt diese Absicht und prédgt ithn. Der Arzt will durchaus nicht
Schuld sichtbar werden lassen, Schuld im Sinne von religidser, moralischer Schuld,
die nichts anderes ist als Siinde, Schuld vor Gott. Sichtbar soll werden das mensch-
lich Verkehrte, auch das, was das Gewissen bedriickt. Wenn die Analyse so weit
fortgeschritten ist, daf} die Frage des Patienten nach der Schuld dasteht, dann wird
der Therapeut diese Frage nicht abweisen (als wire sie bedeutungslos), aber er wird
sie auch nicht annchmen (als ob er hier urteilen wolle); dann, wenn dic Freiheit
soweit wiedergewonnen ist, daf es in Einfachheit und ohne Selbsttiuschung gesche-
hen kann, und daf die wirkliche subjektive Schuld von objecktiven Schuldver-

2



450 Philipp Dessauer

strickungen, die der Patient bei seiner Verfassung nicht zu verantworten hatte, auch
im Bewufitsein des Patienten sich deutlich scheidet, ist fiir den Arzt der Augen-
blick gekommen, auf die Mdglichkeiten hinzuweisen, die sich aus diesem Bewuf}t-
seinsstand ergeben. Der christliche Arzt wird seinen katholischen Patienten auf das
Sakrament der Beichte hinweisen, den nichtkatholischen Christen aber wird er darauf
aufmerksam machen, dafl Christus dem sich zum Vater hinwendenden Menschen die
Verzeihung versprochen hat.

Die Frage des Arztes ist eine forschende und erforschende und eine wedckende.
Neues wird zutage geférdert, vollkommen Vergessenes sichtbar, ungeahnte Zusam-
menhinge tauchen auf. Wo nur das leiseste Symptom einer Verwirrung sich zeigt,
setzt das Suchen ein. Véllig anders ist die Frage des Priesters in der Beichte. Sie hat
nur das Ziel, das Gesagte zu erginzen, die Selbstanklage in dem gerade. notwen-
digen und jetzt moglichen Mafle vollstindig zu machen. Die Frage des Priesters
mufl sein: opportuna, modesta, discreta. Sie ist eine sekundire Hilfeleistung. Die
Frage des Arztes ist eine primdre Hilfeleistung. Der Arzt fordert das Gesprich so,
dafl die notwendige Frage opportun wird. Seine arztliche Absicht macht es méglich,
daf seine Frage iiber das sonst fiir den Menschen Modeste und Discrete hinaus-
geht. Der Weg bis zur Wiederfindung ‘der Freiheit, der in der Analyse gegangen
wird, ist oft lang und beschwerlich. Die Freiheit wird dort wiederhergestellt, wo sie
neurotisch iiberdeckt war. Der Versuch der Reue gegeniiber noch so verdeckten
Schuldkomplexen ist gefahrlich und fihrt oft zur Vertiefung der Neurose. Der Un-
terschied von subjektiver, verwirklichter und objektiv nur gewissermaflen instru-
mental eingegangener Schuldverstrickung? ist eine Voraussetzung der freien und
klaren personalen Reue. So kann die arztliche Behandlung auch unter religiésem und
seelsorglichem Gesichtspunkt dringlich werden. Auch diese Behandlung fordert eine
Vollstindigkeit. Aber diese Vollstandigkeit in der Analyse ist wiederum keine ab-

-solute; sondern sie ist relativ, gerichtet auf den neurotischen Zusammenhang. Daf}
manche Psychotherapeuten in der Analyse zu weit gehen, diirfte kaum bestritten
werden. Aber andererseits darf die Aufgabe dieser relativen Vollstindigkeit auch
nicht unterschitzt werden. Eben wegen des aufgegebenen Zieles unterscheidet sich
diese Vollstandigkeit von der in der Beichte geforderten ganz grundsitzlich. In der
Analyse tritt die Individualitiat psychologisch zutage, das ndmlich, was das all-
gemeine Wort zunichst vollig ungeniigend ausdriickt. Hier mufl die Biographie ge-
hoben werden, hier mufl deutlich werden, was eine einfache Erinnerung auch noch
so angestrengter Art dem Patienten in keiner Weise zuganglich machen konnte. Der
Arzt ist wie ein Geburtsheber, er ist ein Entdecker. Nach dieser Entdeckung verlangt
der Patient. Er ist beunruhigt, wenn sie nicht geschieht. Er ist wie erlost, wenn sie zu-
standekam. Man kann daraus ableiten, welche Schwierigkeiten ein Beichtvater mit
einem Beichtenden hat, in dessen Anklage, ohne daf er es weifl, beide Motive wirk-
sam sind: das Motiv, sich vor Gott von den Siinden entlastet zu wissen, und das

4 Ganz genau genommen ist dieser Mensch in ein verkehrtes ,bdses Geschehen objektiv
verstrickt — da er aber Mensch ist, fihlt er die Anforderung und nimmt sich zundchst voll-
menschlich — als schuldig. Die Analyse darf die heikle Frage des subjektiven Vermogens
und Schuldigwerdens weder einfach iibersehen und auf die Seite schieben — noch glatt
I6sen wollen.



Arztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 451

Motiv, von dem Unfafibaren, Verborgenen durch die Kunst des Anderen befreit zu
werden. Diese beiden Motive irritieren sich stindig gegenseitig. Sie machen das
Beichten zu einer Qual. Es kommt darauf an, daff der Beichtvater dieses Ineinander
bald erkennt und darauns die Konsequenz zieht. Nach dem Rat der Kirche und ihrer
geistlichen Lehrer soll der Beichtende mit Namen nennen, was er in Gedanken, Wor-
ten und Werken gesiindigt hat. Wenn also die beunruhigenden Komplexe diese ein-
fache Benennung verhindern, mufl auflerhalb des Beichtstuhls ein Gesprich statt-
finden. Was ist es, daf die Benennung der aktuellen und singuldren Schuldkonkretion,
die normaler Weise mit dem einfachen Wort benannt werden kann, hier so miith-
selig wird und immer wieder subjektive Verflechtungen sich vordringen, die schwer
fafibar sind?

Fast konnte man sagen, dafl in der Mitte, vermittelnd zwischen dem sakra-
mentalen Vorgang der Beichte und seiner Behandlung durch den Psychotherapeuten,
der Vorgang der Seelenfiihrung steht. Hier spielen die Biographie der Seele eine
Rolle, die kausalen Zusammenhinge, die Geschichte der Gesinnung, die Verastelung
des religiosen Lebens bis in die kleinsten Vorgidnge. Zunachst geht das eigentliche
Interesse des Seelenfiihrers und des Christen, der sich eine Zeit lang — natiirlich in
Freiheit — in diese Fiihrung hineinbegibt, auf den gnadenhaften Weg, die Vor-
sehung und die Fiigung, die innere Einsprechung, auf Erfahrungen innerer Ver-
lassenheit und innerer Tréstung, Erfahrungen besonderer Versuchtheit, und die
reiche, unberechenbare Geschichte, die anbricht, wenn die Liebe zu Gott sich mehrt.
Aber zugleich mitgenommen und in das Grofle einbezogen, ist die personliche
» Welt-Geschichte“, sind die' Aufgaben, die dieser Mensch in der Welt hat, und
. deren innere Bewiltigung. Es ist nicht zu verwundern, daf sich in diesen Gesprachen
auch jene psychischen Tatsachen und Umstinde anmelden, die von der Tiefen-
psychologie erforscht werden. Die Seelenfithrung hat diese Dinge im Auge zu be-
halten, aber sie wird sie nicht zum selbstindigen Thema machen. Sollten sich dabei
komplexartige, verselbstindigte und durch kluge, behutsame Aussprache nicht klir-
bare Zusammenhinge herausstellen, dann wird der Seelenfithrer mit dem Anver-
trauten dariiber zu Rate gehen, ob ein Fachtherapeut zu Hilfe gezogen werden soll.

Wie wichtig es ist, dafl Beichtinstitution und Seelenfiihrung getrennt werden,
geht aus der absoluten und unbedingten Geltung des Beichtsiegels hervor. Diese
duflerst strenge und ausnahmslose Verpflichtung kennzeichnet den Vorgang des Bufi-
Sakraments. Es gibt auch kein amtliches Colloquium unter Beichtvitern, etwa derart
wie es ein Colloquium unter Arzten geben kann. Das seelenirztliche Colloguium
zwischen Seelsorger und Psydhotherapeut ist nur moglich anf Grund der Basis aufier-
sakramentaler Seelenfithrung und der Erlaubnis zu diesem Colloquium, die hier von
Seiten des Anvertrauten dem Seelsorger gegeben werden kann.

VII

Das seelendirztliche Colloquium

Bei jeder Seelenfithrung und individuellen Seelsorge kann es dazu kommen,
dafl der Priester seelische Hilfen zu leisten hat, die nahe an eine psychotherapen-
tische Tatigkeit herankommen. Dafir kénnte die ,Kleine Therapie® sehr niitzlich

29*



452 Philipp Dessauer

sein, von der Josef Goldbrunner sprichts. Wir besitzen eine solche Lehre noch nicht.
Wenn die ,Kleine Therapie“ vom Priester im Zusammenhang der Seelsorge aus-
geiibt werden soll, dann dirfte sie keine eigentliche Analyse enthalten, auch nicht
eine sog. ,Kurzanalyse®, — so scheint uns wenigstens. Eine Znsammenarbeit von
Priester und Arzt wird aber immer unentbehrlich bleiben. Leider stehen, besonders
in den kleinen Stidten und auf dem Lande, nicht geniigend Arzte zur Verfiigung,
die der Priester zur Hilfe heranziehen kann. Fiir die Zusammenarbeit wiren einige
Voraussetzungen zu forden: Erstens wird ein katholischer Priester niemanden, der
ihm anvertraut ist, zu einem orthodoxen und sozusagen ,eingefleischten® Schiiler
Freuds schicken. Die Freudsche Doktrin und Methode ist vielleicht in Deutschland
etwas im Zuriickgehen — in Frankreich und den Vereinigten Staaten steht sie in
hochster Bliite. Es ist hier nicht die Aufgabe, Giber die einzelnen Schulen kritisch zu
referieren, aber es sei hingewiesen auf Paul Matussek, Metaphysische Probleme der
Medizin, Springer-Verlag 1950 (2. Aufl.). Diese kritischen Darlegungen zu Freuds
Theorie zeigen hinreichend, warum ein Arzt, der seinen Patienten einer solchen Be-
handlung unterwirft, als Mitarbeiter christlicher Seelsorge nicht in Frage kommt.

Zweitens miissen wir auch ausschliefen den Arzt, der sich streng an die Schule
C. G. Jungs bindet und dessen Psychologismus vertritt. Die Lehre Jungs macht einen
grofiziigigen und alles miteinbezichenden Eindruck. Die Art dieser Toleranz und
Liberalitit geht hervor aus Jungs Schriften: ,Die Beziehungen der Psychotherapie

" zur Seelsorge® (Ziirich 1932), ,Psychologie der Religion“ (Ziirich 1940) und recht
plastisch aus dem Satze: ,Mein Verhiltnis zu allen Religionen ist daher ein positives.
In ihrem Lehrgehalt erkenne ich jene Figuren wieder, die mir in den Triumen und
Phantasien meiner Patienten begegnet sind. In ihren Moralen sehe ich die gleichen
oder dhnlichen Versuche, die meine Patienten aus eigener Erfindung oder aus Ein-
gebung machen, um den richtigen Weg zu finden, mit den Michten der Seele umzu-
gehen. Die heilige Handlung, das Ritual, die Initiationen und die Askesis sind mir
iiberaus interessant, als wechsel- und formenreiche Techniken den richtigen Weg
zu erzengen“s, oder der andere Satz Jungs: ,Ich bin unerschiitterlich davon iiber-
zeugt, daf eine ungemessen grofle Zahl von Menschen in den Schof} der katholischen
Kirche gehort und sonst nirgends hin, weil sie dort am besten und niitzlichsten unter-
gebracht sind. Wie ich auch iiberzeugt bin — und zwar aus eigener Erfahrung —
daf eine primitive Religion dem Primitiven viel besser bekommt, als wenn er das
ihm unverstindliche, blutfremde Christentum in ekelerregender Weise nachahmt .. .*
(1932). C. G. Jung und seine Schiller meinen also in einer tiefenpsychologischen
Praxis selbst die Entscheidung treffen zu kénnen, wem gerade diese oder jene Reli-
gion gut tut. Die Schiiler Jungs sind nicht einheitlich, aber offensichtlich ist die Mehr-
zah] dem Psychologismus verfallen. Wohin dieser treibt, kann man am besten dem
umfangreichen Werke von Erich Nenmann entnehmen: ,Ursprungsgeschichte des
Bewnfitseins“ (Ziirich 1949). Ein Kennzeichen wird auch darin liegen, ob der be-
treffende Psychotherapeut die sog. ,Hohere Psychotherapie® betreibt, in der Jung
den Menschen auf dem Wege zu seiner Vervollkommnung férdern will. Diese Pseu-

5 Katechetische Blatter 76, 2, Februar 51: Seelenfithrung. Die Bedeutung der Tiefen-
psychologie fiir die Seelsorge

¢ Zitiert bei Goldbrunner: ,Individuation“ S. 171



Arztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 453

do-Seelenmystik hat nichts mit dem wirklichen Heilsweg zu tun. Uber die Psycho-
logie Jungs orientiert kritisch Josef Goldbrunner in seinem Buch ,Individuation®
(Krailling vor Miinchen 1949).

Die altere Form der Adlerschen Individual-Psychologie ist in Reinkultur bei den
heutigen Praktikern sehr selten geworden. Die meisten praktischen Psychothera-
peuten sind mit Recht Eklektiker und verlassen sich auf eine sich stindig mehrende
therapeutische Erfahrung. Entscheidend fiir die Beurteilung einer fruchtbaren Zu-
sammenarbeit wird sein, welches therapeutische Ziel der Arzt sich steckt. Wenn der
Erfolg und auch das praktische Ziel der therapeutischen Bemiithung einer Ver-
flachung gleichkommt oder einer Herabsetzung der Lebenserwartung iiberhaupt,
einer Art von Resignation oder dem. Zustand einer Art Aufklirung, die an Stelle
des Glaubens und der Hoffnung das Wissen zu setzen vermeint, dann ist eine Zu-
sammenarbeit fiir den Priester praktisch ergebnislos und die Analyse fiir die
Glaubensiiberzeugung des Patienten, die das Leben konkret durchwirkt, schidlich.
Derartig ,Geheilte® sind nicht selten fiir ihr Leben behaftet mit einem Ersatzglau-
ben. Sie , glauben“ an das Schema, das zu ihrer ,Heilung“ gefithrt hat, und sie den-
ken und reden mit sich selbst und mit anderen in dem Vokabular, das ihnen in hun-
dert oder mehr Stunden der Behandlung allmihlich geldufig wurde. Sie analysieren
ihre Traume und die anderer Leute, und sie sind in Wirklichkeit nicht lebenstiichtig;
sondern lebensfremd geworden. Es kommt sehr viel, wenn nicht alles, auf die Per-
sonlichkeit des Arztes an. Ubt er die rechte Epoché, kennt er den geistigen Ort seiner
Arbeit im Gesamtzusammenhang des menschlichen Daseins, dann 6ffnet er dem
Patienten den Weg zur rechten Freiheit. Seine Arbeit bedroht nicht die religidse
Uberzeugung des Menschen, 148t weder eine skeptische Grundhaltung, noch die
falsche Aunfklirung iiber diec Menschenseele und damit ein verkehrtes Selbstbewufit-
sein zustandekommen. Die geformte Menschlichkeit des Psychotherapeuten mufl dem
Patienten eine Hilfe sein, dafl er nun nicht mit einer angestrengten Selbstreflexion
beladen aus der Behandlung entlassen wird, sondern das Grundvertrauen des Le-
bens wieder in ihm entstanden ist, und daf} dieses Grundvertrauen sich nun mit dem
Glauben auf eine fruchtbare Weise verbindet. Wir wissen heute, dafl es Neurosen
gibt, Durchgangsneurosen, die auf dem Wege zur Heiligkeit liegen. Das religiose
Leben kann Krisen hervorbringen, in denen neurotische Kerne sich auflésen miissen.
Auch die Angst und das Leid einer Neurose mufl vom Seelsorger positiv gesehen
werden. Wie sehr kommt es darauf an, dafl es geniigend Seelsorger gibt, die in
diesen Dingen sich auskennen, und dafl es geniigend christliche, gliubige Arzte
gibt, die mit Rat und Tat zur Verfiigung stehen.





