
440 

Ärztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 
Geschiedenheit und Bezogenheit 

Von Philipp Dessauer, Mündien 

Die folgenden Ausführungen wollen nicht alle Gesichtspunkte dieses vielfältigen Themas 
herausarbeiten. Es sollen nur einzelne Zusammenhänge skizziert werden, Zusammenhänge, 
von denen der Verfasser nach 23jähriger Beobachtung der Verhältnisse in praktischer Indi- 
vidualseelsorge, im Verkehr mit Psychotherapeuten verschiedenster Richtung und in theo- 
retischen Studium der Überzeugung ist, daß sie sich heute schon eindeutig darstellen lassen. 
Wenn die Darlegungen recht haben, so ist unter anderem ein Resultat, daß es nur in be- 
sonders gelagerten Ausnahmefällen wünschenswert sein kann, daß ein Priester sich der 
psychotherapeutischen Praxis widmet. Andererseits aber dürfte aus der Darlegung die 
Dringlichkeit der gegenseitigen Verständigung und Zusammenarbeit von Priester und Arzt 
wiederum hervorgehen. 

I. 

Die Epoche 

Der Vorgang der psychotherapeutischen Behandlung und der Analyse im Spe- 
ziellen • beides zusammen sei hier der Kürze wegen •Analyse" genannt • fordert 
eine methodische Urteilsenthaltung von Seiten des Arztes in den eigentlichen Fragen 
der moralischen und religiösen Überzeugung. Nennen wir diese Urteilsenthaltung 
•Epoche". Es soll nämlich in der Analyse die Situation des Kranken in ihrer Struktur 
kausal und final erfaßt werden • es muß Zeit und Ruhe gegeben werden, daß sie 
sich in ihrer Verwirrung darstellt, wie sie ist. Dabei tritt zutage, wie sich die Psyche 
schützt und zur Wehr setzt. Die Neurose ist eine Art Notwehrvorgang. Ihr gegenüber 
muß eine innere Erfahrung Zustandekommen, die nur dann möglich ist, wenn es sich 
zunächst um eine Sachverhaltsdarstellung handelt. Die Selbstdarstellung der Psyche 
setzt nämlich eine Entlastung voraus, wie sie durch die Gegenwart des Arztes er- 
möglicht ist. Um der Lebensfähigkeit willen, die wiederhergestellt werden soll, muß 
von der Verantwortlichkeit im Ganzen abgesehen werden und zuallererst der 
psychische Bezirk des sogenannten Unbewußten1, in dem die freie Einsicht und das 
freie Handeln naturgemäß nur vorbereitet, aber nicht vollzogen werden, in seiner 
neurotisch verselbständigten Verfassung sichtbar werden. Das ist zunächst die Auf- 
gabe der Analyse. 

Schon diese Sachlage ist für den Seelsorger nicht leicht einsehbar. Seine Aufmerk- 
samkeit ist eingeübt auf die religiöse Entscheidung, auf den Glaubenszusammen- 
hang, auf die moralische Verantwortung und auf die Psychologie, die sich in diesem 
Verhalten kundtut und sich dadurch auszeichnet, daß sie einfühlbar ist. Der Seel- 
sorger ist versucht, die Gesetzmäßigkeit des Unbewußten zu ignorieren und dort, 
wo eine zwangsneurotische Erscheinung, eine Hemmungserscheinung, ein stereotyp 
verkehrtes Verhalten, eine stete Ausflucht oder Verweigerung des Geforderten zu- 
tage tritt, mit direkter Mahnung kraftvoll anzugehen, und das Versagen des Anver- 
trauten als Schwäche zu deuten oder als charakterlichen Mangel oder als Mangel an 
Einsicht oder mindestens als etwas, dem man mit Klugheit und sorgfältiger Dosie- 
rung der Forderung begegnen müsse. Ein solches Begegnen wirkt aber der Logik 

1 Zur Kritik dieses Begriffes, siehe A. Brunner: •Philosophisches zur Tiefenpsychologie" 
in Stimmen der Zeit, 144. Bd., Mai 1949, S. 91•102 



Psydioiherapie und priesterliche Seelsorge 441 

einer derartigen Erkrankung gemäß neuroseverschärfend und steigert die Unfreiheit. 
Der Verdrängungsgrund wird verstärkt • er wird u. U. schon verstärkt durch die 
bloße Anwesenheit und spezifische Aufmerksamkeit des Priesters. 

Der Patient will gerade den Arzt aufsuchen und fühlt darin richtig. Er sucht das 
Fachwissen • er sucht einen Menschen, der in Wissen und Kunst ausgebildet ist, so 
ähnlich, wie eben der Arzt ausgebildet ist im Wissen um den menschlichen Körper 
und seine Krankheit und die Kunst beherrscht, das körperliche Leben zur Heilung 
zu führen. Die Psyche hat ihre Gesetze, und es gilt, von den Symptomen und sym- 
bolischen Äußerungen her auf die Biographie des Lebens • auf die sehr verborgene 
und gerade dem Patienten tief verschleierte • zu kommen und dann die überaus 
empfindlichen Komplexe mit ihren eingenisteten Lebensfehldeutungen und deren 
Bildäquivalente zur Auflösung zu bringen, d. h. die wirkliche Existenz in der Situa- 
tion dieses Menschen freizulegen. 

Würde ein Priester diese geforderte moralische und religiöse Epoche ausüben, 
dann würde im Patienten leicht • vielleicht unausgesprochen und nur halb bewußt 
• der Verdacht oder Argwohn Platz greifen, dieser Priester sei •nicht ehrlich", 
oder aber er sei •lax". Denn der Patient fühlt, daß der Arzt sein Fachwissen und 
seine Kunst und damit wirklich sich selbst repräsentiert. Diese Epoche ist hier in 
diesem Beruf sachgerecht und zugleich persongerecht. Der Arzt wird eine neugierige 
Frage oder eine aus Gewissensangst kommende Frage, die plötzlich irgendwann 
in der Analyse auftaucht, und bei der der Patient versucht (ohne zu wissen, was er 
tut), in das Innere des Arztes einzudringen, dem Patienten zu eigener Entscheidung 
für einen späteren Augenblick zurücklegen. 

Aber der Priester vertritt, untrennbar von seiner Person, die Glaubenswahrheit 
und den Anspruch Gottes; er ist Seelsorger. Ein analytisches Vorgehen von seiner 
Seite wäre jeder Zeit in Gefahr, aus der Kunst dieses Handelns heraustreten zu 
müssen. Der Patient könnte ihm gegenüber die Abstraktion nicht durchhalten, er 
kann nicht davon absehen, wer der ist, zu dem er gegangen ist. Die Situation ver- 
wirrt sich, ehe der Priester es verhindern kann. Die Lage des analysierenden Prie- 
sters ist künstlich, sie ist ein unechtes Arrangement. 

Nicht gering zu achten ist auch die Gefahr, daß der Seelsorger in einem solchen 
Augenblick das Gewaltmittel seiner Autorität zu Hilfe ruft • dazu gäbe es auch 
an anderen Stellen der Analyse Gelegenheiten • oder aber, daß diese seine von 
Gott ihm verliehene Autorität sich an Stellen suggestiv auswirkt, die eine solche 
suggestive Beeinflussung nicht ertragen. Ein solcher schwerer Kunstfehler wäre kaum 
zu vermeiden. 

Es darf hier auch hinzugefügt werden, daß es recht problematisch ist, wie die klei- 
nen oft unentbehrlichen Hilfsmittel der Analyse • erste Einübung eines autogenen 
Trainings, medizinische Injektionen • ohne eine medizinisch ausgebildete Sprech- 
stundenhilfe gegeben werden können. 

II 

Die Triebsphäre 

Im Verlauf der Analyse gibt es Strecken • sie können sich über viele Behand- 
lungsstunden ausdehnen • in denen sich eine Schicht der Psyche in Bildern darstellt 



442 Philipp Dessauer 

und in Worten aussprechen muß, die nur der Arzt, eben durch seine fachliche Nähe 
zum körperlichen Zustand des Patienten, einzusehen und richtig auszusprechen kom- 
petent ist. Er hilft, daß die Sache ganz gesagt wird. Es ist also ganz spezifisch und 
ausschlußweise ein ärztliches Verhalten angefordert. Hier hört der Arzt • und so 
kommt der Traum zum Sprechen. Der Traum weiß gewissermaßen im voraus, wem 
er sich mitteilen muß und warum er sich nicht in das Vergessen zurückzuziehen 
braucht. 

Die Triebsphäre hat ihre eigene Diskretion. Wird sie nicht beachtet, dann ent- 
steht ein Schaden. Der Arzt hört, er fragt, seine Frage bringt an den Tag, was der 
Antwort dient; sie bringt an den Tag, was der Patient bisher selbst nicht wußte. 
Der Patient bemerkt das, aber er wagt alles, weil der Andere der Arzt seines Ver- 
trauens geworden ist. Der Arzt enthält sich des Urteils; er gibt keinen Rat; er deutet 
vielleicht an; es ist ein Geschehen zwischen Arzt und Patient, das von einem Ver- 
trauen getragen ist, ähnlich wie bei einem somatisch Kranken, der sich ins Opera- 
tionszimmer fahren läßt und seinen Leibeskörper dem Chirurgen, seinen Augen und 
seiner Hand anvertraut. Dieses Freigeben seiner Selbst • der eigenen Psyche • 
ist hier gerade dadurch möglich, daß der Psychotherapeut den rein ärztlichen Blick 
hat und nicht einen seelsorglichen daneben; ja, daß er überhaupt für das andere 
Hinschauen nicht kompetent ist. Jetzt kann der Patient frei reden, frei assoziieren, 
frei die Bilder steigen lassen • das Verhältnis des Mithörenden ist klar, einfach, 
eindeutig und es zeigen sich in diesem Verhältnis noch nicht etwaige Konsequenzen. 
Vielleicht liegt der Patient auf der Couch, und hinter ihm sitzt der Arzt, nur seine 
Stimme ist hörbar. Die leiseste Unklarheit könnte hier irritieren. Schon die Tatsache, 
daß etwa hier ein Priester sitzt, der im Coelibat lebt, kann die Lauterkeit der psy- 
chischen Selbstdarstellung zerstören. 

Auch im seelsorglichen Gespräche gibt es Möglichkeiten einer ähnlichen Gelöst- 
heit. Aber daß hier die Anwesenheit des Priesters und Seelsorgers nicht hindert, 
sondern fördert, ist das Ergebnis des Themas und eines lauteren Verweilens in ihm. 
Dieses Thema hat eine völlig andere Farbe als das diagnostische Verhalten des 
Arztes. Die Missio des Priesters würde in den Versuch eines rein diagnostischen 
Verhaltens immer schon einfließen. 

III 

Die •Übertragung" 

Sowohl die Freudsche wie auch die individual-psychologische Lehre Adlers und 
die tiefenpsychologische C. G. Jungs kennt einen Vorgang, der sich inmitten der 
Analyse und der sich anbahnenden Heilung zwischen Patient und Arzt abspielt, 
das Verhältnis zueinander zunächst einmal einseitig ändert und •Übertragung" ge- 
nannt wird. Die Deutung dieses Geschehens ist bei den verschiedenen Schulen eine 
verschiedene. In der Schule Jungs spielt die •Übertragung" eine etwas geringere 
Rolle. 

Es könnte sich also handeln um eine vom Trieb her gesteuerte Libido-Forderung 
des Patienten an den Arzt; der Arzt wird so das Objekt der durch ihn gefährdeten 
neurotischen Verwirrung; • oder es handelt sich um eine Ernennung des Arztes 
zum Übermenschen, zu einem, der das ist, was der Patient zu seinem Leidwesen nicht 



Ärztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 443 

ist; der Arzt wird gewissermaßen zur Ersatzfigur, in die alles hineinprojiziert wird, 
was gerade durch die Neurose im Kranken zugleich ersehnt und verhindert scheint; 
• oder aber es könnte sich darum handeln, daß die im Heilungsprozeß aufgestörte 
Bildkraft (etwa als der •Animus" oder die •Anima" des Arztes) ihre Rechtfertigung 
findet, und daß das, was das Bild meint, auf ihn projiziert, an ihn fixiert wird. In 
allen Fällen wird der Arzt zu einer Figur der Neurose, er wird in ihre Konstruktion 
einbezogen. Es kommt alles darauf an, daß der Arzt diese Periode durchsteht, daß 
das Verhältnis nicht in ein subjektiv persönliches entgleitet, sondern daß er wirklich 
Arzt bleibt. Freud selbst hat gesagt: •Ich persönlich bin jedesmal froh, wenn die 
.Übertragung' milde verläuft". Wenn die •Übertragung" aber da ist, bildet sie auch 
zugleich die Chance zur Heilung. Durch sein ärztliches Sein muß der Arzt die Pror 
jektion der Krankheit, die er nun geworden ist, überwinden. Das bedeutet nicht die 
Forderung einer gemachten Sachlichkeit. Im Fragen, im Anhören und im Schweigen, 
in einer sachlichen Art von Geduld zeigt sich die personale Kraft und Echtheit des 
ärztlichen Wollens. 

Die •Übertragung" hat zugleich eine negative, angreifende, das Ärztliche in Frage 
stellende Seite, die sich aber meist verbirgt hinter der positiven, offensichtlich die 
Person des Arztes überhöhenden und ihn unter dem Schein der Anerkennung in 
eine unsachliche Position drängenden Tendenz. Diese Ambivalenz wird durch die 
Objektivität und klare Umschriebenheit der ärztlichen Stellung ausgehalten und 
besiegt. Die ganze Kraft, die in der Neurose oft unheimlich zusammengeballt ist, 
kann sich im Übertragungs-Vorgang konzentrieren. Es ist gar kein Zweifel und wird 
auch von den Ärzten anerkannt, daß der Übertragungs-Vorgang so meist nicht ein 
einseitiger bleibt, und daß sich der Arzt dieser Induktion kaum ganz entziehen kann. 
Aber das ärztliche Ethos ist vom Menschen so eindeutig übernommen und so inner- 
lich assimiliert, daß das persönliche Ich des Arztes nicht herauszutreten braucht, son- 
dern der Situation gewachsen bleibt, wenn nur die Absicht und Umgrenztheit der 
Aufgabe festgehalten wird. Jeder Psychotherapeut weiß ein Lied davon zu singen, 
wie listenreich die neurotische Psyche ist, wenn sie sich kurz vor ihrer drohenden Auf- 
lösung noch einmal retten will • nämlich durch eben diesen Menschen, der nun zu- 
fällig einmal Arzt ist, und der doch gerade so gut es nicht sein könnte. 

Die Identität mit dem ärztlichen Ethos kann ein Priester nie so klar vollziehen, 
besonders nicht, wenn die listenreiche und im Dienst der Neurose überraschend be- 
wegliche Vernunft des Patienten in die Nahtstellen der ärztlich tätigen Persönlich- 
keit einzudringen sucht. Auch in der priesterlichen Tätigkeit kann es derartige und 
analoge Situationen geben, aber auch hier ist der Vorgang der •Gegenübertragung" 
und mit ihm die •Übertragung" selbst grundsätzlich, eben gerade durch die Klar- 
heit der priesterlichen Position lösbar. Wenn aber das priesterliche Sein mit der ärzt- 
lichen Aufgabe vereint werden soll, kann eine derartige Übertragung ihrer positiven 
wie ihrer negativen Seite nach •untragbar"#werden. Plötzlich, inmitten der Be- 
handlung, appelliert der Patient an den Priester; der Priester bemerkt, daß er be- 
reits nicht mehr nur der Arzt ist, der er hier sein wollte. Die Neurose hat in der 
Doppelheit des Gesprächspartners ein leichtes Spiel. Es ist leicht, das seelsorgerliche 
Gewissen herauszurufen und auszunützen. Wenn der Arzt nicht hört, muß der Prie- 
ster hören; wenn der Arzt nicht spricht, muß der Priester antworten. Aus der Analyse 



444 Philipp Dessauer 

soll eine Seelenführung werden. Das Gespräch hat schon seinen Boden verlassen. 
Die Seelenführung braucht keine Ablösung. Die Projektion fühlt sich hier sicher. Die 
»Übertragung" kann sich verstecken. Wie Wachs ist die Seele plötzlich in der Hand 
des Seelenführers • alles scheint gut auszugehen • aber die Neurose triumphiert, 
sie kann sogar ihre Symptome wechseln, sie versteckt sich zunächst vielleicht hinter 
Trost und Heiterkeit, sie hat eine neue, aber gefährliche Gestalt gefunden, über- 
raschend zeigt die •Übertragung" ihre negative Seite. Es ist vorgekommen, daß ein 
Priester in einer derartigen Situation keinen anderen Ausweg mehr wußte, als den 
Patienten in die Psychiatrische Klinik zu bringen. 

Der Vorgang der •Übertragung" ist für den Patienten kein gewußter und gewoll- 
ter, sondern er ist eine Aktion der beunruhigten, unbewußten Psyche (wenn man sich 
so abgekürzt ausdrücken darf), der psychischen Teleologie, der sich der Patient nicht 
entziehen kann und die ihn solange überwältigt, bis der eigentliche Tiefengrund 
der Neurose aufgedeckt und erhellt ist. Gegen diese Erhellung wehrt sich aber die 
kranke Psyche, sie hat hier ihre Art von Logik; es ist eine Notwehr, um der Gefahr 
des Ausgeliefertseins an den leeren Raum, an die uferlose, hilfelose Welt zu entgehen. 
Dazu dient nun der Mensch, der gerade die Aufgabe hat, die Neurose an die Ober- 
fläche zu bringen: der Arzt. Der paradoxe Sachverhalt der Übertragung gründet 
darin, daß der vollpersonale Kontakt noch nicht herstellbar ist. Es kommt zu einem 
pseudo-personalen, sich nur subjektiv immer wieder sättigenden Verhältnis zum 
Arzte. Der Arzt steht nun vor der Aufgabe, daß der Patient gerade im Verhältnis 
zu ihm gesund werden muß. In diesem Verhältnis zum Arzt wird ein infantiles 
Geschehen wieder aufgenommen, eine frühkindliche Beziehung fortgesetzt, in der 
dem Kind damals diese personale Begegnung mißlungen ist. Deshalb ist die •Über- 
tragung" ein derartig sublimer Vorgang, der auf keinen Fall durch eine fremde 
Gewaltsamkeit gelöst werden darf. Die Ablösung der Übertragung in das Verhältnis 
eines freien Kontaktes ist die große Kunst, die hier geübt werden muß. 

Es ist klar, daß die religiöse Beziehung eines Patienten zu einem ärztlich sich ver- 
haltenden Priester die Aufgabe noch ungemein erschweren kann. Die Eindeutigkeit 
der ärztlichen Situation erleichtert den Vorgang. Das Verhältnis des Patienten zu 
einem Priester-Psychologen wird hier häufig so komplex und undurchsichtig, daß 
eine echte Lösung der Übertragung geradezu unmöglich wird. Erfahrungsgemäß 
führt der Übertragungs-Vorgang auch in der Individualseelsorge zu einem Abbre- 
chen der seelsorgerlichen Beziehung. Daß damit für den Patienten oder den seel- 
sorglich Geführten ein bedeutender Schaden entstehen kann und gegebener Weise 
eine Vertiefung des neurotischen Zustandes, ist nicht zu bezweifeln. In der Indi- 
vidualseelsorge ist folgende Erscheinung hinreichend bekannt: Ein religiöse Hilfe 
Suchender klagt darüber, daß er seinen Seelenführer verloren habe. Bei der näheren 
Befragung zeigt sich, daß der Betreffende früher einmal in psychotherapeutischer 
Behandlung war, daß diese Behandlung aber vorzeitig abgebrochen wurde • viel- 
leicht schon unter dem Einfluß einer Besprechung mit einem Seelsorger • nun wan- 
derte der Patient von Seelsorger zu Seelsorger. Was er in Wirklichkeit, ohne es zu 
wissen, sucht, ist dasselbe, was in der Verbindung zum Arzt abgebrochen wurde. 
Eine ältere Ärztegeneration hat es den •Rapport" genannt. Es ist nichts anderes 
als der Übertragungs-Vorgang. Ohne eine gründliche, neue, psychotherapeutische 



Ärztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 445 

Behandlung kann der Konflikt kaum gelöst werden und der Patient kaum von der 
krankhaften Suche nach dieser einmaligen Verbindung erlöst werden. Mancher Seel- 
sorger hat ein Jahr lang oder länger diesem Menschen Zeit und Kraft geschenkt; 
aber am Ende steht alles wieder da wie am Anfang, nur noch tragischer und lei- 
densvoller. Es wäre gut, wenn dem jüngeren Seelsorger von vornherein eine theo- 
retische Durchlichtung derartiger Vorgänge auf den Weg gegeben würde. Selbst- 
verständlich kann auch die beste Theorie nicht jede Erfahrung überflüssig machen. 

IV 

Der •Übergang" 

Sehr schwer vorstellbar ist, wie ein therapeutisch tätiger Priester den Übergang 
vollziehen könnte von einer psycho-analytischen Tätigkeit zu dem Gespräch, das nur 
der Priester (vermöge seiner Missio) führen kann. Es wäre ein fast theatermäßiger 
Vorgang, wenn er eines Tages seinem Patienten sagen würde: bis jetzt habe ich als 
Therapeut zu Ihnen gesprochen, von jetzt an spreche ich als Priester zu Ihnen. Viktor 
E. Frankl, der Schöpfer der Logotherapie, spricht von •ärztlicher Seelsorge". Aber 
auch er bezeichnet mit Nachdruck die Grenze. Das ärztliche Bemühen führt dahin, 
daß der Patient bereit ist und auch die innere Freiheit hat, die Verantwortung für 
sein Leben wieder auf sich zu nehmen. Aber über das •Wovor" und •Wofür" der 
Verantwortung sagt der behandelnde Arzt nichts. Ein Reden darüber wäre ein 
Octroi. Auch die ärztliche Existenzanalyse bewahrt Neutralität gegenüber der Frage, 
wovor sich der Mensch verantwortlich fühle: •Der Existenzanalyse und damit aller 
ärztlichen Sorge genügt und muß genügen: die Führung des Kranken bis zum radi- 
kalen Erlebnis seiner Verantwortung (das würde also bedeuten: die Erfahrung der 
Freiheit •Ich kann"). Eine Fortführung der Behandlung darüber hinaus, etwa in 
die persönliche Sphäre konkreter Entscheidungen hinein, kann nach wie vor nur als 
unzulässig bezeichnet werden . ."2. 

Daraus geht aber auch hervor, daß es oft eine Täuschung ist zu meinen, daß dieser 
Mensch gegen Ende der Behandlung keine Hilfe mehr nötig habe. Es wird jetzt näm- 
lich die spezifische, neue Bedürftigkeit bewußt, das Leben vor Gott in Ordnung zu 
bringen. Es muß also hier die Individualseelsorge helfend bereitstehen. Das zeigt 
die allgemeine Praxis der Psychotherapie, das bestätigen erfahrene Ärzte. Auch 
C. G. Jung betont, daß bei allen Patienten über des Lebens Mitte die religiöse Frage 
als zentrale sich herausschäle. Andere Ärzte gehen weiter und behaupten, daß jeder 
Neurose eine religiöse Not zugrunde liege. Es dürfte evident sein, daß die indivi- 
duelle Seelsorge die sich damit zeigende Aufgabe nur in einer Zusammenarbeit mit 
den Psychotherapeuten bewältigen kann; daß anderseits aber die personale Tren- 
nung zwischen Arzt und Seelsorger notwendig ist. Wenn heute von mancher Seite 
behauptet wird, die Psychotherapie sei die legitime und wissenschaftliche, moderne 
Ablösung der Seelsorge, und wenn auch Patienten heute zum Arzt wie zu einem Seel- 
sorger kommen und an ihn entsprechende Anforderungen stellen, dann liegt dem • 
abgesehen von der Säkularisierung des Bewußtseins • auch die Erfahrung zugrunde, 
daß die individuelle Seelsorgsaufgabe von theologischer und priesterlicher Seite 

1 Frankl, Ärztliche Seelsorge. Wien 1948, S. 185 f. 



446 Philipp Dessauer 

noch nicht genügend gesehen ist. So notwendig aber diese Zuordnung ist: die Sorge 
für das Heil der Seele und die Sorge für die psychische Gesundheit eines Menschen 
sind verschiedene Aufgaben, die mit der verschiedenen Zielsetzung auf verschie- 
denen Realitäten gründen und verschiedene Methoden verlangen. 

V 

Der Tod und die Neurose 

In jeder Krankheit wird der Mensch vom Tode bedrängt. Auch die neurotische 
Erkrankung ist von der Todesdrohung durchzogen. Schon die in der Neurose fest- 
gehaltenen Infantilismen deuten darauf hin. Aber der Tod wird in der psycho- 
analytischen Behandlung nur wie am Rande Thema. Die Analyse fördert den Da- 
seinskonflikt zutage. Sie bringt die Flucht zum Stehen. Sie öffnet eine Lebensmög- 
lichkeit in dieser Welt • aber alles dies ist nur vorläufig. Der Daseinskonflikt hätte 
sich überhaupt nicht neurotisch fixieren können, wenn die Todesdrohung in die volle 
personale Entscheidung aufgenommen und von ihr beantwortet worden wäre. Der 
neurotische Mensch weiß nicht, wie sein Leben den Raum haben könnte, den es 
braucht • wäre der Tod nicht, dann wäre alle Hoffnung möglich, aller Konflikt, 
alles Hinausgeschobene, alles Abgedrängte könnte sein, ohne daß der Mensch in 
Gefahr gerät. Das Leben hätte noch jede Möglichkeit vor sich. Die Neurose ist ein 
Todesleiden, weil sie gerade der Konflikt mit der Wirklichkeit der Todesnähe ist. 
Diese Todesnähe verändert das Gegenwärtige und macht alles im Grunde unmöglich. 

In der psycho-analytischen Behandlung wird der Tod nicht zum Hauptthema ge- 
macht, weil seiner Not nur vom Glauben her wirklich begegnet werden kann. So 
zeigt sich jede psychotherapeutische Arbeit als eine vorbereitende und vorläufige. 
Hier liegt die große Entscheidung. Eine analytische Behandlung, deren Erklärungs- 
motive den Tod rein innerweltlich und diesseitig verarbeiten wollte, hat bereits eine 
Glaubensentscheidung gefordert, wenn auch eine negative. In ihrer Stellung zum 
Tod entscheidet sich alle psychotherapeutische Praxis und die zugrunde liegenden 
Theorien. Hier ist der Punkt, wo mit Sicherheit die theologische Kritik einsetzen 
kann, und wo die Möglichkeit einer Zusammenarbeit von Priester und Therapeut 
eindeutig zu entscheiden ist. 

Das Evangelium und die Heilssorge des Priesters will das Leben des Menschen 
befreien, so daß es durch den Tod leben kann. Die Gegenwärtigkeit des Todes wird 
nicht bestritten und nicht geflohen und nicht gemieden • sie wird bejaht als zum 
Leben gehörend, als die Höhe der Vollendung. So wird der Lebensraum in jeder 
Stunde groß und weit, und die Grenzen, unter denen der neurotische Mensch leidet, 
werden unwesentlich. Diese Entlastung von der Todesdrohung ist eine spezifisch 
seelsorgliche Aufgabe. In der asketischen Sprache heißt sie auch: •Vorbereitung auf 
den Tod". Sie ist keineswegs ein Geschäft, das erst in der Todeskrankheit akut würde 
und hier gewissermaßen •erledigt" werden könnte. 

In der Schule von C. G. Jung wird in Konsequenz bestimmter Ansätze die thera- 
peutische Behandlung zu einer Seelenführung. Es werden Aufgaben gestellt, die 
innerweltlich überhaupt nicht richtig gefaßt werden können. Diese •Höhere Form 
von Therapie", von der C. G. Jung spricht, zeigt in Wirklichkeit nur, wie unzerteil- 



Ärztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 447 

bar die Einheit des Menschenlebens ist, und daß der ganze Mensch, alles in ihm, 
zum endgültigen Heile hinstrebt. Aber es ist eine Überschreitung der Kompetenz, 
wenn auch hier noch von einer ärztlichen Aufgabe gesprochen wird. In Wirklichkeit 
wird"hier in die therapeutische Theorie eine Heilslehre eingeschoben. Es sei hinge- 
wiesen auf die Zielsetzung im sog. Individuationsprozeß. Die •Selbstwerdung" wird 
zu einem •Weg der Sinngebung". Woher aber nimmt eine psychotherapeutische, 
eine ärztlich-psychologische Theorie die Prinzipien zur Lösung der Sinnfrage des 
Daseins? Eine noch so subtile Analyse des Unbewußten kann dann bei dieser Ziel- 
setzung nur zu einer Orientierungslosigkeit der psychologischen Theorie führen. Dies 
kann hier nur angedeutet werden, aber es genügt, um zu zeigen, wie zentral das 
Todesverständnis für ein mögliches Verhältnis zwischen therapeutischer und seel- 

sorglicher Praxis ist. 
VI 

Die analytische Selbsteröffnung und das sakramentale Schuldbekenntnis 

Immer wieder kann man eine Verwechslung oder Vermischung dieser beiden in 
sich ganz verschiedenen Vorgänge bemerken. Die Ähnlichkeit in beiden Vorgängen 
liegt vor allen Dingen in dem Moment der Entlastung oder, wenn wir das Wort 
im weiteren Sinn gebrauchen: einer Heilung, die durch eine Selbstdarstellung des 
Menschen vor sich geht; dann auch darin, daß bei dieser. Selbstdarstellung ein zwei- 
ter erfahrener, fachlich ausgebildeter, kompetenter Mensch Hilfe leistet. Die Tatsache 
der Entlastung ist aber im Sakrament der Buße wesentlich transempirisch. Die Er- 
fahrung dieser Entlastung ist eine sekundäre, wenn auch sehr wünschenswerte • 
häufig früher oder später eintretende Folge. Das sakramentale Bekenntnis gründet 
auf seiner Einsetzung, auf einer Institution, und stellt eine Verpflichtung für den 
katholischen Christen dar, der eine vollwirkliche Schuld auf sich geladen hat, eine 
Schuld also, durch die er sich von Gott abwandte. Das anklagende Wort: Ich habe 
dieses getan... ist nur richtig gesagt, wenn es aus dem Willen kommt, sich Gott 
zuzuwenden; also aus der Reue. Der Mensch spricht dieses Wort zu Gott, und zwar 
so, wie es aufgetragen ist, indem er nämlich dieses bekennende Wort an den von der 
Kirche zum Hören beauftragten Priester richtet. Der Priester hat dieses Wort wirk- 
lich zu hören, er ist nicht ein Statist, der nur da-zu-sein hätte, aber er ist auch nicht 
dieser private Mensch mit diesem Namen, mit dieser seiner subjektiven Selbst- 
erfahrung, seiner Begabung, seinem Verstand und seinen Neigungen; sondern er ist 
ein Namenloser, seiner selbst Vergessender. Er hört nur im Auftrag eines Anderen, 
Christi, und im Auftrag der Kirche. Für den Priester ist auch der Sprechende, Sich- 
Anklagende namenlos. Er interessiert sich nicht für die Lebensgeschichte dieses Men- 
schen, für seine Herkunft. Er interessiert sich für ihn genau nur so weit, wie es wich- 
tig ist für dessen Sprechen und für das eigene Hören und Verstehen dessen, was hier 
die Sünde ist, • für das also, was er, der Priester wissen muß. Der Priester hat ein 
richterliches Urteil zu fällen3. Eine •Sententia judicialis". Davon ist er gänzlich in 
Anspruch genommen. Er ist dazu da, auszusprechen, was er sakramental vollzieht: 

3 Über den richterlichen Charakter der priesterlichen Tätigkeit im Sakrament der Buße 
unterrichtet gut die 3. Aufl. der •Institutiones Theologiae dogmaticae" von Lercher. Bd. IV.2 

(1949) 112ff. Zu einer Kontroverse über dieses Thema: JosefTernus, •Die sakramentale Los- 
sprechung als richterlicher Akt". In Ztschr. f. Kath. Th. 71, 2 (1949) 214•230 



448 Philipp Dessauei 

die Nachlassung der Sünden. Diese richterliche Gewalt ist ihm also gegeben zu- 
gunsten des vor Gott Schuldiggewordenen. Anders also als bei weltlichen Gerichten. 
Hier im Sakrament ist der Schuldige zugleich der Zeuge und der Ankläger. Der 
Richter ist nicht gesetzt, ein Beweisverfahren zu suchen; er ist nicht beauftragt, an 
dem zu zweifeln, was vom Ankläger und Schuldigen gesagt wird. Wenn er fragt, 
dann ist es nur zu dem Zweck, dem sich Anklagenden zu helfen, damit seine Anklage 
eine vollständige werde, wie sie sein muß. Dieser Richter muß darauf sehen, daß der 
sich Anklagende es in Reue tut; daß der Inhalt der Anklage wirklich die Sünde ist, 
und daß die Sünde in der Anklage erkennbar wird. Der Priester fragt nach den Um- 
ständen der Sünde nur insoweit, als diese Umstände die Art der Sünde verändern. 
Dieser Richter muß dem Beichtenden glauben, sowohl wenn er für sich, als auch wenn 
er gegen sich spricht. 

Das Sündenbekenntnis ist • wir sehen ab von der notwendigen Gnade • in der 
Macht des Bekennenden. Nur so weit ist das Bekenntnis gefordert. Sein Inhalt ist 
das Resultat einer ernsthaften Überlegung. So ernsthaft, wie es eben bei einer nor- 
malen, aber wichtigen Überlegung bei diesem Menschen auch sonst zugeht, in den 
Dingen also, die er für sein Leben als wichtig erkennt. Es wird also keine materiale, 
abstrakte, vollkommene Vollständigkeit des Bekenntnisses gefordert, sondern die 
Vollständigkeit, die eben in jenen Minuten der Vorüberlegung (Gewissenserfor- 
schung) und in diesem Augenblick (der Anklage) diesem Menschen, der gesündigt 
hat, möglich ist, d. h. gedächtnismäßig zur Verfügung steht. Es ist somit auch keine 
Vollständigkeit im Selbstverständnis gefordert. Der Beichtende sitzt nicht über sich 
selbst Gericht. Er muß sich nicht selbst •durchschaut" haben. Es kommt nicht darauf 
an, wie scharfsinnig ihn die innere und äußere Erfahrung gegenüber seinen Fehlern 
und deren Zusammenhängen gemacht hat. Es kommt vielmehr auf die Lauterkeit 
der Gesinnung, auf die Ehrlichkeit der Anklage an, auf den Zusammenhang des 
äußeren mit dem inneren Wort, das er vor dem allwissenden Gott spricht und das 
heißt: •Du weißt es. So bin ich." Die Selbstanklage enthält keine Darlegung psy- 
chischer Zusammenhänge. Die Selbsterforschung bezieht sich nicht auf Komplexe und 
auf jene verdrängten psychischen Gehalte, wie sie nur durch ärztliche Kunst oder 
vermöge einer besonderen Fähigkeit des inneren Gespürs gehoben werden können. 
Es soll also in der vorbereitenden Überlegung nichts Verborgenes aus den Tiefen 
der Seele herausbefördert werden; etwas anderes ist leichtsinnig Vergessenes, feige 
Abgedrängtes, das sich in der Erforschung finden lassen kann, kräftig ins Bewußtsein 
zu heben. 

Was auf das Bekenntnis folgt, ist das, woraufhin die Selbstanklage überhaupt 
nur geschehen konnte: die Nachlassung der Schuld. Diese Nachlassung nur bezieht 
sich direkt auf alle genannten Sünden • indirekt und ebenso wirklich auf alle 
Schuld, ob sich der Bekennende ihrer erinnern konnte und so sie anklagte, oder sich 
nicht erinnern konnte. Absolution ist ebenso sakramentaler Natur, wie schon die 
Anklage es war. Durch die Lossprechung geschieht das, was der Sünder in Wahrheit 
und eigentlich anstrebt, nämlich radikal frei zu werden von der Schuld vor Gott und 
wieder in seiner Gnade zu leben. Das andere Freiwerden, die psychische Entlastung 
oder ein Freiwerden von jenen Folgen der Schuld, die sich im Leben auswirken 
können, ist wiederum zweitrangig. Das Wichtige ist allein: im Du zu Gott ist nun 



Ärztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 449 

kein Hindernis mehr. Der Beichtende ist nun von Gott angenommen, weil er seine 
Sünde bereut hat und sie dem Gericht Gottes schon jetzt unterworfen hat. 

Die Benennung der Sünde in der Anklage ist keine willkürliche und keine belie- 
bige. Der Name der Sünde wird vor Gott genannt. Der hörende Priester muß das 
Wort verstehen, so wie die Kirche es versteht, und so also, wie der Glaube die Sünde 
erfaßt. Also ist die Benennung einfach. Der Priester hat nicht teil an der Allwissen- 
heit Gottes, er muß kein genialer Psychologe sein, um das Beichtsakrament richtig zu 
verwalten. Er ist kein analytisch Geschulter, der •Hintergründe" und •Untergründe" 
zu erforschen hätte. Der Beichtende ist nicht darauf angewiesen, daß der Mann, der 
sein Bekenntnis hört, ein besonders kluger Mensch sei, oder einer, der ganz sicher 
genau versteht, was da gesagt wird • so nämlich, wie es vom Beichtenden mit allem, 
was darin ist, gemeint ist • also auch mit dem, was der Beichtende auszudrücken 
nicht in der Lage ist. Der genau Verstehende, der alles Wissende und der eigentlich 
zu Gericht Sitzende ist Derselbe, Der da verzeiht: Der allwissende Gott. Bei allem 
Bemühen des Beichtenden und des hörenden Priesters um das Eigentliche geht die 
Anklage doch durch den Priester hindurch zum allwissenden Gott. Also kann sie 
einfach sein, ja sie muß einfach sein, so einfach wie möglich, so einfach, wie die 
Offenbarung spricht und die Worte in Gebrauch nimmt, und wie die Kirche sie lehrt, 
wo von menschlicher Schuld die Rede ist. Von dieser Art sind z. B. die Worte des 
Dekalogs. Eine Anklage, die meint, über die herrliche Einfachheit und Wahrheit 
des schlichten Anklagewortes hinausgehen zu können, gerät leicht in Verwicklungen, 
in Verstrickungen; die Mühe und Not des Schuldbekenntnisses verwandelt sich in 
Mühe und Not einer Wort-Suche, einer subtilen Untersuchung des eigenen Zustan- 
des, sie gerät unter die Angst der Selbstsicherung durch eigenes Können. Der er- 
fahrene Seelsorger kennt diese Abwege zur Genüge. Der Glaube, der die Anklage 
trägt, befreit sie auch von derartigen Verkrampfungen, in denen das Sakrament der 
Buße, dieses, wenn man so sagen darf, menschlichste aller Sakramente, umgefälscht 
wird in eine qualvolle subjektive Kunst der Selbstdarstellung und in eine Über- 
forderung des Priesters, den Arcana und Subtilia der Psyche gewachsen zu sein. 

Bei dem heutigen Stand des menschlichen Bewußtseins in zivilisierten Ländern ist 
es auch für die rechte Erkenntnis der sakramentalen Buße von Nutzen, den Vorgang 
der Tiefenanalyse mit dem Beichtbekenntnis zu vergleichen und von ihm abzuheben. 
Die dem Psychotherapeuten in der Analyse sich öffnende Psyche hat zunächst kein 
anklagendes Wort. Das •Eingeständnis", das Sprechen von sich selbst, ist zunächst 
nicht getragen von dem Willen, sich zu Gott hinzuwenden, sondern von der Absicht, 
geheilt zu werden und das Hindernis des Lebens los zu sein. In dem ganzen analy- 
tischen Vorgang lebt diese Absicht und prägt ihn. Der Arzt will durchaus nicht 
Schuld sichtbar werden lassen, Schuld im Sinne von religiöser, moralischer Schuld, 
die nichts anderes ist als Sünde, Schuld vor Gott. Sichtbar soll werden das mensch- 
lich Verkehrte, auch das, was das Gewissen bedrückt. Wenn die Analyse so weit 
fortgeschritten ist, daß die Frage des Patienten nach der Schuld dasteht, dann wird 
der Therapeut diese Frage nicht abweisen (als wäre sie bedeutungslos), aber er wird 
sie auch nicht annehmen (als ob er hier urteilen wolle); dann, wenn die Freiheit 
soweit wiedergewonnen ist, daß es in Einfachheit und ohne Selbsttäuschung gesche- 
hen kann, und daß die wirkliche subjektive Schuld von objektiven Schuldver- 

29 



450 Philipp Dessauer 

strickungen, die der Patient bei seiner Verfassung nicht zu verantworten hatte, auch 
im Bewußtsein des Patienten sich deutlich scheidet, ist für den Arzt der Augen- 
blick gekommen, auf die Möglichkeiten hinzuweisen, die sich aus diesem Bewußt- 
seinsstand ergeben. Der christliche Arzt wird seinen katholischen Patienten auf das 
Sakrament der Beichte hinweisen, den nichtkatholischen Christen aber wird er darauf 
aufmerksam machen, daß Christus dem sich zum Vater hinwendenden Menschen die 
Verzeihung versprochen hat. 

Die Frage des Arztes ist eine forschende und erforschende und eine weckende. 
Neues wird zutage gefördert, vollkommen Vergessenes sichtbar, ungeahnte Zusam- 
menhänge tauchen auf. Wo nur das leiseste Symptom einer Verwirrung sich zeigt, 
setzt das Suchen ein. Völlig anders ist die Frage des Priesters in der Beichte. Sie hat 
nur das Ziel, das Gesagte zu ergänzen, die Selbstanklage in dem gerade notwen- 
digen und jetzt möglichen Maße vollständig zu machen. Die Frage des Priesters 
muß sein: opportuna, modesta, discreta. Sie ist eine sekundäre Hilfeleistung. Die 
Frage des Arztes ist eine primäre Hilfeleistung. Der Arzt fördert das Gespräch so, 
daß die notwendige Frage opportun wird. Seine ärztliche Absicht macht es möglich, 
daß seine Frage über das sonst für den Menschen Modeste und Discrete hinaus- 
geht. Der Weg bis zur Wiederfindung der Freiheit, der in der Analyse gegangen 
wird, ist oft lang und beschwerlich. Die Freiheit wird dort wiederhergestellt, wo sie 
neurotisch überdeckt war. Der Versuch der Reue gegenüber noch so verdeckten 
Schuldkomplexen ist gefährlich und führt oft zur Vertiefung der Neurose. Der Un- 
terschied von subjektiver, verwirklichter und objektiv nur gewissermaßen instru- 
mental eingegangener Schuldverstrickung4 ist eine Voraussetzung der freien und 
klaren personalen Reue. So kann die ärztliche Behandlung auch unter religiösem und 
seelsorglichem Gesichtspunkt dringlich werden. Audi diese Behandlung fordert eine 
Vollständigkeit. Aber diese Vollständigkeit in der Analyse ist wiederum keine ab- 
solute; sondern sie ist relativ, gerichtet auf den neurotischen Zusammenhang. Daß 
manche Psychotherapeuten in der Analyse zu weit gehen, dürfte kaum bestritten 
werden. Aber andererseits darf die Aufgabe dieser relativen Vollständigkeit auch 
nicht unterschätzt werden. Eben wegen des aufgegebenen Zieles unterscheidet sich 
diese Vollständigkeit von der in der Beichte geforderten ganz grundsätzlich. In der 
Analyse tritt die Individualität psychologisch zutage, das nämlich, was das all- 
gemeine Wort zunächst völlig ungenügend ausdrückt. Hier muß die Biographie ge- 
hoben werden, hier muß deutlich werden, was eine einfache Erinnerung auch noch 
so angestrengter Art dem Patienten in keiner Weise zugänglich machen konnte. Der 
Arzt ist wie ein Geburtsheber, er ist ein Entdecker. Nach dieser Entdeckung verlangt 
der Patient. Er ist beunruhigt, wenn sie nicht geschieht. Er ist wie erlöst, wenn sie zu- 
standekam. Man kann daraus ableiten, welche Schwierigkeiten ein Beichtvater mit 
einem Beichtenden hat, in dessen Anklage, ohne daß er es weiß, beide Motive wirk- 
sam sind: das Motiv, sich vor Gott von den Sünden entlastet zu wissen, und das 

4 Ganz genau genommen ist dieser Mensch in ein verkehrtes •böses" Geschehen objektiv 
verstrickt • da er aber Mensch ist, fühlt er die Anforderung und nimmt sich zunächst voll- 
menschlich • als schuldig. Die Analyse darf die heikle Frage des subjektiven Vermögens 
und Schuldigwerdens weder einfach übersehen und auf die Seite schieben • noch glatt 
lösen wollen. 



Ärztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 451 

Motiv, von dem Unfaßbaren, Verborgenen durch die Kunst des Anderen befreit zu 
werden. Diese beiden Motive irritieren sich ständig gegenseitig. Sie machen das 
Beichten zu einer Qual. Es kommt darauf an, daß der Beichtvater dieses Ineinander 
bald erkennt und daraus die Konsequenz zieht. Nach dem Rat der Kirche und ihrer 
geistlichen Lehrer soll der Beichtende mit Namen nennen, was er in Gedanken, Wor- 
ten und Werken gesündigt hat. Wenn also die beunruhigenden Komplexe diese ein- 
fache Benennung verhindern, muß außerhalb des Beichtstuhls ein Gespräch statt- 
finden. Was ist es, daß die Benennung der aktuellen und singulären Schuldkonkretion, 
die normaler Weise mit dem einfachen Wort benannt werden kann, hier so müh- 
selig wird und immer wieder subjektive Verflechtungen sich vordrängen, die schwer 
faßbar sind? 

Fast könnte man sagen, daß in der Mitte, vermittelnd zwischen dem sakra- 
mentalen Vorgang der Beichte und seiner Behandlung durch den Psychotherapeuten, 
der Vorgang der Seelenführung steht. Hier spielen die Biographie der Seele eine 
Rolle, die kausalen Zusammenhänge, die Geschichte der Gesinnung, die Verästelung 
des religiösen Lebens bis in die kleinsten Vorgänge. Zunächst geht das eigentliche 
Interesse des Seelenführers und des Christen, der sich eine Zeit lang • natürlich in 
Freiheit • in diese Führung hineinbegibt, auf den gnadenhaften Weg, die Vor- 
sehung und die Fügung, die innere Einsprechung, auf Erfahrungen innerer Ver- 
lassenheit und innerer Tröstung, Erfahrungen besonderer Versuchtheit, und die 
reiche, unberechenbare Geschichte, die anbricht, wenn die Liebe zu Gott sich mehrt. 
Aber zugleich mitgenommen und in das Große einbezogen, ist die persönliche 
•Welt-Geschichte", sind die Aufgaben, die dieser Mensch in der Welt hat, und 
deren innere Bewältigung. Es ist nicht zu verwundern, daß sich in diesen Gesprächen 
auch jene psychischen Tatsachen und Umstände anmelden, die von der Tiefen- 
psychologie erforscht werden. Die Seelenführung hat diese Dinge im Auge zu be- 
halten, aber sie wird sie nicht zum selbständigen Thema machen. Sollten sich dabei 
komplexartige, verselbständigte und durch kluge, behutsame Aussprache nicht klär- 
bare Zusammenhänge herausstellen, dann wird der Seelenführer mit dem Anver- 
trauten darüber zu Rate gehen, ob ein Fachtherapeut zu Hilfe gezogen werden soll. 

Wie wichtig es ist, daß Beichtinstitution und Seelenführung getrennt werden, 
geht aus der absoluten und unbedingten Geltung des Beichtsiegels hervor. Diese 
äußerst strenge und ausnahmslose Verpflichtung kennzeichnet den Vorgang des Buß- 
Sakraments. Es gibt auch kein amtliches Colloquium unter Beichtvätern, etwa derart 
wie es ein Colloquium unter Ärzten geben kann. Das seelenärztliche Colloquium 
zwischen Seelsorger und Psychotherapeut ist nur möglich auf Grund der Basis außer- 
sakramentaler Seelenführung und der Erlaubnis zu diesem Colloquium, die hier von 
Seiten des Anvertrauten dem Seelsorger gegeben werden kann. 

VII 

Das seelenärztliche Colloquium 

Bei jeder Seelenführung und individuellen Seelsorge kann es dazu kommen, 
daß der Priester seelische Hilfen zu leisten hat, die nahe an eine psychotherapeu- 
tische Tätigkeit herankommen. Dafür könnte die •Kleine Therapie" sehr nützlich 

29* 



452 Philipp Dessauer 

sein, von der Josef Goldbrunner spricht5. Wir besitzen eine solche Lehre noch nicht. 
Wenn die •Kleine Therapie" vom Priester im Zusammenhang der Seelsorge aus- 
geübt werden soll, dann dürfte sie keine eigentliche Analyse enthalten, auch nicht 
eine sog. •Kurzanalyse", • so scheint uns wenigstens. Eine Zusammenarbeit von 
Priester und Arzt wird aber immer unentbehrlich bleiben. Leider stehen, besonders 
in den kleinen Städten und auf dem Lande, nicht genügend Ärzte zur Verfügung, 
die der Priester zur Hilfe heranziehen kann. Für die Zusammenarbeit wären einige 
Voraussetzungen zu forden: Erstens wird ein katholischer Priester niemanden, der 
ihm anvertraut ist, zu einem orthodoxen und sozusagen •eingefleischten" Schüler 
Freuds schicken. Die Freudsche Doktrin und Methode ist vielleicht in Deutschland 
etwas im Zurückgehen • in Frankreich und den Vereinigten Staaten steht sie in 
höchster Blüte. Es ist hier nicht die Aufgabe, über die einzelnen Schulen kritisch zu 
referieren, aber es sei hingewiesen auf Paul Matussek, Metaphysische Probleme der 
Medizin, Springer-Verlag 1950 (2. Aufl.). Diese kritischen Darlegungen zu Freuds 
Theorie zeigen hinreichend, warum ein Arzt, der seinen Patienten einer solchen Be- 
handlung unterwirft, als Mitarbeiter christlicher Seelsorge nicht in Frage kommt. 

Zweitens müssen wir auch ausschließen den Arzt, der sich streng an die Schule 
C. G. Jungs bindet und dessen Psychologismus vertritt. Die Lehre Jungs macht einen 
großzügigen und alles miteinbeziehenden Eindruck. Die Art dieser Toleranz und 
Liberalität geht hervor aus Jungs Schriften: •Die Beziehungen der Psychotherapie 
zur Seelsorge" (Zürich 1932), •Psychologie der Religion" (Zürich 1940) und recht 
plastisch aus dem Satze: •Mein Verhältnis zu allen Religionen ist daher ein positives. 
In ihrem Lehrgehalt erkenne ich jene Figuren wieder, die mir in den Träumen und 
Phantasien meiner Patienten begegnet sind. In ihren Moralen sehe ich die gleichen 
oder ähnlichen Versuche, die meine Patienten aus eigener Erfindung oder aus Ein- 
gebung machen, um den richtigen Weg zu finden, mit den Mächten der Seele umzu- 
gehen. Die heilige Handlung, das Ritual, die Initiationen und die Askesis sind mir 
überaus interessant, als Wechsel- und formenreiche Tediniken den richtigen Weg 
zu erzeugen"6, oder der andere Satz Jungs: •Ich bin unerschütterlich davon über- 
zeugt, daß eine ungemessen große Zahl von Menschen in den Schoß der katholischen 
Kirche gehört und sonst nirgends hin, weil sie dort am besten und nützlichsten unter- 
gebracht sind. Wie ich auch überzeugt bin • und zwar aus eigener Erfahrung • 
daß eine primitive Religion dem Primitiven viel besser bekommt, als wenn er das 
ihm unverständliche, blutfremde Christentum in ekelerregender Weise nachahmt..." 
(1932). C. G. Jung und seine Schüler meinen also in einer tiefenpsychologischen 
Praxis selbst die Entscheidung treffen zu können, wem gerade diese oder jene Reli- 
gion gut tut. Die Schüler Jungs sind nicht einheitlich, aber offensichtlich ist die Mehr- 
zahl dem Psychologismus verfallen. Wohin dieser treibt, kann man am besten dem 
umfangreichen Werke von Erich Neumann entnehmen: •Ursprungsgeschichte des 
Bewußtseins" (Zürich 1949). Ein Kennzeichen wird auch darin liegen, ob der be- 
treffende Psychotherapeut die sog. •Höhere Psychotherapie" betreibt, in der Jung 
den Menschen auf dem Wege zu seiner Vervollkommnung fördern will. Diese Pseu- 

5 Katechetische Blätter 76, 2, Februar 51:  Seelenführung. Die Bedeutung der Tiefen- 
psychologie für die Seelsorge 

6 Zitiert bei Goldbrunner: •Individuation" S. 171 



Ärztliche Psychotherapie und priesterliche Seelsorge 453 

do-Seelenmystik hat nichts mit dem wirklichen Heilsweg zu tun. Über die Psycho- 
logie Jungs orientiert kritisch Josef Goldbrunner in seinem Buch •Individuation" 
(Krailling vor München 1949). 

Die ältere Form der Adlerschen Individual-Psychologie ist in Reinkultur bei den 
heutigen Praktikern sehr selten geworden.. Die meisten praktischen Psychothera- 
peuten sind mit Recht Eklektiker und verlassen sich auf eine sich ständig mehrende 
therapeutische Erfahrung. Entscheidend für die Beurteilung einer fruchtbaren Zu- 
sammenarbeit wird sein, welches therapeutische Ziel der Arzt sich steckt. Wenn der 
Erfolg und auch das praktische Ziel der therapeutischen Bemühung einer Ver- 
flachung gleichkommt oder einer Herabsetzung der Lebenserwartung überhaupt, 
einer Art von Resignation oder dem. Zustand einer Art Aufklärung, die an Stelle 
des Glaubens und der Hoffnung das Wissen zu setzen vermeint, dann ist eine Zu- 
sammenarbeit für den Priester praktisch ergebnislos und die Analyse für die 
Glaubensüberzeugung des Patienten, die das Leben konkret durchwirkt, schädlich. 
Derartig •Geheilte" sind nicht selten für ihr Leben behaftet mit einem Ersatzglau- 
ben. Sie •glauben" an das Schema, das zu ihrer •Heilung" geführt hat, und sie den- 
ken und reden mit sich selbst und mit anderen in dem Vokabular, das ihnen in hun- 
dert oder mehr Stunden der Behandlung allmählich geläufig wurde. Sie analysieren 
ihre Träume und die anderer Leute, und sie sind in Wirklichkeit nicht lebenstüchtig, 
sondern lebensfremd geworden. Es kommt sehr viel, wenn nicht alles, auf die Per- 
sönlichkeit des Arztes an. Übt er die rechte Epoche, kennt er den geistigen Ort seiner 
Arbeit im Gesamtzusammenhang des menschlichen Daseins, dann öffnet er dem 
Patienten den Weg zur rechten Freiheit. Seine Arbeit bedroht nicht die religiöse 
Überzeugung des Menschen, läßt weder eine skeptische Grundhaltung, noch die 
falsche Aufklärung über die Menschenseele und damit ein verkehrtes Selbstbewußt- 
sein Zustandekommen. Die geformte Menschlichkeit des Psychotherapeuten muß dem 
Patienten eine Hilfe sein, daß er nun nicht mit einer angestrengten Selbstreflexion 
beladen aus der Behandlung entlassen wird, sondern das Grundvertrauen des Le- 
bens wieder in ihm entstanden ist, und daß dieses Grundvertrauen sich nun mit dem 
Glauben auf eine fruchtbare Weise verbindet. Wir wissen heute, daß es Neurosen 
gibt, Durchgangsneurosen, die auf dem Wege zur Heiligkeit liegen. Das religiöse 
Leben kann Krisen hervorbringen, in denen neurotische Kerne sich auflösen müssen. 
Auch die Angst und das Leid einer Neurose muß vom Seelsorger positiv gesehen 
werden. Wie sehr kommt es darauf an, daß es genügend Seelsorger gibt, die in 
diesen Dingen sich auskennen, und daß es genügend christliche, gläubige Ärzte 
gibt, die mit Rat und Tat zur Verfügung stehen. 




