
454 

EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Bildbetrachtung 
Von Hubert T h u r n S. J., München 

Der Gedanke C. G. Jungs, daß •Bild Seele sei", mutet zunächst sonderbar an. Betrachtet 
man ihn näher, wird man ihm zustimmen. 

Unterscheiden wir die drei Bereiche, Leib, Seele und Geist, dann bedeutet Seele so viel 
wie: Gemüts- und Phantasiekräfte. Ein Bild, sei es ein Traumbild, sei es ein Bild, das 
mittels Farben, Stiften usf. hergestellt wurde, ist von der Phantasie gestaltet und wird von 
Gefühlen bestimmt, ist also •Seele", d. h. Ausdruck der Seele. 

Wer seinen Träumen • wenigstens zu gewissen Zeiten • einige Aufmerksamkeit 
schenkte, wird ihren Gefühlsreichtum, ihre Gefühlshintergründigkeit, ihre Gefühlssättigung 
oft haben feststellen können. Auch die Phantasie als Gestaltungskraft mag ihm häufig zu 
eindrücklichem Erlebnis geworden sein. Sie äußerte sich in der Fähigkeit, Erlebtes in neue 
Zusammenhänge zu stellen, durch Veränderung, Vervollkommnung, Verdichtung, Umord- 
nung usf. ein Neues zu schaffen, gelegentlich auch eine Ganzheit zu erstellen, der Geformt- 
heit, Struktur eigentümlich war. 

Während beim Traum das Gefühl im Vordergrund steht • daher die Verschwommenheit, 
Weichheit, •Unaussprechlichkeit" vieler Träume •, ist es beim Bild, das gemalt oder ge- 
zeichnet wurde, die Phantasie, die an der Entstehung stärker beteiligt ist. Das Bild als 
künstlerische Darstellung ist zunächst Komposition, Ergebnis der Schöpferkräfte und des 
künstlerischen Könnens. Das geht schon hinlänglich deutlich daraus hervor, daß es nicht 
jedem in gleicher Weise gegeben ist, Erlebnisse bildhaft darzustellen. Es bedarf besonderer 
Phantasiebegabung ein Bild zu komponieren. Aber auch das Gefühl hat Anteil am Zu- 
standekommen eines Bildes: sei es, daß der Ursprung eine Emotion ist, sei es, daß die 
Gesamtdarstellung von Gefühlen bestimmt wird, oder die einzelnen Gegenstände gefühls- 
getragene und -gesättigte Wirklichkeit bedeuten. 

Bildbetrachtung bedeutet nun ein Erfühlen und Nachvollziehen des Seelischen, das ein 
Bild beinhaltet. 

Viele Menschen leiden heutzutage an seelischer Dürre, an mangelnder Konzentration, an 
Unruhe. Eine •Meditation", besinnliches Denken, betrachtendes Gebet will ihnen gar nicht 
oder nur sehr schwer gelingen. 

Bildbetrachtung ist eine Hilfe auf dem Weg zu beschaulichem Verweilen und Beten, ein 
Mittel zur Überwindung der inneren Dürre. Bildbetrachten •erfühlt" den Bedeutungsgehalt 
eines Bildes. •Erfühlen" ist Schauen und Sichversenken. Beim Schauen und Sichversenken 
lassen sich folgende Phasen unterscheiden. Als erstes erfolgt ein Blick auf das Gesamt des 
Bildes. Vielfach ist das Interesse darauf gerichtet, ob das Bild bekannt ist, wo und wann 
es gesehen wurde. Schon bald melden sich dann Gefühle der Sympathie und Antipathie. 
Der nächste Schritt geht auf Erforschung der Details. Es können Farben und Formen sein, 
die im Vordergrund des Interesses stehen. Hier sei auf Forschungsergebnisse der Typologien 
und des Rorschachtestes verwiesen, die Form- und Farbseher unterscheiden, Formseher sind 
schizothymer Art, Farbseher zyklothym. Farben wirken in elementarer Weise auf Gefühl 
und Stimmung. Formen sind in ihrer Wirkung aufs Gefühl weniger unmittelbar. Beim 
Formsehen sind Vorstufen motorischer, also bewegungsmäßiger Art von Wichtigkeit. Große 
Bedeutung hat die Vorbildung des Betrachters, ob er Laie, Künstler, Dilettant ist. Da diesem 
Punkt eine gesonderte Betrachtung gewidmet werden soll, genüge hier der Hinweis. 

Die eigentliche •Erfühlung" ist nur bei williger •Hingabe" möglich, einer Hingabe, die 



Einübung und Weisung 455 

bereit ist, Farbe und Form auf das Gefühl einwirken zu lassen, Herz und Gemüt zu öffnen. 
Ist diese Bereitsdiaft vorhanden, so beginnt ein kompliziertes Spiel seelischer Funktionen, 
bei dem das Gefühl verbindet, allenthalben wogt und webt. Von kaum spürbarer Anteil- 
nahme bei Beziehungserfassungen und Bedeutungsempfindungen bis zu stärkster Ergriffen- 
heit bei Weckung von Erinnerungen und Erlebnissen ist das Gefühl tätig und wirksam. 
Es lassen sich im einzelnen Vorgänge des Hinnehmens und Ergreifens, eines Umflutens, 
Nachzeichnens und Nachahmens unterscheiden. Bei diesen Vorgängen spielen Augenbewe- 
güngen und initiale Bewegungen und Bewegungsimpulse, also die Motorik eine große Rolle. 
Phantasiebetont sind das Einschmiegen und Anschmiegen an Formen, Gesten, Haltungen, in 
Gewänder und deren Bewegungen, in Gebäudeteile, -bogen, Maßwerk, das Ausloten von 
Tiefen und Abmessen von Höhen usf. 

Durch dieses Versenken, Schauen, durch die Hingabe wird die Seele •bewegt", sie gerät 
in einen Zustand lebendiger Ergriffenheit. Sie fühlt sich bereichert, erhoben, angeregt. Sie 
erlebt sich als wertvoll • nicht so sehr im Sinne reflexer Erfassung des Eigenwertes als 
vielmehr schlichter Erfahrung. 

Ist nun das Bild religiöser Art, so wird das religiöse Gefühl auf mannigfaltige Weise 
angeregt. Gemütsbewegungen, die im Anschluß an nüchterne Worte ebenso unecht wie fade 
erscheinen, stehen bei der Bildbetrachtung Gefühle gegenüber, die aus echter Verbundenheit 
mit bedeutungsvollem Geschehen gewachsen, aus wirklicher Bewegung, Anteilnahme erwach- 
sen sind. Schwer zu beschreiben, wie das Gehen des Kreuzweges, das stille Betrachten viel- 
leicht recht einfacher Darstellungen die Seele füllen, erschüttern, ansprechen, bereichern 
kann. Kaum zu verstehen, wie ein kleines Andachtsbild, das mit Hingabe betrachtet wird, 
die Seele aufschließt, sich wie ein Siegel einprägt, haftet und den Tag über wirksam bleibt. 
Merkwürdig, daß ein Bild, eine Skulptur, die auf dem Tisch steht oder an der Wand an- 
gebracht ist, zur Seele spricht, in wortloser Stille ein- und ausgeht, besänftigt, stärkt, ermun- 
tert, tröstet. Freilich muß der Mensch zu schauen verstehen, sein Herz zu öffnen bereit sein, 
detl Krampf verlassen und die Hingabe zu leben versuchen. 

Aus einer objektiven Betrachtung, d. h. einer Betrachtung sinnerfüllter Gegenstände und 
Situationen innerhalb eines Bildes kann gelegentlich eine subjektive werden. C. G. Jung 
spricht von der Deutung •auf der Subjektstufe". Diese Deutung geschieht mittels Identi- 
fikationen. Die Gegenstände und Personen eines Bildes werden als Teile der eigenen Person, 
als die eigene Person selbst gesehen und erlebt. Einige Beispiele mögen den Sinn der Worte 
verdeutlichen helfen. Ein Beter, der den Kreuzweg geht, bleibt ungewöhnlich lange vor der 
ersten Station stehen. Er hatte das Bild schon mehrere Male gesehen. Es war kein künst- 
lerisch wertvolles Bild: später Barock, theatralisch, mit grotesken Überschneidungen und 
bizarren Details. Was fesselte den Beter dennoch? Es war das Bild Christi, der gefesselt 
dastand. Die gefesselten Hände taten es ihm an. Der Beter spürte eine geheimnisvolle 
Beziehung zum eigenen Leben: Gefesselt sein, gebunden, gefangen ins eigene Ich. Hier 
wurde ein Bild auf der Subjektstufe gedeutet und erlebt. Die gefesselten Hände wurden 
zum Symbol, zum Bild des eigenen Lebens. Ein anderes Beispiel: jemand betrachtet eine 
Krippendarstellung. In der Mitte des spätmittelalterlichen Bildes liegt das Jesuskind, hilflos, 
schwach, klein, schutzbedürftig. Rechts kniet Maria, seine Mutter. Sie ist eine mütterliche 
Frau, die voller Liebe und Anteilnahme auf ihr Kind niederschaut. Rechts steht der heilige 
Pflegevater Joseph. Viel Sorge und Mitleid spricht aus seinem bekümmerten Gesicht. Der 
Beschauer des Bildes fühlt sich selbst plötzlich als Kind daliegen: schutzlos, hilfsbedürftig, 
klein, unansehnlich. Er hat sich identifiziert mit dem Kind, hat eine Deutung auf der Sub- 
jektstufe vollzogen. 

Wie fruchtbar solche Identifikationen des Bilderlebnisses sein können, mag aus Folgerun- 
gen ersehen werden, die sich an diese Erlebnisse anschlössen. Im ersten Fall ging der Beter 
den Kreuzweg zu Ende. Aber die zwölfte Station, der sterbende Herr, brachte die Lösung 
von den Fesseln: Heißt es doch im Einleitungsgebet des Kreuzweges so klar: Wir beten 



456 Einübung und Weisung 

dich an, Herr Jesu Christe und preisen dich, denn durch dein heiliges Kreuz hast du die 
Welt erlöst. Der Beter fühlte die Fesseln fallen. Das Blut Christi, das sagt ihm der ver- 
trauende Glaube, das gläubige Vertrauen, löst die Fesseln, Er darf sich frei fühlen kraft 
der Verdienste Jesu Christi. Ähnlich ging es dem Betrachter der Krippendarstellung. Ist 
er das Kind, das hilfsbedürftig daliegt, nun so gibt es eine Mutter, die sich voller Liebe 
seiner annimmt: Maria. Sie ist ihm nahe, hat Mitleid mit ihm. Sie sorgt sich um ihn. Er darf 
sich geborgen fühlen. 

Auch Teile der Person, Eigenschaften, die dem Betrachter eines Bildes längst bekannt 
sein sollten • aus Erfahrungen, Wirkungen •, tatsächlich aber hinter Selbsttäuschungen 
verborgen liegen, können mittels Identifikationen ins Bewußtsein gehoben werden. So sah 
ein Betrachter in einem knorrigen Eichbaum, an dessen Fuß eine Blume ihre zarte Blüte 
ins Licht reckte, Seiten seines Wesens verkörpert. Es wurde ihm deutlich, daß ihm eine 
gewisse Zartheit des Wesens eigen war, die unter einer rauhen Schale verborgen, aber auch 
geborgen war. 

Identifikationen setzen meist eine gewisse Distanz vom Bildgegenstand voraus. Vielfach 
entstehen sie aber auch im schlichten Erlebnis des Schauens, drängen sich nicht vor, färben 
aber die Bildbegegnung in wirksamer Weise. 

Es ist eine eigenartige Tatsache, die die Psychotherapie immer wieder beobachten kann: 
Bilderfahrungen wirken ungleich stärker als selbst klar formulierte Erkenntnisse und Ein- 
sichten. Woran mag das liegen? Vielleicht daran, daß Bilderfahrungen ungleich besser 
haften bleiben, sich ein-bilden? Möglich. Wahrscheinlicher noch ist, daß ein Bild zum Besitz 
wird, während ein abstrakter Gedanke sehr bald zerfällt. Besitz meint so viel wie persön- 
liches Eigentum, das wertbeständig ist. Da es von Gefühlen gesättigt ist, das Gedächtnis 
andererseits weitgehend Gefühlsgedächtnis ist, ist es geschützt gegen die Einwirkungen 
der Zeit. 

Für die Bildbetrachtung scheint sodann ein Hinweis wertvoll, den wir der Kunstpädago- 
gik entnehmen. Die Kunstpädagogik unterscheidet verschiedene Weisen der Kunstbetrach- 
tung. Wir erwähnten bereits, daß es für die Bildbetrachtung von Bedeutung ist, welche 
Voraussetzungen ein Mensch mitbringt, mit anderen Worten, ob er Künstler, Laie oder 
Dilettant ist. Der Künstler versteht aus vorliegendem Material zu formen. Er ist vertraut 
mit den Gesetzen künstlerischer Gestaltung. Daher geht er mit stark formalistischen Maß- 
stäben an jede künstlerische Darstellung heran. Er läßt nicht leicht Gemüt und Herz spre- 
chen und verschließt sich am ehesten der schlichten Hingabe an das Gefühl. Er beurteilt das 
Können, das in einem Bild in Erscheinung tritt. Im Gegensatz zu ihm steht der Laie, der 
nahezu ausschließlich inhaltlich orientiert ist. Naiv öffnet er sich der Bildwirklichkeit. Was 
stellt das Bild dar, ist seine erste Frage. Eine nächste wird sein, gefällt mir das Bild, sagt 
es mir etwas, spricht es mich an? Dem Laien fehlt vielfach der Zugang zu den eigenartigen 
Tiefen einer Darstellung, denn dieser führt • namentlich bei Kunstschöpfungen vergangener 
Zeiten • über das Erfassen formaler Besonderheiten. Wer beispielsweise nie plastisch ge- 
arbeitet hat, nie modellierte oder aus Holz zu schnitzen vorsuchte, hat keinen rechten Sinn 
für die Grenzen und Eigenarten dieser Kunstgattung, deshalb auch nicht für entwicklungs- 
technische Erscheinungen materialgebundener Art. 

Zwischen dem Künstler und dem Laien steht der Dilettant. Er ist kein Künstler, aber er 
besitzt auf Grund eigener Versuche, seien sie auch recht bescheiden, Kenntnisse des Materials, 
gewisser Gesetze usf. Mit dem Laien gemein hat er eine schlichte Hingabefähigkeit an 
bildliche Darstellungen, er ist unverbildet. Aber er vermag auf Grund von Kenntnissen und 
persönlichen Erfahrungen tiefer zu dringen, spürt den Ausdruckswillen, erkennt die Aus- 
drucksgesinnung und gelangt so zu einer Erfassung der Ausdrucksaussage. 

Daher empfiehlt die Kunstpädagogik das bildnerische Schaffen, weil es das Kunsterleben 
vertieft und bereichert. Vom Standpunkt der Bildbetrachtung aus läßt sich das Gleiche 
raten. Die Psychotherapie hat in dieser Hinsicht eigenartige Erfahrungen innerhalb des Hei- 



Einübung und Weisung 457 

lungsvorganges des seelisch-kranken Menschen gemacht. Zunächst die, daß Bilderfahrungen, 
besonders beim Traum, stärker wirken als gedankliche Überlegungen, die nüchtern und 
sachlich vorgenommen werden. Noch bedeutsamer erwies sich das Gestalten, das Zeichnen 
und Modellieren. Zeichnungen und Skulpturen vermochten starke Erlebnisse hervorzurufen, 
bedeutsame Erfahrungen zu fixieren; innere Erfahrungen wurden zum Besitz. 

Hier interessiert der Zusammenhang zwischen der bildnerischen Gestaltung und dem 
Bild-Erlebnis. Wer zu gestalten versucht, vermag tiefer und reicher zu erleben. Ein Hin- 
weis praktischer Art: 

Ein junger Mensch stellte bei der Betrachtung des Antlitzes Christi, das Lionardo da 
Vinci in seinem Abendmahl schuf, fest, daß eine faszinierende Wirkung von ihm ausging. 
Das Bild ließ ihn nicht mehr los. Er las zufällig eine Beschreibung dieses Antlitzes: •Unter 
allen von Menschenhand gemachten Antlitzen des Herrn scheint dieses das schönste zu 
sein... In einer leichten Wolke goldig-rötlichen Haares, geneigt wie eine eben erblühte 
und schon auf dem gebrochenen Stengel sterbende Blume, das Gesicht eines sechzehn- 
jährigen, mädchenähnlichen israelitischen Jünglings, schwer gesenkte, wie von Tränen ge- 
schwollene Lider und in starrer Ergebenheit geschlossene Lippen: still wie ein Lamm vor 
seinem Scherer, also hat er nicht auf getan seinen Mund.. }". 

So echt diese Worte gemeint waren, sie befriedigten nicht. Das Antlitz rührte an andere 
Tiefen, ragte in eine andere Dimension. So anmaßend es ihm vorkam, er begann das Antlitz 
zu zeichnen, seinen Konturen nachzufahren, um seinen Ausdruck zu ringen. Die Wirkung 
war zunächst niederdrückend. Wie eine Blasphemie, ein Hohn erschien der zeichnerische 
Erfolg. Dennoch waren die Versuche wertvoll genug. Sie ergaben die Erfahrung und Über- 
zeugung einer nicht nachzuahmenden Fülle und Tiefe. Das religiöse Erlebnis, das den Ver- 
suchen entwuchs und Nachhall in den Tiefen der Seele fand, war aber ein inniges Wissen 
um die Erhabenheit des Gottmenschen, die über alle Worte und alle Darstellung hinaus- 
stieg. 

Die Fähigkeit der Bildbetrachtung und damit auch der religiösen Betrachtung wächst 
mit schlichten Versuchen, darzustellen, zu formen und zu gestalten. 

Eine Frage scheint noch von Interesse zu sein: Was liegt dem Bildbetrachten letztlich 
zugrunde? Welches menschliche Vermögen wirkt sich in ihm aus? Die Antwort ist nicht 
schwierig. Es ist die Gestaltungskraft. Wenn heutzutage so viele Menschen seelisch verküm- 
mern, so liegt das im besonderen darin, weil sie nurmehr in verschwindend kleinem Maß als 
Menschen angesprochen werden, weil sie nicht mehr spontan zu handeln aufgerufen, sondern 
wie mechanisch reagierende Wesen mit reiner Reproduktion, dazu vielfach unlustgesättigter 
Art, belastet und überlastet werden. Die Freude freier Gestaltung, des Aus-sich-Ursache- 
Seins kommt ihnen völlig abhanden. Wie traurig, wenn auch das religiöse Leben nurmehr 
in Reproduktion und Schablone besteht, wenn ihm die freie, schöpferische Tätigkeit fremd 
ist, d. h. aber, wenn die echte Gestaltung nicht gepflegt, die Gestaltungskraft unbenutzt 
bleibt. Bildbetrachten, wie es hier aufgefaßt wird, ist schöpferische Tätigkeit. Der Sinn des 
betrachtenden Gebetes ist, wie der hl. Ignatius in seinen Exerzitien betont, •das innere 
Fühlen und Verkosten" der Offenbahrungswahrheiten, der heiligen Geschehnisse, also 
etwas ganz Persönliches, das nur in persönlicher Bemühung gefunden, in persönlicher Ge- 
staltung erarbeitet werden kann. Erst dann wird es zum persönlichen Besitztum. Im Exer- 
zitienbüchlein heißt es: •Derjenige, der einem anderen Art und Anordnung für das Erwä- 
gen und Betrachten vorlegt, soll getreu die der Betrachtung oder Erwägung zugrunde lie- 
gende geschichtliche Tatsache erzählen, wobei er die Punkte nur kurz und der Hauptsache 
nach durchgeht; denn nimmt der Betrachtende die wahre Grundlage der Geschichte hin, 
überdenkt und zieht er seine Schlüsse selber und findet er dabei etwas, was den Sinn der 
Geschichte auch nur ein wenig mehr aufhellt oder kosten läßt..., so gewährt das mehr 

1 D. S. Mereschkowsky, Jesus der Kommende, Leipzig 1934, Huber & Co. Verlag S. 9 



458 Einübung und Weisung 

Genuß und geistliche Freude, als wenn der Exerzitienmeister den Sinn der Geschichte viel 
erklärt und weit ausgeführt hätte. Denn nicht das Vielwissen sättigt die Seele (!) und 
gewährt ihre Befriedigung, sondern das innere Fühlen und Verkosten der Dinge*". 

In diesen Worten kommt klar zum Ausdrude, wie sehr Ignatius wünscht, daß der geist- 
liche Schüler zur Eigentätigkeit angeregt wird, wie wichtig seine Spontaneität ist, wie wenig 
es auf Wissen und wie sehr es auf Erfahren ankommt, wie Freude und Eigentätigkeit einer- 
seits, Eigentätigkeit und •Verkosten und inneres Fühlen" andererseits zusammengehören. 

Sieht man das Bildbetrachten von diesen Weisungen her, wird deutlich, daß es in seiner 
persönlichen, entdeckerischen Art, in seinen gestaltenden, spontanen Vollzügen genau dem 
entspricht, was Erfahrung und Lebensweisheit, als richtig und zweckmäßig erkannten. 

Es dürfte nicht unangebracht sein, die vorangehenden theoretischen Erörterungen in einem 
schlichten Versuch auszuwerten. 

Wir wählen dazu ein Bild, ein Hoch-Relief, das durch Reichtum des Dargestellten und 
Originalität Interesse weckt. 

1. Der Blick aufs Ganze des Bildes läßt Fülle und Lebendigkeit ahnen. Man hat den Ein- 
druck, dqß es hier vieles zu betrachten gibt. Aber sympathisch möchte man es nicht nennen. 
Die Formen sind fremd und vergangen. Das Bild will erobert sein. 

Da das Bild nur in Schwarzdruck vorliegt, wird die Betrachtung lediglich auf den Aus- 
druck der Form, nicht der Farbe gerichtet sein. 

Der Blick wird durch die Aufteilung der Fläche und des Raumes auf die Mitte gezogen, 
in der wie in einem bergenden Kreis das Wunder der Weihnacht ruht: das Christkind. Es 
ist ein wahrhaftiges Kindlein, das in seinem hilflosen Ernst Mitleid und Liebe weckt. Ver- 
senkt man sich in die Haltung und Gestik, so spürt man die Bewegung, das lebendige Da- 
liegen. Es scheint so, als sei es dem Christkind darum zu tun, aus der Feierlichkeit des 
Augenblicks zu fliehen in die Alltäglichkeit der wärmenden Muttersorge. Vielleicht aber 
friert es, möchte gewickelt, eingehüllt werden, um zu schlafen. 

Ganz Mensch • in der Liebebedürftigkeit und dem schmerzlichen Wunsch nach Geborgen- 
heit • das bewegt das Gemüt des frommen Betrachters. Gedanken gehen in die eigene 
Kindheit, in die eigene Familie. Erinnerungen werden wach: die Atmosphäre kindlicher Ge- 
borgenheit, zarter Sorge und wohliger Wärme wird gespürt und strömt auf das Bild zu. 
Dort ist offener Raum. Es ist kalt und zugig. In der Schrift heißt es ja, daß das Gotteskind 
in einer Höhle, einem Stall zur Welt kam: Flüchtlingsschicksal, Not derer, die nicht zu 
Hause sind, die kein Daheim haben. 

Die Frage, die uns in den Sinn kommt, ist: warum liegt es denn da, das Gotteskindf 
Wen man lieb hat, den möchte man gerne immer bei sich haben. Deshalb kam es also, um 
uns immer bei sich zu haben, damit es immer in unserer Mitte bliebe. Von seiner weiten 
Reise aus dem Gottesland brachte es uns ein kostbares Geschenk mit: Erlösung von aller 
Schuld, die Gotteskindschaft, eine Gnade, der wie uns nie genugsam freuen, für die wir nie 
genügend danken können. •In seine Lieb versenken will ich mich ganz hinab, mein Herz will 
ich ihm schenken und alles, was ich hab, eja, eja, und alles was ich hab." 

Vom Christkind • das ist kein weiter Weg • wandert das Auge hin zu den Kindern, 
die sich mit einem rührenden Ausdruck der Anteilnahme über die Krippe beugen, zu ihr hin-? 
drängen. In kindlicher Weise recken und strecken sie sich, die Wuschelköpfe, und langen mit 
ihren Händen hinein in die Krippe, es zu tasten, das Kindlein, das da vor ihnen liegt, das 
sie gerne mögen. 

2 Ausgabe Feder•v. Frentz. Nr. 2 



Einübung und Weisung 459 

Vielleicht melden sich hier Erinnerungen an eigene oder fremde Kinder, deren Ungestüm 
und gutgemeinte Zudringlichkeit man nicht verstanden hat, und man macht den Vorsatz, 
sie in ihrer Art gelten zu lassen, aus ihrem Kindsein zu verstehen, was vielleicht als lästig 
und ungeschickt empfunden wird. 

Vor der Krippe, die sich nun plötzlich als sehr groß erweist • die ganze Schöpfung, 
Engel- und Menschenwelt, betet das Geheimnis an • knieen still und bescheiden Engel. Es 
sind Engelkinder, die im Himmel das Staunen gelernt haben und aus himmlischer Erfahrung 
ihre respektvolle, ehrfürchtige Haltung einnehmen. Sie wirken ähnlich sympathisch wie 
das Christkind und die schauenden Kinder. (Der Schnitzer muß Kinder gern gehabt haben 
und deshalb einfühlenden Verstehens fähig gewesen sein). Nachdenklich sind ihre Augen auf 
das Christkind gerichtet; es ist wie nun in der Kirche, in der der Weihrauch steigt und die Orgel 
schweigt, weil Gott sichtbar wird unter den Menschen. Er ist ja auch hier • aber als Kind, 
vor dem man keine Angst und keine Furcht zu haben braucht: Erschienen ist die Güte und 
Menschenfreundlichkeit des Erlösers. Vom •Tremendum" ist in diesem lieblichen Kreis der 
Kinder nichts zu spüren. Nichts von Majestät und Unnahbarkeit. Alles ist menschlich, lie- 
benswürdig, voller Zutraulichkeit. 

Wie ist das doch bei Menschen, die glauben, sie seien wer, vielleicht sind sie auch etwas. 
Umgibt sie die Atmosphäre kalter Feierlichkeit und gefährlicher Einsamkeit...? Gott ist 
ein Kind geworden! 

Vielleicht meldet sich auch so etwas wie ein Zweifel • gerade angesichts der menschlichen 
Liebenswürdigkeit und Bedürftigkeit Gottes. Kann es sein? Mittelalterliche Texte sprechen 
vom Weihnachtsgeheimnis als dem •mysterium magnum et adorabile sacramentum", dem 
großen Geheimnis und anbetungswürdigen Sakrament. Geburt Gottes, aus einem Men- 
schenkind? Welch ein Geheimnis, unzugängliches Licht. Wer das glauben könnte aus ganzem 
Herzen und aus ganzer Seele, es mit allen Kräften zu umfangen vermöchte... Herr, schenk 
uns Glauben an die Wahrheit der heiligen Weihnacht, an die Liebe Gottes, die Mensch 
geworden ist. 

Und nun sind da noch zwei Menschen • das Herz schwankt, wem von beiden es sich zu- 
nächst zuwenden soll. Entschlußunfähig geht es vom einen zum anderen. Wie vornehm sie 
daknieen. Maria ist eine feine Frau, die viel Sicherheit in ihrer Haltung erkennen läßt. 
Sicherheit und Festigkeit prägen ihre Gestalt, den Ausdruck des Leibes: die Kopfhaltung, 
die Haltung des Rückens, der Hände. Also kein Mägdlein, jung und überzart wie eine 
Blume. Eigentlich sehr schön diese Auffassung. Sollte Maria, die Gottesmutter, die so ein- 
fach und sicher im Gespräch mit dem Engel ihre Bedenken zu verstehen gab, nicht ein un- 
gewöhnlich fester, frühreifer Mensch gewesen sein? Maria, die voller Gnaden war und 
gebenedeit unter allen Frauen, die muß stark und kraftvoll gewesen sein. Und aus dieser 
Kraft wuchs ihre Festigkeit, die Sicherheit des gläubigen Menschen, der vertraut, daß Gott 
sein Wort hält • auch wenn man ihn nicht verstehen kann. Der Glaube als feste Zuversicht 
erscheint besonders augenfällig in den Händen Martens, die sich entschieden aneinander- 
gelegt haben. 

Der Blick geht nun nach innen, ins eigene Herz. Ist es fest, ruhig, stark in der Prüfung, 
in unverständlichem Leid? 1st es bereit zu beten, wenn Gott so ganz anders ist, als ihn seine 
Träume träumen und seine Wünsche wünschen? Was betet das Herz? 

Die Gestalt des hl. Josef stimmt nachdenklich. Sein Gesichtsausdruck ist bekümmert wie 
bei einem Menschen, der Verantwortung trägt, der Obacht geben muß, während sich andere 
unbesorgt an den Augenblick kingeben können. In der Hand trägt er ein Licht • so scheint 
es wenigstens. Er schützt es behutsam, damit es nicht vom Luftzug gelöscht wird. 

Josef dient; während sich alle freuen oder andächtig beten, sorgt er sich. Das Gesicht 
spricht von Leiderfahrung. Die Gestalt hat etwas Gebücktes. Ist er schon alt? Wahrscheinlich 
wollte ihn der Künstler so darstellen, den jungfräulichen Pflegevater, der die Jahre des 



460 Einübung und Weisung 

stürmischen Blutes längst hinter sich gelassen, der nurmehr die selbstlose Sorge für andere 
im Sinn trägt. 

Für andere da sein, in Anspruchslosigkeit und Einfachheil, das ist schwer, sehr schwer. 
Das ist echte Männlichkeit • nun einmal so ganz anders gesehen. Keine dröhnende", bra- 
marbasierende, grobe, keine im Gleichschritt. Christliche Männlichkeit. 

Und nun geht der Blick noch einmal über das ganze Bild. Im einzelnen ist es erfühlt, 
mit Liebe betrachtet. Nun grüßt es einen wie eine geliebte, vertraute Landschaft. Die Ge- 
stalten sind von Leben erfüllt, das man ihnen in liebevoller Versenkung eingehaucht. Man 
wird sie nicht vergessen. Zu Zeiten, in denen man fest sein sollte und möchte, wird die Ge- 
stalt Mariens zu sprechen beginnen. Zu Zeiten, in denen man selbstlos sorgen muß, wird 
die gebückte Gestalt Josefs einem den Weg weisen. Die Kinder, die Menschen- und Engel- 
kinder, werden in ihrer liebenswerten Einfachheit, in ihrer Vertrauensseligkeit, in ihrer 
Ehrfurcht, in ihrer Freude am Gebet in den Kindern der eigenen Umwelt lebendig werden, 
man wird sie besser verstehen und an sie glauben. Das Christkind aber wirbt in seiner 
Hilflosigkeit bis zum Lebensende um eine Liebe, die weder Furcht noch Angst kennen soll. 

2. Bildbetrachtung auf der •Subjektstufe" ist naturgemäß etwas sehr Persönliches. Handelt 
es sich doch um eigentliche Selbst-Erkenntnisse. Die Einfälle können in voller Bewußtheit 
erarbeitet werden, sie können jedoch auch • und das sind meist, die wirksamsten • plötzlich 
und ungerufen auftreten. Immer sind Sympathie und Antipathie von entscheidender Be- 
deutung. Beide Gefühlsarten verraten Beziehungen zum eigenen Ich. Geliebt wird vor allem, 
was man sich wünscht, worauf die sinnerfüllte •libido", der •Eros" hindrängt, was er sich 
ein-bilden, einverseelen möchte. Sympathisch kann jedoch auch wirken, was man selbst be- 
reits besitzt. Dann kommt in der Zuneigung die Selbstliebe zur Aussprache. Bei Antipathien 
verhält es sich ähnlich. Jedoch ist der Unterschied bedeutsam, daß starke Antipathien immer 
projizierten Selbst-Haß darstellen. Unangenehme, unwillkommene Züge des eigenen We- 
sens lösen starke Abwehr aus, die bis zum Haß gesteigert werden kann. 

Betrachten wir das Bild im erläuterten Sinn, so sind Identifikationen mit allen Personen, 
selbst mit dem Raum möglich. 

Beim Raum mag es die Ungeborgenheit, das •Auf-der-Straße-Liegen", in Wind und 
Wetter ungeschützt, sein, das mit Seelischem identifiziert werden kann. Auch die Seele kann 
•auf der Straße liegen", es können ihr Maß und Grenze fehlen, Geschlossenheit, die mit 
einem (geschlossenen) Interieur etwa in Beziehung gebracht werden könnte. (Die Interieurs 
holländischer Maler, besonders des 17. Jahrhunderts, lassen Rückschlüsse auf das Geborgen- 
heitsgefühl jener Zeit zu.) 

Eine Ungeborgenheit dieser Art könnte in weiteren Identifizierungen die ersehnte Wärme 
und Liebe finden. So etwa in einer Gleichsetzung mit dem göttlichen Kind. Wir erwähnten 
schon, daß Maria nicht nur Mutter Jesu, sondern auch Mutter eines jeden ist und sein will, 
der sich als Kind ihrem Schutz anvertraut. Geborgenheil wächst vor allem aus der Erkenntnis, 
daß jeder Getaufte Gotteskind, also dem Kind in der Krippe zugesellt ist. Was bedeutet 
dieser Gnade gegenüber schon alle Ungeborgenheit dieser Welt? Engel und Menschenkinder 
mußten staunen über dieses Geheimnis. 

In den Kindern, den Menschen- und Engelkindern, werden Züge des eigenen Wesens, 
gute und weniger gute, sehr leicht aufscheinen. In jedem Menschen, auch dem reifen und 
vollkommenen, ist ein Kind verborgen: ein Kind, das spielen und zärtlich sein möchte, das 
zu schauen, zu verehren und anzubeten verlangt. Vielleicht geschieht das etwas unbeholfen, 
täppisch, zudringlich. Aber ist es deshalb böse? Wie man sich diesen echten Wünschen gegen- 
über verhält, ob und wie man ihnen entspricht, erlaubt wertvolle Rückschlüsse auf die Le- 
bensführung und den Charakter. 

Bei Maria und Josef mögen die Identifikationen • eine gewisse Lebensreife voraus- 
gesetzt • sehr tief greifen. Der hl. Josef kann unser Mitleid wecken; er steht abseits, demütig, 



Einübung und Weisung 461 

fast schüchtern oder verschüchtert. Diese Auffassung wird insinuiert durch die gebückte 
Haltung, den bekümmerten Gesichtsausdruck. (Die Stellung im Bild stützt diese Meinung 
ja nicht, da die Gestalt Josefs ebenso wie die Marias die Seiten gleichgewichtig ausfüllt.) 
Ob nicht auch unser Dienen, gerade dann, wenn es ein Abseitsstehen, ein Zurücktreten er- 
fordert, manchem Geheimnis erst den Lebensraum schafft? Der Freude der Kinder, der 
Gottesgeburt in den Herzen der Menschen? 

In Maria wird das Starke, Vornehme, Feste aufleuchten können, sei es als Ziel und 
• Wunsch der Entelechie, der Seele, sei es als Erfüllung und kostbaren Besitz. Was kann so 
stark und geschlossen sein als der Gläubige, der Gottes Kind in seiner Nähe weiß! 

3. Was den letzten Punkt, die Gestaltung angeht, so scheint die Feststellung besonders 
wichtig, daß eine Bildbetrachtung zu einem Ganzen heranwächst, das wir Gestalt zu nennen 
pflegen. Jedes Erlebnis ist eine •Gestalt", eine Struktur, ein Sinngefüge, das man beglückt 
oder erschüttert als Besitz hinnimmt, das einem gehört, nachdem man es mit den Schöpfer- 
kräften der Phantasie und des Gemüts aufgebaut hat. Bedeutsam ist ferner, daß es sich 
bei einem Erlebnis innerhalb der Betrachtung gar nicht um ein objektiv Gültiges im. Sinne 
der Ausschöpfung eines religiösen Geheimnisses • so weit das Menschen überhaupt möglich 
ist • zu handeln braucht, ja im allgemeinen überhaupt nie handeln wird. Das sogenannte 
•Zeichnen aus dem Unbewußten", das innerhalb psychotherapeutischer Behandlung den 
Heilungsvorgang entscheidend beeinflussen kann • durch die Weckung der Schöpferkräfte, 
durch Fixationen, Verdeutlichungen usf. • soll und will keinen Kunstwert im objektiven 
Sinn erstellen. Das Erlebnis innerhalb der Betrachtung beglückt in gleidier Weise, wenn auch 
die religiösen Wahrheiten eine zusätzliche Quelle der Freude erschließen. Entscheidend ist 
jedenfalls nicht der vollabgerundete Wahrheitsgehalt, sondern das Erlebnis von Teilen, 
die in die persönliche Mitte aufgenommen wurden. Ein Erzwingen von Einsichten, die bei- 
spielsweise im gegebenen Fall als objektiv wichtig angesehen werden, ergibt Krampf und 
zerstört das freie Verströmen, behindert die Einfälle und unterbindet die Spontaneität. 
Betrachten ist nie das Abhandeln eines Lehrstoffes, sondern Aussprache des Gemütes und 
seiner Kräfte. Abhandlungen streben mit Recht Vollständigkeit an, nicht so das persönliche 
Beten, das aus den Gefühls- und Phantasiekräften genährt wird. 

Bildbetrachten ermöglicht naturgemäß wesentlich leichter als eine Wortbetraditung Er- 
lebnis, Gestalt, Ganzheit. Der Rahmen ist vorgegeben, dem sich das Gefüge einzuordnen 
vermag. Im vorliegenden Bild ist es das Erlösungsgeheimnis, das die Komposition veran- 
schaulicht, das Kindlein ist Gottes Sohn, der sich klein machte, um die Menschen groß zu 
machen, ihnen die Gotteskindschaft zu schenken. Maria und Josef, die Erden- und Himmels- 
kinder beten an. Der Betrachter selbst ist mitten unter ihnen: mit seinem Glauben, seiner 
Demut, seiner Freude und seiner Ehrfurcht und Anbetung. 




