454

EINUBUNG UND WEISUNG

Bildbetrachtung

Von Hubert Thurn S.J., Minchen

Der Gedanke C. G. Jungs, dafl ,Bild Seele sei“, mutet zunichst sonderbar an. Betrachtet
man ihn niher, wird man ihm zustimmen.

Unterscheiden wir die drei Bereiche, Leib, Seele und Geist, dann bedeutet Seele so viel
wie: Gemiits- und Phantasiekrifte. Ein Bild, sei es ein Traumbild, sei es ein Bild, das
mittels Farben, Stiften usf. hergestellt wurde, ist von der Phantasie gestaltet und wird von
Gefithlen bestimmt, ist also ,Seele“, d. h. Ausdruck der Seele.

Wer seinen Triumen — wenigstens zu gewissen Zeiten — einige Aufmerksamkeit
schenkte, wird ihren Gefiihlsreichtum, ihre Gefiihlshintergriindigkeit, ihre Gefiihlssittigung
oft haben feststellen konnen. Auch die Phantasie als Gestaltungskraft mag ibm hiufig zu
eindriicklichem Erlebnis geworden sein. Sie duflerte sich in der Fahigkeit, Erlebtes in neue
Zusammenhinge zu stellen, durch Veranderung, Vervollkommnung, Verdichtung, Umord-
nung usf. ein Neues zu schaffen, gelegentlich auch eine Ganzheit zu erstellen, der Geformt-
heit, Struktur eigentiimlich war.

Wihrend beim Traum das Gefiithl im Vordergrund steht — daher die Verschwommenheit,
Weichheit, ,Unaussprechlichkeit” vieler Traume —, ist es beim Bild, das gemalt oder ge-
zeichnet wurde, die Phantasie, die an der Entstehung stirker beteiligt ist. Das Bild als
kiinstlerische Darstellung ist zunichst Komposition, Ergebnis der Schépferkrifte und des
kiinstlerischen Konnens. Das geht schon hinlinglich deutlich daraus hervor, dafl es nicht
jedem in gleicher Weise gegeben ist, Erlebnisse bildhaft darzustellen. Es bedarf besonderer
Phantasicbegabung ein Bild zu komponieren. Aber auch das Gefiihl hat Anteil am Zu-
standekommen eines Bildes: sei es, daf der Ursprung eine Emotion ist, sei es, dafl die
Gesamtdarstellung von Gefiihlen bestimmt wird, oder die einzelnen Gegenstinde gefiihls-
getragene und -gesattigte Wirklichkeit bedeuten.

Bildbetrachtung bedeutet nun ein Erfithlen und Nachvollziehen des Seelischen, das ein
Bild beinhaltet.

Viele Menschen leiden heutzutage an seelischer Diirre, an mangelnder Konzentration, an
Unruhe. Eine ,Meditation®, besinnliches Denken, betrachtendes Gebet will ihnen gar nicht
oder nur sehr schwer gelingen.

Bildbetrachtung ist eine Hilfe auf dem Weg zu beschaulichem Verweilen und Beten, ein
Mittel zur Uberwindung der inneren Diirre. Bildbétrachten ,erfiiblt“ den Bedeutungsgehalt
eines Bildes. ,Erfiihlen® ist Schauen und Sichversenken. Beim Schauen und Sichversenken
lassen sich folgende Phasen unterscheiden. Als erstes erfolgt ein Blick auf das Gesamt des
Bildes. Vielfach ist das Interesse darauf gerichtet, ob das Bild bekannt ist, wo und wann
es geschen wurde. Schon bald melden sich dann Gefithle der Sympathie und Antipathie.
Der néchste Schritt geht auf Erforschung der Details. Es kénnen Farben und Formen sein,
die im Vordergrund des Interesses stehen. Hier sei auf Forschungsergebnisse der Typologien
und des Rorschachtestes verwiesen, die Form- und Farbseher unterscheiden. Formseher sind
schizothymer Art, Farbseher zyklothym. Farben wirken in elementarer Weise auf Gefiihl
und Stimmung. Formen sind in ihrer Wirkung aufs Gefiihl weniger unmittelbar. Beim
Formsehen sind Vorstufen motorischer, also bewegungsmifliger Art von Widhtigkeit. Grofie
Bedeutung hat die Vorbildung des Betrachters, ob er Laie, Kiinstler, Dilettant ist. Da diesem
Punkt eine gesonderte Betrachtung gewidmet werden soll, geniige hier der Hinweis.

Die eigentliche ,Erfihlung® ist nur bei williger ,Hingabe* mdglich, einer Hingabe, die



Einiibung und Weisung 455

bereit ist, Farbe und Form auf das Gefiihl einwirken zu lassen, Herz und Gemiit zu 6ffnen.
Ist diese Bereitschaft vorhanden, so beginnt ein kompliziertes Spiel seelischer Funktionen,
bei dem das Gefiihl verbindet, allenthalben wogt und webt. Von kaum spiirbarer Anteil-
nahme bei Beziebungserfassungen und Bedeutungsempfindungen bis zu stirkster Ergriffen-
beit bei Weckung von Erinnerungen und Erlebnissen ist das Gefihl titig und wirksam.
Es lassen sich im einzelnen Vorginge des Hinnehmens und Ergreifens, eines Umflutens,
Nachzeichnens und Nachahmens unterscheiden. Bei diesen Vorgingen spielen Augenbewe-
gungen und initiale Bewegungen und Bewegungsimpulse, also die Motorik eine grofie Rolle.
Phantasiebetont sind das Einschmiegen und Anschmiegen an Formen, Gesten, Haltungen, in
Gewinder und deren Bewegungen, in Gebaudeteile, -bogen, Maflwerk, das Ausloten von
Tiefen und Abmessen von Hoéhen usf. .

Durch dieses Versenken, Schauen, durch die Hingabe wird die Seele ,bewegt®, sie gerit
in einen Zustand lebendiger Ergriffenheit. Sie fithlt sich bereichert, erhoben, angeregt. Sie
erlebt sich als wertvoll — nicht so sebr im Sinne reflexer Erfassung des Eigenwertes als
vielmebr schlichter Erfabrung.

Ist nun das Bild religiéser Art, so wird das religiose Gefiihl auf mannigfaltige Weise
angeregt. Gemiitsbewegungen, die im Anschluf an niichterne Worte ebenso unecht wie fade
erscheinen, stehen bei der Bildbetrachtung Gefiithle gegeniiber, die aus echter Verbundenheit
mit bedeutungsvollem Geschehen gewachsen, aus wirklicher Bewegung, Anteilnahme erwach-
sen sind. Schwer zu beschreiben, wie das Gehen des Kreuzweges, das stille Betrachten viel-
leicht recht einfacher Darstellungen die Seele fiillen, erschiittern, ansprechen, bereichern
kann. Kaum zu verstehen, wie ein kleines Andachtsbild, das mit Hingabe betrachtet wird,
die Seele aufschliefit, sich wie ein Siegel einprigt, haftet und den Tag iiber wirksam bleibt.
Merkwiirdig, daf ein Bild, eine Skulptur, die auf dem Tisch steht oder an der Wand an-
gebracht ist, zur Seele spricht, in wortloser Stille ein- und ausgeht, besinftigt, stirkt, ermun-
tert, trostet. Freilich mu8 der Mensch zu schauen verstehen, sein Herz zu 6ffnen bereit sein,
den Krampf verlassen und die Hingabe zu leben versuchen. '

Aus einer objektiven Betrachtung, d. b. einer Betrachtung sinnerfiillter Gegenstande und
Situationen innerhalb eines Bildes kann gelegentlich eine subjektive werden, C. G. Jung
spricht von der Deutung ,auf der Subjektstufe“. Diese Deutung geschieht mittels Identi-
fikationen. Die Gegenstinde und Personen eines Bildes werden als Teile der eigenen Person,
als die eigene Person selbst gesehen und erlebt. Einige Beispiele mégen den Sinn der Worte
verdeutlichen helfen. Ein Beter, der den Kreuzweg geht, bleibt ungewdhnlich lange vor der
ersten Station stehen. Er hatte das Bild schon mehrere Male gesehen. Es war kein kiinst--
lerisch wertvolles Bild: spiter Barock, theatralisch, mit grotesken Uberschneidungen und
bizarren Details. Was fesselte den Beter dennoch? Es war das Bild Christi, der gefesselt
dastand. Die gefesselten Hinde taten es ihm an. Der Beter spiirte eine geheimnisvolle
Beziehung zum eigenen Leben: Gefesselt sein, gebunden, gefangen ins eigene Ich. Hier
wurde ein Bild auf der Subjektstufe gedeutet und erlebt. Die gefesselten Hinde wurden
zuom Sythbol, zum Bild des eigenen Lebens. Ein anderes Beispiel: jemand betrachtet eine
Krippendarstellung. In der Mitte des spatmittelalterlichen Bildes liegt das Jesuskind, hilflos,
schwadh, klein, schutzbediirftig. Rechts kniet Maria, seine Mutter. Sie ist eine miitterliche -
Frau, die voller Liebe und Anteilnahme auf ihr Kind niederschaut. Rechts steht der heilige
Pflegevater Joseph. Viel Sorge und Mitleid spricht aus seinem bekiimmerten Gesicht. Der
Beschauer des Bildes fiihlt sich selbst plétzlich als Kind daliegen: schutzlos, hilfsbediirftig,
klein, unansehnlich. Er hat sich identifiziert mit dem Kind, hat eine Deutung auf der Sub-
jektstufe vollzogen.

Wie fruchtbar solche Identifikationen des Bilderlebnisses sein kénnen, mag aus Folgerun-
gen ersehen werden, die sich an diese Erlebnisse anschlossen. Im ersten Fall ging der Beter
den Kreuzweg zu Ende. Aber die zwdlfte Station, der sterbende Herr, brachte die Lésung
von den Fesseln: Heifit es doch im Einleitungsgebet des Kreuzweges so klar: Wir beten



456 Einiibung und Weisung

dich an, Herr Jesu Christe und preisen dich, denn durch dein heiliges Krenz hast du die
Welt erlost. Der Beter fiihlte die Fesseln fallen. Das Blut Christi, das sagt ihm der ver-
trauende Glaube, das glaubige Vertrauen, 16st die Fesseln, Er darf sich frei fithlen kraft
der Verdienste Jesu Christi. Ahnlich ging es dem Betrachter der Krippendarstellung. Ist
er das Kind, das hilfsbediirftig daliegt, nun so gibt es eine Mutter, die sich voller Liebe
seiner annimmt: Maria. Sie ist ihm nahe, hat Mitleid mit ihm. Sie sorgt sich om ihn. Er darf
sich geborgen fithlen.

Auch Teile der Person, Eigenschaften, die dem Betrachter eines Bildes ldngst bekannt
sein sollten — aus Erfahrungen, Wirkungen —, tatsdchlich aber hinter Selbsttduschungen
verborgen liegen, konnen mittels Identifikationen ins Bewufltsein gehoben werden. So sah
ein Betrachter in einem knorrigen Eichbaum, an dessen Fufl eine Blume ihre zarte Blite
ins Licht reckte, Seiten seines Wesens verkorpert. Es wurde ihm deutlich, dafl ihm eine
gewisse Zartheit des Wesens eigen war, die unter einer ranhen Schale verborgen, aber auch
geborgen war.

Identifikationen setzen meist eine gewisse Distanz vom Bildgegenstand voraus. Vielfach
enistehen sie aber auch im schlichten Erlebnis des Schauens, driangen sich nicht vor, farben
aber die Bildbegegnung in wirksamer Weise.

Es ist eine eigenartige Tatsache, die die Psychotherapie immer wieder beobachten kann:
Bilderfahrungen wirken nngleich starker als selbst klar formulierte Erkenntnisse und Ein-
sichten. Woran mag das liegen? Vielleicht daran, daf Bilderfahrungen ungleich besser
haften bleiben, sich ein-bilden? Moglich. Wahrscheinlicher noch ist, daf ein Bild znm Besitz
wird, wihrend ein abstrakter Gedanke sehr bald zerfillt, Besitz meint so viel wie persén-
liches Eigentum, das wertbestdndig ist. Da es von Gefilhlen gesattigt ist, das Gedéchtnis
andererseits weitgehend Geflihlsgedachtnis ist, ist es geschiitzt gegen die Einwirknngen
der Zeit.

- Fiir die Bildbetrachtung scheint sodann ein Hinweis wertvoll, den wir der Kunstpadago-
gik entnehmen. Die Kunstpiddagogik nnterscheidet verschiedene Weisen der Kunstbetrach-
tung. Wir erwihnten bereits, dafl es fir die Bildbetrachtung von Bedeutung ist, welche
Voraussetzungen ein Mensch mitbringt, mit anderen Worten, ob er Kiinstler, Laie oder
Dilettant ist. Der Kiinstler versteht aus vorliegendem Material zn formen. Er ist vertraut
mit den Gesetzen kinstlerischer Gestaltung. Daher geht er mit stark formalistischen Maf3-
stiben an jede kinstlerische Darstellung heran. Er 1a8t nicht leicht Gemiit und Herz spre-
chen und verschliefit sich am ehesten der schlichten Hingabe an das Gefiihl. Er benrteilt das
Koénnen, das in einem Bild in Erscheinung tritt. Im Gegensatz zu ihm steht der Laie, der
nahezu ansschliefilich inhaltlich orientiert ist. Naiv 6ftnet er sich der Bildwirklichkeit. Was
stellt das Bild dar, ist seine erste Frage. Eine nédchste wird sein, gefdllt mir das Bild, sagt
es mir etwas, spricht es mich an? Dem Laien fehlt vielfach der Zugang zu den eigenartigen
Tiefen einer Darstellung, denn dieser fithrt — namentlich bei Kunstschépfungen vergangener
Zeiten — tber das Erfassen formaler Besonderheiten. Wer beispielsweise nie plastisch ge-
arbeitet hat, nie modellierte oder aus Holz zu schnitzen versuchte, hat keinen redsten Sinn
fiir die Grenzen und Eigenarten dieser Kunstgattung, deshalb auch nicht fiir entwicklungs-
technische Erscheinungen materialgebundener Art.

Zwischen dem Kiinstler und dem Laien steht der Dilettant. Er ist kein Kiinstler, aber er
besitzt auf Grund eigener Versuche, seien sie auch recht bescheiden, Kenntnisse des Materials,
gewisser Gesetze usf. Mit dem Laien gemein hat er eine schlichte Hingabefihigkeit an
bildliche Darstellungen, er ist unverbildet. Aber er vermag auf Grund von Kenntnissen und
personlichen Erfahrungen tiefer zu dringen, spiirt den Ausdruckswillen, erkennt die Aus-
drucksgesinnung und gelangt so zu einer Erfassung der Ausdrucksaussage.

Daher empfiehlt die Kunstpadagogik das bildnerische Schaffen, weil es das Kunsterleben
vertieft und bereichert. Vom Standpunkt der Bildbetrachtung aus 148t sich das Gleiche
raten. Die Psychotherapie hat in dieser Hinsicht eigenartige Erfahrungen innerhalb des Hei-



Einiibung und Weisung 457

_lungsvorganges des seelisch-kranken Menschen gemacht. Zunadhst die, daf} Bilderfahrungen,
besonders beim Traum, stirker wirken als gedankliche Uberlegungen, die niichtern und
sachlich vorgenommen werden. Noch bedeutsamer erwies sich das Gestalten, das Zeichnen
und Modellieren. Zeichnungen und Skulpturen vermochten starke Erlebnisse hervorzurufen,
bedeutsame Erfahrungen zu fixieren; innere Erfahrungen wurden zum Besitz.

Hier interessiert der Zusammenhang zwischen der bildnerischen Gestaltung und dem
Bild-Erlebnis. Wer zu gestalten versucht, vermag tiefer und reicher zu erleben. Ein Hin-
weis praktischer Art: :

Fin junger Mensch stellte bei der Betrachtung des Antlitzes Christi, das Lionardo da
Vinci in seinem Abendmahl schuf, fest, dafl eine faszinierende Wirkung von ihm ausging.
Das Bild lieR ihn nicht mehr los. Er las zufillig eine Beschreibung dieses Antlitzes: ,Unter
allen von Menschenhand gemachten Antlitzen des Herrn scheint dieses das schonste zu
sein... In ciner leichten Wolke goldig-rétlichen Haares, geneigt wie eine eben erblithte
und schon auf dem gebrochenen Stengel sterbende Blume, das Gesicht eines sechzehn-
jahrigen, midchendhnlichen israclitischen Jiinglings, schwer gesenkte, wie von Trinen ge-
schwollene Lider und in starrer Ergebenheit geschlossene Lippen: still wie ein Lamm vor
seinem Scherer, also hat er nicht aufgetan seinen Mund.. 1"

So echt diese Worte gemeint waren, sie befriedigten nicht. Das Antlitz riihrte an andere
Tiefen, ragte in eine andere Dimension. So anmafiend es ihm vorkam, er begann das Antlitz
zu zeichnen, seinen Konturen nachzufahren, um seinen Ausdruck zu ringen. Die Wirkung
war zunichst niederdriickend. Wie eine Blasphemie, ein Hohn erschien der zeichnerische
Erfolg. Dennoch waren die Versuche wertvoll genug. Sie ergaben die Erfahrung und Uber-
zeugung einer nicht nachzuahmenden Fiille und Tiefe. Das religiése Erlebnis, das den Ver-
suchen entwuchs und Nachhall in den Tiefen der Seele fand, war aber ein inniges Wissen
um die Erhabenheit des Gottmenschen, die iiber alle Worte und alle Darstellung hinaus-
stieg. )

Die Fihigkeit der Bildbetrachtung und damit auch der religiosen Betrachtung wachst
mit schlichten Versuchen, darzustellen, zu formen und zu gestalten.

Eine Frage scheint noch von Interesse zu sein: Was liegt dem Bildbetrachten letatlich
zugrunde? Welches menschliche Vermégen wirkt sich in ihm aus? Die Antwort ist nicht
schwierig. Es ist die Gestaltungskraft. Wenn heutzutage so viele Menschen seelisch verkiim-
mern, so liegt das im besonderen darin, weil sie nurmehr in verschwindend kleinem Maf als
Menschen angesprochen werden, weil sie nicht mehr spontan zu handeln aufgerufen, sondern
wie mechanisch reagierende Wesen mit reiner Reproduktion, dazu vielfach unlustgesattigter
Art, belastet und iiberlastet werden. Die Freude freier Gestaltung, des Aus-sich-Ursache-
Seins kommt ihnen vollig abhanden. Wie traurig, wenn auch das religiése Leben nurmehr
in Reproduktion und Schablone besteht, wenn ihm die freie, schopferische Tatigkeit fremd
ist, d. h. aber, wenn die echte Gestaltung nicht gepflegt, die Gestaltungskraft unbeniitat
bleibt. Bildbetrachten, wie es hier aufgefaBt wird, ist schopferische Tatigkeit. Der Sinn des
betrachtenden Gebetes ist, wie der hl. Ignatius in seinen Exerzitien betont, ,das innere
Fithlen und Verkosten® der Offenbahrungswahrheiten, der heiligen Geschehnisse, also
etwas ganz Personliches, das nur in persdnlicher Bemithung gefunden, in personlicher Ge-
staltung erarbeitet werden kann. Erst dann wird es zum personlichen Besitztom. Im Exer-
zitienbiichlein heifit es: ,Derjenige, der einem anderen Art und Anordnung fiir das Erwa-
gen und Betrachten vorlegt, soll getreu die der Betrachtung oder Erwigung zugrunde lie-
gende geschichtliche Tatsache erzihlen, wobei er die Punkte nur kurz und der Hauptsache
nach durchgeht; denn nimmt der Betrachtende die wahre Grundlage der Geschichte hin,
iiberdenkt und zieht er seine Schliisse selber und findet er dabei etwas, was den Sinn der
Geschichte auch nur ein wenig mehr aufhellt oder kosten 14ft..., so gewdhrt das mehr

1 D. S. Mereschkowsky, Jesus der Kommende, Leipzig 1934, Huber & Co. Verlag 8. 9



458 ‘ Eindibung und Weisung

Genuf und geistliche Frende, als wenn der Exerzitienmeister den Sinn der Geschichte viel
erklirt und weit ansgefithrt hitte. Denn nicht das Vielwissen sittigt die Seele (!) und
gewihrt ihre Befriedigung, sondern das innere Fiihlen und Verkosten der Dinge?“.

In diesen Worten kommt klar zum Ausdruck, wie sehr Ignatius wiinscht, dafl der geist-
liche Schiiler zur Eigentatigkeit angeregt wird, wie wichtig seine Spontaneitit ist, wie wenig
es anf Wissen und wie sehr es auf Erfahren ankommt, wie Freude und Eigentitigkeit einer-
seits, Eigentatigkeit und , Verkosten und inneres Fiithlen“ andererseits zusammengehéren.

Sieht man das Bildbetrachten von diesen Weisungen her, wird deutlich, dal es in seiner
persénlichen, entdeckerischen Art, in seinen gestaltenden, spontanen Vollziigen genau dem
entspricht, was Erfahrung und Lebensweisheit. als richtig und zwedkmiRig erkannten.

Es diirfte nicht unangebracht sein, die vorangehenden theoretischen Erérterungen in einem
schlichten Versuch auszuwerten.

Wir wiahlen dazu ein Bild, ein Hoch-Relief, das durch Reichtum des Dargestelltcn und
Originalitdt Interesse weckt,

1. Der Blick aufs Ganze des Bildes lifit Fiille und Lebendighkeit ahnen. Man hat den Ein-
druck, dgfi es hier vieles zu betrachten gibt. Aber sympathisch méchte man es nicht nennen.
Die Formen sind fremd und vergangen. Das Bild will erobert sein.

Da das Bild nur in Schwarzdruck vorliegt, wird die Betrachtung lediglich auf den Aus-
druck der Form, nicht der Farbe gerichtet sein.

Der Blick wird durch die Aufteilung der Fliche und des Raumes auf die Mitte gezogen,
in der wie in einem bergenden Kreis das Wunder der Weiknadht ruht: das Ghristkind. Es
ist ein wahrhaftiges Kindlein, das in seinem hilflosen Ernst Mitleid und Liebe weckt. Ver-
senkt man sich in die Haltung und Gestik, so spiirt man die Bewegung, das lebendige Da-
liegen. Es scheint so, als sei es dem Christkind darum zu tun, aus der Feierlichkeit des
Augenblicks zu flichen in die Alltiglichkeit der wirmenden Muttersorge. Vielleicht aber
friert es, mochte gewickelt, eingehiillt werden, um zu schlafen.

Ganz Mensch — in der Liebebediirftigkeit und dem schmerzlichen Wunsch nach Geborgen-
heit — das bewegt das Gemiit des frommen Betrachters. Gedanken gehen in die eigene
Kindheit, in die eigene Familie. Erinnerungen werden wadh: die Atmosphire kindlicher Ge-
borgenheit, zarter Sorge und wohliger Wirme wird gespiirt und strémt auf das Bild zu.
Dort ist offener Raum. Es ist kalt und zugig. In der Schrift heifit es ja, daf das Gotteskind
in einer Héhle, einem Stall zur Welt kam: Fliichtlingsschicksal, Not derer, die nicht zu
Hause sind, die kein Daheim haben.

Die Frage, die uns in den Sinn kommt, ist: warum liegt es denn da, das Gotteskind?
Wen man lieb hat, den michte man gerne immer bei sich haben. Deshalb kam es also, um
uns immer bei sich zu haben, damit es immer in unserer Mitte bliebe, Von seiner weiten
Reise aus dem Gottesland brachte es uns ein kostbares Geschenk mit: Erldsung von aller
Schuld, die Gotteskindschaft, eine Gnade, der wie uns nie genugsam freuen, fir die wir nie
geniigend danken kinnen. ,In seine Lieb versenken will ich mich ganz hinab, mein Herz will
ich ihm schenken und alles; was ich hab, eja, eja, und alles was ich hab.“

Vom Christkind — das ist kein weiter Weg — wandert das Auge hin zu den Kindern,
die sich mit einem rithrenden Ausdruck der Anteilnahme iiber die Krippe beugen, zu ihr hin-
dringen. In kindlicher Weise recken und strecken sie sich, die Wuschelkopfe, und langen mit
thren Hdinden hinein in die Krippe, es zu tasten, das Kindlein, das da vor ihnen liegt, das
sie gerne maogen.

2 Ausgabe Feder—v. Frentz. Nr. 2



Einiibung und Weisung 459

Vielleicht melden sich hier Erinnerungen an eigene oder fremde Kinder, deren Ungestiim
und gutgemeinte Zudringlichkeit man nicht verstanden hat, und man macht den Vorsatz,
sie in ihrer Art gelten zu lassen, aus ihrem Kindsein zu verstehen, was vielleicht als ldstig
und ungeschickt empfunden wird.

Vor der Krippe, die sich nun plétzlich als sehr grof erweist — die ganze Schopfung, .
Engel- und Menschenwelt, betet das Geheimnis an — knieen still und bescheiden Engel. Es
sind Engelkinder, die im Himmel das Staunen gelernt haben und aus himmlischer Erfahrung
ihre respektvolle, ehrfiirchtige Haltung einnehmen. Sie wirken dhnlich sympathisch wie
das Christkind und die schauenden Kinder. (Der Schnitzer mufl Kinder gern gehabt haben
und deshalb einfihlenden Verstehens fihig gewesen sein). Nachdenklich sind ihre Augen auf
das Christkind gerichtet; es ist wie nun in der Kirche,in der der Weihrauch steigt und die Orgel
schweigt, weil Gott sichthar wird unter den Menschen. Er ist ja auch hier — aber als Kind,
vor dem man keine Angst und keine Furcht zu haben braucht: Erschienen ist die Giite und
Menschenfreundlichkeit des Erlosers. Vom ,,Tremendum® ist in diesem lieblichen Kreis der
Kinder nichts zu spiiren. Nichts von Majestit und Unnahbarkeit. Alles ist menschlich, lie-
benswiirdig, voller Zutraulichkeit.

Wie ist das doch bei Menschen, die glauben, sie seien wer, vielleicht sind sie auch etwas.
‘Umgibt sie die Atmosphire kalter Feierlichkeit und gefihslicher Einsamkeit...? Gott ist
ein Kind geworden!

Vielleicht meldet sich auch so etwas wie ein Zweifel — gerade angesichts der menschlichen
Liebenswiirdigheit und Bediirftigkeit Gottes. Kann es sein? Mittelalterliche Texte sprechen
vom Weihnachtsgeheimnis als dem ,mysterium magnum et adorabile sacramentum®, dem
grofien Geheimnis und anbetungswiirdigen Sakrament. Geburt Gottes, aus einem Men-
schenkind? Weldh ein Geheimnis, unzugingliches Licht. Wer das glauben kinnte aus ganzem
Herzen und aus ganzer Seele, es mit allen Kréiften zu umfangen vermichie ... Herr, schenk
uns Glauben an die Wahrheit der heiligen Weihknadht, an die Liebe Gottes, die Mensch
geworden ist.

Und nun sind da noch zwei Menschen — das Herz schwankt, wem von beiden es sich zu-
nichst zuwenden soll. Entschlufunfihig geht es vom einen zum anderen. Wie vornehm sie
daknieen. Maria ist eine feine Frau, die viel Sicherheit in ihrer Haltung erkennen lifit.
Sicherheit und Festigheit prigen ihre Gestalt, den Ausdruck des Leibes: die Kopfhaltung,
die Haltung des Riickens, der Hinde. Also hein Migdlein, jung und diberzart wie eine
Blume. Eigentlich sehr schin diese Auffassung. Sollte Maria, die Gottesmutter, die so ein-
fach und sicher im Gesprich mit dem Engel ikre Bedenken zu verstehen gab, nicht ein un-
gewbhnlich fester, frihreifer Mensch gewesen sein? Maria, die voller Graden war und
gebenedeit unter allen Frauen, die mufy stark und kraftvoll gewesen sein. Und aus dieser
Kraft wuchs ihre Festigheit, die Sicherheit des gliubigen Menschen, der vertraut, daff Gott
sein Wort hilt — auch wenn man ihn nicht verstehen kann. Der Glaube als feste Zuversicht
erscheint besonders augenfillig in den Hinden Mariens, die sich entschieden aneinander-
gelegt haben.

Der Blick geht nun nach innen, ins eigene Herz. Ist es fest, ruhig, stark in der Priifung,
in unverstindlichem Leid? Ist es bereit zu beten, wenn Gott so ganz anders ist, als ihn seine
Triume triumen und seine Wiinsche wiinschen? Was betet das Herz?

Die Gestalt des hl. Josef stimmt nachdenklich. Sein Gesichtsausdruck ist bekiimmert wie
bei einem Menschen, der Verantwortung trigt, der Obacht geben mufl, wihrend sich andere
unbesorgt an den Augenblick hingeben konnen. In der Hand trigt er ein Licht — so scheint
es wenigstens. Er schiitzt es behutsam, damit es nicht vom Luftzug geloscht wird.

Josef dient; wihrend sich alle freuen oder andiichtig beten, sorgt er sich. Das Gesicht

spricht von Leiderfahrung. Die Gestalt hat etwas Gebiickies. Ist er schon alt? Wahrscheinlich
wollte ihn der Kiinstler so darstellen, den jungfriulichen Pflegevater, der die Jahre des



460 Einiibung und Weisung

stiirmischen Blutes ldngst hinter sich gelassen, der nurmehr die selbstlose Sorge fiir andere
im Sinn trdgt.

Fiir andere da sein, in Anspruchslosigkeit und Einfachheit, das ist schwer, sehr schwer.
Das ist echte Mannlichkeit — nun einmal so ganz anders gesehen. Keine dréhnends, bra-
marbasierende, grobe, keine im Gleichschritt. Christliche Minnlichkeit.

Und nun geht der Blick noch einmal iiber das ganze Bild. Im einzelnen ist es erfiihls.
mit Liebe betrachtet. Nun griifit es einen wie eine geliebte, vertraute Landschaft. Die Ge-
stalten sind von Leben erfiillt, das man ihnen in licbevoller Versenkung eingehaucht. Man
wird sie nicht vergessen. Zu Zeiten, in denen man fest sein sollte und méchte, wird die Ge-
stalt Mariens zu sprechen beginnen. Zu Zeiten, in denen man selbstlos sorgen mufl, wird
die gebiickte Gestalt Josefs einem den Weg weisen. Die Kinder, die Menschen- und Engel-
kinder, werden in ihrer licbenswerten Einfachheit, in ihrer Vertrauensselighkeit, in ihrer
Ehrfurcht, in ihrer Freude am Gebet in den Kindern der eigenen Umwelt lebendig werden,
man wird sie besser verstehen und an sie glauben. Das Christkind aber wirbt in seiner
Hilflosigkeit bis zum Lebensende um eine Liebe, die weder Furcht noch Angst kennen soll.

2. Bildbetrachtung auf der ,Subjektstufe” ist naturgemifl etwas sehr Persénliches. Handelt
es sich dock um eigentliche Selbst-Erkenntnisse. Die Einfille kinnen in voller Bewufltheit
erarbeitet werden, sie konnen jedoch auch — und das sind meist die wirksamsten — plotzlich
und ungerufen auftreten. Immer sind Sympathie und Antipathie von entscheidender Be-
deutung. Beide Gefiihlsarten verraten Beziehungen zum eigenen Ich. Geliebt wird vor allem,
was man sich wiinscht, worauf die sinnerfiillte ,libido“, der ,,Eros“ hindringt, was er sich
ein-bilden, einverseelen mochte. Sympathisch kann jedodh auch wirken, was man selbst be-
reits besitzt. Dann kommt in der Zuneigung die Selbstliebe zur Aussprache. Bei Antipathien
verhdlt es sich dhnlich. Jedoch ist der Unterschied bedeutsam, dafl starke Antipathien immer
projizierten Selbst-Hafy darstellen. Unangenchme, unwillkommene Ziige des eigenen We-
sens losen starke Abwehr aus, die bis zum Haf} gesteigert werden kann.

Betrachten wir das Bild im erlduterten Sinn, so sind Identifikationen mit allen Personen,
selbst mit dem Raum méglich.

Beim Raum mag es die Ungeborgenheit, das ,Auf-der-Strafie-Liegen®, in Wind und
Wetter ungeschiitzt, sein, das mit Seelischem identifiziert werden kann. Auch die Seele kann
wauf der Strafle liegen”, es konnen ihr Mafi und Grenze fehlen. Geschlossenkeit, die mit
einem (geschlossenen) Interieur etwa in Beziehung gebradit werden konnte. (Die Interieurs
hollindischer Maler, besonders des 17. Jahrhunderts, lassen Riickschliisse auf das Geborgen-
heitsgefiihl jener Zeit 2u.)

Eine Ungeborgenheit dieser Art kinnte in weiteren ldentifizierungen die ersehnte Wirme
und Liebe finden. So etwa in einer Gleichsetzung mit dem géottlichen Kind, Wir erwithnten
schon, dafl Maria nicht nur Mutter [esu, sondern auch Mutter eines jeden ist und sein will,
der sich als Kind ihrem Schutz anvertraut. Geborgenheit wichst vor allem aus der Erkenninis,
dafi jeder Getaufte Gotteskind, also dem Kind in der Krippe zugesellt ist. Was bedeutet
dieser Gnade gegeniiber schon alle Ungeborgenheit dieser Welt? Engel und Menschenkinder
mufiten staunen iiber dieses Gehcimnis.

In den Kindern, den Menschen- und Engelkindern, werden Ziige des eigenen Wesens,
gute und weniger gute, sehr leicht aufscheinen. In jedem Menschen, auch dem reifen und
vollkommenen, ist ein Kind verborgen: ein Kind, das spielen und zdrtlich sein michie, das
zu schauen, zu verehren und anzubeten verlangt. Vielleicht geschieht das etwas unbeholfen,
tappisch, zudringlich. Aber ist es deshalb bése? Wie man sich diesen echten Wiinschen gegen-
tiber verhdlt, ob und wie man ihnen entspricht, erlaubt wertvolle Riickschliisse auf die Le-
bensfiihrung und den Charakter.

Bei Maria und Josef mégen dic Identifikationen — eine gewisse Lebensreife voraus-
gesetzt — sehr tief greifen. Der hl. Josef kann unser Mitleid wecken; er steht abseits, demiitig,



Eindibung und Weisung 461

fast schiichtern oder verschiichtert. Diese Auffassung wird insinuiert durch die gebiickte
Haitung, den bekiimmerten Gesichtsausdruck, (Die Stellung im Bild stiitzt diese Meinung
ja nicht, da die Gestalt Josefs ebenso wie die Marias die Seiten gleichgewichtig ausfillt.)
Ob nicht aud: unser Dienen, gerade dann, wenn es ein Abseitsstehen, ein Zuriicktreten er~
fordert, manchem Geheimnis erst den Lebensraum schafft? Der Freude der Kinder, der
Gottesgeburt in den Herzen der Menschen?

In Maria wird das Starke, Vornehme, Feste aufleuchten kinnen, sei es als Ziel und
. Wunsch der Entelechie, der Secle, sei es als Erfiillung und kostbaren Besitz. Was kann so
stark und geschlossen sein als der Gliubige, der Gottes Kind in seiner Nihe weif!

3. Was den letzten Punkt, die Gestaltung angeht, so scheint die Feststellung besonders
wichtig, dafl eine Bildbetrachtung zu einem Ganzen heranwiichst, das wir Gestalt zu nennen
pflegen. Jedes Erlebnis ist eine ,Gestalt*, eine Struktur, ein Sinngefiige, das man begliickt
oder erschiittert als Besitz hinnimmt, das einem gehort, nachdem wman es mit den Schopfer-
kriften der Phantasie und des Gemiits aufgebaut hat. Bedeutsam ist ferner, dafi es sich
bei einem Erlebnis innerhalb der Betraditung gar nicht um ein objektiv Giiltiges im Sinne
der Ausschipfung eines religidsen Geheimnisses — so weit das Menschen iiberhaupt moglich
ist — zu handeln braucht, ja im allgemeinen iiberhaupt nie handeln wird. Das sogenannte

JZeichnen aus dem Unbewufliten”, das innerhalb psychotherapeutischer Behandlung den
Heilungsvorgang entscheidend beeinflussen kann — durch die Weckung der Schipferkrifte,
durch Fixationen, Verdeutlichungen usf. — soll und will keinen Kunstwert im objektiven
Sinn erstellen. Das Erlebnis innerhalb der Betrachtung begliickt in gleicher Weise, wenn auch
die religiosen Wahrheiten eine zusitzliche Quelle der Freude erschlieflen. Entscheidend ist
jedenfalls nicht der vollabgerundete Wahrheitsgehalt, sondern das Erlebnis von Teilen,
die in die personliche Mitte aufgenommen wurden. Ein Erzwingen von Eiusichten, die bei-
spielsweise im gegebenen Fall als objektiv wichtig angesehen werden, ergibt Krampf und
zerstort das freie Verstromen, behindert die Einfille und unterbindet die Spontaneitit.
Betrachten ist nie das Abhandeln eines Lehrstoffes, sondern Aussprache des Gemiites und
seiner Krifte. Abhandlungen streben mit Recht Vollstindigkeit an, nicht so das persinliche
Beten, das aus den Gefiihls- und Phantasickriften genihrt wird.

Bildbetrachten ermiglicht naturgemify wesentlich leichter als eine Wortbetrachtung Er-
lebnis, Gestalt, Ganzheit. Der Rahmen ist vorgegeben, dem sich das Gefiige einzuordnen
vermag. Im vorliegenden Bild ist es das Erlosungsgeheimnis, das die Komposition veran-
schaulicht, das Kindlein ist Gottes Sokn, der sich klein machte, um die Menschen grb[S P
machen, ihnen die Gotteskindschaft zu schenken. Maria und Josef, die Erden- und -Himmels-
kinder beten an. Der Betrachier selbst ist mitten unter ihnen: mit seinem Glauben, seiner
Demut, seiner Freude und seiner Ehrfurcht und Anbetung.





