462

LITEURATURIBETRICHT

Noch einmal Theresia von Lisieux
Von Friedrich Wulf S, J., Miinchen

Nach der vielbeachteten und eindrucksvol-
len Arbeit von I. Fr. Gorres (Das verbor-
gene Antlitz), die das Leben Theresias vom
Kinde Jesu historisch-psychologisch zu erhel-
len sucht, um damit zugleich die eigentliche
Gréfe ihrer Heiligkeit vom Untergrund der
Natur besser abheben zu kénnen, legt uns
neuerdings, in bewufiter Erginzung dazu,
Hans Urs von Balthasar eine ungewéhnlich
tiefe Studie vor, die Leben und Lehre die-
ser Heiligen theologisch interpretiert und
auswertet: Therese von Lisieux. Geschichte
einer Sendung!, Das Anliegen des Buches ist
zweifelsohne echt und die Ergdnzung zur
erstgenannten Arbeit war notwendig. Man
kann die Heilige einmal von unten her se-
hen, aus vnserer Sicht und Erfahrung. Man
kann sie aber auch von oben her sehen,
gleichsam mit Gottes Blik, indem man im
Glauben an Gottes ewige Planung und Seine
konkrete Gnadenfithrung die Grundlinien
ihres ibernatiirlichen Lebens aufzuspiiren
sucht und dadurch eine Gestalt herausarbei-
tet, die in ihrer Bedeutsamkeit und Vor-
bildhaftigkeit fiir uns von Gott von vorn-
herein so intendiert war. Balthasar nennt ein
solches Bemiihen ,theologische® oder auch
»iibernatirliche Phinomenologie“. Er halt
sie fiir das eigentliche Anliegen der heuti-
gen Hagiographie. Denn nicht dafl die Hei-
ligen diese oder jene individuellen Eigen-
schaften besafen, dieses oder jenes mensch-
liche Schicksal erlebten, sei an ihnen das
Entscheidende, sondern daf} sie Auserwahlte
waren, Triager einer géttlichen Sendung,
eines Wortes Gottes an uns und unsere Zeit.
Er steht mit dieser seiner Ansicht nicht al-
lein®. ,Die Theologie®, sagt P. M.-Philipon
Q. P., ,hat nicht nur die Artikel des Credo

! Verlag Jakob Hegner in Kéln, 1950,
344'S.

2 Vgl. unsere kleine Studie: ,Die Hagio-
graphie an der Wende“. Diese Zeitschrift
922 (Oktober 1949) 383 ff.

zu analysiereu; sie mufl im einzelnen den
langen Weg der Offenbarung durch die Ge-
schichte nachgehen und uns die vollstindige
Erfassung des Planes Gottes nicht nur in der
duBeren Weltlenkung, sondern bis in die
geheimsten Fithrungen der Seelen liefern.. .
Unsere Schultheologie, die allzu oft schema-
tisch und abstrakt bleibt, wiirde sehr viel
gewinnen durch eine vertiefte, nicht nur
historisch-beschreibende, sondern wirklich
theologisch-erklidrende Erforschung der Psy-
chologie der Heiligen. Und dies vor allem
dort, wo die Sendung nicht nur eine solche der
Heiligkeit ist, sondern der Lehre, wie etwa
bei Johannes vom Kreuz, Franz von Sales
und vielen Ordensstiftern®*. Eben diese Ar-
beit méchte Balthasar in Bezug auf Leben
und Werk der Heiligen von Lisieux leisten,
zumal die Kirche selbst, anlifilich der Hei-
ligsprechung Theresias, von einer ,neuen
Botschaft“, einer ,neuen Sendung*, einem
»neuen Modell der Heiligkeit“ spricht und
damit die besondere Bedeutung der ,Klei-
nen“ Heiligen und ibrer Lehre fiir unsere
Zeit herausstellt.

L.

In einer lingeren, sehr aufschlufireichen
Einleitung prizisiert Balthasar zunidchst ge-
naver das Ziel seiner Studie: Die Kirche
Christi gritndet auf objektiver und subjek-
tiver Heiligkeit, auf dem also, was Gott
allein gestiftet hat in Amt, Sakrament, Voll-
komwmenheitsstand und Charisma (im Sinne
vori‘*Kor 12,4—11) und auf der personlich
gelebten Liebe. Beide sind ihrem innersten
Wesen nach aufeinander bezogen und miis-
sen einander durchdringen. Heilig im sub-
jektiven Sinn ist ein Christ darum in dém
Mafle, als er die gottgestifteten Formen der

3 Sainte Thérése de Lisieux, Paris? 1946,
S. 8 — Zitiert nach Balthasar S. 27f.



Literaturbericht

Heiligkeit innerlich ibernimmt und mit sei-
ner Liebe erfillt, Und da alle Formen ob-
jektiver Heiligkeit Formen und Heiligkeits-
quellen der Kirdche sind, d. h. nicht nor von
der Kirche verwaltet werden, sondern threm
innersten Leben dienen, wird personliche
Heiligkeit sich immer nicht nur innrerhalb
der Kirche, sondern auch in der Hingabe fiir
die Kirche duflern milssen. Alles nun, was
einem Menschen von Gott an objektiven
Heiligkeitsformen bzw. -quellen zugeteilt
wird, kann unter dem Begriff der ,Sendung*
zusammengefafit werden. ,Gott hat von je-
dem Christen eine Idee, die ihm seinen
Platz innerhalb der kirchlichen Gliedschaft
absteckt... Diese in Gott ruhende Idee zu
verwirklichen, dieses ,individuelle Gesetz',
das ein von Gott frei entworfenes, ganz
fibernatiirliches Gesetz ist, ins Leben um-
zusetzen, ist das oberste Ziel des Christen®
(14). Wie erfihrt man aber dieses von Gott
vorgesteckte und aufgegebene Ziel? ,Aus
der Betrachtung der blofen Natur eines
Menschen ist nimmermehr abzulesen, was
Gottes Gnade mit ibm vorbat... Den Hei-
ligkeitswillen Gottes muf} jeder Einzelne in
Gebet und Betrachtung zuw erfahren, zu er-
lauschen suchen... (15). Unter den Sen-
dungen gibt es nun solche zur ,gewdhn-
lichen“ Heiligkeit und andere ,zn einer be-
sonderen, differenzierten Heiligkeit, in wel-
cher Gott zum Besten der Kirche und der
Gemeinde einen Einzelnen als besonderes
Beispiel der Heiligkeit hervorbebt* (16).
»Mit dieser Unterscheidung von ,gewdhn-
licher’ und ,reprisentativer’ Heiligkeit hingt
eine andere zusammen, obne ganz mit ihr in
eins zu fallen“ (17). Es gibt Heilige, die
gleichsam rein von oben geschenkt werden,
denen Gott einen besonderen und einmali-
gen Auftrag fir die Kirche zugedacht hat
und soldhe, ,die aus dem Schof) der Kirche
und der Gemeinde, aus der Gemeinschaft
der Orden emporwachsen und durch ihre
Reinheit und Konsequenz den anderen zum
Vorbild werden® {(17). Erstere sind fir die
Kirche die wichtigeren. Sie haben etwas
Meteorhaftes an sich, etwas weithin Leuch-
tendes, Anfeuerndes oder auch Werbendes,
und obwohl sie gar nicht unmittelbar nach-
geahmt werden kénnen, sind sie dennoch

463

die Lieblinge des Volkes. Fiir dieses ,sind
sic vor allem eine neue, vom Heiligen Geist
geschenkte Form der Nachfolge Christi im
Leben, cine Illustration und Exemplifizie-
rung des Evangeliums im Alltag. Fir die
Theologen dagegen sind sie mehr eine neue
Auslegung der Offenbarung, eine Bereiche-
rung der Lehre um neue, bisher noch wenig
beachtete Ziige* (19). ,Von hier aus erbebt
sich die Forderung eines méglichst engen In-
einanderwirkens von Hierarchie und Hei-
ligkeit, wie auch von spekulativ-schulhafter
Theologie und Theologie der Heiligen®
(20). Das Entscheidende an diesen Heiligen
ist ihre Sendung. Ibre natiirlichen Voraus-
setzungen (Charakter, Milieu), ihre psycho-
logische Entwicklung und ihr menschliches
Schicksal interessieren nur insoweit, als sie
die iibernatiirliche Sendung herausfinden
lassen und deutlicher machen. Widhtig ist in
diesem Zusammenhang vor allem das Pro-
blem der Spannung zwischen Person und
Sendung. Es gibt Heilige, die ihrer gnaden-
haften Sendung so sehr nachgekommen sind,
daf} bei ihnen Person und Sendung fast zu-
sammenfallen, bei anderen bleibt gerade
noch die Substanz ibrer Sendung erkennbar,
vnd wiederum kann dies auf persénliche
Schuld zuriickgehen oder aber auf eine un-
gliackliche Verkettung unverschuldeter Um-
stinde.

Damit hat Balthasar das Ziel seiner Ar-
beit, die methodischen Grundsatze, die ihn
leiten, und die theologischen Voraussetzun-
gen, von denen er ausgeht, auseinanderge-
setzt. Nur Weniges kann nach ihm ,die
Theologie und durch sie das ganze christ-
liche Leben so befruchten und verjiingen,
als eine Blutzufuhr aus der Hagiographie,
vorausgesetzt, dafl diese theologisch betrie-
ben und das Wesen der Heiligkeit wirklich
evangelisch und kirchlich, das heifit sen-
dungshaft, und nicht blof aszetisch-my-
stisch und individualistisch anfgefafit wird“
(30). Das Werk will also weit mehr sein als
eine blofle bagiographische Studie. Es will
gelebte Theologie, Heilstheologie, Sen-
dungstheologie am Beispiel Theresias von
Lisieux entwickeln, in der Uberzeugung, daff
dies bei ihr wie bei kaum einer anderen Hei-
ligen der Neuzeit méglich sei.



464
II.

Nach dem Gesagten ist klar, dafl Baltha-
sar weder in erster Linie das Milieu (der
Familie, des Klosters), in dem Theresia auf-
wuchs, als solches interessiert, noch ihre
komplizierte, empfindliche Veranlagung,
noch ihre natiirlich-psychologische Entwick-
lung, deren Hemmungen und Krisen, son-
dern die gnadenhafte Sendung ihres Lebens.

Ineinem 1. Teil (,W e sen” iiberschrie-
ben) werden die entscheidenden forma -
len Elemente dieser Sendung
aufgezeigt. Als urspriinglichstes die radi-
kale Hinwendung zur Wahrheit. The-
resia will die Wahrheit um jeden Preis, die
reine, lautere Wahrheit. Thr Kampf gilt von
Jugend auf der Liige in jeder Form: der
Schablone, der bloflen (frommen) Konven-
tion im Reden und Tun, der Heudhelei (vor
sich selbst und vor den Menschen), der Tar-
nung und Unechtheit. ,Wahrheit ist das
Grundwort ihres Lebens, und dadurch riickt
dieses unter das Zeichen der Theologie®
(83). Wahrheit ist Demut in der Anerken-
nung der eigenen Nichtigkeit, ist restloser
Gehorsam gegen das je jetzige Wort Gottes.
So st6Bt Theresia ,durch alle Vernied-
lichungen und Félschungen zur einfachen,
nackten Wahrheit des Evangeliums durch®
(85). ,Eine solche Gradlinigkeit, Zielstre-
bigkeit bis zur Verbohrtheit ist bei einer so
reichen, auf so Vielfiltiges angelegten Na-
tur wie Therese“ nach Balthasar ,nicht an-
ders méglich als aus einer iibernatiirlichen
Quelle“ (41), sie gehe darum auf eine per-
sonliche, gnadenhafte Sendung zuriick.

Und nun das Zweite: Der Inhalt der von
Theresia erkdmpften, gnadenhaft erfahre-
nen und verkiindeten Wahrheit ist keine von
ihrer Person getrennte Lehre, kein be-
stimmter Schatz objektiver Wahrheiten,
sondern sie selbst, ihre eigene, von der ewi-
gen Wahrheit durchleuchtete Person. Thre
Sendung fallt mit ihrer Existenz zusam-
men. Sie kiindet nur das, was sie selbst er-
fahren, erprobt und durchexerziert hat. Die
ganze Breite der Offenbarung, selbst das
Jenseits mifit sie an ihrer personlichen Er-
fahrung. Die Gefahr einer Einengung der
Fiillle gottlicher Wahrheiten auf das je

Literaturbericht

Heute und Jetzt ihrer eigenen Person sieht
sie nicht mehr. Zu unmittelbar steht sie in
allen Dingen und Ereignissen dem Gott des
tibernatiirlichen Lebens gegeniiber. Je deut-
licher nun das Bewufltsein der Auserwihlt-
heit wird, um so mehr weifl sie: es geht um
sie selbst, um die Herausarbeitung des eige-
nen Modells, an dem sie darum bis zur Auf-
zehrung ihrer Krifte arbeitet. Anderseits re-
gistriert sie immer weniger das eigene Er-
lebnis, zielt sie immer weniger auf die
eigene Vollkommenheit, weil sie sich als
Werkzeug in Gottes Hand, zum Lobpreis
seiner Herrlichkeit, zum Opfer fiir die Bri-
der, fir die Kirche. ,Es ist, als gdbe es
zwei Theresen: die eine ist Mittel und
Werkzeug, das sich vergifit, die andere ist
Auftrag und Ziel. Die eine tritt immer mehr
in den Schatten, dic andere ins Licht. Die
eine zehrt sich auf, gibt das Auflerste her. ..
(die andere) beginnt sich selbst zu drehen,
um ihr himmlisches Wesen von allen Sei-
ten sichtbar werden zu lassen, wie ein Man-
nequin, der nicht sich, sondern das Kleid,
das Kleid der Gnade zur Schau stellt* (47).

Theresia geht wie auf einem Grat, immer
in Gefahr, zur einen oder anderen Seite
hin abzustiirzen. Aber das ist ihre Sendung,
und solange sie dieser treu bleibt, wird sie
von der Gnade gehalten. Eine Korrektur,
ein Regulativ dieser radikal existentiellen
Haltung scheint in der starken Schriftgebun-
denheit ihrer Frémmigkeit zn liegen. Fir
alles, was sie sieht oder erlebt, hat sie ein
Wort der Schrift zar Hand. Das Wort
Gottes ist ihr grofer Lehrmeister. Aber
das darf nicht mifiverstanden werden. Zwar
hat Theresia ,die Schrift sehr eifrig gele-
sen und z. T. sogar auswendig gekonnt; sie
hat sie aber fast ausschlieBlich im Licht ihres
eigenen Lebens und ihrer persénlichen Sen-
dung auf sich wirken lassen® (79). Eine
wirkliche Kontemplation der Schrift, deren
objektivem Gehalt man sich hingibt, hat sie
nicht gekannt. Liegt darin aber nicht die
groRe Gefahr, in einen reinen Subjektivis-
mus abzugleiten?. Dieser Gefahr entging
Theresia nur dadurch, daf sie die Schrift,
bei aller Subjektivitit, im Raum der Kirche,
ihrer iberlieferten Lehren und Institutio-
nen, las, und eben darin unterscheidet sie



Literaturbericht ) 465

sich von Luther und vom reformatorischen
Schriftverstindnis. Sie mafl ihre innerén Er-
fahrungen und Erleuchtungen letztlich am
Gehorsam gegen die Kirche nnd die Ordens-
satzungen. Die Schatten, die dennoch
pach Baltbasar iiber Theresias Sendung lie-
gen, sind nach ihm nicht in einer schwieri-
gen psychologischen Struktur zn suchen, in
den Anfilligkeiten eines Wesens, die zu
Krisen Anlafl geben, sondern ,in gewissen
Verstoflen gegen die Idee und Integritdt
der Sendnng“ (83). ,Es gibt zwei Punkte in
Theresens kurzem Leben, wo eine leise,
cigentlich unmerkliche Verbiegung doch zu
ernsten, unvermutet weitreichenden Folgen
gefithrt hat* (83). 1. Durch die unzeitige
Mitteilung des Wunders (der Erscheinung
Mariens) an Céline kommt sie in den Ruf
besonderer Begnadignng und muf fortan
notgedrungen die Rolle der miraculée, der
Heiligen spielen. 2. Durch das gutgemeinte,
aber nnklnge Wort eines Beichtvaters, sie
habe ,niemals auch nur cine einzige schwere
Siinde begangen® (89), fehlt ibr fortan ein
echtes Siindenbewufitsein und damit auch
das Verstindnis fiir manche Satze der
Schrift, fiir die Tiefe und Schwere mancher
Geheimnisse der Offenbarung. Die Sendong
selbst ist dadurch aber nicht angetastet wor-
den. ,Therese hat sich von diesen Unfallen
mit grofler Anstrengung, aber schlielich
doch wieder erholt: dies zeugt von der un-
wahrscheinlichen Gesundheit ihrer Secle
ebensosehr wie von der Grof8e der ihr zuteil
gewordenen Sendungsgabe® (95).

Waihrend der erste Teil die formalen Ele-
mente der Sendung Theresias aufzeigt, be-
trachtet der zweite (iiberschrieben:
»Stand*) den ,Raum® in dem diese
Sendung gelebt wird. Raum meint hier, da
es sich om theologische Phinomenologie
handelt, nicht das Milieu {der Familie, des
Klosters), sondern  den  kirchlichen
»Stand®. ,Der Begriff des Standes beant-
wortet die Frage nach einem raumlichen
oder geistigen Wo-Sein® (188).

Da ist zunichst der Weltstand, die
Familie, in die Theresia hineingeboren wird.
Er ist der ,fleischliche® Stand, weil er im
Sakrament ein ,.fleischliches Bild* (Eph 3)
ist fir die Erfiilllung des unmittelbaren Ste-

0

hens im Geheimnis Christns-Kirche im
,Stand der Vollkommenheit'“ (101). Fiir
Theresia ist die Familie, weil sie der Funk-
tion des Gedffnetseins fiir den hdheren

~ Stand vollkommen nachkommt, in all ihren

Bereichen unmittelbar transparent zum Ewi-
gen hin: sie ist Abbild des himmlischen Va-
ters, der Kirche, des Himmels. Der Eintritt
in den Ordensstand bedeutet darum fir sie
picht ein eigentliches Verlassen, weil er in
der Familie tansendfach vorbereitet war.
Dennoch weiff Theresia, dafl es sich da-
bei um eine eindentige Entscheidung han-
delt. ,Indem sie das Kloster wahlt, ist sie
sich sehr bewufit, den geistigen Schritt von
der Welt der Gleichnisse in die Welt der
Wahrheit zo tun® (127), in der man nicht
mehr selbst wihlt, sondern untergeht im
Willen Gottes. Anf diese Wahrheit zielt sie
schon frith mit allen Kriften hin. So erklart
sich nach Balthasar die scheinbare Starrheit
und Didkkopfigkeit, die sie seit dem Ein-
tritt Paulines kennzeichnen, die ritselhaften
leiblichen und seelischen Krankheiten: ,das
alles war notig, damit der wahre und ein-
zige Anfang ihres Lebens erreicht und ge-
setzt werden konnte® (128). Hier im Or-
densstand kennt sie nicht mehr Fleisch und
Blut, sondern nur noch die Familie des Va-
ters im Himmel, hier kennt sie keinen an-
deren Beruf mehr als die Rettung der See-
len durch Gebet und Bufle. Darum gilt es
als erstes, sich selbst ginzlich anfzugeben.
Die drei Hauptmittel dazn sind nach Bal-
thasar die Regel (als sichtbarer Ausdrnck
des Gehorsams und damit auch der Armut
und Jungfriunlichkeit), das Amt und die
kircbliche Sendung. Die unperson-
liche Objektivitdt der Regel, diese vorgege-
bene fremde Form, die im Karmel eine be-
tonte Form des Kreuzes ist, 1ait nicht mehr
zn, ein Leben nach eigenem Geschmacdk, nach
eigener Neigung zu leben. Sie wird zur
Schule der Selbstanfgabe. Theresia erkennt
klar diese Funktion und befrnchtet durch
ihre prézisen Formulierungen und originel-
len Bilder, in denen sie ihre Erkenntnisse
und Erfahrungen zum Ansdrudk bringt, die
Theologie des Ordensstandes. Mehr noch als
die Regel 1a8t das Amt den Menschen ster-
ben. Hinter ihm hat der Vorgesetzte mit



466

allem Eigenen und Personlichen so sehr zu-
riickzutreten, daf er zur reinen Durchgabe
des gottlichen Willens fiir andere wird.
»Die Kluft zwischen dieser Einstellung zum
Nidhsten und derjenigen, die Therese in der
Welt, im Kreise der Familie besafi, ist un-
schliefbar: dort war es die unmittelbare
Liebe von Seele za Seele, eine persénliche,
subjektive Zuneigung... Hier ist es eine
ganz objektive, amtliche Liebe* (157). Da-
mit ist die dritte Stufe der Selbstaufgabe
erreicht: die Kirche. In sie hinein gilt es zu
sterben, um frei und verfiighar zu sein fiir
ihren Dienst: fiir den Lobpreis Gottes und
die Hingabe fiir die Briider. Hier steht The-
resia auf dem Héhepunkt ihres Lebens. Thre
Kontemplation wird zur Aktion, oder bes-
ser: sie lebt jenseits von Kontemplation und
Aktion, in einem Zustand, der beides zu-
gleich ist. Theresia ist reines Werkzeug in
der Hand der Kirche geworden.

Die so in Christus Gestorbene, aus der
Welt Ausgewanderte, der Kirche Einver-
leibte, hat ibren geistigen Ort zwischen Zeit
und Ewigkeit. Die Heiligen leben und zch-
ren ganz vom ewigen Leben, dessen Erfah-
rung thnen aber noch verwehrt ist. Wih-
rend ihr innerstes Herz bei Gott, in der
Glorie des Himmels ist, leben sie noch in
der Form des Kreuzes. So auch Theresia.
Immer mehr im Licht stehend, ,zieht sie
dankbar den Mantel der Nacht um sich, der
Glaubensnacht, die es verhindert, dafl ihr
Glaube in Schauen aufgehe wie ein Blatt
Papier in Flammen“ (196). Dieses Geheim-
nis der Herrlichkeit Gottes in der Nacht des
Glaubens verdichtet sich fiir Theresia in der
Andacht zum heiligsten Antlitz, die ihre
Lebenssituation mehr und mehr zum Aus-
druck bringt und zusammenfaflt, wobei die
Formen dieser Andacht der Vorstellungs-
welt und Erlebnisfahigkeit ihres kindlichen
Herzens entstammen.

Obwohl Theresias Sendung mit ibrer per-
sonalen Existenz zusammenfallt, ist sie doch
ausgesprochen lehrhafter Art. Diesem Ge-
danken, dem Inhalt ibrer Sendung, gilt der
dritte Teil des Buches (,L ehre” dber-
schrieben). Theresia selbst weifl immer deut-
licher um diese, ihre lehrhafte Sendung. Sie
formuliert sie immer klarer in dem, was sie

Literaturbericht

ons als den ,Kleinen Weg“ hinter-
lassen hat. Das Geheimnis dieses Weges be-
steht im Geheimnis der Liebe und das Ge-
beimnis der Liebe ist das ,Mehr®, die Ab-
solutheit der Hingabe, die um so dringlicher
gefordert wird, je weniger alle menschliche
Hingabe der Licbe Gottes entspricht. Cari-
tas und Cupiditas stehen in einem unver-
sbhnlichen Gegensatz. In unserer konkreten
Heilsordnung ist d¢r Rhythmus der Liebe
der Rhythmus von Tod und Auferstehung.
Danach gliedert sich der Kleine Weg in die
beiden Etappen: Abbauund Aufbau.
Zunichst gilt es, alle Leistungsethik ab -
zubauen. Sie muf an der Wurzel getrof-
fen werden, Mit groflem Eifer geht Theresia
ans Werk. Kampfeseifer beseelt sie. Aber
gerade diesem kimpferischen Geist haftet
noch irgendwie ein Leistungswille an. The-
resia erkennt immer deutlicher, daf} all ihre
Leistung notwendig hinter dem Geforderten
und Geschenkten zuriickbleibt, daf alle Na-
fur unangemessen ist im Verhaltnis zu Gott,
dafl selbst Tugend und Lohn im Grunde
nichts sind als Geschenk und Gnade. Und
hier, auf dieser Stufe der Erkenntnis, erlebt
sie die Peripetie 1hres Weges. Wenn es
schon gar keinen Sinn hat, mit eigenen
Kriften den Anstieg zu Gott zu unterneh-
men, weil alles menschliche Tun im Ver-
gleich zur Grofle Gottes unangemessen ist,
dann sollte man erst gar nicht den Versuch
dazu machen, sondern Gott von vornherein
bitten, einen zu sich hinaufzuhehen. Fiir die-
sen Gedanken erfindet Theresia das tref-
fende Bild des Fahrstuhles, und man kann
sich denken, wie sehr sie sich fiber diese Er-
findung gefreut hat. Das bedeutet nun kei-
neswegs Quietismus. Es gilt vielmehr so sehr
auf alles Eigene zu verzichten, sich so ab-
solut Gott zu iiberlassen, dafl man ihm nie-
mals ausweicht, dafl man alles Zukom-
mende, Schiksalhafte, auch das Zufilligste,
Geringste, so wie es der Alltag, die Ordens-
regel oder der Auftrag des Vorgesetzten
mit sich bringen, annimmt und umfingt. Wer
so handelt, der bedarf keiner groflen Bufi-
werke mehr, keiner besonderen mystischen
Begnadigungen, selbst nicht einmal der Tu-
genden als eines Ausweises fiir den Lohn
im Himmel. Der braucht Gott nicht mehr zu



Literaturbericht 467

firchten, nicht einmal seine Gerechtigkeit,
weil auch sic letztlich nichts anderes als
Liebe ist. Dieser Weg ist nun alles andere
als klein. ,Menschlich gesehen scheint (er)
ein einziges Als-Ob, eine einzige Uberfor-
derung, ja Verfilschung der Natur® (243).
Er ist ja auch nicht das Werk der Natur,
sondern der Gnade.

+Was Therese nun als ihren .kleinen
Weg* aufbaut, besteht in einem fort-
schreitenden Verzicht auf alles in der christ-
lichen Licbe, was diese Liebe sich selber
grof, stark, herrlich erscheinen 1ifit, damit
die Liebe im Zustand und Modus der
Schwidhe die Starke der géttlichen Liebe er-
fahre, im Znstand und Modus der Kleinheit
und Dunkelheit die Gréfle und Helligkeit
der gottlichen Liebe darstelle“ (245). Es ist
ein Verzicht ,auf den Selbstgenufl der
Liebe, auf die Freude der Selbsterfahrung®
(245), ein ,Verzicht anf die Sicht der
Frucht“ (247), ein Verzicht auf das eigene
Konnen und den Fortschritt (249). Erst
hinter den Mauern dieser Verzichte, im
Ausgewandertsein aus sich selbst, beginnt
das innere Reich der ,Zirtlichkeit®, wo alles
Spiel ist, Mit-sich-spielen-lassen, um Gott
Freude zu machen. So lebt Therese immer
mehr ,jenseits ihrer selbst in Gott, ohne
sich deshalb mystischer Ekstasen zu er-
freuen“ (267). ,Und sie bleibt im Inchoa-
tiven des Sich-Werfens wie festgebannt,
wirklich das Kind mit dem aufgehobenen
Fufl, das nie zum Fuflfassen anf dem ersten

Treppenabsatz gelangt“ (278).
* In den letzten drei Abschnitten: Indif -
ferenz, Der Spruong, Mystik ana-
lysiert Balthasar nun genauer den hier er-

reichten tiefsten Grund, bzw. die steilste.

Hohe theresianischer Sendung. Indifferenz
besagt niherhin die Einiibung in die reine
Werkzeuglichkeit, iber die beiden Stufen
des Sterbens und des Leidenwollens als des
auflersten Ausdrucks der Liebe und Hin-
gabe. Das Erreichen dieses Zustandes ist
nicht das Ergebnis eines komplizierten eige-
nen Bemihens, sondern verlangt einen
Sprung, einen Sprung in das Nichts seiner
selbst, in den Abgrund Gottes, in das Feuer
seiner Liebe, das verzebrt, — einen Sprung
im Dunkel des Glaubens, im Vertrauen dar-

m‘

auf, daf Er das Unmégliche méglich machen
wird. Ist ein solcher Zustand nun Mystik?
Obwohl Theresia in ihrem eigenen Leben
mystische Phinomene erfabren hat, ,ver-
tritt sie in ihrer Lehre einen ganz anderen
Standpunkt® (304) und setzt sich damit ,in
einen fast unbegreiflichen Gegensatz zu den
groflen Spaniern® (305). Tatsichlich hat sie
denn nach Balthasar auch nicht die eigent-
liche Nadht der Sinne und des Geistes, wie
sie bei Johannes vom Kreuz geschildert
wird, erfahren. ,Was sie erlebt, ist eine bis
ins duBerste gesteigerte ,Trockenheit’, die
jede fithlbare Hilfe, jede Trostung und Be-
feuerung von seiten Gottes entziebt und
scheinbar die Seele den verzweifelten An-
strengungen ibrer eigenen Kraft dberlaft*
(810). Nicht einmal das Sterben will ihr in
ihrer Ohnmacht gelingen. ,Aber schlieflich
wurde der Tod ihr Glidk, wie er das Gliick
aller Sterblichen ist, wenn er ihnen schenkt,
was sie selbst nicht kdnnen, sich aufgeben®
(826).

IIIL.

Wir haben im Vorhergehenden nicht ohne
Absicht eine so ausfiihrliche Darstellung des
Werkes von Balthasar gegeben, weil im
deutschen Sprachgebiet eine so reichhaltige
und theologisch tiefe Studie auf dem Gebiet
der Aszese und Mystik nicht eben alltig-
lich ist. Wir halten die Arbeit Balthasars
fiir das Bedentendste, das uns in der geist-
lichen Literatur der letzten Jahre vorgelegt
wurde. Obwohl es sich zundchst um eine
hagiographische Studie handelt, die sich also
in einem engen Rahmen hilt, wirft das Werk
doch so viele Fragen grundsitzlicher Art
auf, daf es eine eigene Stellungnahme for-
dert.

Was diesen ,Versuch“ (30) einer theolo-
gischen Phinomenologie formal kenn-
zeichnet, sind eine geradezu erstaunlich um-
fassende Kenntnis der Quellen, idberaus
scharfsinnige Analysen der Aussagen, Zu-
stinde und Verhaltensweisen Theresias und
bei all dem eine grofle synthetische Kraft,.
die aus vielen Einzelheiten wirklich so
etwas wie den Grundrif eines dbernatiir-
lichen, von Gott entworfenen Bildes ab-
liest. Inhaltlich fillt am stirksten ins



468 Literaturbericht

Gewicht der radikal iibernatiirliche Stand-
punkt, von dem aus alles gesichtet und be-
urteilt wird, sodann das vorgegebene, aus
Schrift und Tradition abgeleitete Grund-
schema christlicher Vollkommenheit und
Mystik (das aunch in Theresias Leben wie-
dergefunden wird), die beide eindeutig
einen charismatischen ekklesiologischen Ak-
zent haben, endlich die Herausarbeitung
der individuellen, iibernatiirlichen Sendung
der heiligen Karmeliterin und ihres Wesens,
ihrer geradlinigen Entwicklung.

Zunichst kénnte man fragen: Gibt es so
etwas wie ein ,ganz ilbernatiir-
liches Gesetz*, das Gott von Ewigkeit
her fiir jeden einzelnen Menschen entworfen
hat und mit dem er ihm seinen Platz inner-
halb der kirchlichen Gliedschaft absteckt?
. Das wird man wohl in dem Sinne be-
jahen miissen, als mit dem freien Entschlufl
Gottes, den Menschen iiber ihre Natur hin-
ans in Jesus Christus Anteil an Seinem
dreipersonlichen Leben zu geben, der
ganze Mensch, mit Seele und Leib, seine
Natur und seine Geschichte, in die dber-
natiirliche Ordnung erhoben wurde. Von
hierher gesehen gibt es nichts mchr, das
rein natiirlich betrachtet uund beurteilt wer-
den konnte, weil in der konkreten Heils-
ordnung alles auf die Anteilnahme am
gottlichen Leben hingeordnet ist und von dort
her seinen letzten Sinn erhilt. Es ist darum
anch richtig, wenn Balthasar sagt: ,Aus der
Betrachtung der bloflen Natur eines
Menschen ist nimmermehr abzulesen, was
Gottes Gnade mit ihm vorhat...“ (15), wo-
bei allerdings der Begriff der ,blofien Na-
tur* eine Abstraktion ist, weil ,blofle Na-
tor“ in Wirklichkeit nicht existiert. Nur un-
ter der Voraussetzung dieser abstrakten Be-
trachtungsweise (der die Sicht des bloff na-
tiirlich denkenden Menschen, des fleischlich
gesinnten Menschen, wie Paulus sagt, de
facto gleichkommt) schliefen sich die Sicht
von unten und von oben nicht, lassen diese
beiden Sehweisen eine uniiberbriickbare
Kluft zuriik. Anders ausgedriickt: Nur in
einer philosophisch-abstrakten  Betrach-
tungsweise, bzw. in der Denkweise des
Jfeischlihen* Menschen, stehen Natur und
Ubernatur in einem scharfen, dialektischen

Gegensatz, der durch nichts ausgeglichen wer-
den kann. Das gilt aber keineswegs fiir die
Sicht des tbernatiirlih deukenden Men-
schen, der sich als ganzen zur Anteilnahme
am Leben Gottes berufen und erhoben
weill. Daran dndert auch nichts die Ord-
nung des Kreuzes. In dieser Ordnung hat
zwar der Mensch in Hinsicht auf diese ir-
dische Welt zu sterben, weil das Aufgeben
des fleischlichen® Denkens, zu dem er seit
der Erbschuld hinneigt, fiir ihn ein Leben
lang Kampf und Kreuz besagt und eiu Ster-
ben genannt werden kann. Dieses Sterben-
miissen, dieses Gekreuzigtwerden-miissen
des ,alten Menschen® bedentet nun aber
nicht ein eigentliches Gebrochen-werden
der Natur, der konkreten, zum iiber-
natiirlichen Leben berufenen und erhobenen
Natur, bedentet nicht einen unaufhebbaren
Riff zwischen einer ,bloflen Natur® und
dem begnadeten Menschen.

Ein solches Gebrochen-werden, einen sol-
chen Rif} scheint nun aber Balthasar — wenn
anch nicht durchgehend und konsequent —
nahezulegen. Uud das fihrt bisweilen zu
unhaltbaren Folgen. So wird z. B. auf der
einen Seite gesagt, der Eintritt Theresias in
den Ordensstand habe kein eigentliches Zer-
brechen der Familienbindungen mit sich ge-
bracht, da ihre Familie von vornherein fiir
das Kreuz gedffnet gewesen sei (117, 120,
127, bes. 146). Auf der anderen Seite wird
aber die Kluft zwischen der Einstellung
Theresias zum Nichsten innerhalb der Fa-
milie und der im Orden als unschlief -
bar bezeichnet {157). Damit hdngt zusam-
men, dafl das eine Mal schéne Worte fir
das Aufeinanderzngeordnetsein von sakra-
mental-chelichem und jungfriufichem Stand
gefunden werden (1011.), dann aber wieder
ein solcher Gegensatz zwischen beiden kon-
stroiert wird (z. B. 136), dal Theresia erst
nach ihrem Eintritt in den Orden, ,nach
diesem Tod und dieser Nengeburt, ernsthaft
beginnen kann (129). Und was soll diese
rein tbernatiirliche (136), ,amtliche®, ,ganz
objektive“, ,objektivierte®, ,verkirchlichte®,
Juniversalierte” Liebe (157), die nur aus
dem Kreuz geboren wird und immer neu
daraus hervorgeht? (157) Das scheint eine
sehr vollkommene Liebe zu sein, die man in



Literaturbericht

der Welt niemals erreichen kann, da die
vollkommene Liebe des Christen in der
Welt ja von Standes wegen immer nur
,vor dem Kreuz beheimatet® ist, ,daraunf
zuschreitend  (157). In Wirklichkeit ist
diese Liebe des Ordensstandes, die (im Ge-
gensatz zur Liebe des Christen in der Welt)
sunter das Gesetz des Heiligen Geistes
rickt (157), eine Konstruktion, die nicht
einmal Christus, der Herr, verwirklicht hat
und verwirklichen konnte, weil auch er gan-
zer Mensch war. Wenn Balthasar sich fir
diese seine Ansichten scheinbar auf Worte
Theresias berufen kann, wie z. B. daf auch
der Herr die Apostel nicht wegen ihrer na-
tirlich guten Eigenschaften erwihlt habe, so
gilt das insofern, als der Mensch keine po-
sitive Disposition fiir die Begnadigung mit-
bringt. Aber die berufenen Jinger
liebt er mit all ihren Eigenschaften, und
gerade so, — wie sie niemals auf Erden ge-
liebt worden sind, mit einem echt menschli-
chen Herzen. Wenn die Liebe der Heiligen
bisweilen so ,amtlich“ und ,kalt* oder je-
denfalls ,fremd* erscheint, so ist das ein
Durchgangsstadium oder es liegt an der
Schwiche des Gefifles.

Gewifl will Balthasar ausdriicklich jeden
Supranaturalismus, jeden Dualismus zwi-
schen Natur und Ubernatur vermeiden (vgl.
155), aber in Wirklichkeit entgeht er ihnen
nicht. So wie er es will, vollzieht sich nichts
»ganz und ausschlieflich innerhalb der Zu-
sammenhinge iibernatiirlicher Fithrung und
Belehrung® (159), weil er niemals ernstlich
den ganzen Menschen mit all seinen natur-
haften Beziigen in diese iibernatiirliche Fiih-
rung und Belehrung einbezieht. Daher klingt
denn auch so vieles (nicht nur hart, wie in
der Bergpredigt, sondern) iibersteigernd,
iiberfordernd, gleichsam iiberheizt und da-
mit unvollziehbar. Letztlich steht im Hin-
tergrund solcher Auffassungen ein undhrist-
licher Platonismus, der auch in dem ,augu-
stinischen Entweder-Oder von Caritas und
Cupiditas® (212) nicht ganz iiberwunden
war.

" Damit haben wir den Haupteinwand ge-
gen das in vieler Hinsicht so wertvolle Buch

469

Balthasars vorgebracht. Es wire dann wei-
ter noch zu fragen, ob die Herausstellung
des charismatischen Sendungscharakters
christlicher Heiligkeit in dieser Vorbeto-
nung, ja Ausschlieflichkeit, annehmbar ist.
Woh! hat Balthasar, ganz im Sinne der
kirchlichen Entwicklung, gegen einen fal-
schen Individualismus und Subjektivismus,
mit Recht das apostolische und kirchliche
Moment christlicher Vollkommenheit her-
vorgehoben. Aber das darf nicht zu einer
neuen Einseitigkeit fithren, wie sie z. B. in
der Frage der Mystik deutlich wird. Wenn
die Kirche Johannes vom Kreuz zum allge-
meinen Lehrer der Mystik erhoben hat, so
hat sie ihn damit zwar nicht zum einzigen
Lehrer erklirt. Es haben daneben durchaus
noch andere Lehrmeinungen und Akzente
Raum. Aber es geht nicht mehr an, Theresia
gegen die spanische Mystik auszuspielen und
in Gegensatz zu stellen (172, 305) und jede
rein kontemplative Mystik als Reste neu-
platonischer Deutung (173) und als falschen
Subjektivismus hinzustellen. Bei aller be-
rechtigten Abwendung von der geradezu
siichtigen Hinneigung des heutigen Men-
schen zur Psychologie, die auf eine Erkran-
kung des innersten seelischen Gefiiges die-
ses Menschen zuriickgeht, sollte man nicht
in das andere Extrem fallen und alles
nur mit der Hingabe an objektive Zwedke,
mit der Hingabe fiir den Nichsten, meistern
wollen. Sonst wiirde sich die Natur des
Menschen leicht richen. Denn der Mensch
braucht einen gewissen Spielraum seelischen
Eigenlebens. Anders wiirde er verkiimmern
und auch seiner apostolischen Aufgabe nicht
mehr gerecht werden kénnen.

Es werden nicht viele Leser sein, denen
diese Zusammenhinge auffallen. Eben da-
rum haben wir sie in dieser Schirfe heraus-
gestellt. Wir méchten damit aber nicht den
Findruck erwecken, als wollten wir der Lei-
stung Balthasars unsere Anerkennung ver-
sagen. Wir hoffen vielmehr, daf er mit sei-
nem Werk die deutsche geistliche Literatur
befruchten wird und ihr jene Stellung zu-
sichert, die sie in Frankreich schon lange
besitzt.





