
462 

LITERATUR   BERICHT 

Nodi einmal Theresia von Lisieux 
Von Friedrich W u 1 f S. J., München 

Nach der vielbeachteten und eindrucksvol- 
len Arbeit von I. Fr. Görres (Das verbor- 
gene Antlitz), die das Leben Theresias vom 
Kinde Jesu historisch-psychologisch zu erhel- 
len sucht, um damit zugleich die eigentliche 
Größe ihrer Heiligkeit vom Untergrund der 
Natur besser abheben zu können, legt uns 
neuerdings, in bewußter Ergänzung dazu, 
Hans Urs von Balthasar eine ungewöhnlich 
tiefe Studie vor, die Leben und Lehre die- 
ser Heiligen theologisch interpretiert und 
auswertet: Therese von Lisieux. Geschichte 
einer Sendung1. Das Anliegen des Buches ist 
zweifelsohne echt und die Ergänzung zur 
erstgenannten Arbeit war notwendig. Man 
kann die Heilige einmal von unten her se- 
hen, aus unserer Sicht und Erfahrung. Man 
kann sie aber auch von oben her sehen, 
gleichsam mit Gottes Blick, indem man im 
Glauben an Gottes ewige Planung und Seine 
konkrete Gnadenführung die Grundlinien 
ihres übernatürlichen Lebens aufzuspüren 
sucht und dadurch eine Gestalt herausarbei- 
tet, die in ihrer Bedeutsamkeit und Vor- 
bildhaftigkeit für uns von Gott von vorn- 
herein so intendiert war. Balthasar nennt ein 
solches Bemühen •theologische" oder auch 
•übernatürliche Phänomenologie". Er hält 
sie für das eigentliche Anliegen der heuti- 
gen Hagiographie. Denn nicht daß die Hei- 
ligen diese oder jene individuellen Eigen- 
schaften besaßen, dieses oder jenes mensch- 
liche Schicksal erlebten, sei an ihnen das 
Entscheidende, sondern daß sie Auserwählte 
waren, Träger einer göttlichen Sendung, 
eines Wortes Gottes an uns und unsere Zeit. 
Er steht mit dieser seiner Ansicht nicht al- 
lein2. •Die Theologie", sagt P. M.-Philipon 
O. P., •hat nicht nur die Artikel des Credo 

1 Verlag Jakob Hegner in Köln, 1950, 
344 S. 

2 Vgl. unsere kleine Studie: •Die Hagio- 
graphie an der Wende". Diese Zeitschrift 
22 (Oktober 1949) 383 ff. 

zu analysieren; sie muß im einzelnen den 
langen Weg der Offenbarung durch die Ge- 
schichte nachgehen und uns die vollständige 
Erfassung des Planes Gottes nicht nur in der 
äußeren Weltlenkung, sondern bis in die 
geheimsten Führungen der Seelen liefern ... 
Unsere Schultheologie, die allzu oft schema- 
tisch und abstrakt bleibt, würde sehr viel 
gewinnen durch eine vertiefte, nicht nur 
historisch-beschreibende, sondern wirklich 
theologisch-erklärende Erforschung der Psy- 
chologie der Heiligen. Und dies vor allem 
dort, wo die Sendung nicht nur eine solche der 
Heiligkeit ist, sondern der Lehre, wie etwa 
bei Johannes vom Kreuz, Franz von Sales 
und vielen Ordensstiftern3". Eben diese Ar- 
beit möchte Balthasar in Bezug auf Leben 
und Werk der Heiligen von Lisieux leisten, 
zumal die Kirche selbst, anläßlich der Hei- 
ligsprechung Theresias, von einer •neuen 
Botschaft", einer •neuen Sendung", einem 
•neuen Modell der Heiligkeit" spricht und 
damit die besondere Bedeutung der •Klei- 
nen" Heiligen und ihrer Lehre für unsere 
Zeit herausstellt. 

I. 

In einer längeren, sehr aufschlußreichen 
Einleitung präzisiert Balthasar zunächst ge- 
nauer das Ziel seiner Studie: Die Kirche 
Christi gründet auf objektiver und subjek- 
tiver Heiligkeit, auf dem also, was Gott 
allein gestiftet hat in Amt, Sakrament, VolU 
kommenheitsstand und Charisma (im Sinne 
von'Kor 12,4•11) und auf der persönlich 
gelebten Liebe. Beide sind ihrem innersten 
Wesen nach aufeinander bezogen und müs- 
sen einander durchdringen. Heilig im sub- 
jektiven Sinn ist ein Christ darum in dem 
Maße, als er die gottgestifteten Formen der 

3 Sainte Therese de Lisieux, Paris2 1946, 
S. 8 • Zitiert nach Balthasar S. 27 f. 



Literaturbericht 463 

Heiligkeit innerlich übernimmt und mit sei- 
ner Liebe erfüllt. Und da alle Formen ob- 
jektiver Heiligkeit Formen und Heiligkeits- 
quellen der Kirche sind, d. h. nicht nur von 
der Kirche verwaltet werden, sondern ihrem 
innersten Leben dienen, wird persönliche 
Heiligkeit sich immer nicht nur innerhalb 
der Kirche, sondern auch in der Hingabe für 
die Kirche äußern müssen. Alles nun, was 
einem Menschen von Gott an objektiven 
Heiligkeitsformen bzw. -quellen zugeteilt 
wird, kann unter dem Begriff der •Sendung" 
zusammengefaßt werden. •Gott hat von je- 
dem Christen eine Idee, die ihm seinen 
Platz innerhalb der kirchlichen Gliedschaft 
absteckt... Diese in Gott ruhende Idee zu 
verwirklichen, dieses individuelle Gesetz', 
das ein von Gott frei entworfenes, ganz 
übernatürliches Gesetz ist, ins Leben um- 
zusetzen, ist das oberste Ziel des Christen" 
(14). Wie erfährt man aber dieses von Gott 
vorgesteckte und aufgegebene Ziel? •Aus 
der Betrachtung der bloßen Natur eines 
Menschen ist nimmermehr abzulesen, was 
Gottes Gnade mit ihm vorhat... Den Hei- 
ligkeitswillen Gottes muß jeder Einzelne in 
Gebet und Betrachtung zu erfahren, zu er- 
lauschen suchen ... (15). Unter den Sen- 
dungen gibt es nun solche zur •gewöhn- 
lichen" Heiligkeit und andere •zu einer be- 
sonderen, differenzierten Heiligkeit, in wel- 
cher Gott zum Besten der Kirche und der 
Gemeinde einen Einzelnen als besonderes 
Beispiel der Heiligkeit hervorhebt" (16). 
•Mit dieser Unterscheidung von gewöhn- 
licher' und repräsentativer' Heiligkeit hängt 
eine andere zusammen, ohne ganz mit ihr in 
eins zu fallen" (17). Es gibt Heilige, die 
gleichsam rein von oben geschenkt werden, 
denen Gott einen besonderen und einmali- 
gen Auftrag für die Kirche zugedacht hat 
und solche, •die aus dem Schoß der Kirche 
und der Gemeinde, aus der Gemeinschaft 
der Orden emporwachsen und durch ihre 
Reinheit und Konsequenz den anderen zum 
Vorbild werden" (17). Erstere sind für die 
Kirche die wichtigeren. Sie haben etwas 
Meteorhaftes an sich, etwas weithin Leuch- 
tendes, Anfeuerndes oder auch Werbendes, 
und obwohl sie gar nicht unmittelbar nach- 
geahmt werden können,  sind  sie  dennoch 

die Lieblinge des Volkes. Für dieses •sind 
sie vor allem eine neue, vom Heiligen Geist 
geschenkte Form der Nachfolge Christi im 
Leben, eine Illustration und Exemplifizie- 
rung des Evangeliums im Alltag. Für die 
Theologen dagegen sind sie mehr eine neue 
Auslegung der Offenbarung, eine Bereiche- 
rung der Lehre um neue, bisher noch wenig 
beachtete Züge" (19). •Von hier aus erhebt 
sich die Forderung eines möglichst engen In- 
einanderwirkens von Hierarchie und Hei- 
ligkeit, wie auch von spekulativ-schulhafter 
Theologie und Theologie der Heiligen" 
(20). Das Entscheidende an diesen Heiligen 
ist ihre Sendung. Ihre natürlichen Voraus- 
setzungen (Charakter, Milieu), ihre psycho- 
logische Entwicklung und ihr menschliches 
Schicksal interessieren nur insoweit, als sie 
die übernatürliche Sendung herausfinden 
lassen und deutlicher machen. Wichtig ist in 
diesem Zusammenhang vor allem das Pro- 
blem der Spannung zwischen Person und 
Sendung. Es gibt Heilige, die ihrer griaden- 
haften Sendung so sehr nachgekommen sind, 
daß bei ihnen Person und Sendung fast zu- 
sammenfallen, bei anderen bleibt gerade 
noch die Substanz ihrer Sendung erkennbar, 
und wiederum kann dies auf persönliche 
Schuld zurückgehen oder aber auf eine un- 
glückliche Verkettung unverschuldeter Um- 
stände. 

Damit hat Balthasar das Ziel seiner Ar- 
beit, die methodischen Grundsätze, die ihn 
leiten, und die theologischen Voraussetzun- 
gen, von denen er ausgeht, auseinanderge- 
setzt. Nur Weniges kann nach ihm •die 
Theologie und durch sie das ganze christ- 
liche Leben so befruchten und verjüngen, 
als eine Blutzufuhr aus der Hagiographie, 
vorausgesetzt, daß diese theologisch betrie- 
ben und das Wesen der Heiligkeit wirklich 
evangelisch und kirchlich, das heißt sen- 
dungshaft, und nicht bloß aszetisch-my- 
stisch und individualistisch aufgefaßt wird" 
(30). Das Werk will also weit mehr sein als 
eine bloße hagiographische Studie. Es will 
gelebte Theologie, Heilstheologie, Sen- 
dungstheologie am Beispiel Theresias von 
Lisieux entwickeln, in der Überzeugung, daß 
dies bei ihr wie bei kaum einer anderen Hei- 
ligen der Neuzeit möglich sei. 



464 Literaturbericht 

II. 

Nach dem Gesagten ist klar, daß Baltha- 
sar weder in erster Linie das Milieu (der 
Familie, des Klosters), in dem Theresia auf- 
wuchs, als solches interessiert, noch ihre 
komplizierte, empfindliche Veranlagung, 
noch ihre natürlich-psychologische Entwick- 
lung, deren Hemmungen und Krisen, son- 
dern die gnadenhafte Sendung ihres Lebens. 

In einem 1. T e i 1 (•W e s e n" überschrie- 
ben) werden die entscheidenden forma- 
len Elemente dieser Sendung 
aufgezeigt. Als ursprünglichstes die radi- 
kale Hinwendung zur Wahrheit. The- 
resia will die Wahrheit um jeden Preis, die 
reine, lautere Wahrheit. Ihr Kampf gilt von 
Jugend auf der Lüge in jeder Form: der 
Schablone, der bloßen (frommen) Konven- 
tion im Reden und Tun, der Heuchelei (vor 
sich selbst und vor den Menschen), der Tar- 
nung und Unechtheit. •Wahrheit ist das 
Grundwort ihres Lebens, und dadurch rückt 
dieses unter das Zeichen der Theologie" 
(33). Wahrheit ist Demut in der Anerken- 
nung der eigenen Nichtigkeit, ist restloser 
Gehorsam gegen das je jetzige Wort Gottes. 
So stößt Theresia •durch alle Vernied- 
lichungen und Fälschungen zur einfachen, 
nackten Wahrheit des Evangeliums durch" 
(35). •Eine solche Gradlinigkeit, Zielstre- 
bigkeit bis zur Verbohrtheit ist bei einer so 
reichen, auf so Vielfältiges angelegten Na- 
tur wie Therese" nach Balthasar •nicht an- 
ders möglich als aus einer übernatürlichen 
Quelle" (41), sie gehe darum auf eine per- 
sönliche, gnadenhafte Sendung zurück. 

Und nun das Zweite: Der Inhalt der von 
Theresia erkämpften, gnadenhaft erfahre- 
nen und verkündeten Wahrheit ist keine von 
ihrer Person getrennte Lehre, kein be- 
stimmter Schatz objektiver Wahrheiten, 
sondern sie selbst, ihre eigene, von der ewi- 
gen Wahrheit durchleuchtete Person. Ihre 
Sendung fällt mit ihrer Existenz zusam- 
men. Sie kündet nur das, was sie selbst er- 
fahren, erprobt und durchexerziert hat. Die 
ganze Breite der Offenbarung, selbst das 
Jenseits mißt sie an ihrer persönlichen Er- 
fahrung. Die Gefahr einer Einengung der 
Fülle   göttlicher   Wahrheiten   auf   das   je 

Heute und Jetzt ihrer eigenen Person sieht 
sie nicht mehr. Zu unmittelbar steht sie in 
allen Dingen und Ereignissen dem Gott des 
übernatürlichen Lebens gegenüber. Je deut- 
licher nun das Bewußtsein der Auserwählt- 
heit wird, um so mehr weiß sie: es geht um 
sie selbst, um die Heraüsarbeitung des eige- 
nen Modells, an dem sie darum bis zur Auf- 
zehrung ihrer Kräfte arbeitet. Anderseits re- 
gistriert sie immer weniger das eigene Er- 
lebnis, zielt sie immer weniger auf die 
eigene Vollkommenheit, weiß sie sich als 
Werkzeug in Gottes Hand, zum Lobpreis 
seiner Herrlichkeit, zum Opfer für die Brü- 
der, für die Kirche. •Es ist, als gäbe es 
zwei Theresen: die eine ist Mittel und 
Werkzeug, das sich vergißt, die andere ist 
Auftrag und Ziel. Die eine tritt immer mehr 
in den Schatten, die andere ins Licht. Die 
eine zehrt sich auf, gibt das Äußerste her ... 
(die andere) beginnt sich selbst zu drehen, 
um ihr himmlisches Wesen von allen Sei- 
ten sichtbar werden zu lassen, wie ein Man- 
nequin, der nicht sich, sondern das Kleid, 
das Kleid der Gnade zur Schau stellt" (47). 

Theresia geht wie auf einem Grat, immer 
in Gefahr, zur einen oder anderen Seite 
hin abzustürzen. Aber das ist ihre Sendung, 
und solange sie dieser treu bleibt, wird sie 
von der Gnade gehalten. Eine Korrektur, 
ein Regulativ dieser radikal existentiellen 
Haltung scheint in der starken Schriftgebun- 
denheit ihrer Frömmigkeit zu liegen. Für 
alles, was sie sieht oder erlebt, hat sie ein 
Wort der Schrift zur Hand. Das Wort 
Gottes ist ihr großer Lehrmeister. Aber 
das darf nicht mißverstanden werden. Zwar 
hat Theresia •die Schrift sehr eifrig gele- 
sen und z. T. sogar auswendig gekonnt; sie 
hat sie aber fast ausschließlich im Licht ihres 
eigenen Lebens und ihrer persönlichen Sen- 
dung auf sich wirken lassen" (79). Eine 
wirkliche Kontemplation der Schrift, deren 
objektivem Gehalt man sich hingibt, hat sie 
nicht gekannt. Liegt darin aber nicht die 
große Gefahr, in einen reinen Subjektivis- 
mus abzugleiten? Dieser Gefahr entging 
Theresia nur dadurch, daß sie die Schrift, 
bei aller Subjektivität, im Raum der Kirche, 
ihrer überlieferten Lehren und Institutio- 
nen, las, und eben darin unterscheidet sie 



Literaturbericht 465 

sich von Luther und vom reformatorischen 
Schriftverständnis. Sie maß ihre inneren Er- 
fahrungen und Erleuchtungen letztlich am 
Gehorsam gegen die Kirche und die Ordens- 
satzungen. Die Schatten, die dennoch 
nach Balthasar über Theresias Sendung lie- 
gen, sind nach ihm nicht in einer schwieri- 
gen psychologischen Struktur zu suchen, in 
den Anfälligkeiten eines Wesens, die zu 
Krisen Anlaß geben, sondern •in gewissen 
Verstößen gegen die Idee und Integrität 
der Sendung" (83). •Es gibt zwei Punkte in 
Theresens kurzem Leben, wo eine leise, 
eigentlich unmerkliche Verbiegung doch zu 
ernsten, unvermutet weitreichenden Folgen 
geführt hat" (83). 1. Durch die unzeitige 
Mitteilung des Wunders (der Erscheinung 
Mariens) an Celine kommt sie in den Ruf 
besonderer Begnadigung und muß fortan 
notgedrungen die Rolle der miraculee, der 
Heiligen spielen. 2. Durch das gutgemeinte, 
aber unkluge Wort eines Beichtvaters, sie 
habe •niemals auch nur eine einzige schwere 
Sünde begangen" (89), fehlt ihr fortan ein 
echtes Sündenbewußtsein und damit auch 
das Verständnis für manche Sätze der 
Schrift, für die Tiefe und Schwere mancher 
Geheimnisse der Offenbarung. Die Sendung 
selbst ist dadurch aber nicht angetastet wor- 
den. •Therese hat sich von diesen Unfällen 
mit großer Anstrengung, aber schließlich 
doch wieder erholt: dies zeugt von der un- 
wahrscheinlichen Gesundheit ihrer Seele 
ebensosehr wie von der Größe der ihr zuteil 
gewordenen Sendungsgabe"  (95). 

Während der erste Teil die formalen Ele- 
mente der Sendung Theresias aufzeigt, be- 
trachtet der zweite (überschrieben: 
•Stan d") den •Raum", in dem diese 
Sendung gelebt wird. Raum meint hier, da 
es sich um theologische Phänomenologie 
handelt, nicht das Milieu (der Familie, des 
Klosters), sondern den kirchlichen 
•Stan d". •Der Begriff des Standes beant- 
wortet die Frage nach einem räumlichen 
oder geistigen Wo-Sein" (188). 

Da ist zunächst der Weltstand, die 
Familie, in die Theresia hineingeboren wird. 
Er ist der •fleischliche" Stand, weil er im 
Sakrament ein •.fleischliches Bild' (Eph 5) 
ist für die Erfüllung des unmittelbaren Ste- 

hens im Geheimnis Christus-Kirche im 
.Stand der Vollkommenheit'" (101). Für 
Theresia ist die Familie, weil sie der Funk- 
tion des Geöffnetseins für den höheren 
Stand vollkommen nachkommt, in all ihren 
Bereichen unmittelbar transparent zum Ewi- 
gen hin: sie ist Abbild des himmlischen Va- 
ters, der Kirche, des Himmels. Der Eintritt 
in den Ordensstand bedeutet darum für sie 
nicht ein eigentliches Verlassen, weil er in 
der Familie tausendfach vorbereitet war. 

Dennoch weiß Theresia, daß es sich da- 
bei um eine eindeutige Entscheidung han- 
delt. •Indem sie das Kloster wählt, ist sie 
sich sehr bewußt, den geistigen Schritt von 
der Welt der Gleichnisse in die Welt der 
Wahrheit zu tun" (127), in der man nicht 
mehr selbst wählt, sondern untergeht im 
Willen Gottes. Auf diese Wahrheit zielt sie 
schon früh mit allen Kräften hin. So erklärt 
sich nach Balthasar die scheinbare Starrheit 
und Dickköpfigkeit, die sie seit dem Ein- 
tritt Paulines kennzeichnen, die rätselhaften 
leiblichen und seelischen Krankheiten: •das 
alles war nötig, damit der wahre und ein- 
zige Anfang ihres Lebens erreicht und ge- 
setzt werden konnte" (128). Hier im Or- 
densstand kennt sie nicht mehr Fleisch und 
Blut, sondern nur noch die Familie des Va- 
ters im Himmel, hier kennt sie keinen an- 
deren Beruf mehr als die Rettung der See- 
len durch Gebet und Buße. Darum gilt es 
als erstes, sich selbst gänzlich aufzugeben. 
Die drei Hauptmittel dazu sind nach Bal- 
thasar die Regel (als sichtbarer Ausdruck 
des Gehorsams und damit auch der Armut 
und Jungfräulichkeit), das Amt und die 
kirchliche Sendung. Die unpersön- 
liche Objektivität der Regel, diese vorgege- 
bene fremde Form, die im Karmel eine be- 
tonte Form des Kreuzes ist, läßt nicht mehr 
zu, ein Leben nach eigenem Geschmack, nach 
eigener Neigung zu leben. Sie wird zur 
Schule der Selbstaufgabe. Theresia erkennt 
klar diese Funktion und befruchtet durch 
ihre präzisen Formulierungen und originel- 
len Bilder, in denen sie ihre Erkenntnisse 
und Erfahrungen zum Ausdruck bringt, die 
Theologie des Ordensstandes. Mehr noch als 
die Regel läßt das Amt den Menschen ster- 
ben.  Hinter  ihm hat der Vorgesetzte  mit 

30 



466 Literaturberidit 

allem Eigenen und Persönlichen so sehr zu- 
rückzutreten, daß er zur reinen Durchgabe 
des göttlichen Willens für andere wird. 
•Die Kluft zwischen dieser Einstellung zum 
Nächsten und derjenigen, die Therese in der 
Welt, im Kreise der Familie besaß, ist un- 
schließbar: dort war es die unmittelbare 
Liebe von Seele zu Seele, eine persönliche, 
subjektive Zuneigung... Hier ist es eine 
ganz objektive, amtliche Liebe" (157). Da- 
mit ist die dritte Stufe der Selbstaufgabe 
erreicht: die Kirche. In sie hinein gilt es zu 
sterben, um frei und verfügbar zu sein für 
ihren Dienst: für den Lobpreis Gottes und 
die Hingabe für die Brüder. Hier steht The- 
resia auf dem Höhepunkt ihres Lebens. Ihre 
Kontemplation wird zur Aktion, oder bes- 
ser: sie lebt jenseits von Kontemplation und 
Aktion, in einem Zustand, der beides zu- 
gleich ist. Theresia ist reines Werkzeug in 
der Hand der Kirche geworden. 

Die so in Christus Gestorbene, aus der 
Welt Ausgewanderte, der Kirche Einver- 
leibte, hat ihren geistigen Ort zwischen Zeit 
und Ewigkeit. Die Heiligen leben und zeh- 
ren ganz vom ewigen Leben, dessen Erfah- 
rung ihnen aber noch verwehrt ist. Wäh- 
rend ihr innerstes Herz bei Gott, in der 
Glorie des Himmels ist, leben sie noch in 
der Form des Kreuzes. So auch Theresia. 
Immer mehr im Licht stehend, •zieht sie 
dankbar den Mantel der Nacht um sich, der 
Glaubensnacht, die es verhindert, daß ihr 
Glaube in Schauen aufgehe wie ein Blatt 
Papier in Flammen" (196). Dieses Geheim- 
nis der Herrlichkeit Gottes in der Nacht des 
Glaubens verdichtet sich für Theresia in der 
Andacht zum heiligsten Antlitz, die ihre 
Lebenssituation mehr und mehr zum Aus- 
druck bringt und zusammenfaßt, wobei die 
Formen dieser Andacht der Vorstellungs- 
welt und Erlebnisfähigkeit ihres kindlichen 
Herzens entstammen. 

Obwohl Theresias Sendung mit ihrer per- 
sonalen Existenz zusammenfällt, ist sie doch 
ausgesprochen lehrhafter Art. Diesem Ge- 
danken, dem Inhalt ihrer Sendung, gilt der 
d r i 11 e T e i 1 des Buches (•Lehr e" über- 
schrieben). Theresia selbst weiß immer deut- 
licher um diese, ihre lehrhafte Sendung. Sie 
formuliert sie immer klarer in dem, was sie 

uns als den •Kleinen Weg" hinter- 
lassen hat. Das Geheimnis dieses Weges be- 
steht im Geheimnis der Liebe und das Ge- 
heimnis der Liebe ist das •Mehr", die Ab- 
solutheit der Hingabe, die um so dringlicher 
gefordert wird, je weniger alle menschliche 
Hingabe der Liebe Gottes entspricht. Cari- 
tas und Cupiditas stehen in einem unver- 
söhnlichen Gegensatz. In unserer konkreten 
Heilsordnüng ist d* r Rhythmus der Liebe 
der Rhythmus von Tod und Auferstehung. 
Danach gliedert sich der Kleine Weg in die 
beiden Etappen: Abbau und Aufbau. 

Zunächst gilt es, alle Leistungsethik ab- 
zubauen. Sie muß an der Wurzel getrof- 
fen werden. Mit großem Eifer geht Theresia 
ans Werk. Kampfeseifer beseelt sie. Aber 
gerade diesem kämpferischen Geist haftet 
noch irgendwie ein Leistungswille an. The- 
resia erkennt immer deutlicher, daß all ihre 
Leistung notwendig hinter dem Geforderten 
und Geschenkten zurückbleibt, daß alle Na- 
tur unangemessen ist im Verhältnis zu Gott, 
daß selbst Tugend und Lohn im Grunde 
nichts sind als Geschenk und Gnade. Und 
hier, auf dieser Stufe der Erkenntnis, erlebt 
sie die Peripetie ihres Weges. Wenn es 
schon gar keinen Sinn hat, mit eigenen 
Kräften den Anstieg zu Gott zu unterneh- 
men, weil alles menschliche Tun im Ver- 
gleich zur Größe Gottes unangemessen ist, 
dann sollte man erst gar nicht den Versuch 
dazu machen, sondern Gott von vornherein 
bitten, einen zu sich hinaufzuheben. Für die- 
sen Gedanken erfindet Theresia das tref- 
fende Bild des Fahrstuhles, und man kann 
sich denken, wie sehr sie sich über diese Er- 
findung gefreut hat. Das bedeutet nun kei- 
neswegs Quietismus. Es gilt vielmehr so sehr 
auf alles Eigene zu verzichten, sich so ab- 
solut Gott zu überlassen, daß man ihm nie- 
mals ausweicht, daß man alles Zukom- 
mende, Schicksalhafte, auch das Zufälligste, 
Geringste, so wie es der Alltag, die Ordens- 
regel oder der Auftrag des Vorgesetzten 
mit sich bringen, annimmt und umfängt. Wer 
so handelt, der bedarf keiner großen Buß- 
werke mehr, keiner besonderen mystischen 
Begnadigungen, selbst nicht einmal der Tu- 
genden als eines Ausweises für den Lohn 
im Himmel. Der braucht Gott nicht mehr zu 



Literaturberichl 467 

fürchten, nicht einmal seine Gerechtigkeit, 
weil auch sie letztlich nichts anderes als 
Liebe ist. Dieser Weg ist nun alles andere 
als klein. •Menschlich gesehen scheint (er) 
ein einziges Als-Ob, eine einzige Überfor- 
derung, ja Verfälschung der Natur" (243). 
Er ist ja auch nicht das Werk der Natur, 
sondern der Gnade. 

•Was Therese nun als ihren ,kleinen 
Weg' aufbaut, besteht in einem fort- 
schreitenden Verzicht auf alles in der christ- 
lichen Liebe, was diese Liebe sich selber 
groß, stark, herrlich erscheinen läßt, damit 
die Liebe im Zustand und Modus der 
Schwäche die Stärke der göttlichen Liebe er- 
fahre, im Zustand und Modus der Kleinheit 
und Dunkelheit die Größe und Helligkeit 
der göttlichen Liebe darstelle" (245). Es ist 
ein Verzicht •auf den Selbstgenuß der 
Liebe, auf die Freude der Selbsterfahrung" 
(245), ein •Verzicht auf die Sicht der 
Frucht" (247), ein Verzicht auf das eigene 
Können und den Fortschritt (249). Erst 
hinter den Mauern dieser Verzichte, im 
Ausgewandertsein aus sich selbst, beginnt 
das innere Reich der •Zärtlichkeit", wo alles 
Spiel ist, Mit-sich-spielen-lassen, um Gott 
Freude zu machen. So lebt Therese immer 
mehr •jenseits ihrer selbst in Gott, ohne 
sich deshalb mystischer Ekstasen zu er- 
freuen" (267). •Und sie bleibt im Inchoa- 
tiven des Sich-Werfens wie festgebannt, 
wirklich das Kind mit dem aufgehobenen 
Fuß, das nie zum Fußfassen auf dem ersten 
Treppenabsatz gelangt" (273). 

In den letzten drei Abschnitten: Indif- 
ferenz, Der Sprung, Mystik ana- 
lysiert Balthasar nun genauer den hier er- 
reichten tiefsten Grund, bzw. die steilste 
Höhe theresianischer Sendung. Indifferenz 
besagt näherhin die Einübung in die reine 
Werkzeuglichkeit, über die beiden Stufen 
des Sterbens und des Leidenwollens als des 
äußersten Ausdrucks der Liebe und Hin- 
gabe. Das Erreichen dieses Zustandes ist 
nicht das Ergebnis eines komplizierten eige- 
nen Bemühens, sondern verlangt einen 
Sprung, einen Sprung in das Nichts seiner 
selbst, in den Abgrund Gottes, in das Feuer 
seiner Liebe, das verzehrt, • einen Sprung 
im Dunkel des Glaubens, im Vertrauen dar- 

auf, daß Er das Unmögliche möglich machen 
wird. Ist ein solcher Zustand nun Mystik? 
Obwohl Theresia in ihrem eigenen Leben 
mystische Phänomene erfahren hat, •ver- 
tritt sie in ihrer Lehre einen ganz anderen 
Standpunkt" (304) und setzt sich damit •in 
einen fast unbegreiflichen Gegensatz zu den 
großen Spaniern" (305). Tatsächlich hat sie 
denn nach Balthasar auch nicht die eigent- 
liche Nacht der Sinne und des Geistes, wie 
sie bei Johannes vom Kreuz geschildert 
wird, erfahren. •Was sie erlebt, ist eine bis 
ins äußerste gesteigerte ,Trockenheit', die 
jede fühlbare Hilfe, jede Tröstung und Be- 
feuerung von Seiten Gottes entzieht und 
scheinbar die Seele den verzweifelten An- 
strengungen ihrer eigenen Kraft überläßt" 
(310). Nicht einmal das Sterben will ihr in 
ihrer Ohnmacht gelingen. •Aber schließlich 
wurde der Tod ihr Glück, wie er das Glück 
aller Sterblichen ist, wenn er ihnen schenkt, 
was sie selbst nicht können, sich aufgeben" 
(326). 

III. 

Wir haben im Vorhergehenden nicht ohne 
Absicht eine so ausführliche Darstellung des 
Werkes von Balthasar gegeben, weil im 
deutschen Sprachgebiet eine so reichhaltige 
und theologisch tiefe Studie auf dem Gebiet 
der Aszese und Mystik nicht eben alltäg- 
lich ist. Wir halten die Arbeit Balthasars 
für das Bedeutendste, das uns in der geist- 
lichen Literatur der letzten Jahre vorgelegt 
wurde. Obwohl es sich zunächst um eine 
hagiographische Studie handelt, die sich also 
in einem engen Rahmen hält, wirft das Werk 
doch so viele Fragen grundsätzlicher Art 
auf, daß es eine eigene Stellungnahme for- 
dert. 

Was diesen •Versuch" (30) einer theolo- 
gischen Phänomenologie formal kenn- 
zeichnet, sind eine geradezu erstaunlich um- 
fassende Kenntnis der Quellen, überaus 
scharfsinnige Analysen der Aussagen, Zu- 
stände und Verhaltensweisen Theresias und 
bei all dem eine große synthetische Kraft,, 
die aus vielen Einzelheiten wirklich so 
etwas wie den Grundriß eines übernatür- 
lichen, von Gott entworfenen Bildes ab- 
liest. Inhaltlich fällt am stärksten ins 

30' 



468 Literaturbericht 

Gewicht der radikal übernatürliche Stand- 
punkt, von dem aus alles gesichtet und be- 
urteilt wird, sodann das vorgegebene, aus 
Schrift und Tradition abgeleitete Grund- 
schema christlicher Vollkommenheit und 
Mystik (das auch in Theresias Leben wie- 
dergefunden wird), die beide eindeutig 
einen charismatischen ekklesiologischen Ak- 
zent haben, endlich die Herausarbeitung 
der individuellen, übernatürlichen Sendung 
der heiligen Karmeliterin und ihres Wesens, 
ihrer geradlinigen Entwicklung. 

Zunächst könnte man fragen: Gibt es so 
etwas wie ein •ganz übernatür- 
liches Gesetz", das Gott von Ewigkeit 
her für jeden einzelnen Menschen entworfen 
hat und mit dem er ihm seinen Platz inner- 
halb der kirchlichen Gliedschaft absteckt? 
Das wird man wohl in dem Sinne be- 
jahen müssen, als mit dem freien Entschluß 
Gottes, den Menschen über ihre Natur hin- 
aus in Jesus Christus Anteil an Seinem 
dreipersönlichen Leben zu geben, der 
ganze Mensch, mit Seele und Leib, seine 
Natur und seine Geschichte, in die über- 
natürliche Ordnung erhoben wurde. Von 
hierher gesehen gibt es nichts mehr, das 
rein natürlich betrachtet und beurteilt wer- 
den könnte, weil in der konkreten Heils- 
ordnung alles auf die Anteilnahme am 
göttlichen Leben hingeordnet ist und von dort 
her seinen letzten Sinn erhält. Es ist darum 
auch richtig, wenn Balthasar sagt: •Aus der 
Betrachtung der bloßen Natur eines 
Menschen ist nimmermehr abzulesen, was 
Gottes Gnade mit ihm vorhat..." (15), wo- 
bei allerdings der Begriff der •bloßen Na- 
tur" eine Abstraktion ist, weil •bloße Na- 
tur" in Wirklichkeit nicht existiert. Nur un- 
ter der Voraussetzung dieser abstrakten Be- 
trachtungsweise (der die Sicht des bloß na- 
türlich denkenden Menschen, des fleischlich 

gesinnten Menschen, wie Paulus sagt, de 
facto gleichkommt) schließen sich die Sicht 
von unten und von oben nicht, lassen diese 
beiden Sehweisen eine unüberbrückbare 
Kluft zurück. Anders ausgedrückt: Nur in 
einer philosophisch-abstrakten Betrach- 
tungsweise, bzw. in der Denkweise des 
•fleischlichen" Menschen, stehen Natur und 
Übernatur in einem scharfen, dialektischen 

Gegensatz, der durch nichts ausgeglichen wer- 
den kann. Das gilt aber keineswegs für die 
Sicht des übernatürlich denkenden Men- 
schen, der sich als ganzen zur Anteilnahme 
am Leben Gottes berufen und erhoben 
weiß. Daran ändert auch nichts die Ord- 
nung des Kreuzes. In dieser Ordnung hat 
zwar der Mensch in Hinsicht auf diese ir- 
dische Welt zu sterben, weil das Aufgeben 
des •fleischlichen" Denkens, zu dem er seit 
der Erbschuld hinneigt, für ihn ein Leben 
lang Kampf und Kreuz besagt und ein Ster- 
ben genannt werden kann. Dieses Sterben- 
müssen, dieses Gekreuzigtwerden-müssen 
des •alten Menschen" bedeutet nun aber 
nicht ein eigentliches Gebrochen-werden 
der Natur, der konkreten, zum über- 
natürlichen Leben berufenen und erhobenen 
Natur, bedeutet nicht einen unaufhebbaren 
Riß zwischen einer •bloßen Natur" und 
dem begnadeten Menschen. 

Ein solches Gebrochen-werden, einen sol- 
chen Riß scheint nun aber Balthasar • wenn 
auch nicht durchgehend und konsequent • 
nahezulegen. Und das führt bisweilen zu 
unhaltbaren Folgen. So wird z. B. auf der 
einen Seite gesagt, der Eintritt Theresias in 
den Ordensstand habe kein eigentliches Zer- 
brechen der Familienbindungen mit sich ge- 
bracht, da ihre Familie von vornherein für 
das Kreuz geöffnet gewesen sei (117, 120, 
127, bes. 146). Auf der anderen Seite wird 
aber die Kluft zwischen der Einstellung 
Theresias zum Nächsten innerhalb der Fa- 
milie und der im Orden als unschließ- 
bar bezeichnet (157). Damit hängt zusam- 
men, daß das eine Mal schöne Worte für 
das Aufeinanderzugeordnetsein von sakra- 
mental-ehelichem und jungfräulichem Stand 
gefunden werden (101 f.), dann aber wieder 
ein solcher Gegensatz zwischen beiden kon- 
struiert wird (z. B. 136), daß Theresia erst 
nach ihrem Eintritt in den Orden, •nach 
diesem Tod und dieser Neugeburt, ernsthaft 
beginnen kann (129). Und was soll diese 
rein übernatürliche (136), •amtliche", •ganz 
objektive", •objektivierte", •verkirchlichte", 
•universalierte" Liebe (157), die nur aus 
dem Kreuz geboren wird und immer neu 
daraus hervorgeht? (157) Das scheint eine 
sehr vollkommene Liebe zu sein, die man in 



Literaturberidit 469 

der Welt niemals erreichen kann, da die 
vollkommene Liebe des Christen in der 
Welt ja von Standes wegen immer nur 
•vor dem Kreuz beheimatet" ist, •darauf 
zuschreitend" (157). In Wirklichkeit ist 
diese Liebe des Ordensstandes, die (im Ge- 
gensatz zur Liebe des Christen in der Welt) 
•unter das Gesetz des Heiligen Geistes 
rückt" (157), eine Konstruktion, die nicht 
einmal Christus, der Herr, verwirklicht hat 
und verwirklichen konnte, weil auch er gan- 
zer Mensch war. Wenn Balthasar sich für 
diese seine Ansichten scheinbar auf Worte 
Theresias berufen kann, wie z. B. daß auch 
der Herr die Apostel nicht wegen ihrer na- 
türlich guten Eigenschaften erwählt habe, so 
gilt das insofern, als der Mensch keine po- 
sitive Disposition für die Begnadigung mit- 
bringt. Aber die berufenen Jünger 
liebt er mit all ihren Eigenschaften, und 
gerade so, • wie sie niemals auf Erden ge- 
liebt worden sind, mit einem echt menschli- 
chen Herzen. Wenn die Liebe der Heiligen 
bisweilen so •amtlich" und •kalt" oder je- 
denfalls •fremd" erscheint, so ist das ein 
Durchgangsstadium oder es liegt an der 
Schwäche des Gefäßes. 

Gewiß will Balthasar ausdrücklich jeden 
Supranaturalismus, jeden Dualismus zwi- 
schen Natur und Übernatur vermeiden (vgl. 
155), aber in Wirklichkeit entgeht er ihnen 
nicht. So wie er es will, vollzieht sich nichts 
•ganz und ausschließlich innerhalb der Zu- 
sammenhänge übernatürlicher Führung und 
Belehrung" (159), weil er niemals ernstlich 
den ganzen Menschen mit all seinen natur- 
haften Bezügen in diese übernatürliche Füh- 
rung und Belehrung einbezieht. Daher klingt 
denn auch so vieles (nicht nur hart, wie in 
der Bergpredigt, sondern) übersteigernd, 
überfordernd, gleichsam überheizt und da- 
mit unvollziehbar. Letztlich steht im Hin- 
tergrund solcher Auffassungen ein unchrist- 
licher Piatonismus, der auch in dem •augu- 
stinischen Entweder-Oder von Caritas und 
Cupiditas" (212) nicht ganz überwunden 
war. 

Damit haben wir den Haupteinwand ge- 
gen das in vieler Hinsicht so wertvolle Buch 

Balthasars vorgebracht. Es wäre dann wei- 
ter noch zu fragen, ob die Herausstellung 
des charismatischen Sendungscharakters 
christlicher Heiligkeit in dieser Vorbeto- 
nung, ja Ausschließlichkeit, annehmbar ist. 
Wohl hat Balthasar, ganz im Sinne der 
kirchlichen Entwicklung, gegen einen fal- 
schen Individualismus und Subjektivismus, 
mit Recht das apostolische und kirchliche 
Moment christlicher Vollkommenheit her- 
vorgehoben. Aber das darf nicht zu einer 
neuen Einseitigkeit führen, wie sie z. B. in 
der Frage der Mystik deutlich wird. Wenn 
die Kirche Johannes vom Kreuz zum allge- 
meinen Lehrer der Mystik erhoben hat, so 
hat sie ihn damit zwar nicht zum einzigen 
Lehrer erklärt. Es haben daneben durchaus 
noch andere Lehrmeinungen und Akzente 
Raum. Aber es geht nicht mehr an, Theresia 
gegen die spanische Mystik auszuspielen und 
in Gegensatz zu stellen (172, 305) und jede 
rein kontemplative Mystik als Reste neu- 
platonischer Deutung (173) und als falschen 
Subjektivismus hinzustellen. Bei aller be- 
rechtigten Abwendung von der geradezu 
süchtigen Hinneigung des heutigen Men- 
schen zur Psychologie, die auf eine Erkran- 
kung des innersten seelischen Gefüges die- 
ses Menschen zurückgeht, sollte man nicht 
in das andere Extrem fallen und alles 
nur mit der Hingabe an objektive Zwecke, 
mit der Hingabe für den Nächsten, meistern 
wollen. Sonst würde sich die Natur des 
Menschen leicht rächen. Denn der Mensch 
braucht einen gewissen Spielraum seelischen 
Eigenlebens. Anders würde er verkümmern 
und auch seiner apostolischen Aufgabe nicht 
mehr gerecht werden können. 

Es werden nicht viele Leser sein, denen 
diese Zusammenhänge auffallen. Eben da- 
rum haben wir sie in dieser Schärfe heraus- 
gestellt. Wir möchten damit aber nicht den 
Eindruck erwecken, als wollten wir der Lei- 
stung Balthasars unsere Anerkennung ver- 
sagen. Wir hoffen vielmehr, daß er mit sei- 
nem Werk die deutsche geistliche Literatur 
befruchten wird und ihr jene Stellung zu- 
sichert, die sie in Frankreich schon lange 
besitzt. 




