Die Betrachtung des bitteren Leidens und ihre Bedeutung
' fiir die Christusnachfolge

Ein Text von Joh. Bapt. Saint-Jure S.J. (gest. 1657)

Saint-Jure ist 1588 zu Metz geboren. Er lehrte im Orden die Gymnasialficher und
Philosophie, war mehrmals Rektor und als erlenchteter Seelenfithrer geschitzt. Saint-
Jure schrieb eine Reibe geistlicher Schriften (Sommervogel VII Sp. 416/29 nennt
17 Titel), die zu den besten seiner Zeit gerechnet werden. Obwohl er ganz ignatia-
nisch denkt, wird er von H. Bremond zur ,franzésischen Schule® gerechnet (III 258/79
vgl L. Kodh, Jesuitenlexikon Sp. 1582).

Unser Text ist dem Werk “L’Union avec Notre-Seigneur Jésus-Christ dans ses
principaux Mystéres“ (Paris 1653) entnommen. Es erschien auf deutsch zu Regens-
burg 1888 unter dem Titel ,Die Vereinigung mit unserm Herrn Jesu Christo in sei-
nen Hauptgeheimnissen®. Wir bringen ihn nach der Fassung von H. Pinard de la
Boullaye S.J. ,La Spiritualité Ignatienne“, Paris, Plon 1943, S. 232238, die wir
hier in einer freieren Nachgestaltung darbieten, (F. Hiilig S. J.)

Wenn wir ernstlich gesonnen sind, unser Heil zu wirkegn, dann mufl unser Haupt-
anliegen sein und unser religiéses Leben sich darauf konzentrieren, dafl unser Leben
dem Leben Jesu méglichst eng geeint sei. Hingt doch unser Heil und unsere Voll-
endung, das Maf der Gnade und Glorie und aller Gaben davon ab, wie weit wir
mit Christus in lebendiger Verbindung stehen.

Gilt das von allen Geheimnissen seines gottmenschlichen Lebens, dann in beson-
ders hohem MafBl von dem hochheiligen Geheimnis seines Leidens und Sterbens.
Denn in seinem heiligen Kreuz und durch sein heiliges Kreuz hat der Herr unsere
Erlosung bewirkt. Aus dem Kreuz Christi kommt uns alle Gnade: unsere Voraus-
bestimmung, unsere Bekehrung und Rechtfertigung. Im Kreuz hat der Herr unsere
Schuld getilgt und uns alle Gnade und Himmelsherrlichkeit verdient, die je unser
Anteil sein wird. Im Kreuz hat er das ganze Heilswerk der Welterldsung gewirkt
und vollendet. So verstehen wir, daf einer in dem Mafle an dem Reichtum seiner
Gnade teilhat, als er Christus im Geheimnis seiner Passion verbunden ist.

Erwahlt und erlést wird nur, wer zu Christus gehort; wer da mit ihm eins ist,
wo er beides tatsichlich wirkt, namlich im Kreuz. Gott hitte es anders verfiigen
kénnen. Er hitte uns, so sagen die Gottesgelehrten, unsere Siinden auf viele andere
Weisen vergeben kénnen. Aber er hat diesen Weg gewihlt: den des Kreuzestodes
seines Eingeborenen. Offenbar ward ihm so ein unendliches Mafl an Ehre zuteil;
aber auch dem Sohne selbst. Und fiir uns erschlof} sich so eine unermefilich reiche
Quelle der Gnaden. Wir diirfen nicht vergessen: durch die Menschensiinde war Got-
tes Ehre angetastet. Es galt zu allererst, Gottes Ehre wiederherzustellen und seiner
Gerechtigkeit genugzutun. Das ist in diberreichem Mafl im Opfertod Christi ge-
schehen. Keine andere Siihne hitte Gott soviel Ehre schenken kénnen. Kein anderes
Opfer kann sich an verséhnender Kraft mit dem Tod des Gottmenschen messen.

So wundert es uns nicht, wenn wir sehen, wie eng fiir Paulus das Geheimnis der
Kirche mit dem des Leidens Christi zusammenhingt. Fast immer, wenn er vom

Leib der Kirche und von der Verbindung spricht, die Christus, der Herr, als Haupt

1



2 Joh. Bapt. Saint-Jure

mit den Gliubigen als seinen Gliedern eingeht, erwihnt er den Kreuzestod des
Herrn (Rém 6, 5; Gal 2, 19;Kol 1, 24). Er ist fir ihn das Mittel dieser Vereinigung,
das Band, das sie auf dhnliche Weise miteinander verbindet, wie unsere Glieder
durch Nerven und Muskeln mit dem Haupt in Verbindung stehen. Daraus ergibt
sich, wie wichtig es nicht nur ist, das heilige Leiden zu betrachten, sondern auch in
unserm ganzen Leben eng mit dem leidenden Christus vereinigt zu sein.

Auch wir sollten in Wahrheit sprechen kénnen, was Paulus an die Korinther
schrieb: ,Ich hatte mir vorgenommen, bei euch nichts anderes zu kennen als Jesus
Christus, und zwar den Gekreuzigten“ (1 Kor 2, 2); darin besteht meine ganze Weis-
heit. Oder wie der hl. Bernhard, der sich selbst das Zeugnis ausstellen konnte: ,Die
Passion des Herrn betrachten, nenne ich Weisheit. Darin verlege ich die Vollendung
meiner Gerechtigkeit und die Menge meiner Verdienste. Das ist meine tiefste Philo-
sophie: Jesus kennen und zwar Jesus den Gekreuzigten!.

Anschliefend beschreibt Saint-]Jure die Empfindungen, die aus der Betrachtung der hl
Passion erblithen: die Bewunderung und das Mitleid, die Reue und die Hoffnung. Er 14dt
den Beter ein, in den Wunden des Heilands, insbesondere in der heiligsten Herzenswunde
seine Zuflucht zu nehmen. Da fihrt unsere Ubertragung fort. Dabei beachte man, dafl diese
Gedanken vor den Herz-Jesu-Erscheinungen von Paray-le-Monial nlcdcrgeschrxcbcn wur-
den, die sich zwischen 1673 und 75 zutrugen.

Der Heilige Geist sagt von der Seele des Gerechten »Meine Taube wohnt im Fels-
gekliift, in der Felsenhinge Versteck“ (Hohesl 2, 14). Nach 1 Kor 10, 4 ist der Felsen
Christus, und die Felsspalten sind seine Wunden. Auch Sankt Bernhard erklirt die
Stelle des Hohenliedes dhnlich: ,Die Taube halt sich dort verborgen, denn es ist ein
gar sicherer Ort. Von da aus sieht sie ohne Furcht und Gefahrdung, wie der Sperber
sie umkreist. In dieser Felsspalte baut der Sperling sein Nest und ebenso die Turtel-
taube das ihre und briitet ihre Jungen aus und futtert sie2.”

Der Verehrer der heiligen Passion liebt es, in den Wunden seines Erldsers zu ver-
weilen. Sie sind ihm Riume voll Reichtum wie ein Palast. Sie warten auf den Beter
wie Zufluchtsstitten und uneinnehmbare Burgen. Sie sind Behiltnisse kostbarer
Narde, Pforten des Heils, Quellen géttlicher Gnade. Hier umféangt ihn die Barm-
herzigkeit, hier sprudeln die Wasser des Lebens. Minen sind sie, die Gold bergen;
Glutéfen heiliger Liebe und wie ein Zauber ziehen sie den Liebenden an?.

Die Seele wohnt in den Wunden Christi durch ihr liebendes Denken. Im Glauben
verehrt sie die Erhabenheit der heiligen Wunden. Sie erwigt, wie aus ihnen das
Heil kommt und wie sie von unendlichem Wert und Verdienst sind. Tiefe Bewun-
derung kommt {iber den Beter, Anbetung und Danksagung, Hoffnung und Freude
erfiillen sein Herz. Die Liebe vor allem ist getroffen; denn diese Wunden wollte
er fiir sie empfangen. Es dringt sich uns das Gebet auf die Lippen, wir méchten doch
der Frichte der heiligen Passion teilhaftig werden.

Am hiufigsten und liebsten aber nimmt die Seele des Beters in der Seitenwunde
des Herrn ihre Wohnung. Sie ist die Wunde der Liebe. Denn diese Wunde traf das
Herz, den Sitz der Liebe, und sie ward empfangen aus Liebe und zwar nach seinem

1 In Cant. serm 43, n. 4, PL, t. 183, col. 995

2 Jn Cant. serm 61, n. 3, PL, t. 183, col. 1071—2 )

3 Dafl man bei solchen Vergleichen nicht am Wort haften bleiben und sie nicht rdumlich
verstehen darf, zeigt sich bei der weiteren Entfaltung. (Der Ubersetzer)



Die Betrachtung des bitteren Leidens 8

Tod. So sollte offenbar werden, dafi sein Tod wie sein Leben und alles, was sich in
seinem Leben begab, aus der Liebe kam und Liebe wecken will. Alles geschah aus
Liebe zu uns und will in unserm Herzen Gegenliebe wecken. So wird die heilige
Seitenwunde der gottliebenden Seele zur liebsten und trautesten Stitte ihres Ver-
weilens, zu einer inneren Heimat, wo sie vor allen Feinden geborgen ruht. Sie kann
sich das Wort zu eigen machen, das der heilige Graf Elzear an seine selige Gemahlin
Delphine richtete: , Wenn ihr mich finden wollt, so sucht mich in der Seitenwunde des
Heilands. Denn da wohne ich.“

Alle drei Phasen des geistlichen Lebensweges finden in der Andacht zur heiligen
Seitenwunde gnadenhaften Antrieb: die Reinigung so gut wie die Erleuchtung und
die Einigung. ‘ v

In die Betrachtung der Seitenwunde versenkt und von dem heiligen Innenleben
" Jesu aufgenommen, betrachtet die Seele mit bitteren Reuetrinen ihre Verfehlungen.
Aufgenommen in das Herz, das einst iber ihre Siinden unermefllichen Schmerz
empfand und von ihnen verwundet wurde, bittet sie Gott bewegt um Verzeihung.
Versenkt in das unendlich reine und heilige Herz, das gegen jede noch so geringe
Siinde einen heftigen Abscheu empfindet, lernt sie die geringsten Verfehlungen mit
Entschiedenheit flichen.

In dem demiitigen, geduldigen, vollkommenen Herzen iibt sich die Seele ein in die
Demut und Geduld. Es wird ihr zur Schule aller Tugenden und jeglichen guten Wer-
kes. In ihm verrichtet sie thre Gebete, hilt sie ihre Betrachtung, bereitet sie sich auf
die Kommunion vor und hilt sie ihre Danksagung. Es gibt fiir sie kein Heiligtum,
das gnadenvoller und zu Gebet und Sammlung einladender wire als das Herz des
Erlosers. :

Im Herzen, das die Menschen so glithend liebt, erschliefit sich der Seele die Liebe
zum Mitmenschen. Sie beginnt, ihn wie Jesus zu lieben. In der Schule seines unend-
lich giitigen Herzens lernt sie die leiblichen und seelischen Gebrechen des Nichsten
‘ertragen. Sie nimmt die Krinkungen geduldig hin, die sie von ihm erfihrt. Der
hl. Paulus wird ihr Vorbild, der an die Glaubigen von Philippi schrieb: ,Gott ist
mein Zeuge, wie innig ich euch alle in der Liebe (und im Herzen) Jesu Christi liebe®
(Phil 1, 8). Paulus lebte im Herzen des Erlésers. Von da aus sprach er zu ihnen,
schrieb er an sie, belehrte, tadelte, trostete er sie. All seine Bezichungen zu den Ge-
meinden waren von der Liebe Christi bestimmt, und darum atmet all sein Reden und
Tun den Geist gottlicher Weihe und Heiligkeit. Darin kann er uns fiir unsern Um-
gang mit den Mitmenschen ein hohes Vorbild sein.

So wird die Liebe Jesu der Lebensraum der Seele. Die Mifligung, Milde und Giite
des allerheiligsten Herzens bestimmen immer mehr ihr AuBleres und inneres Tun.
Sie macht sich seine ganz reine Meinung zu eigen. Sie lebt in riickhaltioser Hingabe
an seine Einsprechungen und Antriebe.

4 Elzearius (Eleazar) von Sabran, Graf von Ariano, gest. 1823 zu Paris. Er war mit
10 Jahren mit der 12jdhrigen seligen Delphina vermihlt, mit der er in jungfraulicher Ehe
lebte. Er, wie seine Gemahlin, gehdrten dem Dritten Orden des hl. Franziskus an. Von
Delphina (Dalfina) erfahren wir, daf sie das Beispiel der frithchristlihen Biifler nach-
ahmte und sich als Grifin ganz den Werken der Nachstenliebe und Frommigkeit widmete.
Sie starb 1869. Vgl. Franz Doyé, Heilige und Selige der rom.-kath. Kirche, Leipzig 1929,
Bd. I, S. 812 u. 255

1*



4 Friedrich Wulf

Im gottlichen Herzen Jesu, dem wahren Heiligtum und der Heimstétte des Lebens
der Einigung, entfalten sich nicht zuletzt die Gnaden dieser hichsten Stufe. Alle
Grade der Liebe, wie die Mystiker sie beschreiben, finden hier ihre Erfiillung. .. In
diesem Allerheiligsten bringt die Seele Gott ihre Anbetung und ihren Lobpreis dar,
ihren Dank und ihre Selbsthingabe. In der Liebe des Einziggeliebten tberlafit sie
sich willig der géttlichen Fithrung, 16st sie sich von der letzten Anhénglichkeit an die
Geschopfe, erhebt sie sich iiber alle Dinge dieser Welt. Im Herzen Jesu besitzt und
verkostet sie die Ruhe und die Freude Gottes als in seiner innersten Mitte.

Das heifit es, wenn wir sagen: die Seele wohnt im Herzen des Herrn. Und das tut
die Seele, wenn sie in seine heilige Herzenswunde eingegangen ist. Auch wir wollen
zum Erldserherzen hinzutreten, das um unsretwillen verwundet ward. Tag und
Nacht wollen wir uns da hinein verbergen. ,Haec porta Domini; justi intrabunt in
eam.* Seht die Pforte des Herrn, so hat David gesungen, die Guten drangen hinzu,
um durch sie einzutreten und dort fiir immer ihre Wohnung aufzuschlagen. (Vgl.
Ps 117, 20.)

Selbstverleugnung und Abtétung als Ubung
der Nachfolge Christi und als Kennzeichen des neuen
Lebens in Christus
Von Friedrich Wulf S. J., Miinchen

I

Eine Grundfrage des geistlichen Lebens

Jos. de Guibert sagt einmal, die Frage der Selbstverleugnung und Abtétung sei
im geistlichen Leben ,praktisch der entscheidende Punkt, das strategisch beherr-
schende Gelinde, dessen Verlust oder Gewinn die Schlacht fiir die Heiligkeit ent-
scheide“. Zum Beweis dafiir fithrt er u. a. folgende aufschlufireiche Beobachtung an:
,Wenn man einmal das Leben der ,verfehlten Heiligen* (saints manqués) studiert,
ich meine jener ausgezeichneten Priester, Ordensleute oder einfachen Glaubigen, die
voll glithenden Eifers waren, fromm und hingegeben, aber dennoch keine ,Heiligen®
schlechthin, so wird man feststellen, dafl es ihnen weder an einem tiefen inneren
Leben gefehlt hat, noch an einer lauteren und lebendigen Liebe zu Gott und zu den
Seelen, wohl aber an einer bestimmten Fiille der Entsagung, an einer bestimmten
Tiefe der Verleugnung und an Totalitat des Sich-selbst-Vergessens, die sie ginzlich
der Arbeit Gottes an ihnen iiberlassen hitte, und die uns anderseits an den wahren
,Heiligen® so sehr in Erstaunen setzt. Gott lieben, ihn loben, sich ihm weihen, in sei-
nem Dienst ermiiden, ja selbst den T'od sich holen, das alles sind Dinge, die hoch-
herzige Seelen anziehen; aber ganz und gar sich sterben, im Dunkel, tief drinnen
in der Stille der Seele, — sich entdufern, sich durch die Gnade bis auf den Grund
15sen von allem, was nicht der reine Wille und Dienst Gottes ist, das ist das verbor-





