
Die Betrachtung des bitteren Leidens und ihre Bedeutung 
für die Christusnachfolge 

Ein Text von Job.. Bapt. Saint-Jure S. J. (gest. 1657) 

Saint-Jure ist 1588 zu Metz geboren. Er lehrte im Orden die Gymnasialfädier und 
Philosophie, war mehrmals Rektor und als erleuchteter Seelenführer geschätzt. Saint- 
Jure schrieb eine Reihe geistlicher Schriften (Sommervogel VII Sp. 416/29 nennt 
17 Titel), die zu den besten seiner Zeit gerechnet werden. Obwohl er ganz ignatia- 
nisch denkt, wird er von H. Bremond zur •französischen Schule" gerechnet (III 258/79 
vgl L. Koch, Jesuitenlexikon Sp. 1582). 

Unser Text ist dem Werk "L'Union avec Notre-Seigneur Jesus-Christ dans ses 
principaux Mysteres" (Paris 1653) entnommen. Es erschien auf deutsch zu Regens- 
burg 1888 unter dem Titel •Die Vereinigung mit unserm Herrn Jesu Christo in sei- 
nen Hauptgeheimnissen". Wir bringen ihn nach der Fassung von H. Pinard de la 
Boullaye S. J. •La Spirituality Ignatienne", Paris, Plon 1943, S. 232•238, die wir 
hier in einer freieren Nachgestaltung darbieten. (F. Hillig S. J.) 

Wenn wir ernstlich gesonnen sind, unser Heil zu wirken, dann muß unser Haupt- 
anliegen sein und unser religiöses Leben sich darauf konzentrieren, daß unser Leben 
dem Leben Jesu möglichst eng geeint sei. Hängt doch unser Heil und unsere Voll- 
endung, das Maß der Gnade und Glorie und aller Gaben davon ab, wie weit wir 
mit Christus in lebendiger Verbindung stehen. 

Gilt das von allen Geheimnissen seines gottmenschlichen Lebens, dann in beson- 
ders hohem Maß von dem hochheiligen Geheimnis seines Leidens und Sterbens. 
Denn in seinem heiligen Kreuz und durch sein heiliges Kreuz hat der Herr unsere 
Erlösung bewirkt. Aus dem Kreuz Christi kommt uns alle Gnade: unsere Voraus- 
bestimmung, unsere Bekehrung und Rechtfertigung. Im Kreuz hat der Herr unsere 
Schuld getilgt und uns alle Gnade und Himmelsherrlichkeit verdient, die je unser 
Anteil sein wird. Im Kreuz hat er das ganze Heilswerk der Welterlösung gewirkt 
und vollendet. So verstehen wir, daß einer in dem Maße an dem Reichtum seiner 
Gnade teilhat, als er Christus im Geheimnis seiner Passion verbunden ist. 

Erwählt und erlöst wird nur, wer zu Christus gehört; wer da mit ihm eins ist, 
wo er beides tatsächlich wirkt, nämlich im Kreuz. Gott hätte es anders verfügen 
können. Er hätte uns, so sagen die Gottesgelehrten, unsere Sünden auf viele andere 
Weisen vergeben können. Aber er hat diesen Weg gewählt: den des Kreuzestodes 
seines Eingeborenen. Offenbar ward ihm so ein unendliches Maß an Ehre zuteil; 
aber auch dem Sohne selbst. Und für uns erschloß sich so eine unermeßlich reiche 
Quelle der Gnaden. Wir dürfen nicht vergessen: durch die Menschensünde war Got- 
tes Ehre angetastet. Es galt zu allererst, Gottes Ehre wiederherzustellen und seiner 
Gerechtigkeit genugzutun. Das ist in überreichem Maß im Opfertod Christi ge- 
schehen. Keine andere Sühne hätte Gott soviel Ehre schenken können. Kein anderes 
Opfer kann sich an versöhnender Kraft mit dem Tod des Gottmenschen messen. 

So wundert es uns nicht, wenn wir sehen, wie eng für Paulus das Geheimnis der 
Kirche mit dem des Leidens Christi zusammenhängt. Fast immer, wenn er vom 
Leib der Kirche und von der Verbindung spricht, die Christus, der Herr, als Haupt 



2 Joh. Bapt. Saint-Jure 

mit den Gläubigen als seinen Gliedern eingeht, erwähnt er den Kreuzestod des 
Herrn (Rom 6, 5; Gal 2, 19;~Kol 1, 24). Er ist für ihn das Mittel dieser Vereinigung, 
das Band, das sie auf ähnliche Weise miteinander verbindet, wie unsere Glieder 
durch Nerven und Muskeln mit dem Haupt in Verbindung stehen. Daraus ergibt 
sich, wie wichtig es nicht nur ist, das heilige Leiden zu betrachten, sondern auch in 
unserm ganzen Leben eng mit dem leidenden Christus vereinigt zu sein. 

Auch wir sollten in Wahrheit sprechen können, was Paulus an die Korinther 
schrieb: •Ich hatte mir vorgenommen, bei euch nichts anderes zu kennen als Jesus 
Christus, und zwar den Gekreuzigten" (1 Kor 2, 2); darin besteht meine ganze Weis- 
heit. Oder wie der hl. Bernhard, der sich selbst das Zeugnis ausstellen konnte: •Die 
Passion des Herrn betrachten, nenne ich Weisheit. Darin verlege ich die Vollendung 
meiner Gerechtigkeit und die Menge meiner Verdienste. Das ist meine tiefste Philo- 
sophie: Jesus kennen und zwar Jesus den Gekreuzigten1." 

Anschließend beschreibt Saint-Jure die Empfindungen, die aus der Betrachtung der hl. 
Passion erblühen: die Bewunderung und das Mitleid, die Reue und die Hoffnung. Er lädt 
den Beter ein, in den Wunden des Heilands, insbesondere in der heiligsten Herzenswunde 
seine Zuflucht zu nehmen. Da fährt unsere Übertragung fort. Dabei beachte man, daß diese 
Gedanken vor den Herz-Jesu-Erscheinungen von Paray-le-Monial niedergeschrieben wur- 
den, die sich zwischen 1673 und 75 zutrugen. 

Der Heilige Geist sagt von der Seele des Gerechten: •Meine Taube wohnt im Fels- 
geklüft, in der Felsenhänge Versteck" (Hohesl 2,14). Nach 1 Kor 10, 4 ist der Felsen 
Christus, und die Felsspalten sind seine Wunden. Auch Sankt Bernhard erklärt die 
Stelle des Hohenliedes ähnlich: •Die Taube hält sich dort verborgen, denn es ist ein 
gar sicherer Ort. Von da aus sieht sie ohne Furcht und Gefährdung, wie der Sperber 
sie umkreist. In dieser Felsspalte baut der Sperling sein Nest und ebenso die Turtel- 
taube das ihre und brütet ihre Jungen aus und füttert sie2." 

Der Verehrer der heiligen Passion liebt es, in den Wunden seines Erlösers zu ver- 
weilen. Sie sind ihm Räume voll Reichtum wie ein Palast. Sie warten auf den Beter 
wie Zufluchtsstätten und uneinnehmbare Burgen. Sie sind Behältnisse kostbarer 
Narde, Pforten des Heils, Quellen göttlicher Gnade. Hier umfängt ihn die Barm- 
herzigkeit, hier sprudeln die Wasser des Lebens. Minen sind sie, die Gold bergen; 
Glutöfen heiliger Liebe und wie ein Zauber ziehen sie den Liebenden an3. 

Die Seele wohnt in den Wunden Christi durch ihr liebendes Denken. Im Glauben 
verehrt sie die Erhabenheit der heiligen Wunden. Sie erwägt, wie aus ihnen das 
Heil kommt und wie sie von unendlichem Wert und Verdienst sind. Tiefe Bewun- 
derung kommt über den Beter, Anbetung und Danksagung, Hoffnung und Freude 
erfüllen sein Herz. Die Liebe vor allem ist getroffen; denn diese Wunden wollte 
er für sie empfangen. Es drängt sich uns das Gebet auf die Lippen, wir möchten doch 
der Früchte der heiligen Passion teilhaftig werden. 

Am häufigsten und liebsten aber nimmt die Seele des Beters in der Seitenwunde 
des Herrn ihre Wohnung. Sie ist die Wunde der Liebe. Denn diese Wunde traf das 
Herz, den Sitz der Liebe, und sie ward empfangen aus Liebe und zwar nach seinem 

1 In Cant, serm 43, n. 4, PL, t. 183, col. 995 
8 In Cant, serm 61, n. 3, PL, t. 183, col. 1071•2 
3 Daß man bei solchen Vergleichen nicht am Wort haften bleiben und sie nicht räumlich 

verstehen darf, zeigt sich bei der weiteren Entfaltung. (Der Übersetzer) 



Die Betrachtung des bitteren Leidens 3 

Tod. So sollte offenbar werden, daß sein Tod wie sein Leben und alles, was sich in 
seinem Leben begab, aus der Liebe kam und Liebe wecken will. Alles geschah aus 
Liebe zu uns und will in unserm Herzen Gegenliebe wecken. So wird die heilige 
Seitenwunde der gottliebenden Seele zur liebsten und trautesten Stätte ihres Ver- 
weilens, zu einer inneren Heimat, wo sie vor allen Feinden geborgen ruht. Sie kann 
sich das Wort zu eigen machen, das der heilige Graf Elzear an seine selige Gemahlin 
Delphine richtete: •Wenn ihr mich finden wollt, so sucht mich in der Seitenwunde des 
Heilands. Denn da wohne ich4." 

Alle drei Phasen des geistlichen Lebensweges finden in der Andacht zur heiligen 
Seitenwunde gnadenhaften Antrieb: die Reinigung so gut wie die Erleuchtung und 
die Einigung. 

In die Betrachtung der Seitenwunde versenkt und von dem heiligen Innenleben 
Jesu aufgenommen, betrachtet die Seele mit bitteren Reuetränen ihre Verfehlungen. 
Aufgenommen in das Herz, das einst über ihre Sünden unermeßlichen Schmerz 
empfand und von ihnen verwundet wurde, bittet sie Gott bewegt um Verzeihung. 
Versenkt in das unendlich reine und heilige Herz, das gegen jede noch so geringe 
Sünde einen heftigen Abscheu empfindet, lernt sie die geringsten Verfehlungen mit 
Entschiedenheit fliehen. 

In dem demütigen, geduldigen, vollkommenen Herzen übt sich die Seele ein in die 
Demut und Geduld. Es wird ihr zur Schule aller Tugenden und jeglichen guten Wer- 
kes. In ihm verrichtet sie ihre Gebete, hält sie ihre Betrachtung, bereitet sie sich auf 
die Kommunion vor und hält sie ihre Danksagung. Es gibt für sie kein Heiligtum, 
das gnadenvoller und zu Gebet und Sammlung einladender wäre als das Herz des 
Erlösers. 

Im Herzen, das die Menschen so glühend liebt, erschließt sich der Seele die Liebe 
zum Mitmenschen. Sie beginnt, ihn wie Jesus zu lieben. In der Schule seines unend- 
lich gütigen Herzens lernt sie die leiblichen und seelischen Gebrechen des Nächsten 
ertragen. Sie nimmt die Kränkungen geduldig hin, die sie von ihm erfährt. Der 
hl. Paulus wird ihr Vorbild, der an die Gläubigen von Philippi schrieb: •Gott ist 
mein Zeuge, wie innig ich euch alle in der Liebe (und im Herzen) Jesu Christi liebe" 
(Phil 1, 8). Paulus lebte im Herzen des Erlösers. Von da aus sprach er zu ihnen, 
schrieb er an sie, belehrte, tadelte, tröstete er sie. All seine Beziehungen zu den Ge- 
meinden waren von der Liebe Christi bestimmt, und darum atmet all sein Reden und 
Tun den Geist göttlicher Weihe und Heiligkeit. Darin kann er uns für unsern Um- 
gang mit den Mitmenschen ein hohes Vorbild sein. 

So wird die Liebe Jesu der Lebensraum der Seele. Die Mäßigung, Milde und Güte 
des allerheiligsten Herzens bestimmen immer mehr ihr äußeres und inneres Tun. 
Sie macht sich seine ganz reine Meinung zu eigen. Sie lebt in rückhaltloser Hingabe 
an seine Einsprechungen und Antriebe. 

4 Elzearius (Eleazar) von Sabran, Graf von Ariano, gest. 1323 zu Paris. Er war mit 
10 Jahren mit der 12jährigen seligen Delphina vermählt, mit der er in jungfräulicher Ehe 
lebte. Er, wie seine Gemahlin, gehörten dem Dritten Orden des hl. Franziskus an. Von 
Delphina (Dalfina) erfahren wir, daß sie das Beispiel der frühchristlichen Büßer nach- 
ahmte und sich als Gräfin ganz den Werken der Nächstenliebe und Frömmigkeit widmete. 
Sie starb 1369. Vgl. Franz Doye, Heilige und Selige der röm.-kath. Kirche, Leipzig 1929, 
Bd. I, S. 312 u. 255 



4 Friedrich Wulf 

Im göttlichen Herzen Jesu, dem wahren Heiligtum und der Heimstätte des Lebens 
der Einigung, entfalten sich nicht zuletzt die Gnaden dieser höchsten Stufe. Alle 
Grade der Liebe, wie die Mystiker sie beschreiben, finden hier ihre Erfüllung... In 
diesem Allerheiligsten bringt die Seele Gott ihre Anbetung und ihren Lobpreis dar, 
ihren Dank und ihre Selbsthingabe. In der Liebe des Einziggeliebten überläßt sie 
sich willig der göttlichen Führung, löst sie sich von der letzten Anhänglichkeit an die 
Geschöpfe, erhebt sie sich über alle Dinge dieser Welt. Im Herzen Jesu besitzt und 
verkostet sie die Ruhe und die Freude Gottes als in seiner innersten Mitte. 

Das heißt es, wenn wir sagen: die Seele wohnt im Herzen des Herrn. Und das tut 
die Seele, wenn sie in seine heilige Herzenswunde eingegangen ist. Auch wir wollen 
zum Erlöserherzen hinzutreten, das um unsretwillen verwundet ward. Tag und 
Nacht wollen wir uns da hinein verbergen. •Haec porta Domini; justi intrabunt in 
earn." Seht die Pforte des Herrn, so hat David gesungen, die Guten drängen hinzu, 
um durch sie einzutreten und dort für immer ihre Wohnung aufzuschlagen. (Vgl. 
Psll7,20.) 

Selbstverleugnung und Abtötung als Übung 
der Nachfolge Christi und als Kennzeichen des neuen 

Lebens in Christus 

Von Friedrich Wulf S. J., München 

Eine Grundfrage des geistlichen Lebens 

Jos. de Guibert sagt einmal, die Frage der Selbstverleugnung und Abtötung sei 
im geistlichen Leben •praktisch der entscheidende Punkt, das strategisch beherr- 
schende Gelände, dessen Verlust oder Gewinn die Schlacht für die Heiligkeit ent- 
scheide". Zum Beweis dafür führt er u. a. folgende aufschlußreiche Beobachtung an: 
•Wenn man einmal das Leben der .verfehlten Heiligen' (saints manques) studiert, 
ich meine jener ausgezeichneten Priester, Ordensleute oder einfachen Gläubigen, die 
voll glühenden Eifers waren, fromm und hingegeben, aber dennoch keine ,Heiligen* 
schlechthin, so wird man feststellen, daß es ihnen weder an einem tiefen inneren 
Leben gefehlt hat, noch an einer lauteren und lebendigen Liebe zu Gott und zu den 
Seelen, wohl aber an einer bestimmten Fülle der Entsagung, an einer bestimmten 
Tiefe der Verleugnung und an Totalität des Sich-selbst-Vergessens, die sie gänzlich 
der Arbeit Gottes an ihnen überlassen hätte, und die uns anderseits an den wahren 
,Heiligen' so sehr in Erstaunen setzt. Gott lieben, ihn loben, sich ihm weihen, in sei- 
nem Dienst ermüden, ja selbst den Tod sich holen, das alles sind Dinge, die hoch- 
herzige Seelen anziehen; aber ganz und gar sich sterben, im Dunkel, tief drinnen 
in der Stille der Seele, • sich entäußern, sich durch die Gnade bis auf den Grund 
lösen von allem, was nicht der reine Wille und Dienst Gottes ist, das ist das verbor- 




