4 Friedrich Wulf

Im gottlichen Herzen Jesu, dem wahren Heiligtum und der Heimstétte des Lebens
der Einigung, entfalten sich nicht zuletzt die Gnaden dieser hichsten Stufe. Alle
Grade der Liebe, wie die Mystiker sie beschreiben, finden hier ihre Erfiillung. .. In
diesem Allerheiligsten bringt die Seele Gott ihre Anbetung und ihren Lobpreis dar,
ihren Dank und ihre Selbsthingabe. In der Liebe des Einziggeliebten tberlafit sie
sich willig der géttlichen Fithrung, 16st sie sich von der letzten Anhénglichkeit an die
Geschopfe, erhebt sie sich iiber alle Dinge dieser Welt. Im Herzen Jesu besitzt und
verkostet sie die Ruhe und die Freude Gottes als in seiner innersten Mitte.

Das heifit es, wenn wir sagen: die Seele wohnt im Herzen des Herrn. Und das tut
die Seele, wenn sie in seine heilige Herzenswunde eingegangen ist. Auch wir wollen
zum Erldserherzen hinzutreten, das um unsretwillen verwundet ward. Tag und
Nacht wollen wir uns da hinein verbergen. ,Haec porta Domini; justi intrabunt in
eam.* Seht die Pforte des Herrn, so hat David gesungen, die Guten drangen hinzu,
um durch sie einzutreten und dort fiir immer ihre Wohnung aufzuschlagen. (Vgl.
Ps 117, 20.)

Selbstverleugnung und Abtétung als Ubung
der Nachfolge Christi und als Kennzeichen des neuen
Lebens in Christus
Von Friedrich Wulf S. J., Miinchen

I

Eine Grundfrage des geistlichen Lebens

Jos. de Guibert sagt einmal, die Frage der Selbstverleugnung und Abtétung sei
im geistlichen Leben ,praktisch der entscheidende Punkt, das strategisch beherr-
schende Gelinde, dessen Verlust oder Gewinn die Schlacht fiir die Heiligkeit ent-
scheide“. Zum Beweis dafiir fithrt er u. a. folgende aufschlufireiche Beobachtung an:
,Wenn man einmal das Leben der ,verfehlten Heiligen* (saints manqués) studiert,
ich meine jener ausgezeichneten Priester, Ordensleute oder einfachen Glaubigen, die
voll glithenden Eifers waren, fromm und hingegeben, aber dennoch keine ,Heiligen®
schlechthin, so wird man feststellen, dafl es ihnen weder an einem tiefen inneren
Leben gefehlt hat, noch an einer lauteren und lebendigen Liebe zu Gott und zu den
Seelen, wohl aber an einer bestimmten Fiille der Entsagung, an einer bestimmten
Tiefe der Verleugnung und an Totalitat des Sich-selbst-Vergessens, die sie ginzlich
der Arbeit Gottes an ihnen iiberlassen hitte, und die uns anderseits an den wahren
,Heiligen® so sehr in Erstaunen setzt. Gott lieben, ihn loben, sich ihm weihen, in sei-
nem Dienst ermiiden, ja selbst den T'od sich holen, das alles sind Dinge, die hoch-
herzige Seelen anziehen; aber ganz und gar sich sterben, im Dunkel, tief drinnen
in der Stille der Seele, — sich entdufern, sich durch die Gnade bis auf den Grund
15sen von allem, was nicht der reine Wille und Dienst Gottes ist, das ist das verbor-



Selbstverleugnung und Abtitung 5

gene Ganzopfer, vor dem die meisten zuriickscheuen, das ist genau der Punkt, wo
ihre Wege sich scheiden zwischen einem glithenden Leben und einem Leben hoher
Heiligkeit®.“ '

Wenn das wahr ist — und es ist nur allzu wahr —, wenn tatsichlich der Grad der
Selbstverleugnung und Abtétung der entscheidende Punkt fiir den Fortschritt in der
Vollkommenbheit ist, dann kann nicht eindringlich genug von diesem zentralen Stiick
des geistlichen Lebens gesprochen werden. Wenn aber anderseits selbst glithende
Christen vor der letzten Selbstaufgabe zugunsten des souveridnen gottlichen Liebes-
willens zuriickschrecken, dann ist es nicht leicht, vor gewohnlichen Christen und An-
fingern im geistlichen Leben so von der Abtétung zu sprechen, dafl auf der einen
Seite ihr Ernst und ihre Bedeutung aufleuchten, auf der anderen Scite aber nicht von
vornherein der Mutlosigkeit und Resignation Raum gegeben wird. Die Schwierigkeit
wird noch dadurch erhéht, dafl viele gerade in unseren Tagen ein Zerrbild der Ab-
tétung vor Augen haben. Sie verbinden mit ihr das Bild eines rigorosen, engen,
freudlosen, ewig ,Nein“ sagenden Menschen, der nur die Beobachtung von Gesetz
und Gebot kennt und diese auf Schritt und Tritt gefdhrdet sieht. Wie soll man einer
solchen Gefithlseinstellung begegnen, wo fiir den modernen, weltverfallenen Men-
schen den Einstieg in die Frage beginnen, wie diesen Menschen in die inneren Zu-
sammenhinge einfihren, die iiberhaupt erst die Notwendigkeit und den Wert der
christlichen Selbstverleugnung und Abtétung verstidndlich machen und darum kraft-
volle Motive fiir ihre Ubung vermitteln?

II.
Selbstverlengnung und AbtStung als Mittel der sittlichen Selbstvervollkommnung

Moritz Meschler glaubte seinerzeit diese Frage sehr leicht beantworten zu kénnen.
Man miisse nur das Schreckbild, das sich die Menschen von der Abtétung machten, als
Folge mangelnder Erkenntnis hinstellen. Die Sache in sich sei hchst einfach. , Nichts
ist schlimmer®, schreibt er?, ,als ein blinder Schrecken, und durch nichts wird er
griindlicher gehoben als durch die Entdeckung, daf der Gegenstand und die Ursache
der Furcht blof in der Einbildung bestand. So geschicht es bei der Abtotung oder
Selbstiberwindung. Zusehen, was sie eigentlich ist, geniigt, um uns mit ihr zu ver-
sohnen. Was ist also Selbstiiberwindung? Sie ist nichts anderes als die sittliche N6ti-
gung und Kraft, die wir aufbringen miissen, um nach der Vernunft, nach dem Ge-
wissen und nach dem Glauben zu leben, die Gewalt, die es uns kostet, nach unserer
Pflicht zu handeln und wirklich das zu sein, was wir sein sollen nnd selbst sein wollen,
verniinftige und edle Menschen. . . Die Schwierigkeit kommt (also) nicht sowohl von
der Sache — wir selbst milssen sie wollen und schitzen —, sondern von uns, von un-
serer nunmehrigen (infolge der Erbsiinde) schwachen und wehleidigen Natur, die
gebessert werden muf. .. Der Zweck {der Abtotung) ist nicht, die Natur hindern,
knebeln, schddigen und zerstoren, sondern im Gegenteil sie unterstiitzen, sie iiber-
wachen, leiten, ordnen, erziehen, bessern, sie kraftig, willig, aufgelegt und aus-

! DAM (= Dictionnaire de Spiritualité, ascétique et mystique), I. Sp. 105—106
2 Drei Grundlehren des geistlichen Lebens. Freiburg i. Br. (0. J.), 5.—6. Aufl. 11. 2, S. 84 f.



6 Friedrich Wulf

dauernd machen zu allem Guten. .. Das also und nichts anderes ist die Selbstiiber-
windung oder Abtétung. Es ist die Selbstiiberwindung das Einfachste und Natiir-
lichste, was es unter gegebenen Umstinden geben kann. Es ist mit ihr nichts mehr
gefordert, als was wir sein miissen und selbst sein wollen, namlich die Miihe, die wir
uns geben missen, um verstandige, reine, edle Menschen und gute Christen sein®.

Was Meschler hier anfiihrt, ist nun gewi} alles sehr wahr, aber hat er nicht die
Sache selbst ein wenig apologetisch vereinfacht und vor allem: ist damit alles gesagt,
was christlich, d. h. von der Offenbarung, vom Neuen Testament her iiber Selbst-
verleugnung und Abtétung gesagt werden kann und mufi? Man schaue doch nur ein-
mal in die christliche Tradition hinein3, die ein ganz anderes Bild vermittelt und
jedem, der sie einigermafen aufmerksam studiert, ein Staunen abringt und einen
heilsamen Schrecken einflof8t. Hier geht es wirklich, wie schon die eingangs zitierten
Worte de Guiberts betonten, um ein Sterben, um ein Aufgeben der Welt und seiner
selbst, um ein blutiges und unblutiges Martyrium, um einen Tod, wie er umfassender
und tiefergreifend nicht gedacht werden kann. Man konnte einwenden, das seien
Ubertreibungen, das sei die iiberschwengliche Sprache der Berufsaszeten, die nicht
wortlich verstanden werden diirfe. Aber damit kommt man dem Sachverhalt nicht
bei. Eher ist zutreffend, dafl man auch bei der Selbstverlengnung und Abtétung
unterscheiden miisse zwischen Gebot und Rat; wiahrend Meschler zunichst nur an das
Gebotene denke, gehe es den Heiligen und den grofen geistlichen Schriftstellern um
die Vollkommenheit der Rite. Das ist richtig, erkldrt aber noch nicht alles. Es kommt
noch ein Wesentliches hinzu. Meschler geht es in erster Linie um die rechte Ordnung
im Menschen, um seine sittliche Vollkommenheit. Wohl hat er den Zustand des ge-
fallenen Menschen vor Augen und betont daher die Notwendigkeit der Gnade. Aber
das Ziel, dem er die Selbstiiberwindung einordnet, ist tatsddilich doch das gleiche wie
in einer rein natiirlichen Ethik. Das Spezifische der christlichen Heilsordnung, die
Ausrichtung auf die Nachfolge Christi und auf das neue, hohere Leben in Christus
bleibt auler Betracht. Damit gehen aber nicht nur die wichtigsten Motive fir die
Ubung der Selbstverleugnung und Abtdtung verloren, es wird auch nicht einsichtig,
warum dieselbe in einer so totalen Form gefordert wird, wie es tatsichlich im Chri-
stentum der Fall ist.

So wie Meschler sehen viele geistliche Schriftsteller der neueren Zeit Selbstverleug-
nung und Abtétung rein im Dienst der sittlichen Vervollkommnung des Menschen.
So heifdt es z. B. bei O. Zimermannt: ,Die Selbstiberwindung (Selbstverleugnung,
Abtétung) [schon die Bevorzugung des Ausdruckes ,Selbstiiberwindung® ist wie bei
Mesdchler bezeichnend] ist die einem eigenen Streben entgegengesetzte Unterlassung
oder Handlung zum Zwecke sittlicher Vervollkommnung®. Getotet und verleugnet
werden muff das Niedere um des Hoheren willen. Zwar wird noch gerade erwihnt,
dafl sowohl ,Selbstverleugnung® (abnegatio) wie auch ,Abtétung (mortificatio)
biblische Ausdriicke seien. Aber diese Herkunft gibt den Begriffen kein besonderes
christliches Geprige; nur die Tatsache der durch die Erbsiinde geschwichten mensch-
lichen Natur wird ausdriicklich als Grund fiir die Notwendigkeit einer besonderen

3 Vgl. R. Daeschler in DAM, I. Sp. 73—101
4 Lehrbuch der Aszetik, Freiburg i. Br. (1929), 144



Selbstverleugnung und Ablstung 7

Selbstverlengnung und Abtotung herausgestellt. Ahnlich bei K. Hilgenreiners. Nach
ihm ,bezeichnet AbtStung in der kirchlichen Sprache jene Ubung, die auf Beherr-
schung und Unterdriickung der ungeregelten Triebe hinzielt, die im Menschen als
einem geistig-sinnlichen Wesen sich geltend machen. . . Gemafl den Worten Christi,
der von seinen Nachfolgern Selbstverlengnung fordert (Mt 16, 24—25), spricht Pau-
lus (R6m 8, 12—13) ausdriicklich davon, daf8 der Christ, damit er lebe, ,nicht nach
dem Fleische lebe, sondern durch den Geist die Werke des Fleisches ertote’. Ohne
Abtotung ist eine Nachfolge Christi unmdglich. Sie bekdmpft nicht den Leib, sondern [
die Siinde im Leibe (Augustinus, De doctr. christ. I, 24), eine notwendige Folgerung
aus der Tatsache der Erbsiinde. Sie will keine Verkiimmerung des natiirlichen, ge-
sunden Lebens, vielmehr nur die Unterwerfung der Materie unter den Geist und
damit die Harmonie zwischen Leib und Seele“. Hier wird ganz deutlich gesagt,
worum es in diesef (apologetischen und rationalen) Sicht der Abtdtung zunachst ein-
mal geht: um die Herrschaft der glaubigen Vernunft iiber die ungeordneten Triebe
und Leidenschaften, um die Harmonie von Leib und Seele. Der Zusammenhang mit
der Nachfolge Christi und dem neuen Leben im Geist ist ein rein moralischer. Damit
werden aber die biblischen Ausdriicke ,abnegatio” und ,mortificatio (erst seit dem
Kommen Christi und seiner Botschaft gibt es im eigentlichen Sinne ,Selbstverleug-
.nung® und ,Abtitung®) ihres tiefsten und spezifisch christlichen Gehaltes entkieidet.
Erst in jiingster Zeit wird der biblische Ursprung der beiden Begriffe wieder stirker
betont und werden diese entsprechend wieder mit ithrem eigentimlich christlichen
Sinn erfallts.

Die mehr rationale Betrachtungsweise der sittlichen Tugenden und Haltungen, die
ihr allgemeingiltiges Wesen herausarbeitet, geht auf Thomas von Aquin zurid, der
in der IIa Ilac seiner theologischen Summe die sittliche Vollkommenheit des Men-
schen sowohl im einzelnen wie in ihrem systematischen Aufbau untersucht. Uber die
Selbstverleugnung und Abtétung handelt er zwar nicht in einem eigenen Artikel
(dazu bot das aristotelische Tugendschema keinen Raum, auch will er sie wohl nicht
als Sondertugend aufgefafit wissen), er bringt sie aber in ihren Einzelanswirkungen
zum gréfiten Teil unter der Kardinaltugend der temperantia unter (S. th. II2 11z q.
141—170)?. Wohl werden dabei immer wieder Gedankenginge der Offenbarung
und der iibernatiirlichen Gnadenordnung zur Kldrung und Vertiefung herangezogen,
aber im groflen und ganzen iiberwiegt doch die verstandesmiflige Durchdringung,
die begriffliche Abgrenzung und die systematische Einordnung. Es geht mehr um den
natiirlichen Wurzelgrund als um die Fiille dessen, was Christus und Paulus eigentlich
unter Selbstverleugnung und Abtitung verstanden haben. Dadurch wird auf der
einen Seite zwar deutlich, dafl die Gnade auf der Natur aufbaut, diese in dem ganzen
Umfang ihrer naturhaften Krifte reinigen, umwandeln und vollenden will, auf der
anderen Seite geht aber auch leicht die grundlegende und zentrale Bedeutung der

§ LThK I. Sp. 54

8 Vgl. u. a. Friedrich Jirgensensmeier, Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der
Aszetik, Paderborn? 1938, 206 ff. Jos. de Guibert, a. a. O. I. 67—73; Fmmerich Raitz v.
Frentz S. J., Selbstverlengnung. Eine aszetische Monographie, Einsiedeln 1936, S. 13—16;
34—44

7 E. Raitz v. Frentz a. a. O. S. 17f.



8 Friedrich Wulf

Selbstverleugnung und Abtétung im Aufbau eines spezifisch christlichen Vollkom-
menheitsideals verloren. Thomas selbst hat nun auch diese Sicht und Bedeutung, ins-
besondere der Selbstverlengnung, mehrfach behandelt8, aber fiir die systematischen
Darstellungen der christlichen Tugendlehre der Neuzeit blieb doch vielfach die Me-
thode der theologischen Summe mafigebend. Fiir das Verstindnis und die Sinn-
erhellung der Selbstverleugnung und Abtotung heiflt das aber, dafl diese einseitig
an dem Ideal der innermenschlichen Sittlichkeit gemessen wurden. Damit war ent-
weder die Gefahr einer (apologetischen) Vereinfachung der urspriinglich christlichen
Begriffe gegeben, wie wir sie oben geschen haben, oder aber die unverkiirzte For-
derung der christlichen Selbstverlengnung und Abtdtung machte den Eindruck des
Kalten, Unerbittlichen, Rigorosen und darum Unerfiillbaren. So z. B. bei Le Gau-
dier?, wo die verschiedenen Begriffe: abnegatio (Selbstverleugnung), renuntiatio
(Entsagung), mortificatio (AbtStung), crucifixio (Kreuzigung) erldutert werden. So
wie diese dastehen, d. h. unabhingig von der Gesamtaszetik Le Gaudiers, lassen
sie nichts mehr von ihrem biblischen Ursprung erkennen, sondern bedeuten nichts an-
deres als Stufen immer groferer Selbstbeherrschung, eines wachsenden Sieges des
Geistes iiber das ungeordnete niedere Begehrungsvermogen. Auf der ersten Stufe
der ,Selbstverlengnung” verweigert der hohere Mensch dem niederen ein Begehren,
auf der zweiten Stufe der ,Entsagung” tut er dies grundsitzlich und immer, auf der
dritten Stufe der ,Abtétung” tut er es aus unversohnlicher Feindschaft und durch
Zuwiderhandeln, auf der hochsten Stufe der ,Kreuzigung®” wendet er auflergewohn-
lich scharfe Mittel dhnlich dem Kreuz des Herrn an. Es fehlt (wenigstens bei der un-
mittelbaren Erlduterung dieser Begriffe) eine Motivierung, die den Menschen so
rigorose Forderungen mit innerer Anteilnahme und echitem Schwung erfiillen las-
sen. Diese Motivierung verleiht erst der Zusammenhang der Selbstverleugnung und
Abtotung mit der Nachfolge Christi und dem neuen, gnadenhaften Leben in Christus
(im Geist). In diesem Zusammenhang leuchten auch erst der ganze Umfang, die
Tiefe und Tragweite der christlichen Selbstverleugnung und Abtétung auf.

I

Selbstverleugnung und AbtStung im Verstindnis des Neuen Testamentes
1. Selbstverleugnung.

Der Haupttext iiber die Selbstverlengnung steht bei Mt 16, 24 und an den Parallel-
stellen (Mk 8, 34 und Lk 9, 23). Dort heifit es: ,,Wenn einer mir nackfolgen will, so
verleugne er sich selbst und nehme (tiglich) sein Kreuz auf sich, und (so) folge er mir
nach.“ Was heifit hier: dnagvnododw 2avtov, abneget semetipsum? (Gm)agvéopar
steht nur an einer Stelle des NT absolut, ndmlich Lk 22, 34, wo es ein betontes Nein-

8 z. B. Com. in Mt 16, 24; S. th. Ila Ilae q. 26, a. 3; ibid. q. 184, a. 2; vor allem De per-
fectione vitae spir., c. 6—10, wo die Selbstverleugnung in der Linie einer aufsteigenden
Gottesliebe gesehen wird, bis zum Gipfel der ekstatischen Liebe, die den Liebenden nicht
mehr sich, sondern ganz dem Geliebten angehérig sein 1afit.

* De perf. vitae spir. P. V. 5. 13, c. 1 (ed. Paris 1643, p. 520; ed. Turin 1903/04, vol. III,
p. 38—34. — Vgl. Zimmermann, a. a. O, S. 147},



Selbstverleugnung und Abtétung 9

sagen, ein Nicht-wahr-haben-wollen bedeutet (Der Hahn wird nicht krahen, bis du
dreimal geleugnet hast, mich zu kennen), wihrend es sonst immer mit einem Akku-
sativ-Objekt verbunden erscheint: z. B. Tit 2, 12: ,die Begierden der Welt verleug-
nen’ und vor allem Mt 26. 24. 75 (Mk 14, 30. 72; Lk 22, 62), wo wieder von der Ver-
leugnung Petri die Rede ist: jemanden verleugnen, d. h. in betonter Weise jemanden
in der Offentlichkeit nicht kennen wollen. Bei Mt 10, 33 (wer mich aber vor den Men-
schen verleugnet, den werde ich auch vor meinem Vater im Himmel verleugnen),
ebenso 2 Tim 2, 12, entspricht der dufleren Verleugnung auch eine innere und bedeu-
tet dann ein Sich-Lossagen, eine formliche, feierliche Absage, und vonseiten Christi
eine Verurteilung und Verwerfung.

Wendet man diese verschiedenen Bedeutungen auf das amogviopar dautdy, negare
seipsum, an, so ergibt sich folgende Steigerung: 1. Sich nicht mehr kennen wollen,
sich gleichsam iibersehen, von sich selbst absehen, d. h. also selbstlos handeln. 2. Sich
von sich selbst lossagen, sich eine Absage geben, seinen selbstsiichtigen Trieben und
seinen siindhaften Neigungen. 3. Sich seiner selbst schimen, sich verurteilen (wegen
seiner Siinden), sich fiir todeswiirdig halten und fiir tot erklaren. — Welche von die-
sen Bedeutungen an unserer Stelle zunichst und grundlegend gemeint ist, ergibt sich
aus dem anschliefenden Satz: ,und nehme sein Kreuz auf sich und (so) folge er mir®.
Die Selbstverleugnung steht also im Zusammenhang der Nachfolge Christi und ist
ganz von daher zu verstehen. Wer dem Herrn als Jiinger nachfolgen will, muf sich
selbst vergessen und darf nur noch an das denken, was seines Herrn ist, ja, er muf§
die Sache des Herrn zu seiner eigenen machen. Christus aber hat im Gehorsam gegen
seinen Vater das Kreuz gewihlt, er hat sein Leben um unseretwillen preisgegeben,
damit wir erldst wiirden von unseren Siinden und das ewige Leben erwiirben. Damit
ist auch das Los seiner Jinger gegeben. , Jiingerschaft ist mehr als bloR duflerer An-
schluff an Jesus, bedeutet vielmehr innere Bereitschaft zum Ertragen des nimlichen
Schicksals, das Jesus als Messias erwartet (vgl. die Textfassung bei Lk 14, 27). Nur
wer diese besitzt, folgt ihm wirklich nach. Diese seelische Haltung wird als Selbst-
verleugnung bezeichnet, die aber nicht in dem geldufigen abgeschliffenen Sinn als
Uberwindung der bésen Neigungen und geduldiges Ertragen der Leiden und Wider-
wirtigkeiten des Alltags gemeint ist, sondern wie das zur Erlduterung beigefiigte
Kreuztragen® zeigt, die Preisgabe des Lebens bedeutet. Denn das Kreuz, das hier
zum ersten Mal als Symbol des Christentums erscheint, bedeutet die Vernichtung
des Lebens, den Tod. Jesus stellt sich selbst den Jiingern als den sein Kreuz Tragen-
den vor Augen (wenn hier nicht eine éltere volkstiimliche Redewendung vorliegt).
Seinem Gange zur Hinrichtung sollen sie sich als ebenfalls zum Richtplatz Gehende
anschlieflen. Damit ist ein (tiglicher: Lk 9, 23) Verzicht auf das Leben gemeint, der
ebenso vollkommen ist wie bei einem, der mit voller Bereitwilligkeit in den ihm be-
stimmten Tod geht“10,

- Der Grundsinn der biblischen Selbstverleugnung ist also die Preisgabe des irdi-
schen Lebens in der Nachfolge des Herrn und sogar die Bereitschaft zu einem
schmerzlichen Tod gleich dem seinen. Was aber Christus freiwillig und als Unschul-

10 Josef Schmid, Das Evangelium nach Markus (Regensburger Neues Testament, 2. Bd.),
Regensburg 19502, 132



10 ’ Friedrich Wulf

diger auf sich genommen hat, kommt seinen Nachfolgern von Rechts wegen zu. ,Uns
geschieht recht, wir erhalten den gebiihrenden Lohn fiir unsere Missetaten — dieser
aber hat nichts Boses getan® (Lk 23, 41). Wir haben unser Leben verwirkt, wir haben
den Tod als Mitgift unseres Adamserbes und wegen unserer persénlichen Siinden
verdient. Wir sind mitsamt der ganzen siindigen Welt in Christus gerichtet und ver-
urteilt worden. Sein Kommen und sein Tod waren das Gericht tiber diese Welt
(Joh 12, 31). Es wird dabei nicht mehr unterschieden zwischen der Welt als Sinde
und der Welt als Schépfung Gottes. Verurteilt und zum Untergang im Feuer (2 Petr
3, 7) bestimmt ist vielmehr die konkrete Welt, in ihrer jetzigen Gestalt, die Christus,
das Wort des Vaters, das wahre Licht, das Leben Gottes, bei seinem Kommen nicht
aufnahm, obwohl sie sein Eigentum war, sondern in ihrer Finsternis verharrrte (Joh
1, 3—4, 9—12) und darum Gottes Wohlgefallen nicht mehr finden kann. Sie ist, auf
sich selbst gestellt, der Nichtigkeit und dem Tode verfallen. Auch die Gnade, die Er-
16sung will nicht den alten Zustand des Paradieses wiederherstellen. ,Die Zeit ist
(vielmehr) zusammengedriickt” (ist abgekiirzt: 1 Kor 7, 29); durch die einem Todes-
kampf dhnliche Verginglichkeit und Hinfilligkeit alles Irdischen (vgl Rém 8, 20)
und ,durch den dufleren Druck, dem die Gliubigen der Endzeit ausgesetzt sind; das
Leben steht im Zeichen des ,Abbruchs’ wie beim Auszug aus Agypten (Ex 12, 11)“n.
»Die Gestalt dieser Welt ist im Uergehen® (1 Kor 17, 31). Die ganze Schépfung
»Seufzt (nun) und liegt wie in Wehen® (R6m 8, 22), denn sie ist auf die nene Welt-
zeit hingeordnet, auf ,das Offenbarwerden der Kinder Gottes“ (Rém 8, 19), auf
den ,Neuen Himmel“ und die ,Neue Erde” (Offb 21, 1). Die ,gegenwirtige
Weltzeit® (Gal 1, 4; 2 Kor 4, 4) hat nur noch einen Sinn als ,Endzeit® (2 Tim 3, 1;
2 Petr 3, 3; 1 Joh 2, 18). Es wire toricht, sic festhalten und sich an sie klammern
zu wollen. — Auch der Mensch ist nicht in seinein urspriinglichen Zustand wieder-
hergestellt worden, im Zustand der Harmonie zwischen Leib und Geist und zwischen
dem Geist und Gott. Der Anreiz zur Siinde ist ihm vielmehr auch in der Gnade ge-
blieben: die Selbstbezogenheit, der Trieb zur Selbstbehauptung unter Ausschlufl des
Nadhsten (und sogar Gottes), zum Sich-Abschlieflen, und damit die einzelnen Triebe
in ihrer Tendenz zur Eigenbefriedigung, unbekiimmert um das Gesetz der Vernunft,
um die Bestimmung des Ganzen, um den Willen Gottes. Die Harmonie soll zwar
mit Hilfe der Gnade wiederhergestellt werden, aber das geschieht nur noch in har-
tem Kampf. In diesem Kampf mufl der ,alte Mensch“ (Rom 6, 6; Eph 4, 22; Col 3, 9),
der , Leib der Siinde“ (Rom 6, 6; 8, 3) und ,.des Todes” (Rém 7, 24; 8, 10; 2 Kor 4,11)
sterben, nicht nur in dieser oder jener siindhaften Neigung, sondern im ganzen, bis in
seine Lebenswurzel hinein, in dem selbstsiichtigen Verhaftetsein an seine irdische
Existenz. Der Mensch mufl darum in der Kraft der Gnade sein irdisches Leben preis-
geben, nicht nur das Leben als Schauplatz der Siinde und als Ort der Satansherr-
schaft, sondern das Leben als sicheren Grund und als Ort der Erfiillung. Ich soll die
Welt und mich selbst génzlich loslassen, wenigstens grundsitzlich, und dadurch mei-
nen physischen Tod, den Zusammenbruch meiner diesseitigen Existenz, innerlich vor-
wegnehmen. ,Ich soll nicht mehr von mir aus mein Leben sicherstellen, sondern
im Gegenteil in Entschlossenheit den eigenen Tod ergreifend von Christus mich

11 Otto Karrer, Neues Testament. Ubersetzt und erkldrt. Miinchen (1950), S. 478. Anm. zu
Z. 29



Selbstverleugnung und Abtitung 11

sicherstellen lassen in der Nachfolge“12. Er, Christus, der Herr, soll fortan mein
einziger Lebensgrund sein, Er, der Begriinder, Vermittler und Inhalt cines neuen
Lebens, wie der Apostel sagt: ,Idh lebe, aber nicht mehr ich, sondern Christus lebt
in mir; das Leben, das ich jetzt im Fleische lebe, lebe ich im Glauben an den Sohn
Gottes, der mich geliebt und sich fiir mich dahingegeben hat“ (Gal 2, 20)13.

Dafl dies der letzte Sinn der biblischen Selbstverleugnung ist, bestitigt der Vers,
der unmittelbar dér Aufforderung Christi zur Selbstverleugnung und zum Kreuz-
tragen folgt. (Wenn er auch mit dieser keine geschichtliche Einheit bilden sollte [so
Schmid, a. a. 0. 182], so ist doch durch die Intention des Evangelisten, der das Gesetz
der ,Nachfolge* erlautern will, die innere Einheit verbiirgt.) ,Denn wer sein Leben
retten will, der wird es verlieren; wer aber sein Leben meinetwegen (und der Frohen
Botschaft wegen: Mk 8, 85) verliert, der wird es finden (retten: Mk ebd.)* (Mt 16, 25;
ebenso Mt 10, 39, Lk 17, 33 und Joh 12, 25). Es geht also wirklich um dic Preisgabe
und den Verlust des irdischen Lebens. Die Textfassung dieses Herrenwortes bei Jo-
hannes (12, 25) macht seinen Sinn noch deutlicher; der dortige Kontext zeigt-iiber-
dies ganz klar, dafl es im Zusammenhang der Nachfolge Christi steht.. ,Wenn das
Weizenkorn nicht in die Erde fillt und stirbt, bleibt es fiir sich allein; stirbt es hin-
gegen, so bringt es reiche Frucht. Wer sein Leben liebt, verliert es; wer aber sein
Leben in dieser Welt hafit, wird es fiirs ewige Leben bewahren. Wenn jemand mir
dienen will, so folge er mir, und wo ich bin, da wird auch mein Diener sein“ (Joh 12,
24—26a). Sich selbst verleugnen heifdt nicht in falscher Selbstliebe an scinem irdi-
schen Leben hingen, es nicht dngstlich festzuhalten und zu retten versuchen, es viel-
mehr mutig in der Nachfolge des Herrn in den Tod hineingeben, und zwar nicht
nur in dieser oder jener besonderen Situation, in der es gilt, das irdische Leben um
der Erfiilllung der Gebote oder um eines persénlichen géttlichen Auftrages willen
hintansetzen, weil man Gott mehr gehorchen mufl als den Menschen und ihn mehr
licben muf als sich selbst, sondern immer und grundsitzlich. Wir sollen nicht nur
bereit sein aufzubrechen aus dieser Welt, sondern schon wirklich aufgebrochen scin,
wissend, dafl hinter uns das Feuer schon anfingt zu brennen. Nicht einmal zuriick-
schauen soll der Christ in solcher Lage: ,Denket an Lots Weib! Wer sein Leben zu
gewinnen strebt, wird es verlieren; und wer es verliert, wird es neu gewinnen® (Lk
17, 33). Und noch etwas sehr Wichtiges ist durch dieses Herrenwort iiber Wesen und
Sinn der Selbstverleugnung gesagt. Es wird das doppelte Motiv angegeben, um
dessentwillen die Preisgabe des irdischen Lebens gefordert ist und iiberhaupt ge-
leistet werden kann: ,um meinetwegen und um der Frohen Botschaft wegen®. , Allem
entsagen, was (man) besitzt” (Lk 14, 33), ja, ,sein eigenes Leben hassen® (Lk 14, 26;
Joh 12, 25), ,das dem auf Selbstbehauptung, Sichdurchsetzen, Lebensraumeroberung
und Lebensgenuff bedachten natiirlichen Menschen absolut widerstrebt, ist nur dem
moglich, der als Jiinger Jesu verstehen lernt, worin das eigentliche ,Leben besteht“14,
und der Jesus und seine géttliche Mission erkannt hat und umfingt. Beides gehort

12 H, Schlier in: Kittel, Theologisches Wérterbuch zum NT, 1., 471
'3 Wenn dieser Vers auch in einem anderen Zusammenhang stebt (in scharfem Gegensatz
zu denjenigen, die den Grund ihrer Rettung und ihres Heils im atl. Gesetz sahen), so spricht

er doch genau das aus, was in der Selbstverleugnung gemeint ist.
14 Schmid, a. a. 0., S. 132/33



12 Friedrich Wulf

zusammen und ist im Grunde ein und dasselbe; denn in Jesus und seinem Tode wird
uns das ewige Leben gegeben. So iiberwiltigend grofl und zwingend ist das Motiv
der ,Selbstverleugnung®, dafl derjenige cin Tor wire, der fiir Jesus und das in ihm
geschenkte ewige Leben nicht gern und freudig sein kurzes irdisches Leben preis-
gabe, sei es auch im Martyrium. ,Denn was niitzt es einem Menschen, die ganze
Welt zu gewinnen und (dabei) sein Leben einzubiifien? (Und) was kann ein Mensch
als Preis bieten, um sein Leben zuriickzukaufen? (Mt 16, 26; Mk 8, 36—37). ,Dieses
zuriickzugewinnen fehlt ihm jede Moglichkeit. Denn beim Gericht wird der Mensch
nichts haben, was er Gott als Preis zum Riickkauf des verlorenen Lebens aubieten
konnte (vgl. Ps 49 [48])“15. Ist doch Jesus selbst und sein Blut der teure Preis, um
den wir, die wir Sklaven der Siinde waren, zum ewigen Leben losgekauft wurden
(1 Kor 6, 20; 1 Tim 2, 6; 1 Petr 1, 18/19).

Der Evangelist Markus fiigt dem obengenannten Herrenwort iiber die ,Nachfolge®
noch ein weiteres hinzu (8, 38), das ,Matthius (10, 33) und Lukas (12, 9) in anderer
Fassung in der groflen Jingerrede bringen, wo auch sein geschichtlicher Ort sein
wird“1%, und das in dieser Fassung ein letztes Verstdndnis fiir den Sinn des neu-
testamentlichen Begriffes der ,Selbstverleugnung” bedeutet. Es lautet: ,Zu jedem,
der mich vor den Menschen bekennt, will ich mich bekennen vor meinem Uater im
Himmel; wer mich aber vor den Menschen verleugnet, den werde auch ich vor
meinem Uater im Himmel verleugnen” (vgl. 1 Joh 2, 23). ,Bekennen® und ,ver-
leugnen® (im inneren und zugleich im 6ffentlichen Sinne) bilden hier korrespondie-
rende Begriffe, die in Gegensatz zueinander stehen. Wir diirfen sie daher in Ver-
bindung der beiden Verse: Mt 16, 24 und 10, 33 auch folgendermafien abwandeln:
Der Selbstverleugnung geht das Christusbekenntnis parallel und der Christusver-
leugnung das Bekenntnis zu sich selbst, zu seinem selbstsiichtigen Ich, das sich in
dieser Welt zu behaupten und durchzusetzen sucht und in ihr seine Erfiillung an-
strebt. Entsprechend wird Christus sich zu jedem, der sich selbst verleugnet, d. h.
zum Kreuz seines Meisters bekennt, auch vor seinem Vater im Himmel bekennen,
d. h. ihm das ewige Leben zusprechen. Wichtig ist vor allem aber, daff die biblische
Selbstverleugnung, sei es die bloB innere, sei es die 6ffentliche, in Verdemiitigungen,
in der Verachtung durch die Welt, in heiliger Narrheit oder im Martyrium, immer
mit dem Christusbekenntnis verbunden und nur um seinetwillen moglich ist. Nur in
dem Mafle sich einer zu Christus bekennt, als dem neuen Lebensgrund, zu seinem
Kreuz, als dem Zeichen seines Sieges und seiner Glorie, in dem Mafle wird er nicht
mehr sich und seinen naturhaften Lebensgrund, in der Selbstbezogenheit seines
Wesens, bekennen, ihn vielmehr als unwert und nichtig, weil den Todeskeim in sich
tragend und den Tod bringend, verleugnen kénnen.

Zusammenfassung

Fassen wir unsere Untersuchung zusammen: Als Grundsinn der biblischen Selbst-
verleugnuug ergab sich uns die Preisgabe des irdischen Lebens, der Verzicht auf
Sicherung und Erfullung in dieser Welt, die tégliche innere Vorwegnahme des phy-

15 Schmid, ebd.
18 Schmid, a. a. O. 133



Selbstverleugnung und Abtitung 13

sischen Todes und die Bereitschaft zum inneren und sogar dufleren Martyrium in
der Nachfolge des gekreuzigten Herrn. Die iibrigen Bedeutungen des Wortes
dmagvéopot Eoutdv: selbstlos handeln, seinen selbstsiichtigen Trieben und siindhaften
Neigungen eine Absage geben, sich seiner selbst schimen und verurteilen, schwingen
selbstverstindlich alle mit, erhalten aber von jener Grundbedeutung her ihren be-
sonderen Akzent, ihre christologische Nuancierung. Das erhellt noch mehr, wenn
wir die beiden grofien Motive herausstellen, aus denen die Selbstverleugnung geiibt
werden soll. Da ist in erster Linie das Vorbild des Herrn, der ,nicht der Selbstliebe
gelebt, sondern (handelte), wie geschrieben steht: Die Schmdhungen derer, die Dich
schmdhen, sind auf mich gefallen'™ (Roém 15, 3), ,,der das Kreuz statt der ihm zu Ge-
bote stehenden Freude auf sich nahm® (Hebr 12, 7). ,Er, der in Gottes Gestalt war,
setzte nicht seinen Anspruch darein, in seiner Gottgleichheit zu bleiben, sondern er
entduflerte sich. Indem er Knechisgestalt annahm, uns Menschen gleich wurde und
sich in seiner ganzen Erscheinung wie ein Mensch gab, erniedrigte er sich und ward
gehorsam bis zum Tode, ja bis zum Kreuzestode“ (Phil 2, 6—8). Diesen gekreuzigten
Herrn miissen wir lieben, mit der Liebe des Siinders, der den Tod verdient hat und
der durch das Kreuz erlost wurde, anders werden wir nie den so schmerzlichen Tod
des ,alten Menschen® auf uns nehmen kénnen, werden wir nie dieses ,Martyrium®,
dieses Zeugnis dafiir, daff Gott der Herr ist und dafl er iiber alles liecbenswert ist,
ablegen konnen. Warum der Vater seinen Sohn den Kreuzestod erleiden lief}, warum
der Sohn im Gehorsam gegen seinen Vater das Kreuz erwihlte und warum auch
unser Tod, der Tod des ,alten Menschen®, in jedem Fall, trotz Gnade und Erlosung,
so weh tut und dem Kreuzestode dhnlich ist, wissen wir letztlich nicht. Es bleibt fiir
uns ein Geheimnis, das nur im Glauben angenommen werden kann, darin aber auch
immer mehr an Licht gewinnt. — Mit dem Vorbild des Herrn und der Liebe zu ihm
als erstem Motiv der Selbstverleugnung ist dann zugleich auch das zweite gegeben,
die ,Frohe Botschaft“ (Mk 8, 35) namlich, dafl Christus uns im Kreuzestode zum
Begriinder und Vermittler eines neuen, des ewigen Lebens geworden ist, ja, Er selbst,
der Verklirte, der Glorreiche, der Thronende und Herrschende unser Lebensgrund
und unser Leben sein will. Zu Ihm gilt es sich also zu bekennen. Auf Ihn hin zu leben,
auf das in Thm grundgelegte ewige Leben, dessen Angeld wir im Heiligen Geiste
schon empfangen haben (2 Kor 1, 22; 5, 5; Eph 1, 14), ist fortan unser einziges Ziel.
Damit bekommt der biblische Begriff der Selbstverleugnung eindeutig seinen escha-
tologischen Akzent. Ohne seine Beziehung zur ,,Neuen Schépfung® (2 Kor 5, 17, Gal
6, 15), zum Ende aller Dinge, da Gott alles in allem sein wird {1 Kor 15, 28) und der
Mensch in der offenen Glorie der Gotteskindschaft (Rém 8, 18—19), in der Gleich-
gestalt mit dem Leibe Seiner Herrlichkeit (Phil 3, 21), ist der Vollsinn der biblischen
Selbstverleugnung gar nicht denkbar.

Von hier aus 143t sich nun auch der Unterschied der neutestamentlichen Selbst-
verleugnung von der durch die Vernunft diktierten Selbstiiberwindung und von jeg-
licher Selbstverleugnung, die einseitig im Dienste der sittlichen Vollendung des
Menschen steht, deutlich machen. Sie ist weiter, tiefer und umfassender als diese und
1afit sich von der Vernunft her, vom Ziel der sittlichen Vollendung her allein nie-
mals rechtfertigen. Wohl schliefit sie diese ein, liberragt sie aber in jeder Dimension;
ihre Spitze liegt im Geheimnis und ist nur vom Glauben her zu erfassen, Daher ist



14 Friedrich Wulf

auch ihre Motivierung eine andere. Es geht gar nicht in erster Linie um den Men-
schen, um seine Vollkommenheit. Der Mensch soll sich vielmehr ganz aus dem Auge
verlieren, soll sich vergessen, soll allem entsagen und sein Leben hintansetzen, um
nur noch an das zu denken, was seines Meisters ist, um die Herrlichkeit des neuen
Lebens in Christus und im Geist preisen zu konnen und Zeugnis zu geben von dem,
den man mehr lieben muf als sich selbst. Damit ist die Aufgabe, die dem Nachfolger
Christi lgestellt ist, auf der einen Seite viel hirter und schwerer, als sie je von einer
vorwiegend rationalen Betrachtungsweise gestellt werden kann; auf der anderen
Seite abegriuch wieder unvergleichlich viel leichter. Denn in der Liebe zu seinem
Herrn, def 1hm vorangeht, und im Hochgefiihl seiner Erlésung und Begnadigung
spricht der Christ: ,Die Leiden dieser Zeit, denke ich, stehen in keinem Uerhdltnis
zu der Herrlichkeit, die sich an uns off enbaren wird® (Rom 8, 18).

Wichtig scheint zum Schluf dieser Untersuchung nur noch die Bemerkung, dafl
all das, was hier uber die Selbstverleugnung gesagt wurde, nicht nur in das Gebiet
der Rite hineingehért, sondern allen Christen ohne Ausnahme gilt. Gott mag den
einen auf dem Weg des Sterbens weiter fithren als den anderen, und vieles, was
dem Menschen als Hilfe zu Gebote steht, um mutiger und schneller auf diesem Wege
voranzuschreiten, mag geraten, nicht geboten sein. So wie aber allen ohne Ausnahme
aufgetragen ist, nach der Heiligkeit, nach der Vollendung in der Liebe, zu streben,
ebenso ist die Grundvoraussetzung dazu allen geboten, sich selbst im vollen biblischen
Sinne dieses Wortes zu verleugnen, d. h. hinter Christus herschreitend allem zu
entsagen (Lk 14, 33) und dieses irdische Leben im Tode des Kreuzes preiszugeben.

»Erschienen ist die Gnade Gottes, die allen Menschen Rettung bringen will, indem
sie uns anleitet, das Gottwidrige, die Begierden der Welt zu verleugnen, um dieses
zeitliche Leben in edler Selbstzucht, gerecht und gottesfiirchtig zu leben, in Erwartung
der seligen Hoffnung, der Erscheinung der Herrlichkeit unseres grofien Gottes und
Erlsers Jesus Christus” (Tit 2, 11—13). Aus der Haltung der Selbstverleugnung,
der Hintansetzung und Preisgabe der Welt und des eigenen Lebens, um des Herrn,
um des Evangeliums, um des ewigen Lebens, um der Liebe Gottes willen, folgt ganz
von selbst der Aufruf zum Einzelkampf, zur taglichen Auseinandersetzung mit dem
»alten Menschen“. Davon ist im Neuen Testament vor allem unter dem Begriff der
»Abtotung“ die Rede.

2. Abtotung

Auch der traditionelle Begriff der Abtétung hat in der Heiligen Schrift, ndmlich in
den Paulinen, seinen Ursprung. Er kommt unter einem zweifachen Namen vor:
1. davatdw; wortlich = dem Tode tiberliefern, zu Tode bringen. 2. vexgow; wort-
lich = zum Absterben bringen (von vexgds ist auch ein Substantiv gebildet: véxgmoig
= das Absterben eines Koérperteils durch Erkrankung; im iibertragenen Gebrauch
2 Kor 4,10 = das Todesleiden). Die Vulgata ibersetzt beide Ausdriicke mit dem
gleichen Wort mortificare (mortificatio). 2 Kor 4, 10: ,semper mortificationem Jesu
in corpore nostro circumferentes — wir tragen allezeit das Todesleiden Jesu an un-
serem Leibe” kommt far unsere Untersuchung nur am Rande in Frage, weil sich die
hier gemeinte mortificatio unmittelbar nur auf die dufleren Leiden bezieht, die Pau-
lus im Dienste des Apostolates zu erdulden hat. Die Leiden, die der Apostel an sei-



Selbstverleugnung und Abtétung 15

nem Leibe (wortlich an seinem sterblichen Fleische) um Jesu willen erduldet, sind fir
ihn eine Nachahmung, ja Fortsetzung und Erginzung des Todesleidens Jesu. Darum
offenbart sich auch in einem solchen Leiden das Leben Jesu, namlich in dem Trost,
der ithm zustromt, in der Kraft, die er erfahrt und in der Ausdauer, die ihm etwas von
der Uniiberwindlichkeit Gottes mitteilt.

Unmittelbar zu unserem-Thema gehdren nur die beiden Stellen: Rém 8, 13 und
Col 3, 5, die darum auch in der christlichen Tradition immer wieder herangezogen
werden. o

Rom 8, 18 heifit es: ,&i 8¢ mvedpatt 1dg npdLels 100 odpatog Javator, s ENoeode
— wenn ihr aber durch den Geist die Werke des Leibes ertotet, werdet ihr leben”.
Der Satz mufl aus dem Zusammenhang gedeutet werden; dieser handelt von dem
Gegensatz zwischen Fleisch und Geist (7. u. 8. Kap.). ,Mit dem Begriff ,Fleisch’ be-
zeichnet der Apostel (hier) den Menschen in seiner Ohnmacht vor Gott, nachdem Tod
und Siinde ihre Herrschaft iiber die Welt angetreten haben ... Der Mensch ohne
Christus, ohne den Geist, der unerloste Mensch ist fleischlich, verkauft unter die
Siinde (Rém 7, 14)“17. Aber ,auch da, wo Panlus mit Fleisch die widergottliche Rich-
tung im Menschen meint, also eine Bestimmtheit seines ganzen Seins, ist die ur-
spriingliche sinnliche Bedeutung, gleich Leib, nicht verloren gegangen... Paulus
denkt bei »Fleisch« offenbar an die Macht des Leibes iiber das ganze Sein und Han-
deln des Menschen, und er findet diese Macht nicht nur in den stirksten leiblichen
Trieben, dem Nahrungs- und Geschlechtstriebe, die das Leben offen und heimlich
iiber das Maf} beherrschen, sondern auch in den »geistigen« Siinden wie Gétzendienst
und Lieblosigkeit, die er »Werke des Fleisches« nennt (Gal 5, 19). Und zwar ist es
der Leib in seiner Sterblichkeit (R6m 6, 12), dessen standige geheime Todesangst und
Lebensgier als Selbsterhaltungsdrang das ganze Leben beherrscht, es trige zur Liebe,
zum Opfer, zum Glauben macht“18. — Geist als Gegensatz dazu ist einmal die gott-
liche Kraft, die dem begnadeten Menschengeist verliehen wird und diesen zur An-
teilnahme am Geiste Gottes umwandelt (Geist ist darum in diesem Zusammenhang
auch einfach der Geist des begnadeten Menschen), ferner personenhaftes géttliches
Wesen (so vor allem 1 Kor 12, 4—6; 2 Kor 13, 18; ebenso Rém 8, 16, 26; Gal 4, 6;
1 Kor 2, 10, 11, 18), das dem begnadeten Menschen innewohnt, ihn erfiillt, in ihm
wirksam ist. — Fleisch und Geist stehen in einem unverséhnlichen Gegensatz zuein-
ander. ,,Das Fleisch begehrt wider den Geist, der Geist aber wider das Fleisch; das
sind einander entgegengesetzte Mdchte” (Gal 5, 17). ,,Das Sinnen des Fleisches ist
der Tod, das Sinnen des Geistes aber Leben und Friede* (Rom 8, 6). Durch Christi
Erldsung, durch seinen Tod ist der Mensch der Herrschaft und dem Machtanspruch
des Fleisches entrissen worden. In der ,Gestalt des Siindenfleisches* (Rém 8, 3), d. h.
in einer menschlichen Natur, die seit dem Fluch Gottes iiber die Menschen dem Tod
unterworfen war, hat Christus Tod und Siinde besiegt und dadurch entmichtigt. Der
erloste Mensch hat seinen Lebensgrund nicht mehr im Fleisch, sondern im Geist, dem
gottlichen Geist und Lebenspender, dem Geist Christi (Rom 8, 9). Ist darum auch
»der Leib (das irdische Wesen: Karrer) um der Siinde willen tot* (Rom 8, 10), d. h.

17 Otto Kuss in: Regensburger NT, Bd. 6, Regensburg (1940), 71
18 Paul Althaus in: Das Neue Testament deutsch. Neues Géttinger Bibelwerk, 2. Bd.,
3. Aufl,, Géttingen 1938, Nr. 2. S. 72



16 Friedrich Wulf

dem Tod und der Verwesung ausgeliefert, so ist doch der Geist lebendig, voll des un-
sterblichen Lebens. Dieses Leben ist so méchtig, dafl es einst auch den Leib wieder
lebendig machen und in sich hineinzichen wird. — Wihrend das 7. Kapitel des
Rémerbriefes die Ohnmacht des unerlésten Menschen unter dem Gesetz schilderte,
handelt das 8. von der Erlésung durch Christus und von der Herrlichkeit des christ-
lichen Lebens. Es ist ein Jubellied auf die Gnade der Kindschaft, die uns im Geist
Jesu, des eingeborenen Gottessohnes zuteil geworden ist, die uns befreit hat aus der
Gefangenschaft, vom Joch der Siinde, und uns stirken soll auf dem Riickweg in das
Land der Verheiflung. Noch aber ist diese Gnade nicht unverlierbar. Tag firr Tag
muf sie im Kampf bewahrt werden. Denn der Anreiz zur Siinde macht sich immer
wieder in unseren Gliedern bemerkbar. In solchen Stunden soll der Christ daran
denken, dafl die Macht der Siinde in ihm schon gebrochen ist und der Geist Gottes
in ihm herrscht. — Aus dieser Situation heraus ergeht die Mahnung: ,,Wenn ihr nach
dem Fleische lebt, werdet ihr sterben; wenn ihr aber durch den Geist die Werke des
Leibes ertotet, werdet ihr leben. Denn alle, die sich vom Geiste Gottes leiten lassen,
sind Gottes Sohne” (R6m 8, 13—14). Wie schon Kap. 6, 11 ff. , geht Paulus von den
grofien Indikativen zum Imperative {iber: Thr seid im Geiste, so lebt nach dem Geiste!
Das Fleisch ist tot, so tétet das Fleisch! . . . Noch einmal erinnert (er daran), wie schon
6,22 und 8, 6f., was die hier geforderte Entscheidung bedeutet: s geht um Tod und
Leben ... Gerade das, was fiir den natiirlichen Menschen ein Sterben ist, das in den
Tod geben seiner Sichte, fihrt ins Leben“19,

Bei einer solchen Interpretation wiirden wir allerdings erwarten, dafl der Apostel
von den ,Werken des Fleisches” spriche, die ertétet werden miifiten, nicht aber von
den ,Werken des Leibes”. Bei ndherem Zuschauen ergibt sich aber, dafl Paulus genau
zu unterscheiden weifl. Zwar hédngen die beiden Begriffe ,Fleisch“ und ,Leib“ eng
miteinander zusammen. Denn der hier gemeinte ,Leib® ist der ,Leib des Todes”
(odua Tod dovérov: Rom 7, 25), also jenes schwache, in sich ohnmichtige Wesen, das
infolge der Siinde den Todeskeim in sich birgt und dem Tode verfallen ist. Dieser
Leib kann auch in der Gnade noch von der Siinde mifibraucht werden; dann wird er
»Leib der Siinde“ (odpa tiis dpagtiag: R6m 6, 6) genannt, der also der Siinde ver-
fallen ist und von der Siinde beherrscht wird. Er kann aber auch von der Gnade, von
der Macht des Geistes in Besitz genommen und verwandelt werden, so dafl er den
Keim der Auferstehung in sich trdgt und ein Verlangen hegt nach dem Offenbar-
werden der Herrlichkeit der Kinder Gottes. Wem der Mensch die Glieder seines
Leibes hingibt: der Siinde oder dem Geiste Gottes, das ist anch nach der Erlosung in
seine Freiheit gestellt. Denn die Gnade, so ober alles Mafl groff und machtvoll sie
ist, zwingt doch niemanden. Darum kann der Apostel mahnen: ,Gebet nicht eure
Glieder der Stinde hin als Werkzeug der Ungerechtigkeit, sondern, vom Tode zum
Leben auferstanden, gebt Gott eure Glieder hin als Werkzeuge der Gerechtigkeit®
(Rom 6, 13). ,Von dem Fleische kénnte das nie gesagt werden. Das Fleisch kann nur
vernichtet, der Leib aber wird durch Christus verwandelt werden (Phil 3, 21). Daher
fehlt auch jede leibfeindliche Askese. Leib und Fleisch sind also klar unterschieden,
trotz alles jetzigen Zusammenhanges“20,

19 Althaus, a. a. O., 74
20 Althaus, a. a. O., 73 1.



Selbstverlengnung und Abtétung 17

Im Besitz des Geistes sind wir also nur diesem schuldig, auch wirklich aus dem
Geiste zu leben und die Glieder unseres Leibes Gott als wohlgefallige Werkzeuge
hinzugeben. Dem Fleisch hingegen, das ja durch die Gnade in seiner Herrschaft
verurteilt und seiner Macht beraubt wurde, haben wir keinerlei ,Verpflichtung®
mehr, als wiren wir ihm noch untertan. Wenn nun in zwei Halbversen gegeniiber-
gestellt wird: ,,Wenn ihr nach dem Fleische lebt, werdet ihr sterben (13a) — wenn
ithr aber durch den Geist die Werke des Leibes ertdtet (d. h. nicht mebr nach dem
Fleische lebt), werdet ihr leben* (18b), so ist hier mit ,Leib“ der ,Leib der Siinde“,
d. h. der Leib unter der Herrschaft der Siinde gemeint und die ,,Werke des Leibes”
sind praktisch doch die ,Werke des Fleisches“. Daher iibersetzt die Vulgata mit
Recht: ,facta carnis®. Fir ,Werke“ des Leibes, die ja schon als in die Tat umgesetz-
tes siindiges Begehren nicht mehr ert6tet werden kénnen, miifite es genauer heiflen:
.die sindhaften Begierden des Leibes®. Dazu gehoren nicht nur die offenkundigen
Siinden, die facta carnis, die der Apostel in den sogenannten Lasterkatalogen auf-
zahlt, sondern, da es sich um den erldsten Menschen handelt, in dem der Geist lebt
und wirkt, jedes selbstsiichtige Begehren, das auf rein irdische Erfiilllung aus ist, das
die irdische Existenz sicher stellen und zur Abrundung bringen mdchte. Denn ein
solches Begehren kdme nicht aus dem Geist, aus dem Geist der Kindschaft, der in uns
nach dem Vater im Himmel ruft, sondern aus dem Fleisch, aus dem Drang der Selbst-
behauptung, des Stolzes, und wiirde notgedrungen auf die Dauer dem ,Fleisch® und
seinen Sichten erliegen.

Das grundlegende Motw, aus dem heraus die ,,Abtétung gefordert wird, ist die
Alternative von Tod und Leben, von ewigem Tod und ewigem Leben. Und weit
mehr als der Schrecken des Todes, der durch Christi Erldsungstat entmachtigt und
itberwunden wurde, ist es das unvorstellbare Gut, das Christus uns gebracht hat, das
Leben der Kindschaft Gottes, dessen Angeld wir im ,,Geist“ schon besitzen und dessen
Offenbarwerden wir erwarten, das uns, nach Paulus, zur T6tung des ,fleischlich® ge-
sinnten Menschen antreiben soll. Um der Herrlichkeit dieses Gutes willen sollen wir
den Tod des ,Leibes”, soweit er der Siinde und der Selbstsucht zugeneigt ist, auf
uns nehmen. Wir brauchen uns vor diesem Tode nicht zu fiirchten; denn wir stehen
im Sterben nicht allein. Die Kraft des géttlichen Geistes ist in uns lebendig und wirkt
fiir uns. Darum heiflt es: ,Durch den Geist ertotet die Werke des Letbes!“ Und
gerade indem wir uns in den Tod hineingeben und indem wir unsere Schwiche
spiiren, strémt uns neues, ungeahntes Leben zu und winkt uns die schon anhebende
Herrlichkeit des ewigen Sieges und der ewigen Freude heriiber. , Wenn ihr durch den
Geist die Werke des Leibes ertotet, werdet ihr leben®.

Die zweite Stelle, wo von ,,Abtdtung® bei Paulus die Rede ist, findet sich Col 3, 5:
»Nexpdhoate odv & péhn vé b g yijg — So bringet denn eure Glieder, soweit sie
das Irdische suchen, zum Absterben: Unzucht, Unreinheit, Leidenschaft, bose Be-
gierde, Habgier . . .“. Sehen wir zunichst wieder den Zusammenhang.

In die Gemeinde von Kolossae waren Lehrelemente einer mit judaistischen Uber-
lieferungen durchsetzten phrygischen Gnosis eingedrungen, die die Wiirde und ein-
zigartige Mittlerstellung Christi gefahrdeten. Soweit wir uns von ihr nach den bruch-
stiickhaften Andcutur_lgen Pauli noch ein Bild machen kdnnen, 148t sich ungefihr

2



18 Friedrich Wulf

Folgendes rekonstruieren: Das Weltall ist, wie in aller hellenistischen Gnosis, duali-
stisch gedacht. Gott und das Bése tun sich gleicherweise in einer Stufenfolge von
sichtbaren Abbildern, von kosmischen Urstoffen und -méchten kund. Diese werden
als engelhafte bzw. ddmonische Wesen gedacht. Sie haben Macht tiber den Menschen
in seinem unerldsten, an die Materie gebundenen Zustand. Man kann sich ihrer aber
durch kultisch-rituelle Ubungen (u. a. durch die Beschneidung) und durch korperliche
Askese vergewissern, dadurch ihrer Macht fiir den geistigen Aufstieg zu Gott in
immer hoheren Erkenntnissen teilhaftig werden, oder auch sich auf diese Weise vor
ihnen schiitzen. — Dem stellf Paulus die reine christliche Lehre gegeniber: Christus
allein ist ,das Bild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene vor aller Schopfung.
Das Sichtbare und das Unsichtbare, Throne, Herrschaften, Machte und Gewalten —
alles ist durch ihn und auf ihn hin geschaffen® (1, 15—16). ,Er ist das Haupt seines
Leibes, der Kirche . . . Denn es hat Gott gefallen, in ihm die ganze Fiille wohnen zu
lassen und durch ihn alles mit sich zu verséhnen, da er durch sein Blut am Kreuze den
Frieden begriindete® (1, 18—19). An dieser Fillle und an dieser Verséhnungstat
Christi nimmt der Christ teil (2, 10) durch den Glauben (1, 23; 2, 5—17. 12) und durch
die Taufe (2, 11—12. 20; 3, 1. 3). In der sakramentalen Taufe, die den Glauben mit
einschliefit, ist er mit Christus gestorben und wieder auferweckt worden (2, 12—13.
" 20; 38, 1. 3). Wie darum am Kreuze die gottfeindlichen Michte, die den Menschen
unter die Siinde versklavt hatten, im ganzen gerichtet und entmachtigt wurden, so
durch das sakramentale, gnadenhaft wirksame Nachbild dieses Todes im einzelnen
Menschen. Durch dieses Nachbild wurden dem Getauften nicht nur die aktuellen
Stinden nachgelassen, er wurde auch frei von der alles beherrschenden Macht des
Siindenfleisches, von der Macht der ,Weltelemente“, des Todes und Satans. Keine
von diesen Michten hat gegen den Christen noch eine Forderung anzumelden, seit-
dem Christus den Schuldschein, der wider den Menschen zeugte, im Hinsterben seines
~Fleischesleibes® (1, 22) ans Kreuz geheftet und vernichtet hat (2, 14—15. 20). Und
wie der Taufling ,durch die Nachbildung seines (Christi) Todes mit seinem Tode
(= dem gestorbenen und begrabenen Christus) zusammengewachsen“?! ist, so wird
er auch ,durch die Nachbildung seiner (Christi) Auferstehung mit seiner Aufer-
stehung (= dem auferstandenen Christus) zusammenwachsen“22 (Rom 6, 5) und an
seinem Leben Anteil nehmen, in der Verborgenheit des Glaubens schon jetzt, end-
giiltig und offen in der Auferstehung des Leibes. Darum die Mahnung des Apostels,
nicht mehr in dieser Welt zu leben und auf ihre Méichte zu bauen (2, 20), sondern zu
suchen, was droben ist, wo Christus zur Rechten des Vaters thront; nicht mehr an das
Irdische (1 &l Tiig yiig) zu denken, sondern an das, was droben ist (ta gvo) (3, 1—2).
Ist doch der Grund, die Wurzel des Lebens des Christen nicht mehr im ,Leibe des
Fleisches® (2, 11), nicht mehr in der Welt, sondern in Christus, der da ist ,alles und
in allem® (3, 11). Christus ist der Anfang eines ganz neuen Lebens (1, 18); in Ihm ist
die Fiille des géttlichen Lebens leibhaft allen, die an Ihn glauben und sich taufen
lassen, zugénglich geworden. Alles geht also darauf hinaus, dafl der Christ diese
Welt hinter sich lasse und dem Zukiinftigen lebe. ,lhr seid gestorben, und euer

21 So iibersetzt Wikenhauser (Die Kirche als der mystische Leib Christi, 1937, 124) Rém 6,5
22 So ist der zweite Teil des Satzes R6m 6, 5 sinngemif zu erginzen: &ALd xai (cOuguros
1® dpovdpan) tijs dvootdocng (adtod) éodusda; vgl. Theol. Worterbuch z. N, T, V.,193.



Selbstverleugnung und Abtétung 19

Leben ist mit Christus verborgen in Gott — wenn dann Christus, unser Leben, her-
vortreten wird vor aller Augen, so werdet auch ihr hervortreten in Herrlichkeit”
(3, 4).

In diesem Zusammenhang steht der Vers: ,So bringet denn eure Glieder zum
Absterben, soweit sie das Irdische suchen!“ Es ist hier nicht an kérperliche Abtétung
im heute gebriuchlichen Sinne dieses Wortes gedacht; vor iibertriebener kérperlicher
Kasteiung hat der Apostel vielmehr ausdriicklich gewarnt; sie verdiene keine Wert-
schitzung, da sie leicht zur Befriedigung des Fleisches fithre (2, 23), zumal wenn der
Mensch auf ihrem Wege den Anspriichen des Leibes zu entkommen und zu héheren
Erkenntnissen und Schanungen zu gelangen trachte. Es wird auch nicht einfach ge-
sagt: ,Totet eure Glieder!“ Hier gilt dasselbe, was schon oben bemerkt wurde: Zwi-
schen den Gliedern des Leibes und dem Fleisch wird genaun unterschieden. Von Letz-
terem heiflt es im Galaterbrief (5, 24) schlechthin: ,,Die Christus Jesus angehiren,
haben ihr Fleisch mit seinen Leidenschaften und Liisten gekreuzigt“. Von den Glie-
dern des Leibes aber heifit es: ,Bringet sie zum Absterben, soweit sie das Irdische
suchen“. Unter dem ,Irdischen“ sind zunichst einmal die konkreten siindhaften
Begierden verstanden, wie der unmittelbare Kontext zeigt. Wenn dabei als Erstes
die Siinden gegen das sechste Gebot genannt werden, so mag das Wort ,Glieder®
solches nahegelegt haben (vgl. Rém 6, 19; 1 Kor 6, 15), oder der Apostel wollte die
Unkeuschheit zusammen mit der Habgier als die Hauptlaster des Heidentums blof-
stellen23. In einer zweiten Reihe folgen dann die Siinden gegen die Nichstenliebe,
und alle aufgefiithrten Siinden miteinander bilden die , Werke des alten Menschen“
(3,9). Die beiden Verse: ,Bringet eure Glieder zum Absterben, soweit sie das Irdische
suchen” und: ,Ziehet aus den alten Menschen mitsamt seinen Werken* stehen also
in Parallele. — Das ,Irdische® ist dann aber noch weiter aus dem Gegensatz zu dem,
~was oben ist“, zu verstehen. ,Was oben ist“, t¢ dvw, das ist Christus, thronend zar
Rechten des Vaters, aber auch alles, was iiber Christus in den beiden ersten Kapitein
gesagt wurde, dafl er das Bild des unsichtbaren Vaters sei, die Fiille der Gottheit in
leiblicher Einwohnung, das Haupt seines Leibes, der Kirche, die Versshnung der
Menschen in seinem Blute, der Anfang, der Efstgcborcnc von den Toten, das geheim-
nisvolle Leben des Christen. Das ,Irdische”, 16 dni v vfig, ist den gleichen Aus-
fahrungen Pauli gemif das , Fleisch“ (2, 13), sind die ,Micite und Gewalten® dieser
Welt (2, 15), an die der unerléste Mensch versklavt war, und die in den ,Flementen
der Welt“ (2, 9. 20) sich kundtuenden bésen Geister. All dem gegeniiber soll der
Christ tot sein, nachdem er einmal mit Christus in der Taufe gestorben ist und be-
graben wurde. Von diesem Totsein, von dem Gleichgestaltetsein mit dem gekreu-
zigten Christus klingt noch etwas nach, wenn es heifit: ,Bringet eure Glieder zum
Absterben, soweit sie das Irdische suchen!“ Der Christ soll ausziehen aus dieser
Welt, er soll sein ganzes Interesse, sein Denken und Verlangen dem ,oben® zuwen-
den, dem neuen Leben in Christus, der Ernenerung des Menschen nach dem Bilde
Gottes, und wo sich der widerstrebende, der Welt noch verhaftete Leib und seine
Glieder bemerkbar machen, da soll er jhrem Verlangen nicht nachgeben, sondern
sprechen: ,Die Welt ist mir gekreuzigt, und ich bin es fiir die Welt“ (Gal 6, 14). Es

2 Vgl. Karl Staab, in: Regensburger N. T. Bd. 7, S. 74

2s



20 Friedrich Wulf

ist ein harter Kampf, man mdchte sagen, es ist ein langsamer Prozef, che die Glieder
des schwachen und dem Irdischen zugeneigten Leibes ganz abgestorben sind. Und es
muof schon einer sich oft und oft dem ,oben® zugewandt haben, ehe diese Glieder
“willige Werkzeuge zur Heiligung des Lebens werden (vgl. Rom 6, 19). Aber es geht,
es geht sogar leicht. Denn der Christ ist schon mit Christus auferweckt worden, er
braucht niemandes Sklave mehr zu sein, er trigt das Leben mit Christus schon in sich,
nimmt teil an dessen Fiille und Macht. , Darum beten und flehen wir unaufhérlich . ..
thr modhiet die Fiille der Erkenninis seines Willens erlangen, mit aller Weisheit und
geistigem Uerstindnis, um wiirdig des Herrn zu wandeln und sein ganzes (Wohl-
gefallen zu haben; auf daf ihr Frucht bringet in jeglichem guten Werk ... aus-
geriistet mit aller Kraft aus der Allmacht seiner Herrlichkeit: dann wird euch Geduld
und Beharrlichkeit werden, und ihr werdet mit Freuden Dank sagen dem Herrn, der
uns befdhigt hat, am ,Erbe der Heiligen® teilzuhaben im Licht. Er hat uns ja errettet
aus der Macht der Finsternis und uns in das Reich seines geliebten Sohnes versetzt”
(1, 9—13). Auch hier ist es wieder, wie Rom 8, 13, ein jubelnder Ton, das Bewufit-
sein der Fille, das die ,Abtotung” wie selbstverstindlich erscheinen 1afit und das
Sterben der selbstsiichtigen Natur, den Auszug aus dieser Welt in das verklirende
Licht der Hoffnung hineinstellt, daf der Tag der Freude und der Herrlichkeit bald
anbricht. :

- Zusammenfassung

Uberschauen wir noch einmal, was Paulus an den beiden Stellen Rém 8, 13 und
Col 8, 5 tiber die ,Abtotung” sagt. -~ Im Vergleich zur biblischen ,Selbstverleug-
nung“, die eine allgemeine, umfassende, grundlegende Haltung des Christen zum
Inhalt hatte: die Preisgabe des irdischen Lebens um der Frohen Botschaft willen und
die Bereitschaft zum Martyrium in der Nachfolge des gekreuzigten Herrrn, bezieht
sich die ,Abtotung® bei Paulus unmittelbar auf einzelne Akte, auf die Siichte und
sindhaften Begierden des ,Leibes®. (Daran kntipft die Moglichkeit, von einer christ-
lichen Tugend der Abtbtung zu sprechen.) Dariiber hinaus schwingt aber in den
Worten ,ertéten, ,zum Absterben bringen“ immer auch die Forderung nach dem
Tode des ganzen ,fleischlich” oder ,irdisch“ gesinnten Menschen mit. ,Abt6étung®
besagt fiir Paulus, dafl der ganze Mensch dem ,Fleische® nach, in bezug auf das ,Ir-
dische“ (im Sinne von Col 3, 5) sterben mufl (hier nahert sich der paulinische Be-
griff der ,Abtétung® der Forderung Christi nach ,Selbstverleugnung®), und dafl
er selbst aktiv zu diesem Sterben beizutragen hat. Daher die Imperative: Ertotet!
Bringet zum Absterben! Der damit verbundene Akzent des Kampferischen, des
Widerstreitens tritt in dem uns geldufigen Begriff der Abtétung sehr stark hervor.

Das Ziel der biblischen , Abtotung® ist nicht nur der natiirlich sittlich vollkommene
Mensch, sondern der ,geistliche, d. h. der aus dem Geist lebende Mensch, in dem
also der Geist Gottes lebendig ist und herrscht, und der sich von diesem Geiste, vom
Geiste der Kindschaft und der selbstlosen Liebe in all seinem Tun und Denken trei-
ben, leiten und bestimmen laflt. Es ist der ,neue Mensch, der sich-erneuert in Er-
kenntnis (der von Christus verkiindeten Offenbarungswahrheiten), bei dem keine
natiirlichen Unterschiede, sei es der Abstammung, der sozialen Stellung oder der



Selbstverleugnung und Abtétung 21

Bildung mehr zihlen, sondern einziger Mafistab der Bewertung Christns ist, Christus
salles und in allem® (Col 3, 10—11).

Am stirksten zeigt sich das spezifisch Christliche der ,Abtdtung® dort, wo der
Apostel die Forderung, dem ,fleischlichen® und ,irdisch* gesinnten Menschen abzu-
sterben, aus dem Geheimnis der Taufe ableitet. Fiir Col 3, 5 ist dieser Zusammenhang
eindeutig, aber auch Rém 8, 13 steht in logischer Verbindung mit dem 6. Kapitel
desselben Briefes. Der Gedankengang ist bekannt: In der Taufe ist der Taufling durch
das sakramentale, gnadenhaft wirksame Nachbild des Todes Christi mit dem ster-
benden und gekrenzigten Christus zusammengewachsen (R6m 6, 5). Dadurch wurde
der alte Menschi der Siinde mitgekreuzigt und dem Tode {iberantwortet (ebd. 6, 6).
Der Christ ist mit Christus gestorben und begraben worden, d. h. er erhielt die Ver-
zeihung seiner Siinden, wurde vom Fluch, der auf dem Menschengeschlecht lastete,
befreit und aus der Macht der Siinde erlést. Diesen Tod gilt es nun mit Hilfe der
Gnade in einem sittlichen Leben tdglich zu ernenern. Darin besteht die ,, Abtotung*.
Dazu kommt noch Folgendes: Alle Gnade ist Gnade des Todes Christi, d. h. Gnade,
die durch den Tod Christi bewirkt wurde und vom Tode Christi ansgeht. Indem nun
diese Gnade unsere Natur ergreift, wird die Sterblichkeit unseres Leibes, die Hin-
filligkeit unseres Wesens, wird all unser Sterben in dieser Zeit dergestalt in den er-
16senden Tod Christi hineingenommen, dafl es zum Gleichbild des leidenden und ge-
kreuzigten Herrn wird, sofern wir nur und in dem Mafle wir aus dieser Gnade des
Todes leben. Darum kann z. B. der Apostel sagen, dafl wir in nnseren Leiden um
Christi willen ,allzeit das Todesleiden Jesu an unserem Leibe tragen® (2 Kor 4, 10).
Zwar soll anch das Leben Jesu an unserem Leibe sichtbar werden (ebd.), aber nicht
als Herrlichkeit der Verklirung, sondern als Trost, Kraft, Standhaftigkeit (ebd. 8—9)
und in jeglicher Tugend, vor allem in Glaube, Hoffnung und Liecbe. Wihrend wir
in der Gnade dem gekreuzigten Herrn schon gleichgestaltet worden sind, wird uns
die ,Gleichgestalt mit dem Leibe seiner Herrlichkeit“ (Phil 3, 21) erst bei der Anf-
erstehung des Fleisches zuteil. Finstweilen ist unser ,Leben mit Christus in Gott
verborgen® (Col 3, 3) und ,wir tragen diesen Schatz (das Licht der Erlésung) in
irdenen Gefiflen, damit (offenbar werde, dafl) die iibermichtige Kraft von Gott ist
und nicht von uns“ (2 Kor 4, 7). Damit bekommt nun auch der biblische Begriff der
~Abtotung® eine eigentiimliche Doppeldeuntigkeit. Er besagt einmal das Sterben und
Vergehen eines Niederen, Unwertigen, nimlich den Tod des irdischen Menschen,
der als solcher immer wieder der Siinde und dem Irdischen zuneigt, ebenso aber auch
die Gleichgestaltung mit dem gekreuzigten Christus (vgl. Gal 5, 24: Die Christus
Jesus angehéren, haben ihr Fleisch mit seinen Leidenschaften und Liisten gekreuzigt),
das immer innigere Zusammenwachsen mit seinem Sterben und seinem Tode. Und
weil dieser Tod Heilstod ist, Sieg iiber die Siinde, Uberwindung eben dieses Todes
und Begriindung einer neuen , Weltzeit“, darum ist auch die christliche , Abtotung*
ein Erweis der Macht Gottes, Aufblithen eines neuen Lebens und beginnende Auf-
erstehung. Abtétung dient nicht nur dem Leben, sondern ist zugleich Leben in Chri-
stus oder besser: Kennzeichen und Sichtbarwerden dieses Lebens. Das , Ausziehen des
alten Menschen® im Sinne Pauli ist zugleich ,Anziehen des neuen Menschen . . . nath
dem Bilde dessen, der ihn geschaffen hat“ (Col 3, 10). Der Begriff der Erlésung und
des nenen Lebens in Christus ist fiir Paulus wie iiberhanpt fir das Neue Testament



22 Friedrich Wulf

so Uberragend und mittelpunkthaft, dafl alles auf ihn bezogen wird und von ihm
seine eigentimliche Note empfangt. So ist auch die , Abtotung” bei Paulus von einer
Kraft und einer Hochgestimmtheit getragen, die dem Nichtchristen génzlich unver-
stindlich erscheinen muf}, und die auch nie und nimmer durch das Ziel einer rein
menschlichen sittlichen Vervollkommnung erklirt wiirde.

Und noch ein Letztes verdient Erwihnung: Der Entscheidungscharakter der ,Ab-
tétung”. Paulus spricht von ,ertSten“ und ,zum Absterben bringen® immer im Zu-
sammenhang eines scharfen Gegensatzes, des Gegensatzes von ,Fleisch“ und ,Geist*,
von ,Tod* {durch die Siinde) und ,Leben® {in Christus). Die ,Abtotung® steht ge-
wissermaflen mitten zwischen diesen beiden Gegensatzpaaren und entscheidet dar-
iiber, ob der ,Geist” iiber das ,Fleisch“, das ,Leben“ itber den ,Tod“ den Sieg
davontrigt. Und es mufl entschieden werden. Denn der irdisch gesinnte Mensch regt
sich immer wieder und 148t keine Ruhe. Es gibt keine neutrale Zone, in die sich der
Christ aus dicsem Kampfe, aus der eigentlichen Entscheidung seines Lebens zuriick-
ziehen konnte. Entweder ist er im ,Fleisch“ oder im ,Geist*, entweder ist er tot durch
die Siinde oder aber er lebt in der Gnade und in Christus. Nicht als ob damit jeder
einzelne seiner Akte notwendig entweder ,Fleisch® oder ,Geist”, totbringend oder
lebenspendend wire, aber in die Entscheidung gestellt, kann er keine ,neutralen®
Alte setzen (sie wiren schon eben dadurch ,fleischlicher” und ,irdischer® Art), und
der konkrete Gang des Lebens zwingt ihn mehr oder weniger in einem fort, Stellung
zu nehmen zwischen dem, was ,irdisch“ und dem, was ,oben“ ist. In diesem Sinne
haben die Heiligen mit Recht von der Notwendigkeit einer ,stindigen Abtotung“
gesprochen?¢ und so bekundet, dafi die Abtétung von ausschlaggebender Bedeutung
fir die Erhaltung und das Wachstum des iibernatiirlichen Lebens sei.

Damit haben wir die Elemente, die den neutestamentlichen Begriff der , Abt5tung®
kennzeichnen, aufgefiihrt. Es sind dies: Das neue Ziel, in dessen Dienst sie steht, und
damit das neue Motiv, um dessentwillen sie geiibt wird; ihre erhohte Notwendigkeit,
ihr Entscheidungscharakter und ihre christologische Sinngestalt.

v

Selbstverleugnung und AbtGtung nadh der Lehre der Kirdienviter
1. Selbstverleugnung und Abtotung im Lichte der Gesamtaszetik der Uditerzeit.

Es kann hier nicht unsere Absicht sein, eine umfassende Darstellung der Lehre der
Kirchenviter von der Selbstverleugnung und Abtétung vorzulegen. Dazu miifite man
zu sehr auf die altchristliche Vollkommenheitslehre iiberhaupt, insbesondere auf die
Grundlagen der Monchsaszese, eingehen. Unser Ziel ist vielmehr ein ganz beschriink-
tes: Wir wollen einmal feststellen, in welcher Weise die Gedanken der Schrift iiber
Selbstverleugnung und Abtétung, wie wir sie oben dargelegt haben, in den ersten
nachchristlichen Jahrhunderten aufgegriffen und verarbeitet wurden.

24 So z. B. Ignatius v. Loyola in der 11. Regel des Summariums.



Selbstverleugnung und Abtétung 23

Zunichst einmal fillt auf, dafl die beiden Begriffe Selbstverleugnung und Ab-
totung in den aszetischen Schriften der Kirchenviter nicht jene entscheidende Rolle
spielen, die wir nach ihrer Bedeutung in unserer aszetischen Literatur dort vermuten
wiirden. Ja, Selbstverleugnung und Abtotung heben sich in jener so entscheidenden
Epoche der christlichen Frommigkeitsgeschichte itberhaupt noch nicht als eigene Be-
griffe mit einem fest umschriebenen Inhalt heraus. Sie kommen fast nur in enger
Anlehnung an die bekannten, oben aufgefithrten Schrifttexte vor und wiederholen
und erldutern diese. Dabei bringt man allerdings schon frithzeitig die verschiedenen
Texte miteinander in Verbindung und kommt so auch zu eigenen originellen Fol-
gerungen und Bildern. Aber weithin sind es doch andere Begriffe, die in bezug auf
das, was Selbstverleugnung und Abtétung sachlich meinen, das Feld der aszetischen
Literatur der Viterzeit beherrschen. Allen voran im Anschluff an Lk 14, 33 die
anotayh) (Grotdooopar), lat. (ab)renuntiatio, die EntiufBerung oder Entsagung
(feierl. Absage an . . .), weiter die ¢yxgdreia, lat. abstinentia, continentia, die Enthalt-
samkeit, die &moyt|, abstinentia, Enthaltsamkeit, bei einigen Vatern vor allem die
dmédero und drogatio (impatibilitas) = Leidenschaftslosigkeit, Unempfindlichkeit,
Unerschiitterlichkeit, endlich noch die gndAhotoiworg (abalienatio) = Entduflerung.
Es ist keine Frage und allbekannt, daf} hier die philosophische Begriffswelt der zeit-
gendssischen Philosophie Pate gestanden hat und damit zugleich auch manches von
dem Ideengut der Stoa, des Epikureismus, gnostischer und dualistischer Systeme in
das Verstindnis des Offenbarungsgutes eingedrungen ist. Der souverine, von sei-
nem Leib und allem Irdischen losgeléste Mensch, in der koniglichen Freiheit des rei-
nen Geistes, klingt an zahlreichen Stellen als heimliches und offenes Ideal bei vielen
Vitern durch. Das stoffliche Leben ist fiir sie nur eine Fessel, die menschlichen Be-
ziehungen nur ein Hindernis fir die vita angelica, fiir den himmlischen Lebens-
wandel, in der Vereinigung mit Gott2s. Der Christ hat in der Gnade eine neue Natur
erhalten, und ,es ist unméglich, dafl ein Leben voller Leidenschaften, voller Unruhe
und Laster, den Zufillen unterworfen, ganz und in allem jener Natur angeglichen
werde, die weder Unruhe noch Zufalle noch irgendwelche Gemiitsbewegungen
kennt“2s. ,Wenn wir nach der Mahnung des Apostels die Glieder, die nach dem
Irdischen trachten, ertétet haben (Col 3, 5) und die T6tung Jesu an unserem Leibe
herumtragen® (2 Kor 4, 10), sagt Basilius, ,dann wird die Drangsal, die von dem
getiteten Leibe ausgeht, nicht mehr bis zu der von ihm getrennten Seele vordringen.
Schmach, Verlust und Tod von Verwandten werden nicht mehr bis zum Geist auf-
steigen und die Erhabenheit der Seele nicht mehr zum Mitgefiihl mit den irdischen
Dingen herunterzwingen“2??. Die Enthaltsamkeit und die Leidenschaftslosigkeit sind
darum fir viele Viter die Grundtugenden cines wahren Christen®, und oftmals
erschrickt man, bis zu welcher Radikalitdt die Entsagung und die Losschalung von
allem Irdischen gefordert wird?®. Selbstverstindlich hat man immer im Auge zu be-

25 Basilius, Reg. fus. tract. 8, 8, P.G. 31, 940; Gregor von Nyssa, P.G. 44, 900 B-D;
1272 C; P.G. 46,813 D 26 Gregor von Nyssa, De Beatitudinibus, or. 1, P.G. 44, 1200

27 Hom. in grat. actione 2, P.G, 31,221 A

% 2. B. CL v.Alex., Stromata 2, 20, P.G. 8, 1050; ebd. 1053

2 7. B. Basilius, Reg. fus. tract. 8, 1: ITegl &notayfis — Uber die Entsagung, P.G. 31, 936;

Ps-Makarius, hom. 9, 10, P.G. 34, 537 B; S. Nilus, De div. malignis cogitat. 3, P.G. 79, 1204;
Maximus Conf., Liber asc. 5, P.G. 90,916 A

1



24 Friedrich Wulf

halten, daf es. den Vitern um die Uollkommenheit des christlichen Lebens geht, und
daf sie sich vielfach an Ménche wenden; dennoch ist iiber die Rigorositit ihrer For-
derungen nicht hinwegzusehen.

Im Hintergrund eines solchen Ideales steht hiufig als Ziel die mystische Schau
der goéttlichen Geheimnisse. Um dieses Zieles willen preist man ein ,leibfreies®,
engelgleiches Leben in der Virginititse, fordert man die vollstandige Loslésung von
allem Stofflich-Irdischen; es sind ja nur res caducae, niedrige und vergingliche
Dinge, die wir mit den Tieren gemeinsam haben. ,Damit unser Geist ruhig und
absolut frei jene géttliche und gliickselige Lust zu schavuen vermag, darf er sich in kei-
ner Weise mehr den verginglichen und irdischen Dingen zuwenden, noch an jenen
Freuden, die in milder Nachsicht fiir das gewGhnliche Leben geschaffen wurden,
Anteil nehmen; er mufl vielmehr die ganze Kraft seiner Liebe von den kérperlichen
Dingen fort auf die Schau jener Schonheit verwenden, die unkérperlich ist und nur
mit dem Geiste geschaut wird31.“ Die Abtrennung von der Welt sowie die Loslasung
von den Bindungen an den eigenen Leib kann darum nicht radikal genug sein. ,Der
Seele allein kann man nur dann leben, wenn man, soweit mdglich, die Daseinsweise
jener Michte nachahmt, die unkérperlich sinds2.“

Selbstverleugnung und Abtétung werden also in der Viterzeit weitgehend unter
dem Gesichtspunkt eines gnostisch und stoisch anmutenden ménchischen Vollkom-
menheitsideales betrachtet. Dennoch ist die ,philosophische Lebensweise* der Kir-
chenviter etwas ganz anderes als diejenige der heidnischen Philosophen. Im tiefsten
bleibt sie, trotz aller Entlehnung fremder Begriffe, ganz und gar von der Offen-
barung her geschaut und auf das Ziel des gnadenhaften Lebens in Christus hingeord-
net. ,Die vollkommene Lehrerin der Philosophie®, sagt Chrysostomus, ,ist die
Liebe®, sie ist ein Geschenk des Heiligen Geistes. , Was gekreuzigt ist, ist tot und un-
wirksam, aber es macht die vollkommene Philosophie offenkundig?s.“ Es geht in der
Gmédeio nicht um menschliche Selbstentfaltung wie in der Stoa und in der dragatio
nicht — nach Uberwindung, bzw. Ausschaltung des Leides — um den eigenen Genuf}
wie bei Epikur. Leidenschaftslosigkeit und Unerschiitterlichkeit werden vielmehr als
Schutz und Wehr gegen die Macht der Siinde3* und um der Erringung des hochsten
Gutes, ndmlich Gottes willen angestrebt?®, Mag man auch unter dem Einflul der
zeitgenossischen Philosophie und unter dem Eindrudk der allgemeinen sittlichen
Dekadenz, wenigstens dem Wortlaut nach, nicht immer der Gefahr einer dualisti-
schen Weltauffassung entgangen sein — ,Der Umgang mit der Welt an sich ist schon
eine Befleckung der Unversehrtheit®, sagt z. B. Ambrosius (. . . ipse huius vitae usus
corruptela sit integritatis)®¢ —, so blieb doch nicht nur das christliche Ziel der Ent-

% gz, B. Gregor n. Nyssa, De virginitate ¢. 4, P.G. 46, 348

3 Gregor von Nyssa, P.G. 46, 5483 Gregor von Nyssa, De virginitate c. 4, P.G. 46, 348

38 In epist. ad Gal. c. 5, P. G. 61, 674

3 Chrysostomus, In epist, ad Rom., hom. 12: Paulus verlangt, wir miifiten tot sein fiir
diese Welt (vexgotg T xéouw) und gestorben der Bosheit (tedvnrévar 1§} movneiq) und
unbeweglich gegen die Macht der Siinde bleiben (Gvijtoug medc iy TdV dpogTnuiTwy
gvégyarov), P.G. 60, 493

3% Vgl CL v. Alex. P.G. 9, 292 ff.; ebd. 493; Origenes, Exhort. ad. martyr., P.G. 11, 565 C;
Cyprian De bono patientiae, Kp. 2—3, BKV?, Cyprian 1., 290—292

3 De poenit. lib. 1L, c. 10, 97; P. L. 16, 521



Selbstverleugnung und Abtotung 25

sagung und Entiuflerung immer klar, man hat auch oft und deutlich die geschaffene
Welt und all ihre Einrichtungen ausdriicklich als Schdpfung Gottes und darum als
in sich gut verkiindet und bei aller Betonung des Fleisches doch keine leibfeindliche
Aszese vertreten wollen. , Wie wir in Adam alle sterben®, sagt Irendus, ,weil wir
nur einen irdischen Lebensodem haben, so werden wir in Christus leben, weil wir
geistbeseelt sind, da wir nimlich nicht das Gebilde, das Gott gemacht hat, ablegen,
sondern (nur) die Begierden des Fleisches (ertéten) und den Heiligen Geist in uns
aufnehmen, wie der Apostel im Brief an die Kolosser sagt: ,Ertotet eure Glieder, so-
weit sie das Irdische suchen’ ... Das aber sagt er, ohne damit den alten Leib abzu-
legen (und einen neuen dafir einzutauschen); sonst miiiten wir uns ja selbst das Le-
ben nehmen und uns von dem Leibe trennen, in dem wir jetzt wandeln“s7. Der Leib
als solcher soll micht ertdtet, sondern durch den Geist Gottes verwandelt werden.
..Das Fleisch ist schwach, ,der Geist ist willig® (Mt 26, 41). Das bezeugen die Mar-
tyrer; sie verachten den Tod, nicht im Hinblick auf die Schwiche des Fleisches, son-
dern auf die Willigkeit des Geistes. Ist namlich die Schwache des Fleisches einmal
hinweggenommen, so erweist es (das Fleisch) die Macht des Geistes; der Geist hin-
wiederum, der die Schwiche hinwegnimmt, besitzt das Fleisch als sein Erbe: aus
beiden aber besteht der Mensch, der wirklich lebt. Lebendig ist er wegen der Anteil-
nahme am Geist, Mensch hingegen, weil er ein Wesen aus Fleisch ist“38. Ebenso ver-
wahrt sich Chrysostomus mehrfach dagegen, dafl das Fleisch in sich schlecht sei und
darum ertotet werden miisse. Nicht die Natur, die Substanz des Fleisches bewirke den
Siindentod, sondern dessen ungeordnete Regungen, dessen schlechter Gebrauch und
dessen Bosheit. ,In Hinsicht auf seine Werke sollen wir ihn (den Leib) darum ohne
Unterlaf} ertoten. Nicht sein Wesen, das sei fern, sondern seine Antriebe zu schlechten
Werken“3. Mittel solcher Abtotung sind ihm Armut, Fasten, die Hirten des Lebens,
Wachen und Beten. Der Leib soll erhalten bleiben und dem Guten dienen: der Seele,
dem Geist, Christus, dem Gottesreich. Und endlich soll dieser selbe Leib einmal auf-
erstehen®. Und wiederum sagt er: ,,Wenn ihr durch den Geist die Werke des
Leibes ertdtet, werdet ihr leben‘ (Rom 8, 13). Siehst du, dafl dies nicht von der Natur
des Leibes gesagt wird, sondern von den fleischlichen Werken? Er (Paulus) sagte
nimlich nicht: ,Wenn ihr durch den Geist die Natur des Leibes ertotet, werdet ihr
leben’, sondern ,die (Verke’, und auch hier wieder nicht alle, sondern nur die schlech-
ten. Welche Werke, sagt er, soll man ertdten? Jene, die zur Bosheit bewegen, die zur
Schlechtigkeit voranschreiten, die nicht anders ertétet werden konnen als durch
den Heiligen Geist“41,

Man sieht, wie sehr man im Grunde jeden Dualismus und jede manichaische Leib-
feindlichkeit ablehnt, wenn die Fragen nach dem Wert der materiellen Welt und
dem Sinn des Leibes als solche einmal gestellt werden, und dafl man sich oft nur eines
fremden Begriffsmaterials bedient, um die biblischen Wahrheiten vom Verzicht auf
alles Irdische um des Reiches Gottes willen, vom Hassen der Welt, der eigenen Ver-

87 Adv. haer. V, 12, P.G. 7, 1154 38 ebd. V, 10, P.G. 7,1145

3 In epist. ad. Rom., hom. 13, P.G. 60, 515, 519 u. 520; vgl. ebd. 488

10 ¢bd. hom. 14, P. G. 60, 524 f; vgl. auch ders. P. G. 61, 671; ,Fleisch nennt hier (Paulus)
irdische, leichtfertige Gedanken. Das ist keine Anklage des Leibes, sondern ein Vorwurf fiir
die nachlissige Seele“; ebd. 673 4 ebd., hom. 14, P.G. 60, 525



26 Friedrich Wulf

wandten und seiner selbst, von der Selbstverlengnung, der Abtotung und dem Kreuz,
in die Sprache der Zeit zu tibertragen. Allerdings ringt man noch ganz offensichtlich
um das letzte christliche Verstindnis all jener Wahrheiten, und es darf nicht wun-
dern, wenn man dabei nicht immer zu ausgewogenen Losungen kommt. Es war wohl
die providentielle Aufgabe der Viterzeit, den eschatologischen Charakter des Chri-
stentums, den Auszug aus dieser Welt und aus dem Leibe des Todes, und das Hin-
geordnetsein des ganzen Menschen auf das jenseitige Leben der Gnade, auf das
Offenbarwerden der Herrlichkeit der Kinder Gottes und die Auferstehung des Flei-
sches, als eigentlichstes Ziel des Menschen ein fir allemal fiir die Christenheit sicher-
zustellen. Dazu bedurfte es einer weithin sichtbaren, alle Jahrhunderte iiberstrahlen-
den Anschanung, und dies hat das Monchtum der ersten Jahrhunderte in vorbild-
licher Weise geliefert. Dabei will man nichts anderes, als weitergeben, was der Herr
selbst und seine Apostel, die vorherbestimmten Zeugen, verkiindet haben. Darum
greift man immer wieder auf die Schrift zurtick; sie bleibt die eigentliche und letztlich
ausschlaggebende authentische Quelle christlicher Lebenshaltung. Es ist darum kei-
neswegs auffallend, wenn wir auch in bezug auf die Lehre von der Selbstverleug-
nung und Abtdtung den biblischen Befund klar und ohne Umdeutung in den
Schriften der Viter wiederfinden. '

Wir wollen dies im Folgenden wieder getrennt fiir die Selbstverleugnung und die
Abtotung dartun, obwohl beide Begriffe immer starker ineinander tibergehen und
mehr oder weniger dasselbe aussagen wollen.

2. Selbstverleugnung als Nadhfolge Christi.

Obwohl der Begriff der Selbstverleugnung im aszetischen Schrifttum der Viter-
zeit kaum fiir sich allein genannt und erlautert wird — er gehort sozusagen noch
nicht zur aszetischen Begriffsnomenklatur jener Zeit —, so tritt seine Bedeutung fir
die christliche Vollkommenheit dennoch ganz klar hervor. Denn der entscheidende
Schrifttext, in dem er erscheint (Mt 16, 24f. u. Parallelen), wird oft zitiert, und dessen
auflergewohnliche Wichtigkeit innerhalb der Verkiindigung Jesu wird mit aller
Deutlichkeit betont. An der besonderen Heraushebung dieses Textes nimmt auch die
Selbstverleugnung teil. Und gerade weil von ihr zunéchst nur im Zusammenhang
des Wortes Jesu von der Nachfolge, vom Kreuztragen und vom Verlieren, bzw. Ge-
winnen des Lebens (der Seele) gesprochen wird, teilt sie nicht das Los derjenigen
Begriffe, die in das System der altchristlichen, von der heidnischen Philosophie nicht
unbeeinflufiten Tugendlehre eingereiht sind, sondern bewahrt unverwischt ihren
eigentlichen, namlich biblischen Sinn. So findet z. B. Origenes ,die ganze, dem Evan-
gelium gemdfSe Lebensweise®, in jenem Schriftwort (Mt 16, 24f.) ausgedriickt. In ihm
hat Gott mit uns einen Bund geschlossen, auf dieses Wort sind wir durch Annahme
des christlichen Glaubens verpflichtet, ja gewissermafien vereidigt worden?2,

Wir finden darum im Begriff der Selbstverleugnung, wie er von den Vatern ver-

" standen wird, alle Elemente wieder, die wir oben bei der Schriftexegese entwickelt
haben. Zu allererst wird die Selbstverleugnung von der Aufforderung des Herrn
zum Kreuztragen her gesehen. Sie besagt demnach Bereitschaft zum Tode, ja zum

42 Exhort. ad martyr. 12, P.G. 11, 580 — BKV? Orig. 1. 165



Selbstverleugnung und Abtétung 27

Martyrium. So polemisiert z. B. Irenius einmal gegen diejenigen, die leugnen, Chri-
stus habe wirklich gelitten. Zum Beweis der katholischen Wahrheit zitiert er Mt 16,
24—25 und zieht daraus folgenden Schlufl: ,Das sagte Christus offensichtlich als Er-
laser derjenigen, die um seines Bekenntnisses willen dem Tode iiberliefert wirden
und dabei ihre Seele verlieren. Wenn ihm namlich selbst nicht wirklich das Leiden
bevorgestanden hitte . . . warum ermahnte er dann die Jinger, das Kreuz auf sich zu
nehmen, das er doch nach jenen (den Leugnern der wirklichen Passion Christi) selbst
nicht trug“4. Ebenso heifit es bei Origenes in Fortsetzung der vorhin genannten
Stelle: ,Schon langst sind wir . .. verpflichtet, uns selbst zu verleugnen und zu spre-
chen: ,ich lebe — nein, nicht mehr ich’ (Gal 2, 20); jetzt aber soll es offenbar werden,
ob wir ,unser Kreuz' aufgenommen haben und Jesus ,nachgefolgt sind‘: Das ist ge-
schehen, wenn ,in uns Christus lebt’. Wollen wir unsere ,Seele retten’, um sie besser
denn als Seele (d. h. als Geist [voiic]) zuriickzuerhalten, so lafit sie uns gerade durch
das Martyrium verlieren! Denn wenn wir sie verlieren um Christi willen, indem
wir sie in den Tod, den wir seinetwegen erleiden, darbringen, so werden wir ihr das
wahre Heil verschaffen®“44. Wie sehr Selbstverleugnung und Kreuztragung, als Preis-
gabe des irdischen Lebens in den Tod hinein, zusammenhingen, erlautert Chryso-
stomus bei der Exegese von Mt 16, 24f.: ,Es hat zwar den Anschein, als sei dies nur
ein Satz, in Wirklichkeit sind es aber drei: ,Er verleugne sich selbst’ und: ,er nehme
sein Kreuz auf sich’ und: ,er folge mir‘; und zwar sind zwei eng miteinander verbun-
den, der dritte schlieft sich lose an ... Zuerst wollen wir sehen, was es heif}t ,sich
selbst verleugnen’. .. Seine Worte lauten nicht etwa: er schone seiner nicht, sondern
schirfer: ,er verleugne sich selbst’, das soll heiflen: er habe keinen Teil mehr an sich
selbst, sondern liefere sich den Gefahren und den Kdmpfen aus und verhalte sich
dabei so, als wiirde das alles einem Fremden widerfahren . . . ,Und nehme sein Kreuz
auf sich’. Damit du nicht etwa meinst, man miisse sich nur bei Worten, Beschimpfun-
gen und Schmihungen selbst verleugnen, fiigt er hinzu, bis wohin die Selbstverleug-
nung gehen miisse, nimlich bis zum Tode, bis zum schimpflichsten Tode. Darum sagt
er nicht: ,der verleugne sich bis zum Tode’, sondern ,der nehme sein Kreuz auf sich’.
Damit deutet er den schimpflichsten Tod an, und macht uns darauf aufmerksam, dafl
man nicht einmal oder zweimal, sondern das ganze Leben hindurch sich verleugnen
miisse. Er will eben sagen: unablissig trage deinen Tod mit dir herum, und tiglich
sei bereit, dich hinschlachten zn lassen ... Als Jesus seine Junger aussandte, gab er
ihnen den Auftrag: ,Auf den Weg zu den Heiden gehet nicht; denn ich entsende euch
wie Schafe mitten unter Wolfe. Vor Statthalter und Kénige wird man euch fithren
(Mt 10, 5. 16. 18.). Hier redet er noch viel schirfer und strenger. Damals sprach er ja
blof vom Tode, jetzt erwahnt er auch das Kreuz und zwar ein andauerndes Kreuz.
Denn die Worte: ,Er nehme sein Kreuz auf sich® bedeuten: er halte und trage es
immer “45,

Insbesondere fiir den Apostel ist diese Todesbereitschaft, die mit der Selbstver-
leugnung von Christus gefordert wird, unerldfilich: , Wer dieses Amt auf sich nimmt,

48 Adv. haer. III, 18, P.G. 7,935 A.

4 Exhort. ad mart. 12, P.G. 11, 580 B; zit. nach BKV2 Orig. ], 165 ff; ders.: In Num., hom.
10, P.G. 12,, 639

4 In Mt, hom, 55—56, P.G. 58, 541—42; z. T. zit. nach BKV? Joh. Chrys. III, 174 ff.



28 Friedrich Wulf

darf nicht schlaff sein noch lassig, sondern mufl tapfer und stark sein, und niemand
darf sich diese wunderbare Aufgabe aneignen, der nicht tausendfach bereit ist, seine
Seele Tod und Gefahren auszusetzen, wie Christus selbst sagt: ,Wenn einer mir fol-
gen will, dann verleugne er sich selbst und nehme sein Kreuoz auf sich und (so) folge
er mir'! Weder der Steuermann eines Schiffes, noch der mit wilden Tieren Kamp-
fende, noch der zum Zweikampf Bestimmte, noch sonst jemand mufl seine Seele so
fir Tod und Opfer bereit halten wie derjenige, der das Amt der Verkiindigung iiber-
nommen hat“4,

So kann denn Basilius auf die Frage: ,Wie verkiindet man den Tod des Herrn?“
kurz und bindig antworten: ,Wie es der Herr mit den Worten gelehrt hat: ,\Wenn
einer mir nachfolgen will, so verleugne er sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich".
Auch der Apostel hat in Ubereinstimmung damit bekannt: ,Mir ist die Welt gekreu-
zigt und ich bin es der Welt’ (Gal 6, 14), was wir selbst schon in der Taufe gelobt
haben“47. Wie sehr hier die Selbstverleugnung in den Begriff der Abtétung iber-
geht, zeigen die unmittelbar daran anschliefenden Worte des grofien Ménchsvaters:
»,Alle, die in Christus hineingetauft sind* lesen wir, ,sind in seinen Tod hinein-
getauft’, und der Apostel figt erkldrend hinzu, was es heifit: in den Tod des Herrn
hineingetauft sein. ,Unser alter Mensch ward mitgekreuzigt, damit unser der Siinde
verfallener Leib seine Macht verliere, und wir ferner nicht mehr der Siinde dienen
(R6m 6, 6), uns rein erhaltend von jeder Lebensgier, wiirdig des Zeugnisses des Apo-
stels, der da sagt: ,ihr seid gestorben und euer Leben ist mit Christus verborgen in
Gott* (Col 8, 8), so dafl wir zuversichtlich und mit Freimut sprechen kénnen: ,Es
kommt der Fiirst dieser Welt und iiber mich vermag er nichts'“ {ebd.).

Damit ist nun zugleich auch schon gesagt, dafl der Tod, der in der Selbstverleug-
nung gefordert wird, in erster Linie ein innerer ist, ein Absterben dem siindigen
Menschen und seinen selbstsiichtigen Begierden. ,Derjenige verleugnet sich nicht*,
lesen wir in der lingeren Fassung der Ménchsregel des Basilius, ,der seine eigenen
Triebe durchsetzen will, noch derjenige, der den Geschiaften der Welt nicht entsagt
und sich von Gewinn und Ehre gefangen nehmen 1488t. Noch hat einer seine Glieder,
die nach dem Irdischen trachten, ertétet, der die Mithsal der Arbeit nicht ertragt, son-
dern Selbstgefilligkeit zur Schau trigt und sein eigenes Urteil der Meinung vieler
den Vorzug“#s, Noch konkreter schreibt Hieronymus: ,Wer an Christus glaubt,
tragt taglich sein Kreuz und leugnet sich selbst. Der Schamlose leugnet, zur Keusch-
heit zuriickgekehrt, durch Mafigung die Ausschweifung. Der Furchtsame und Angst-
liche kennt sich in der Stirke, die von der erworbenen Tapferkeit ausgeht, nicht mehr
wieder. Der Feindselige, der der Gerechtigkeit folgt, leugnet die Feindseligkeit. Der
Torichte, der Christus als Gottes Kraft und Weisheit bekennt, leugnet die Torheit
(1 Kor 1, 24). In diesem Wissen sollen wir uns nicht nur zur Zeit der Verfolgung und
im Zwang des Martyriums, sondern in allem Umgang, in jedem Werk, in jedem
Gedanken und jedem Wort als diejenigen, die wir waren, verleugnen und als solche
bekennen, die in Christus wieder geboren sind“#%. ,Dann verleugnen wir uns selbst,

46 Chrysostomus, De laudibus S. Pauli ap., hom. 6, P.G. 50, 507

47 Reg. brev. tract. 234, P.G. 31, 1239 A 48 Reg. fus. tract. 41, P.G. 81, 1021 C

9 Ep. 121 ad Algasiam 3, P. L. 22, 1013. Im Anschlufl an diese Stelle Gregor M. hom. in
Ev. 32,2, M. L. 76,1233 C



Selbstverleugnung und Abtotung 29

wenn wir das meiden, was wir im Zustand des alten Menschen gewesen sind, und
danach trachten, wozu wir in der Neuheit des Lebens gerufen werden“s?. ,Selbstver-
leugnung verlangt das vollige Vergessen der Vergangenheit und die Losschdlung von
eigenen Wiinschen. Das ist fiir den, der sein Leben in den Belanglosigkeiten des All-
tags zubringt, sehr schwer, um nicht zu sagen unmoglich. Ein solches Leben ist auch
ein Hindernis, um sein Kreuz zu tragen und Christus zu folgen. Sein Kreuz tragen
heifit nimlich die Bereitschaft zum Tode fiir Christus, die Abtétung der nach dem
Irdischen trachtenden Glieder (Col 3, 5), heiflt zum Kampf geriistet sein in jeder Ge-
fahr, die uns um Christi Namen willen bedroht, und sich leidenschaftslos gegeniiber
dem gegenwirtigen Leben verhalten“si,

Aber dieses innere Sterben heifit nicht nur die Siinde meiden, die fritheren Lebens-
gewohnheiten vergessen, die Welt so oder so verlassen und auf allen Besitz verzich-
ten. Selbstverleugnung verlangt mehr, und der Tod der Selbstverleugnung reicht
tiefer. Wer sich selbst verleugnet, soll sich selbst nicht mehr kennen, soll sich selbst
ein Fremder sein. ,Sich selbst verleugnet®, sagt Gregor der Grofie, ,wer sein hoch-
fahrendes Wesen mit Fiilen tritt und sich vor Gottes Augen als sich selber fremd
erweist“s2, Derselbe Heilige vergleicht einmal Lk 14, 33, wo von den Jiingern Jesu
verlangt wird, allem zu entsagen, was sie besitzen, mit Mt 16, 24. ,Dort wird (nur)
verlangt, daf wir das Unsere verleugnen miissen, hier, dafl wir uns selbst zu ver-
leugnen haben. Es mag vielleicht schwer sein, seinen Besitz aufzugeben, viel schwerer
ist es, sich selbst zu verlassen. Weniger ist es, zu verleugnen, was man hat, sehr viel
bedeutet es aber, zu verleugnen, was man ist“s3, Darauf aber kommt es vor allem an,
sich selbst zu sterben. ,Wer darum den Prunk dieses Lebens aufrichtig verachtet,
wer die Verwandten und allen irdischen Ruhm verleugnet, wer auf den himmlischen
Lohn schaut und mit seinen Briidern in Gott im Geiste verbunden ist, der mufl zu-
gleich mit dem (irdischen) Leben auch seine eigene Seele verleugnen. Verleugnung
der Seele aber heifit, nie seinen eigenen Willen suchen“54. Hier wird auf den mon-
chischen Gehorsam als das grofle Mittel der Selbstverleugnung hingewiesen. Von
Basilius bis Cassian kehrt diese Grundlehre christlicher Vollkommenheit tansendmal
wieder: , Wer sich selbst verleugnet und all seinen Eigenwillen abgelegt hat, tut nicht
was er will, sondern, was ihm aufgetragen wird“s5. Nie seinen Eigenwillen suchen,
das heiflt, sich selbst gestorben sein, nicht nur in diesem oder jenem Werk, sondern
immer und bis auf den Grund. Darum sagt Origenes: , Jedes Gesprich von uns, jeder
Gedanke, jede Tat ist eine Selbstverleugnung, iiber Christus und in Christus Zeugnis
ablegend. Ich bin namlich der Uberzeugung, dafl jedes Werk eines vollkommenen
Menschen ein Zeugnis fiir Christus Jesus und die Enthaltung von jeglicher Siinde
eine Selbstverleugnung ist, die Christus zugesellt“ss,

Wie ist ein solcher Tod dem Menschen iiberhaupt moglich? Wie kann er bis in

5 Gregor M., hom. in Ev. 32,2, P.L. 76, 1233

51 Basilius, Reg. fus. tract. 6, 1, P.G. 31, 925 C; ders. de bapt. I, c. 1. n. 1, P.G. 31, 1516;
ebd. I, 2, 26. 52 Moralia 33,6, P.L. 76,678 % Hom. in Ev, 32,1, P.L. 75,1230 C

84 Ps-Makarius, Epist. magna, P.G. 34, 421 D; der gleiche Text bei Greg. v. Nyssa,
De instit. christ. (unecht!), P.G. 46,297 C ‘

% Basilius, Reg. fus. tract. 41, P.G. 31, 1021; ders. Reg. brev. tract. 119, P. G. 31, 1164;
ebd. reg. 237

56 In Mt 12, n. 24 P.G. 13, 1037 C; vgl. Cassian Coll. 24, 2, CSEL 13, 677



30 Friedrich Wulf

diese Tiefe seines Herzens hinein sterben, ohne zugleich dem Leibe nach aus dieser
Welt zu scheiden? Dem natiirlichen Menschen ist dies zwar verwehrt, nicht aber dem
durch Christus erldsten, der zur Gemeinschaft des gottlichen Lebens gerufen wurde.
»Hart und schwer scheint es zu sein, was der Herr befohlen hat, daf} derjenige, der
ihm nachfolgen will, sich selbst verleugnen miisse. Doch ist nicht hart und schwer,
was er befiehlt, wenn er selber hilft, dafl es gelinge, was er befiehlt... Was wun-
derst du dich dariiber, wenn einer, der Christus liebt und ihm folgen will, liebend sich
selbst verleugnet?“s” Nur ,um meinetwillen und um der Frohen Botschaft willen®
(Mk 8, 85) ist wahre Selbstverleugnung méglich. Die Nachfolger Jesu sollen darum
»ihre Seele zugleich mit dem Leben verleugnend nur auf den einen Schatz sehen,
den Gott den Liebenden als Preis der Christusliebe geschenkt hat, nach dem Wort
des Apostels: ,Mit Ausdauer 1afit uns den Wettlauf zuriidlegen, der uns bestimmt
ist: den Blick auf Jesus gerichtet, den Urheber und Vollender des Glaubens® (Hebr
12, 1—2)“s8. Dabei ist Christus nicht nur Motiv der Selbstverleugnung, als Vorbild,
als einstiges Ziel, als Trager und Verkiinder der géttlichen Verheifflungen, sondern
zugleich auch die lebenspendende Kraft, die einen so tief greifenden und immer
wihrenden Selbsttod ,,um seines und des Evangeliums willen® ermdglicht. Darum
wird von den Vatern im Zusammenhang der Selbstverleugnung oft das Pauluswort
zitiert: ,Ich lebe — nein, nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir* (Gal 2, 20).
So z. B. von Origenes: ,Zur Erklairung der Mahnung ,. ..'der verleugne sich selbst’
scheint mir das Wort des sich verleugnenden Paulus: ,ich lebe — nein, nicht mehr ich,
sondern Christus lebt in mir‘, von Nutzen zu sein. Denn ,ich lebe, — nein, nicht mehr
ich* war der Ruf eines sich Verleugnenden, als habe er sein eigenes-Leben verloren
und Christus in sich aufgenommen, um in ihm zu leben, weil er die Gerechtigkeit,
ie Weisheit und unser Friede ist und die Kraft Gottes“s?. Das gleiche ruft Augustin
/(:leincn Christen zu: ,Hore den Apostel Paulus, wie er sich verleugnet: ,Es sei mir
fern‘, sagt er, ,mich zu rithmen, aufler im Kreuz unseres Herrn Jesus Christus, durch
den mir die Welt gekreuzigt ist und ich der Welt‘ (Gal 6, 14). Hére ihn weiter, wie
er sich verleugnet: ,Ich lebe’, sagt er, ,nein, nicht mehr ich‘. Eine offenkundige Selbst-
verleugnung. Aber es folgt darauf ein herrliches Bekenntnis Christi: ,Christus lebt
in mir‘. Was heifit also: Verleugne dich? Wolle nicht mehr in dir selbst leben. Und
was heifit das, nicht mehr in sich selbst ieben wollen? Tu nicht mehr deinen eigenen
Willen, sondern den Willen dessen, der in dir wohnt“%9, Augustins Worte wieder-
holend und weiterfithrend gibt Gregor der Grofie die Lehre der Vaterzeit von der
Selbstverleugnung dem Mittelalter weiter: ,Denken wir daran, wie Paulus sich ver-
leugnet hat, da er sprach: ,Ich lebe — nein, nicht mehr ich’. .. Aber er, der hier leug-
net, dafl er noch lebe, mige (uns) auch sagen, wie er solch hehre Worte als Lehre der
Wabhrheit ausrufen kann. Das tut er auch; denn gleich figt er hinzu: ,Christus lebt
in mir‘. Als ob er unumwunden erkiirte: ,Ich habe mich zwar selbst ausgeloscht, weil
ich nicht mehr fleischlich lebe; dennoch bin ich meinem Wesen nach nicht gestorben,
weil ich in Christus geistig lebe’. So spricht ndmlich die Wahrheit: ,Wer mir nach-

57 Augustin, Sermo 96, c. 1, P. L. 38, 584 f.; ders. sermo 330, 2, P. L. 38, 1456

88 Ps-Makarius, epist. magna, P.G. 34, 421; vgl. Gregor von Nyssa, De instit. christ.
(unecht!), P. G. 46, 297 A
5 In Mt 12, n. 24, P. G. 13,1040 Sermo 330, n. 4, P.L. 38, 1459



Selbstverleugnung und Abtétung - 81

folgen will, der verleugne sich selbst’. Wer sich also nicht selbst verldfit, kommt
dem nicht nahe, der iiber ihm ist; noch vermag zu ergreifen, was auflerhalb seiner
liegt, wer nicht zu opfern gelernt hat, was er ist“s1. Je mehr einer um Christi willen
sich selbst stirbt, um so inniger ist er mit Thm verbunden. Um so tiefer lebt er das
Leben Christi mit. , Wer die Welt verlassen hat, ist mir nahe. Wer an mich denkt,
auf mich schaut, von mir erhofft, wessen Anteil ich bin, der ist mir nahe. Wer sich
von sich selbst entfernt hat, ist mir nahe. Wer sich selbst verleugnet hat, ist mir nahe.
Wer nicht mehr in sich selbst verharrt, weilt bei mir. Denn wer im Fleisch ist, lebt
nicht im Geist. Wer aus sich selbst ausgegangen ist, weilt bei mir. Wer auflerhalb
seiner selbst ist, steht neben mir. Wer um meinetwillen sein Leben verloren hat, den
besitze ich ganz“¢2. O wunderbarer Tausch! Fiir ein blofi menschliches Leben erhalten
wir ein gottliches, fiir den irdischen Tod das ewige Leben. Selbstverleugnung ist der
eigentliche Angelpunkt christlichen Lebens. ,Der Mensch verleugne sich selbst und er
wird ganz und gar umgewandelt“s3, Von der Selbstverleugnung hingt es ab, ob wir
tot sind oder leben. Nur eine Wahl steht uns offen: zu sterben im Fleisch oder zu
leben in Christus. Die Kirchenvater haben diese entscheidende biblische Wahrheit
unverkiirzt weitergegeben und damit den tiefsten Sinn christlicher Selbstverleugnung
rein erhalten.

3. Abtétung als Kennzeichen des Lebens in Christus

Ebenso wie die Selbstverleugnung haben die Kirchenvater auch die Abtétung als
die entscheidende Bedingung der Nachfolge Christi und als das sinnenfilligste Kenn-
zeichen des christlichen Lebens angesehen. Wer sich entschlossen hat, Christus nach-
zufolgen, sagt Cassian, hat die ,mortificatio®, die Tétung, gewahlt. Er soll sich darum
als ,defunctus huic mundo®, als tot fiir diese Welt betrachten und darf nicht mehr in
die Welt zuriickzukehren, nicht einmal, um seinen Vater zu begrabents. Welche , T6-
tung® und welcher ,Tod* sind hier gemeint? In der Exegese zu Rém 6, 5 gibt Chry-
sostomus darauf folgende Antwort: ,Es gibt . . . zwei T6tungen (vexghosig) und zwei
Todesarten (Yavérouc), einmal von Christus ausgehend, ndmlich in der Taufe, das
andere Mal anfgrund der daraus geforderten eigenen Mihe. Dafl nimlich die frii-
heren Siinden begraben sind, ist sein Geschenk; dafl wir aber auch nach der Taufe der
Siinde tot bleiben, mufl das Werk unserer eigenen Anstrengung sein“%s. Ein paar
Seiten weiter zdhlt derselbe Kirchenvater vier Todesarten auf: 1. den Tod des Leibes.
2. den Tod der Seele. 3. den Tod, der durch die Philosophie eintritt (§é¢varoc 6 dia
g prhogopiag yvéuevog), von dem Paulus spricht: ,Totet eure Glieder, soweit sie
nach dem Irdischen trachten“ (Col 3, 5. 4.) den Tod aufgrund der Taufe, der die Ur-
sache des Todes durch die Philosophie ist und von dem wieder Panlus sagt: ,Der alte
Mensdch ist gekreuzigt worden® (Rom 6, 6), d. h. er wurde getotet (vavéu@wtat). Den
zweiten Tod sollen wir flichen, den ersten fiirchten, den dritten und vierten sollen

61 Hom. 32 in Lk 9,23—27, P.L. 76,1233 {.

62 Ambrosius, De Isaac et Anima, c. 5, P.L. 14, 518 C; ders. Expos. in Ps, 118, P.L. 15,1421

8 Ambrosius, de poenit. I c. 10,97, P.L. 16,521: ,Se ipsum homo abneget, et totus
mutetur®. .

8 Coll. 24, 9, 4, CSEL 18,683f. % In ep. ad Rom., P. G. 60, 483; ebd. 485



82 - Friedrich Wulf

_ wir wahlen und erstreben, denn der vierte ist als Geschenk Gottes zu preisen, der
dritte ist lobwiirdig, weil er zugleich von uns und von Gott vollbracht wird. Auf die-
sen Tod bezieht sich Gal 5, 24: ,Die Christus Jesus angehéren, haben ihr Fleisch
mit seinen Begierden und Liisten gekreuzigt’ “6. Die beiden entscheidenden Tétungen
und Todesarten findet Chrysostomus in Gal 2, 19—20 ausgedriickt. Dort heifit es: ,Ich
bin mit Christus gekreuzigt; ich lebe — nein, nicht mehr ich, Christus lebt in mir‘. ,Mit
dem Wort ,Mit Christus bin ich gekreuzigt’ wird auf die Taufe angespielt, mit dem
Wort ,ich lebe — nein, nicht mehr ich* auf den Lebenswandel, der darauf folgt und in
dem unsere Glieder getitet werden“s?,

Grundlegend ist also zundchst einmal jene gnadenhafte ,Tétung®, die in der
Taufe erfolgt. Davon ist schon bei dem ,Hirten des Hermas“ die Rede. Fiir ihn ist
die Taufe ,das Ablegen der Erstorbenheit (véxgwoig) des fritheren Lebens“®. In
abnlichem Sinne sagt Chrysostomus, dafl die Taufe die Macht habe, den Schwarm
der bésen Leidenschaften zu toten. (Bantioua 16 vergdaoon duvéuevov )®. Die Wirk-
samkeit dieser Totung berubt auf dem gnadenhaften Verbundensein mit dem ge-
kreuzigten und gestorbenen Herrn. Sein Tod bewirkt auch im Taufling den Tod des
Stindenfleisches. Wie das naber zu denken ist, wird bei den Vitern nicht ausgefiihrt.
Es werden in diesem Zusammenhang nur die entsprechenden Stellen des 6. Kapitels
des Romerbriefes zitiert. Erwdhnenswert bleibt nur noch, dafl auch die monachatio,
die Einreihung in den Stand des Monchtums, wie sie eine zweite Taufe genannt
wird, ebenso darum eine T6tung bedeutet. ,Die Entiuflerung (abrenuntiatio) ist
nichts anderes als ein Zeichen des Kreuzes und der Tétung; darum wisse®, sagt Cas-
sian zu dem Neueintretenden, ,dafl du vom heutigen Tage ab fiir diese Welt tot
bist, fiir ihre Werke und Begierden, und gleich dem Apostel ein der Welt Gekreuzig-

ter und einer, dem die Welt gekreuzigt ist“70.

Aus der Taufe, bzw. der Monchsweihe, als der grundlegenden und gnadenhaft
bewirkten Tétung wird, wie auch immer wieder bei Paulus und oft mit den gleichen ‘
Worten des Apostels, die Pflicht des Christen (des Monches) zur tiglichen und im-
merwihrenden Abt6tung abgeleitet. ,, ,Denn sind wir im Abbild mit seinem Tode zu-
sammengewachsen, so werden wir es auch mit seiner Auferstehung sein’ (Rém 6, 5).
Wenn wir namlich in einem solchen Abbild deés Todes gestorben und mit Christus
begraben sind, werden wir auch in der Neuheit des Lebens wandeln. Wir werden
nicht erst die Verwesung des Totseins erwarten, sondern das Begrdbnis und gleich-
sam das Aufkeimen des Samens nachahmen. Wir selbst werden uns fiir die verbo-
tenen Werke ertoten und den Glauben, der durch die Liebe wirksam ist, kundtun“71,
Die in der Taufe iibernommene Pflicht zur Abt6tung erstreckt sich nicht nur auf die
Siinde im engeren Sinne, sondern auch auf den Umgang mit der (sindigen) Welt
iiberhaupt. ,Der Apostel sagt (ndmlich), wer in der Taufe mit Christus begraben
worden sei, habe die Natur und die gewohnliche Lebensweise iiberwunden. Denn wo

% cbd. P. G. 60, 480—90

% In ep. ad Gal. c. 2, P. G. 61, 645; ders. In ep. ad Col., hom. 8, P. G. 62, 351

6 sim. 9, 16, 2f. ® In Rom., hom. 11, P. G. 60, 488

7 Instit. IV, 84, CSEL 17, 72; ahnlich Coll. 9, 12, 2, CSEL 13, 261: , ... renuntiantes
huic mundo spondemus nos mortificatos cunctis actibus et conversationi mundanae cordis
intentione domino servituros®. ™ Basilius, De baptismo I, 2, 13, P. G. 31, 1548 C



Selbstverleugnung und Abtitung 33

er iiber die Wassertaufe spricht, fiigt er dem oben Gesagten noch hinzu: »Wir wissen
ja, unser alter Mensch ward mitgekreuzigt, damit unser der Siinde verfallener Leib
seine Macht verliere, und wir nicht ferner der Siinde dienen«. Und ein andermal sagt
er: »Ertotet also eure Glieder, soweit sic nach dem Irdischen trachten«“72. [ Wie
darum derjenige, der gekreuzigt ist und das Todesurteil empfangen hat (vgl. 2 Kor
1, 9), sich von seinen fritheren Weggenossen trennt und iiber die auf der Erde sich
Bewegenden erhéht ist, so ist auch der mit Christus in der Taufe Gekreuzigte von
allen nach Art dieser Welt Lebenden losgelést, da doch sein Sinnen zur himmlischen
Biirgerschaft emporgehoben wurde . . . (Darum das Wort des Apostels:) »Ertétet eure
Glieder, soweit sie sich nach dem Irdischen trachten« — wenigstens in Zukunft den
Taufbund bewahrend“73. ,Wenn schon derjenige, der nach der mosaischen Beschnei-
dung an einem Teil seines Korpers beschnitten wurde, das ganze Gesetz beobachten
muflte, um wie viel mehr mufl derjenige, der nach Christi Beschneidung beschnitten
wurde, indem er den ganzen Leib der Fleischessiinden auszog, ... das Wort des
Apostels erfiillen: »Ich bin der Welt gekreuzigt und die Welt mir«, »ich lebe — nein,
nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir«. Wer also wahrhaft nach dem Wort des
Apostels in Christi Tod hineingetauft ist, der hat sich selbst sowohl fiir die Welt ge-
totet wie noch viel mehr fir die Stinde“74. Ebenso wie aus der Taufe, wird selbst-
verstindlich auch ans der Ménchsweihe die Verpflichtung zur tiglichen Abtdtung
abgeleitet, und hier noch viel radikaler. So rnft z. B. Cassian dem jungen Ménch zu:
+Betrachte die ndheren Kennzeichen des Kreuzes, unter dessen Verpflichtung (sacra-
mentum) du fortan auf dieser Welt zu leben hast, denn nicht mehr du lebst; es lebt
vielmehr in dir jener, der fir dich gekreuzigt wurde. In der Art und in der Gestalt,
in der jener fiir uns am Kreuzesholze hing, miissen darum auch wir unser jetziges
Leben zubringen. Wir sollen wie David all unser Fleisch an die Furcht des Herrn
annageln, damit so unser Wollen und Verlangen nicht mehr der Begierlichkeit
diene, sondern seiner T'6tung angeheftet sei. So ndmlich erfilllen wir die Mahnung.
des Herrn, der da sagt: »Wer nicht sein Kreuz auf sich nimmt und mir folgt, ist
meiner nicht wert« (Mt 10, 38)“75. Wie ernst und kompromifilos Cassian diese Kreu-
zigung des Mdnches auffafit, sagt er an der gleichen Stelle mit folgenden Worten:
»Wie ein Gekreuzigter nicht mehr die Macht hat, seine Glieder entsprechend den
Regungen seiner Seele irgendwohin zu bewegen und in eine andere Lage zu
bringen, so diirfen auch wir unseren Willen und unsere Wiinsche nicht auf das,
was uns augenblicklich angenehm ist und was uns erfreut, richten, sondern auf
das, woran uns das Gesetz des Herrn gebunden hat. Und wie derjenige, der am
Kreuzesholze hingt, nicht mehr auf das Gegenwirtige schaut, noch an seine Gemiits-
bewegungen denkt, nicht mehr von der Sorge und der Aufmerksamkeit fiir den
morgigen Tag hin und her gezogen, von keinem Verlangen nach Besitz mehr bewegt
wird, von keinem Hochmut, keiner Streitsucht und keiner Mifigunst entbrennt, nicht
iiber gegenwirtiges Unrecht trauert, nicht die Erinnerung an Vergangenes wachruft
und sich, solange er noch atmet, allem fiir gestorben erachtet, nur jenes sich vor
Augen haltend, wohin er weif}, daf} er bald gehen wird, so miissen auch wir durch die

2 Basilius, Reg. brev. tract. 309, P. G. 31, 1301 D
%3 Bastilius, De bapt. I, 2, 14—15, P. G. 31, 1549f.
™ ebd. II, 1, 2, P.G. 31, 1580 D 75 Instit IV, 34, CSEL 17, 72



34 Friedrich Wulf

Furcht des Herrn allem gekreuzigt sein, also nicht nur den Lastern des Fleisches,
sondern den (irdischen) Dingen iiberhaupt, die Augen unserer Seele einzig darauf
gerichtet, wohin. wir nach unserer Hoffnung jeden Augenblick gehen kénnen. Auf
diese Weise konnen wir all unsere fleischlichen Begierden und Leidenschaften abge-
totet halten“7s, 4

Die téagliche T6tung, die vom Christen in der Nachfolge des Herrn gefordert wird,
bezieht sich zunichst einmal auf den ,Leib®, im paulinischen Sinne verstanden als
»Leib des Todes“ und ,Leib der Siinde“. ,Totet eure Glieder, soweit sie nach dem
Irdischen trachten“. Dieses Wort des Apostels interpretierend, sagt Cassian: ,Zu
allererst wollen wir hier untersuchen von welchen Gliedern eigentlich die Rede ist,
die ertbtet werden sollen ... Gemeint ist der Leib der Siinde, der natiirlich audh
Glieder hat; eben diese sollen nach seinem (Pauli) Wunsch durch das eifrige Streben
nach vollkommener Heiligkeit, soweit wie moglich, vernichtet werden . . . Von diesem
(Leib der Siinde) verlangt er auch seufzend befreit zu werden: »Wer wird mich be-
freien von diesem todbringenden Leibe!« (Rém 7, 24)“77.  Der Tod aber wird {iber
den Leib verhingt wegen der Siinde (vgl. Rém 8, 10), d. h. damit er nicht siindigt.
Wenn also der Leib tot ist fiir die Siinde, dann ist der Geist notwendigerweise leben-
dig fiir die Gerechtigkeit (vgl. Rém 6, 18. 22). Wer nidmlich dem Leibe nach tot ist
und nicht mehr der Siinde dient, der lebt notwendig im Geist und dient der Gerech-

-tigkeit“7s.

Nicht immer wird aber der Unterschied gewahrt zwischen dem Leib als Anreiz

zur Siinde und dem Leib als Schapfung Gottes, als Konstitutiv des ganzen Menschen,
ohne den also der Mensch nicht Mensch wire und der Geist nicht menschlicher Geist.
Zu deutlich klingt oft der Wunsch nach Befreiung vom, Leibe iiberhaupt und nach
dem reinen Geisteswesen durch. So heifit es z. B. bei Ambrosius in dessen Schrift
iber den Tod: ,Durch den Tod wird die Seele befreit, indem sie sich von der Ge-
‘meinschaft mit dem Leibe trennt und aus den Hiillen der Verwirrung gelést wird.
Darum miissen auch wir, solange wir noch im Leibe leben, den Tod vorwegnehmend,
unsere Seele aus der Umschlingung des Leibes l6sen und aus ihm wie aus einem’
Grabe entsteigen“?. Ahnlich an einer anderen Stelle derselben Schrift: , Worum
anders bemiihen sich in diesem Leben die Gerechten, als dafl sie sich aus den Bin-
dungen an diesen Leib, die uns wie Fesseln schniiren, 1sen und sich von seinen Be-
lastigungen freizumachen suchen, seiner Lust und Geilheit entsagen und die Flam-
men der Leidenschaft flichen? Ahmt denn nicht jeder die Gestalt des Todes nach,
der sich so zu verhalten vermag, dafl ihm alle korperlichen Ergotzungen ersterben,
und auch er selbst allen Begierden und den Verlockungen der Welt stirbt, wie Paulus.
gestorben war da er sagt: ,Die Welt ist mir gekrenzigt und ich bin es der Weltf
(Gal 6, 14)?%80,

Und auch dort, wo keine leibfeindliche Tendenz durchscheint, wird doch die Ab-

8 Instit. IV, 85, CSEL 17,72 f. 7 Coll 12,1, CSEL 13,835 7 Origenes, In Rom.,,
P. G. 14, 1099 7 De bono mortis ¢. 4, n. 16, CV 32, 1, 717 = P.L. 14, 548 A

8 ebd. c. 3, P. L. 14, 543 D; dhnlich ebd. 548 A. ,Unde et nos dum in corpore sumus, usum
mortis imitantes ablevemus animam nostram ex istius carnis cubili, et tamquam de isto
exurgamus sepulcro. Abducamus nos a corporis nexu, relinquamus omnia quaecumque
terrena sunt, ut cum venerit adversarius, nihil inveniat in nobis suum®.



Selbstverleugnung und Abtitung 35

totung des ,Siindenfleisches in einer Eindringlichkeit betont, dafl man noch spiirt,
wie sehr die Viter im Leibe die erste und in einem gewissen Sinn auch die gefihr-
lichste Quelle der Siinde gesehen haben. So sagt z. B. Gregor von Nyssa in seiner
Schrift Giber die vollkommene Form des Christen: , Wer sicht, dafl Christus sich als
,Gabe und Opfer* (Eph 5, 2) dargebracht hat und dadurch zum Paschalamm wurde,
der mufl auch selbst ,seinen Leib als eine lebendige, heilige, wohlgefillige Opfergabe
darbringen und so zu seinem geistigen Gottesdienst werden‘ (Rom 12, 1). Das Fleisch
ist ndmlich nicht lebendig, so dafl an ihm der Wille Gottes, das Gute, offenbar wer-
den konnte, es sei denn, es werde nach dem Gesetz des Geistes geopfert. Denn das
Sinnen des Fleisches ist gottfeindlich und dem Gesetz Gottes nicht unterworfen.
Darum kann der Wille Gottes, was wohlgefillig und vollkommen ist, im Leben der
Glaubigen nicht ungehindert geschaut werden, bevor nicht das Fleisch stirbt; das
aber wird sein, wenn es durch ein lebenspendendes Opfer dargebracht wurde, durch
Ertétung der irdisch gesinnten Glieder (Col 3, 5), in denen die Leidenschaften wirk-
sam sind“8L. Dasselbe betont Gregor der Grofie in einer allegorischen Schriftaus-
legung (Richt 6, 11—12; 19—21), die uns heute gerade zu abgeschmackt vorkommt:
»Als Jerobaal (Gedeon) Korn aus der Spreu schlug, erblickte er einen Engel, auf
dessen Wort hin er allsogleich ein Ziegenbdcklein (zum Opfer) herrichtete, auf
einen Felsen legte und dariiber die Fleischbrithe ausgof8. Der Engel beriihrte es und
ein Feuer, das aus dem Felsen schlug, verzehrte es . . .“ Und nun die Erklirung: (Der
Herr) ,befahl das Bécklein zu schlachten, d. h. alles Verlangen des Fleisches zu
opfern, das Fleisch auf den Felsen zu legen und die Fleischbrithe dariiber zu giefen.
Wen anders bezeichnet der Fels als den, von dem Paulus sagt: ,Der Fels aber war
Christus® (1 Kor 10, 4). Wir legen also das Fleisch auf den Felsen, wenn wir unseren
Leib in der Nachahmung Christi kreuzigen; Fleischbrithe giefit dartiber, wer sich
selbst im Umgang mit Christus der fleischlichen Gedanken entledigt ... Aus dem
Felsen aber schlidgt das Feuer und verzehrt die Brithe und das Fleisch, weil der Hauch
vom Geiste des Erlosers mit einer solchen Glut der Zerknirschung unser Herz aus-
glitht, daB alles siindhafte Tun und Denken in ihm verbrennt“s2.

Nach dem Gesagten ist es klar, dafl der dufieren Abtotung bei den Kirchenvitern
ein verhiltnismiflig grofies Gewicht beigelegt wird. Diese Art der Abtotung heiflt
meist (yxpdreia) continentia, Enthaltsamkeit. Der Nachfolger Christi hat sich des
Leibes und seiner Wiinsche moglichst zu enthalten. Darum sagt z. B. Origenes:
»Jeder Mensch hat ein holocaustum (Ganzopfer) in seinem eigenen Fleisch darzu-
bringen. Das tut er in der Enthaltsamkeit, in der Ehelosigkeit, im Abscheu vor der
Begierde und im Abweisen aller Zuchtlosigkeit und Weichheit ... Schlachte das
Opfer vor dem Herrn, indem du ohne Bedenken deine Glieder, ,soweit sie nach
irdischen Dingen geliisten, ertotest“ss, ,Die Enthaltsamkeit*, sagt Basilius, ,zeigt
einen Menschen an, der mit Christus gestorben ist und seine ,Glieder, soweit sie nach
dem Irdischen trachten, ertotet’ hat“84. Das Gleiche lesen wir bei Augustin: ,»Die
Jesus Christus angehéren, haben ihr Fleisch mit seinen Leidenschaften und Begier-
den gekreuzigt«. Das ist das Werk der Enthaltsamkeit; so werden die Werke des

8 De perf. christ. forma, P. G. 46,264 8 Moralia 3, 30, P.L. 76, 628
8 ]n Lev., hom 1, P.G. 12, 410f. 84 Reg. fus. tract. 18, P.G. 381, 965 C

3*



36 Friedrich Wulf

Fleisches ertotet“s5, In der Exegese zu Psalm 118, 83 (,,denn ich bin wie ein Schlauch
im Rauhreif geworden®) sagt Cassian: , ...im Rauhreif hat er (der Psalmist) be-
zeichnenderweise hinzugefigt, weil sie (die vollkommenen Beobachter des Gesetzes)
keineswegs mit der Abtotung des Herzens zufrieden waren, sondern auch die Re-
gungen des dufleren Menschen und die Entziindbarkeit der Natur selbst durch den
von auflen kommenden Rauhreif der Enthaltsamkeit zum Erfrieren brachten®ss,

Bei aller Betonung der dufieren Entsagung und Abtotung liegt selbstverstandlich
auch in der Viterzeit das Hauptgewicht auf der ,mortificatio cordis®, der Abtétung
des inneren Menschen®”. Wenn darum der ,Novizenmeister“ den jungen Ménch zur
Hoéhe der Vollkommenheit fihren will, dann soll er nach Cassian sein Hauptaugen-
merk und seine erste Sorge darauf verwenden, ,ihn zunichst einmal zu lehren, sei-
nen eigenen Willen zu iberwinden; er soll ihn darum vor allem in den Dingen eifrig
iiben, und er wird ihm mit Bedacht gerade das auftragen, was seinem Geist gefiihls-
mafig widerstrebt. Eine lange Erfahrung beweist namlich, daf} ein Mondh, vor allem
der junge Monch, nicht einmal die Lust der bosen Begierde zu ziigeln vermag, wenn
er nicht zuvor gelernt hat, seinen Eigenwillen im Gehorsam zu ertten“ss. Ist hier
die Abtétung des Eigenwillens die Voraussetzung der Abttung der Leidenschaften,
so ist anderseits wieder die dufiere Entsagung die Voraussetzung fiir die Abtdtung
des Willens. ,Der Anfang unseres Heiles und der Weisheit ist nach der Schrift die
Furcht des Herrn. Aus der Furcht des Herrn folgt die heilsame Zerknirschung, aus
der Zerknirschung des Herzens die Entiduflerung, d. h. die Entbl6fung von allem
Besitz und die Verachtung desselben. Aus der Entblofung folgt die Demut, aus
dieser die Abtétung des Willens. Durch die Abtétung des Willens werden alle
Laster ausgerottet und beginnen abzusterben. Nach Uberwindung der Laster tragen
die Tugenden Frucht und wachsen empor. Durch das Hervorquellen der Tugenden
wird die Reinheit des Herzen erworben, die ihrerseits wieder in den Besitz der voll-
kommenen Liebe bringt“se. Danach ist also die unmittelbare und nichste Aufgabe
der inneren Abtotung die Uberwindung des Eigenwillens, als Voraussetzung fir die
Ausrottung der Laster und fiir den Erwerb der Tugenden.

Auflere und innere Abtdtung hingen also aufs engste miteinander zusammen
und haben sich gegenseitig zu unterstiitzen in der Verfolgung des eines Zieles,
der Verdhnlichung mit Christus. Die duflere Keuschheit (Jungfraulichkeit) z. B.
allein, sagt Origenes, niitze nichts, wenn nicht auch der innere Mensch geopfert
werde in einem Leben der Tugenden. Nur so wiirden wir dem geopferten Chri-
stus ahnlich?: Und er beschreibt den Vorgang der inneren Abtdtung genauer,
wenn er sagt: ,Man ertotet die Werke des Fleisches auf folgende Weise: Die
Liebe ist eine Frucht des Geistes, der Haf} ein fleischliches Werk; der Hafl wird
durch die Liebe ertotet und ausgeléscht. Ahnlich ist die Freude eine Frucht des
Geistes, die Traurigkeit dieser Welt aber, die den Tod bewirkt (2 Kor 7, 10), ist

8 De continentia IV, 10, CSEL 41, 151; ebd. XI1II, 29, CSEL 41, 180

88 Instit. I, 11, 3, GSEL 17,16

87 Die Unterscheidung zwischen der ,mortificatio cordis et corporis® z. B. bei Cassian,
Coll. 20, 8, 10, CSEL 13, 565

88 Instit. IV, 8, CSEL 17, 52=P. L. 49, 160 B; dhnlich: Coll. III, 1, 2; VI, 6, 1; XVI 3, 4;
IXX, 26,13 8 Cassian, Instit. IV, 48, CSEL 17,78 % In Lev,, hom. 1, P. G. 12,410{.



Selbstverleugnung und Abtétung 37

ein fleischliches Werk; diese wird vernichtet, wenn die Freude des Geistes in uns
herrscht ... So ertotet der Friede den Unfrieden, die Geduld die Heftigkeit, die
Keuschheit die Schamlosigkeit. ,Doch gilt es zu bedenken, daf die Ertotung der
Werke des Fleisches Geduld erfordert, dal sie nicht plotzlich zu geschehen hat, son-
dern langsam. Die Anfinger erschlaffen leicht; wenn der Mensch dann glithender
voranzuschreiten beginnt, lassen die fleischlichen Werke nicht nur nach, sondern
schwinden allmahlich dahin. Wenn der Mensch dann vollkommen geworden ist, so
dafl die Siinde in keiner Weise mehr in Erscheinung tritt, weder in Werken, noch in
Worten oder Gedanken, darf man annehmen, daf} die fleischlichen Werke ganz und
gar ertétet und insgesamt dem Tode ibergeben sind“®!. Der innere Tod, von dem
hier die Rede ist, bedeutet nach Ambrosius ,das Begrabnis der Laster und die Auf-
erstehung der Tugenden. Darum heifit es: ,Meine Seele moge in den Seelen der Ge-
rechten sterben’ (Num 23, 10), d. h. mdge begraben werden zur Ablegung ihrer
Laster und annehmen die Gnade der Gerechten, welche die Totung Christi an ithrem
Leibe und in ihrer Seele tragen“s2. So weit will Cassian diese innere T6tung aus-
gedehnt wissen, dafl nicht nur all unser Wiinschen und Begehren geopfert werden
miisse®, sondern auch die bluthafte Liebe von Eltern und Kindern. Der Ménch je-
denfalls milsse ihr entsagen und aus Liebe zum Herrn dessen Totung vorziehen?s.

Wiederum ist man wie bei der Selbstverleugnung erschrocken iiber die Tiefe und
Unbedingtheit eines solchen Todes. Dennoch preisen ihn die Vater als ein ganz hohes
Gut, um dessen Erwerb sich der Mensch mit allem Eifer mithen soll, und betrachten
ihn als ein Geschenk der Gnade, das es instindig zu erbitten gilt. Denn dieser Tod
ist ja im Grunde das hochste Leben, das Leben mit Christus verborgen in Gott (Col
3, 8). ,Wer darum in vollkommener Weise seine Totung anstrebt, gleicht einem
Graber, der einen Schatz sucht; je naher er dem Ziele kommt, desto glihender wird
er in seiner Arbeit“?. ,Wer den Tod sucht, freut sich, wenn er das Grab findet, weil
namlich jeder, der sich zu ertdten bestrebt ist, eine grofle Freude angesichts der er-
worbenen Ruhe fiir die Beschauung empfindet. Ausgeléscht fir die Welt ist er ein
Unbekannter geworden und kann sich vor allen Stérungen durch duflere Dinge im
Schof der innigsten Liebe verborgen halten“. Ergreifend ist in diesem Zusammen-
hang ein Brief, den Paulinus von Nola an Augustin schreibt: ,In meiner angenblick-
lichen Lage wende ich mich an Dich als meinen Lehrer und geistlichen Arzt um Rat,
damit Du mich lehrest, den Willen Gottes zu erfillen, auf Deinen Spuren Christus
zu folgen und jenen Tod zu sperben, wie ihn das Evangelium fordert, durch den wir
der Auflosung des Leibes durch ein freiwilliges Scheiden (aus dieser Welt) zuvor-
kommen, indem wir nicht durch einen (kdérperlichen) Tod, sondern aufgrund einer
(inneren) Entscheidung das Leben dieser Zeit verlassen ... Mochten doch auf diese
Weise meine Wege Deinen Spuren folgen, damit ich nach Deinem Beispiel das alte
Schuhwerk von meinen Fiiflen 16se und die Fesseln zerreifle und freigeworden auf-
jauchze, um den Weg zu laufen, auf dem ich jenen Tod erlange, durch den Du dieser
Welt gestorben bist, um fiir Gott zu leben, da Christus in Dir lebt. Dessen Tod und

% Jn Rom,, P. G. 14, 1101—1102 92 De bono mortis c. 4, P. L. 14, 547

98 ... desideria nostra omnia mortificare”, Coll. 24, 23, 1, CSEL 13, 698

* Instit. 1V, 27,2, CSEL 17, 66 % Gregor M., Moralia 5,5, P.L. 76, 683
% cbd. 5,6, P.L. 76, 684



38 Friedrich Wulf

dessen Leben ist in Deinem Leibe, dem Herzen und den Sinnen erkennbar; denn
Dein Herz hat keinen Geschmack mehr an irdischen Dingen und Dein Mund redet
nicht mehr von den Werken der Menschen. Christi Wort stromt vielmehr tiber in
Deiner Brust“#7. ,Gut ist ein solches Leben nach dem Tode*, sagt Ambrosius, ,gut ist
es nach dem Siege, gut nach vollbrachtem Kampfe, da das Gesetz des Fleisches nicht
mehr dem Gesetz des Geistes zu widerstreiten vermag, da wir nicht mehr mit dem
Leibe des Todes zu kimpfen haben, sondern der Sieg in diesem todbringenden Leibe
herrscht. Und ich weif} selbst nicht, ob jener Tod eine groflere Kraft hat oder das
Leben . .. Daher lehrt (der Apostel) alle Lebenden, jenen Tod anzustreben, damit
Christi Tod an unserem Leibe aufscheine, jenen gliickseligen Tod, durch den der
auflere Mensch zwar aufgerieben wird, der innere aber sich stindig erneuert (2 Kor
4, 16)“ 98. ,Das heifit also das Fleisch ertStet zu haben: ein unsterbliches Leben leben,
von daher Unterpfande der Auferstehung besitzen und mit Leichtigkeit den Weg
der Tugend laufen“®. ,,Tétet darum eure Glieder, soweit sie nach dem Irdischen
trachten’, und (der Apostel) fiigt zuversichtlich hinzu: ,ich lebe — nein, nicht mehr
ich, sondern Christus lebt in mir‘“100,

»Alles, was wir (hier) ausgefithrt haben, scheint demjenigen schwer zu sein, der
Christus nicht liebt. Wer aber allen Prunk der Welt fiir Kehrricht ansieht und alles
auf Erden als eitel betrachtet, wer mit seinem Herrn gestorben ist und wieder auf-
erstand, wer das Fleisch mit seinen Leidenschaften und Listen gekreuzigt hat, der
ruft aus freiem Herzen: ,Wer wird uns trennen von der Liebe Gottes (Christi) . . .
Und wiederum: ,Ich bin sicher, weder Tod noch Leben . .. wird uns zu trennen ver-
mogen von der Liebe Gottes, die in Jesus, dem Verheiflenen, unserem Herrn (be-
zeugt) ist' (Rom 8, 351f.). . .. Nichts ist dem Liebenden hart, keine Arbeit, dem sich
Sehnenden schwer®101, Letztlich ist dieser innere Tod eine Gnade, ein Geschenk
Gottes. Diesen Gedanken betont vor allem Augustin eindringlich. ,,,Wenn ihr durch
den Geist die Werke des Fleisches ertotet, so werdet ihr leben® — Dieses so grofle
Gut sollen wir nicht unserem Geiste zuschreiben, als konne er solches aus sich selbst.
Damit wir jene Worte nicht vom toten Geist, sondern vielmehr vom tétenden Geist
verstehen, fiigt er (der Apostel) gleich hinzu: ,Alle, die vom Geiste geleitet werden,
sind Gottes S6hne‘. Damit wir also durch unseren Geist die Werke des Fleisches er-
téten, werden wir vom Geist Gottes geleitet; dieser schenkt die Enthaltsamkeit, durch
die wir unsere (sitndhaften) Begierden ziigeln, zihmen und besiegen“102,

Der Geist aber, in dessen Kraft wir uns selbst zu sterben vermégen, ist der Geist
der Liebe. Darum schreibt Paulinus von Nola: ,Welche Kraft bewirkt in uns den
Tod, wenn nicht die Liebe, die stark ist wie der Tod? Sie 1afit ndmlich dadurch diese
Welt uns in Vergessenheit geraten und untergehen, dafl sie die Wirkung des Todes
durch die Liebe zu Christus auffillt. Thm zugewandt, werden wir von dieser Welt
abgewandt. Thm lebend, sterben wir den Elementen dieser Welt und treffen keine
Entscheidung mehr so, als ob wir in ihrem Angesicht noch lebten und von ihr Ge-
brauch machten. Denn unser Anteil ist der Tod Christi, dessen Auferstehung von den

%7 Augustin, Epist. 94, 4, CSEL 34, 501 % De bono mortis, ¢. 3, P. L. 14, 544
9 Chrysostomus, In ep. ad Rom., hom. 13, P. G. 60, 519

100 Hieronymus, Ep. 22, P.L. 22, 405 1t Hieronymus, Ep. 27, P. L. 22, 423
102 De continentia V, 13, CSEL 41, 155



Selbstverleugnung und Abtotung 39

Toten in Herrlichkeit wir nicht erlangen, wenn wir nicht zuvor seinen Tod am Kreuz
durch Abtétung der Glieder und Sinne des Fleisches nachgeahmt haben, so daf wir
nicht mehr nach unserem Willen leben, sondern nach dem Willen dessen, der unsere
Heiligung ist. Er erstand von den Toten, damit wir nicht mehr uns, sondern Thm
leben; er starb fiir uns und erstand fiir uns und gab uns in seinem Geiste ein Unter-
pfand der Verheiflung!“19s,

Ist so das letzte Motiv und Ziel der Abtotung das Leben in Gott, in Christus, im
Heiligen Geist, die auch die Kraft zur Abtdtung verleihen, dann das néidistliegende
die Verahnlichung mit dem sterbenden und gekreuzigten Christus. , Wer ist es denn,
der taglich stirbt®, schreibt Ambrosius, ,wenn nicht derjenige, der den Tod des
Herrn Jesus an seinem Fleische herum tragt, damit ihm all seine Stinden sterben“104,
Dabei sollen wir nicht nur irgendwie dem Tode des Herrn angeglichen werden, son-
dern dem Kreuzestode: ,Achte darauf, dafl es viele Todesleiden gibt, der Sohn
Gottes aber am Holze hingend gekreuzigt wurde, damit alle, die der Siinde sterben,
ihr auf keine andere Weise sterben als'durch das Kreuz. Darum heifit es: ,Mit Chri-
stus bin ich ans Kreuz geschlagen® und: ,Es sei mir fern, mich in einem anderen zu
rithmen als im Kreuz unseres Herrn, durch den mir die Welt gekreuzigt ist*“19s,
Darum gilt es nun auch fiir den Christen sich taglich in das Leiden Christi zu ver-
senken. Alles, was er dort betrachtet, ist fir ihn geschehen und zu seiner Nachahmung
bestimmt. ,Beachte also wohl jene drei hochheiligen Tage der Kreuzigung, des Gra-
bes und der Auferstehurig. Was von diesen drei Geheimnissen das Kreuz bedeutet,
das erfiillen wir in diesem Leben; was aber das Grab und die Auferstehung bedeu-
ten, das vollzieht sich in Glaube und Hoffuung. Denn fir jetzt ist dem Menschen
gesagt: ,Nimm dein Kreuz und folge mir nach’. Unser Fleisch aber wird gekreuzigt,
wenn wir uns abtoten . . . Solange also unsere Werke darauf gerichtet sind, den Siin-
denleib zu zerstoren, solange der duflere Mensch aufgerieben wird, damit der innere
Mensch sich von Tag zu Tag erneuere (2 Kor 4, 16), solange ist die Zeit des Kreuzes.
Das sind nun zwar gute Werke, aber mithsam, und ihr Lohn ist die Ruhe. Darum
aber heifit es: ,Freuet euch in Hoffnung' (R6m 12, 12), damit wir an die ewige Ruhe
denken und uns mit Frohsinn den Mithsalen unterziehen. Auf diesen Frohsinn weist
hin die Breite des Kreuzes an seinem Querbalken, an den die Hinde geheftet wer-
den... Des Kreuzes Hohe aber, auf der sich das Haupt befindet, bedeutet die Er-
wartung des Lohnes von der erhabenen ‘Gerechtigkeit Gottes . . . Des Kreuzes Linge,
auf die der ganze Leib hingestreckt wird, bedeutet die Geduld . . . Des Kreuzes Tiefe,
die in die Erde gesenkt wird, deutet die Tiefe des Geheimnisses an. Was wir aber
jetzt noch nicht sehen und noch nicht besitzen, sondern im Glauben und in der Hoff-
nung vollziehen, das ist in den beiden anderen Tagen vorgebildet“10s,

'Man kénnte hier fast von einer Kreuzesmystik sprechen, die in der Vitertheologie
bei dem Gedanken entwickelt wurde, dafl der Christ im Werk der Abtdtung dem
gekreuzigten Christus dhnlich werden miisse. Ein ganz personlicher Ton durch-
“schwingt oftmals ithre Worte, wenn sie von diesem Geheimnis sprechen. ,Der hohe

103 Augustin Ep. 94, 5, CSEL 34, 502 104 Ennar. in Ps. 37, P.L. 14, 1085

195 Qrigenes, In Mt. 12, n. 24, P. G. 18, 1040

106 Augustin, Ep. 33, (N1. 55) an Januarius (I1.), c. 14 — Zittiert nach BKV?, Augustin IX,,
238 f.



40 ’ . Friedrich Wulf

Priester ist fiir dich gestorben, fiir dich gekreuzigt worden, damit du an seinen Na-
geln hangst. Dich ndmlich und deine Siinde hat er in (seinem) Fleische aufgenommen.
Die Schuldscheine deiner Vergehen sind an jenes Holz geheftet, damit du der Welt,
der du einmal entsagt hast, nichts mehr schuldest. Mit Recht schuldest du nichts mehr,
da du sprechen darfst: ,die Welt ist mir gekreuzigt und ich bin es der Welt* (Gal 6,
14), damit du den Tod nicht mehr firchtest, wenn du Christus tragst. In ihm kannst
du sagen: ,Tod, wo ist dein Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?* (1 Kor 15, 55). Da nédm-
lich unser alter Mensch ans Kreuz geheftet ward, ist die Siinde vernichtet, der Stachel
abgestumpft, die Schuld hinféllig geworden, damit wir aufhéren, ferner der Schande
zu dienen. Vergangen ist der alte Mensch; er lebt nicht mehr in uns, vielmehr die
neue Kreatur in Ahnlichkeit mit Christus. Indem wir nach dem Gleichbild seines
Todes begraben wurden, haben wir das Bild seines Lebens angenommen und die
Fligel der Gnade des Geistes erhalten“107. Wie namlich der Apostel iiber die ge-
sprochen hat, ,die nach Ahnlichkeit des Todes Christi ihre Leiber toten, um nicht zu
siindigen, so gedenkt er (auch) notwendig dessen, der Christus von den Toten erweckt
hat, damit sie wissen, dafl sie auf dhnliche Weise und aus dem gleichen Grund
wie sie gestorben sind und begraben wurden, nun durch den Geist dessen, der
Jesus von den Toten erweckte, wieder belebt und in Ahnlichkeit mit Christus von
den Toten erweckt werden®“198, Tod und Leben des Christen entsprechen dem Tode
und der Auferstehung Christi. Abt6tung im Sinne der Kirchenvater ist also letztlich
innigste Angleichung an den Tod Jesu. Ja, die Nachfolge Christi findet geradezu
ihren Hohepunkt in der Nachfolge des Gekreuzigten, und das Leben in Christus,
zeigt sich, solange wir hier auf Erden weilen, nur im Tode des mit Christus Gekreu-
zigten.

V.

Riideblide und Zusammenfassung

Es ist ein vielschichtiger und sowohl theologisch wie aszetisch tiberaus wichtiger
Komplex, der sich uns in den beiden Begriffen Selbstverleugnung und Abtétung
erschlossen hat. Verschiedene Quellen sind hier zusammengestrémt, ehe sich jene
geschwisterliche Einheit herausgebildet hat, wie wir sie heute in der katholischen
Frommigkeit vorfinden. Der Urquelle und dem ersten Verlauf des Stromes sind wir
in unserer Untersuchung ein wenig nachgegangen. Versuchen wir zum Schluff noch
einmal, Selbstverleugnung und Abtétung in ihrer Einheit zu sehen und ihren Ort
im Gesamtgefiige der Aszetik zu bestimmen.

Der Inbegriff der christlichen Vollkommenheit ist das Gebot der Gottes- und
Nichstenliebe. Seiner Verwirklichung steht die Unordnung des Menschen entgegen,
die Unordnung, die aus der Siinde stammt. Sie ist denn auch der Hauptgrund dafiir,
dafl es so etwas gibt und geben mufl wie Selbstverleugnung und Abtdtung. Uber
diese Wahrheit belehrt jeden Menschen seine eigene Erfahrung. Ohne Selbstverleug-
nung und Abtitung wiirde er auf die Dauer nicht einmal die Grundgebote Gottes

107 Ambrosius, De fuga saeculi c. 9, P.L. 14, 595 19 QOrigenes in Rom., P. G. 14, 1099



Selbstverleugnung und Abtétung 41

beachten konnen. Vollends wird die selbstlose Liebe zu Gott und zu den Mitmen-
schen nicht ohne einen schmerzlichen und tiefgreifenden Tod des eigenen begehr-
lichen und selbstsiichtigen Ich erreicht. Konkret gesehen, hat es nun in der katho-
lischen Tradition (vereinfacht gesprochen) ein zweifaches Motiv gegeben, aus dem
die Frommen aller Jahrhunderte den Weg der Selbstverleugnung und AbtStung
. wibhlten. Sie alle wollten zu Gott kommen und ihn aus ganzem Herzen und mit gan-
zer Kraft lieben. Aber den einen ging es mehr darum, aus der Verwirrung und
Knechtung durch die siindige Natur und die siindige Welt herauszukommen, um
mit Gott als dem hochsten und liebenswiirdigsten Gut vereinigt zu werden, um Ihn
zu schauen, zu loben und in seiner Gegenwart zo weilen. Alles Irdische bedeutete
ihnen Gott gegeniiber nichts mehr, ja, war ihnen wie Staub, auf den man tritt, Unrat,
den man fortwirft, hassenswert, weil es von Gott abzog. Selbstverlengnung und
Abtétung waren fiir sie darum der Weg, den Hindernissen anf dem Weg zu Gott
zu entkommen und die notwendige Vorbereitung fiir ¢in kontemplatives Leben, fiir
die Mystik. Die Grenzen eines solchen Weges liegen darin, dafl hier erstens die Welt
(insbesondere die materielle) leicht in unchristlicher Weise entwertet wird (Platonis-
mus, Dualismus), dafl man weiter Gottes konkreten Ruf in dieser Zeit leicht iiberhért
und den Besitz Gottes durch Selbstverleugnung und Abtdtung u. U. erzwingen zu
kénnen meint. — Der zweiten Richtung geht es mehr um die Erfillung des Willens
Gottes in dieser Zeit. Je vollkommener einer diesen erfiillt, umso inniger ist er in
Liebe mit Gott verbunden. Da sich nun der Wille Gottes in erster Linie anf unsere
Heiligung bezieht, fithrt der Weg der Selbstverleugnung und Abtétung von vorn-
herein mehr in die Richtung der Uberwindung der Siinde im eigenen Leben und des
Erwerbs von Tugenden. Die Grenzen dieses Weges liegen darin, dafl der Mensch
leicht in Gefahr kommt, zu sehr auf sich selbst zu schauen und seine sittliche Voll-
kommenbheit als isoliertes Ziel zu sehen.

Es wird nun immer in der Christenheit Menschen geben, die mehr den einen oder
den anderen Weg gehen. Das hiingt von vielem, nicht zuletzt von den Voraussetzun-
gen der individuellen Natur ab. Aber dariiber hinaus gibt es doch eine hohere Ein-
heit, um die es uns in unserer Untersuchung eigentlich ging. Von dieser Einheit
sprach die Heilige Schrift, diese Einheit fanden wir anch noch in den Schriften der
Kirchenviter. Selbstverleugnung und AbtStung erhielten dort erst jhren eigentlich
christlichen Sinn, wo sie im Zusammenhang der Erlosung durch Christus gesehen
wurden. Christus ist nun nicht nur Erldser von der Siinde, sondern auch Wiederher-
steller der iibernatiirlichen Ordnung, Begriinder eines Neuen Lebens und einer Neuen
Weltzeit. Und beides ist er geworden durch die Geheimnisse der Menschwerdung und
des Kreuzes. Er selbst ist damit einen ganz bestimmten Weg der Selbstverleugnung
und Abtotung gegangen, um uns von der Siinde zu erlgsen und das géttliche Leben
zu schenken. Damit ist auch der letzte und eigentliche Sinn von Selbstverleugnung
und Abtétung fiir uns gegeben. In der Nachfolge des gekreuzigten Christus und nur
so tiberwinden wir die Siinde und erwerben wir das ewige Leben. In dieser Schau
sind die beiden oben genannten Wege der Selbstverleugnung und Abtétung zn
einem einzigen Weg geworden. Darum muf} alle christliche Selbstverleugnung und
Abtotung Nachfolge Christi sein und Kennzeichen des Lebens in Christus und im



42 . Franz Josef Schierse

Geist. ,Auof denn, Briider, lafit uns zusammen wandern, Jesus wird mit uns sein!
Fiir Jesus haben wir dieses Kreuz auf uns genommen, fir Jesus laft uns unter dem
Kreunze ausharren! Er wird unser Helfer sein, Er fithrt uns an und weist uns den
Weg. Seht, unser Konig schreitet vor uns her, Er wird fiir uns kimpfen! Laft uns ihm
mannlich folgen! Keiner fiirchte die Schrecken! Wir wollen bereit sein, im tapferen
Kampfe zu fallen. Wir wollen dem Ruhm unseres Namens nicht Schmach antun,
indem wir vor der Fahne des Kreuzes entflichen!“ (Nachfolge Christi 56. Kp.).

Grundformen des liturgischen Betens
Von Franz Josef Schierse S.]., Innsbruck

Das kirchliche Stundengebet wird in den Lehrbiichern der Liturgik und Moral fast
nur von der technischen Seite des richtigen Vollzuges ans gesehen. Die Fragen der
Verpflichtung und der Rubrizistik stehen im Vordergrund. Wo dartiber hinaus eine
Anleitung zum sinngemaflen und aufmerksamen Gebet versucht wird, sind oft rein
aszetische Gesichtspunkte mafigebend, oder es werden subjektiv gewahlte Motive
von auflen herangetragen!. So wertvoll diese Hilfsmittel auch sind, den ganzen
Reichtum des liturgischen Betens und seinen eigenen Wesensgehalt konnen sie nicht
voll erschliefen. Hierzu bedarf es — adhnlich wie in dem engverwandten Anliegen
der Messe-Erklirung — einer grindlichen Kenntnis der geschichilichen Entwicklung?
und einer mehr theologisch orientierten Betrachtungsweise. Zu der zweiten kult-
theologischen Aufgabe sollen hier einige Hinweise gegeben werden3.

Theologische Deutungsversuche kommen leicht in den Verdacht, aprioristische Kon-
struktionen ,von oben herab® zu sein. Will man dieser Gefahr nicht erliegen, mufl
der Text des Breviergebetes Ausgangspunkt und Richtschnur bleiben. Es besteht
dann ein dhnliches Verhiltnis wie zwischen Exegese und biblischer Theologie: Die
Erhebung des Wortsinnes mit den Mitteln philologischer, historischer, literarischer
Kritiks bildet die nnumgiingliche Voraussetzung fiir das theologische Verstandnis.
Nun bringt aber das Angewiesensein auf die empirischen Vorbedingungen eine

12 B.L.BacuezS.S, Le saint office considéré au point de vue de la piété. Paris 1867,
5. Aufl. 1916; deutsch Mainz 1891; oder: Die Heiligung des Priesters durch die andichtige
Verrichtung des Breviergebetes, Regensburg 1856 (Anonym von Pallavicino); bekannt ist
die Synchronisierung der einzelnen Horen mit der Passionsgeschichte; sebr verbreitet die
Praxis, bestimmte private Gebetsmeinungen festzulegen.

2 Die quellenmifige Erforschung des Breviergebetes ist noch eine von der Liturgie- -
wissenschaft zu leistende Aufgabe. Dringend noétig wire ein Werk wie das berithmte
,Missarum Sollemnia“ von J. A. Jungmann. Zu welch interessanten Ergebnissen die
historische Erforschung fithren kann, zeigen die Einzeluntersuchungen P. Jungmanns in der
Zeitschr., f. kath. Theol., Innsbruck: Beitrige zur Geschichte der Gebetsliturgie I-~V1 72 (1950)
66—79; 223—234; 360—366; 481—486; 73 (1951) 85—92; 347—358.

3 Dafl auf kulttheologischem Gebiete schon viel gearbeitet wurde, weifl jeder, der das
Schrifttum der liturgischen Bewegung kennt. Ebenso gewif} ist aber auch, wie fragwiirdig
und hypothetisch hier noch die Ansichten sind.

4 Kritik“ sagt — um Mifiverstindnisse auszuschliefen - nicht notwendig etwas Nega-
tives, sondern sachlich begriindete Unterscheidungsgabe, Urteilsvermégen.





