
4 Friedrich Wulf 

Im göttlichen Herzen Jesu, dem wahren Heiligtum und der Heimstätte des Lebens 
der Einigung, entfalten sich nicht zuletzt die Gnaden dieser höchsten Stufe. Alle 
Grade der Liebe, wie die Mystiker sie beschreiben, finden hier ihre Erfüllung... In 
diesem Allerheiligsten bringt die Seele Gott ihre Anbetung und ihren Lobpreis dar, 
ihren Dank und ihre Selbsthingabe. In der Liebe des Einziggeliebten überläßt sie 
sich willig der göttlichen Führung, löst sie sich von der letzten Anhänglichkeit an die 
Geschöpfe, erhebt sie sich über alle Dinge dieser Welt. Im Herzen Jesu besitzt und 
verkostet sie die Ruhe und die Freude Gottes als in seiner innersten Mitte. 

Das heißt es, wenn wir sagen: die Seele wohnt im Herzen des Herrn. Und das tut 
die Seele, wenn sie in seine heilige Herzenswunde eingegangen ist. Auch wir wollen 
zum Erlöserherzen hinzutreten, das um unsretwillen verwundet ward. Tag und 
Nacht wollen wir uns da hinein verbergen. •Haec porta Domini; justi intrabunt in 
earn." Seht die Pforte des Herrn, so hat David gesungen, die Guten drängen hinzu, 
um durch sie einzutreten und dort für immer ihre Wohnung aufzuschlagen. (Vgl. 
Psll7,20.) 

Selbstverleugnung und Abtötung als Übung 
der Nachfolge Christi und als Kennzeichen des neuen 

Lebens in Christus 

Von Friedrich Wulf S. J., München 

Eine Grundfrage des geistlichen Lebens 

Jos. de Guibert sagt einmal, die Frage der Selbstverleugnung und Abtötung sei 
im geistlichen Leben •praktisch der entscheidende Punkt, das strategisch beherr- 
schende Gelände, dessen Verlust oder Gewinn die Schlacht für die Heiligkeit ent- 
scheide". Zum Beweis dafür führt er u. a. folgende aufschlußreiche Beobachtung an: 
•Wenn man einmal das Leben der .verfehlten Heiligen' (saints manques) studiert, 
ich meine jener ausgezeichneten Priester, Ordensleute oder einfachen Gläubigen, die 
voll glühenden Eifers waren, fromm und hingegeben, aber dennoch keine ,Heiligen* 
schlechthin, so wird man feststellen, daß es ihnen weder an einem tiefen inneren 
Leben gefehlt hat, noch an einer lauteren und lebendigen Liebe zu Gott und zu den 
Seelen, wohl aber an einer bestimmten Fülle der Entsagung, an einer bestimmten 
Tiefe der Verleugnung und an Totalität des Sich-selbst-Vergessens, die sie gänzlich 
der Arbeit Gottes an ihnen überlassen hätte, und die uns anderseits an den wahren 
,Heiligen' so sehr in Erstaunen setzt. Gott lieben, ihn loben, sich ihm weihen, in sei- 
nem Dienst ermüden, ja selbst den Tod sich holen, das alles sind Dinge, die hoch- 
herzige Seelen anziehen; aber ganz und gar sich sterben, im Dunkel, tief drinnen 
in der Stille der Seele, • sich entäußern, sich durch die Gnade bis auf den Grund 
lösen von allem, was nicht der reine Wille und Dienst Gottes ist, das ist das verbor- 



Selbstverleugnung und Abtötung 5 

gene Ganzopfer, vor dem die meisten zurückscheuen, das ist genau der Punkt, wo 
ihre Wege sich scheiden zwischen einem glühenden Leben und einem Leben hoher 
Heiligkeit1." 

Wenn das wahr ist • und es ist nur allzu wahr •, wenn tatsächlich der Grad der 
Selbstverleugnung und Abtötung der entscheidende Punkt für den Fortschritt in der 
Vollkommenheit ist, dann kann nicht eindringlich genug von diesem zentralen Stück 
des geistlichen Lebens gesprochen werden. Wenn aber anderseits selbst glühende 
Christen vor der letzten Selbstaufgabe zugunsten des souveränen göttlichen Liebes- 
willens zurückschrecken, dann ist es nicht leicht, vor gewöhnlichen Christen und An- 
fängern im geistlichen Leben so von der Abtötung zu sprechen, daß auf der einen 
Seite ihr Ernst und ihre Bedeutung aufleuchten, auf der anderen Seite aber nicht von 
vornherein der Mutlosigkeit und Resignation Raum gegeben wird. Die Schwierigkeit 
wird noch dadurch erhöht, daß viele gerade in unseren Tagen ein Zerrbild der Ab- 
tötung vor Augen haben. Sie verbinden mit ihr das Bild eines rigorosen, engen, 
freudlosen, ewig •Nein" sagenden Menschen, der nur die Beobachtung von Gesetz 
und Gebot kennt und diese auf Schritt und Tritt gefährdet sieht. Wie soll man einer 
solchen Gefühlseinstellung begegnen, wo für den modernen, weltverfallenen Men- 
schen den Einstieg in die Frage beginnen, wie diesen Menschen in die inneren Zu- 
sammenhänge einführen, die überhaupt erst die Notwendigkeit und den Wert der 
christlichen Selbstverleugnung und Abtötung verständlich machen und darum,kraft- 
volle Motive für ihre Übung vermitteln? 

II. 

Selbstverleugnung und Abtötung als Mittel der sittlichen Selbstvervollkommnung 

Moritz Meschler glaubte seinerzeit diese Frage sehr leicht beantworten zu können. 
Man müsse nur das Schreckbild, das sich die Menschen von der Abtötung machten, als 
Folge mangelnder Erkenntnis hinstellen. Die Sache in sich sei höchst einfach. •Nichts 
ist schlimmer", schreibt er2, •als ein blinder Schrecken, und durch nichts wird er 
gründlicher gehoben als durch die Entdeckung, daß der Gegenstand und die Ursache 
der Furcht bloß in der Einbildung bestand. So geschieht es bei der Abtötung oder 
Selbstüberwindung. Zusehen, was sie eigentlich ist, genügt, um uns mit ihr zu ver- 
söhnen. Was ist also Selbstüberwindung? Sie ist nichts anderes als die sittliche Nöti- 
gung und Kraft, die wir aufbringen müssen, um nach der Vernunft, nach dem Ge- 
wissen und nach dem Glauben zu leben, die Gewalt, die es uns kostet, nach unserer 
Pflicht zu handeln und wirklich das zu sein, was wir sein sollen und selbst sein wollen, 
vernünftige und edle Menschen... Die Schwierigkeit kommt (also) nicht sowohl von 
der Sache • wir selbst müssen sie wollen und schätzen •, sondern von uns, von un- 
serer nunmehrigen (infolge der Erbsünde) schwachen und wehleidigen Natur, die 
gebessert werden muß... Der Zweck (der Abtötung) ist nicht, die Natur hindern, 
knebeln, schädigen und zerstören, sondern im Gegenteil sie unterstützen, sie über- 
wachen, leiten, ordnen, erziehen, bessern, sie kräftig, willig, aufgelegt und aus- 

1 DAM (= Dictionnaire de Spiritualite, ascetique et mystique), I. Sp. 105•106 
2 Drei Grundlehren des geistlichen Lebens. Freiburg i. Br. (o. J.), 5.•6. Aufl. II. 2, S. 84 ff. 



6 Friedrich Wulf 

dauernd machen zu allem Guten... Das also und nichts anderes ist die Selbstüber- 
windung oder Abtötung. Es ist die Selbstüberwindung das Einfachste und Natür- 
lichste, was es unter gegebenen Umständen geben kann. Es ist mit ihr nichts mehr 
gefordert, als was wir sein müssen und selbst sein wollen, nämlich die Mühe, die wir 
uns geben müssen, um verständige, reine, edle Menschen und gute Christen sein". 

Was Meschler hier anführt, ist nun gewiß alles sehr wahr, aber hat er nicht die 
Sache selbst ein wenig apologetisch vereinfacht und vor allem: ist damit alles gesagt, 
was christlich, d. h. von der Offenbarung, vom Neuen Testament her über Selbst- 
verleugnung und Abtötung gesagt werden kann und muß? Man schaue doch nur ein- 
mal in die christliche Tradition hinein3, die ein ganz anderes Bild vermittelt und 
jedem, der sie einigermaßen aufmerksam studiert, ein Staunen abringt und einen 
heilsamen Schrecken einflößt. Hier geht es wirklich, wie schon die eingangs zitierten 
Worte de Guiberts betonten, um ein Sterben, um ein Aufgeben der Welt und seiner 
selbst, um ein blutiges und unblutiges Martyrium, um einen Tod, wie er umfassender 
und tiefergreifend nicht gedacht werden kann. Man könnte einwenden, das seien 
Übertreibungen, das sei die überschwengliche Sprache der Berufsaszeten, die nicht 
wörtlich verstanden werden dürfe. Aber damit kommt man dem Sachverhalt nicht 
bei. Eher ist zutreffend, daß man auch bei der Selbstverleugnung und Abtötung 
unterscheiden müsse zwischen Gebot und Rat; während Meschler zunächst nur an das 
Gebotene denke, gehe es den Heiligen und den großen geistlichen Schriftstellern um 
die Vollkommenheit der Räte. Das ist richtig, erklärt aber noch nicht alles. Es kommt 
noch ein Wesentliches hinzu. Meschler geht es in erster Linie um die rechte Ordnung 
im Menschen, um seine sittliche Vollkommenheit. Wohl hat er den Zustand des ge- 
fallenen Menschen vor Augen und betont daher die Notwendigkeit der Gnade. Aber 
das Ziel, dem er die Selbstüberwindung einordnet, ist tatsächlich, doch das gleiche wie 
in einer rein natürlichen Ethik. Das Spezifische der christlichen Heilsordnung, die 
Ausrichtung auf die Nachfolge Christi und auf das neue, höhere Leben in Christus 
bleibt außer Betracht. Damit gehen aber nicht nur die wichtigsten Motive für die 
Übung der Selbstverleugnung und Abtötung verloren, es wird auch nicht einsichtig, 
warum dieselbe in einer so totalen Form gefordert wird, wie es tatsächlich im Chri- 
stentum der Fall ist. 

So wie Meschler sehen viele geistliche Schriftsteller der neueren Zeit Selbstverleug- 
nung und Abtötung rein im Dienst der sittlichen Vervollkommnung des Menschen. 
So heißt es z. B. bei 0. Zimermann*: •Die Selbstüberwindung (Selbstverleugnung, 
Abtötung) [schon die Bevorzugung des Ausdruckes .Selbstüberwindung' ist wie bei 
Meschler bezeichnend] ist die einem eigenen Streben entgegengesetzte Unterlassung 
oder Handlung zum Zwecke sittlicher Vervollkommnung". Getötet und verleugnet 
werden muß das Niedere um des Höheren willen. Zwar wird noch gerade erwähnt, 
daß sowohl •Selbstverleugnung" (abnegatio) wie auch •Abtötung (mortificatio) 
biblische Ausdrücke seien. Aber diese Herkunft gibt den Begriffen kein besonderes 
christliches Gepräge; nur die Tatsache der durch die Erbsünde geschwächten mensch- 
lichen Natur wird ausdrücklich als Grund für die Notwendigkeit einer besonderen 

3 Vgl. R. Daeschler in DAM, I. Sp. 73•101 
4 Lehrbuch der Aszetik, Freiburg i. Br. (1929), 144 



Selbstverleugnung und Ablötung 7 

Selbstverleugnung und Abtötung herausgestellt. Ähnlich bei K. HU genreiner5. Nach 
ihm •bezeichnet Abtötung in der kirchlichen Sprache jene Übung, die auf Beherr- 
schung und Unterdrückung der ungeregelten Triebe hinzielt, die im Menschen als 
einem geistig-sinnlichen Wesen sich geltend machen... Gemäß den Worten Christi, 
der von seinen Nachfolgern Selbstverleugnung fordert (Mt 16, 24•25), spricht Pau- 
lus (Rom 8, 12•13) ausdrücklich davon, daß der Christ, damit er lebe, .nicht nach 
dem Fleische lebe, sondern durch den Geist die Werke des Fleisches ertöte'. Ohne 
Abtötung ist eine Nachfolge Christi unmöglich. Sie bekämpft nicht den Leib, sondern 
die Sünde im Leibe (Augustinus, De doctr. christ. 1, 24), eine notwendige Folgerung 
aus der Tatsache der Erbsünde. Sie will keine Verkümmerung des natürlichen, ge- 
sunden Lebens, vielmehr nur die Unterwerfung der Materie unter den Geist und 
damit die Harmonie zwischen Leib und Seele". Hier wird ganz deutlich gesagt, 
worum es in dieser (apologetischen und rationalen) Sicht der Abtötung zunächst ein- 
mal geht: um die Herrschaft der gläubigen Vernunft über die ungeordneten Triebe 
und Leidenschaften, um die Harmonie von Leib und Seele. Der Zusammenhang mit 
der Nachfolge Christi und dem neuen Leben im Geist ist ein rein moralischer. Damit 
werden aber die biblischen Ausdrücke •abnegatio" und •mortificatio" (erst seit dem 
Kommen Christi und seiner Botschaft gibt es im eigentlichen Sinne •Selbstverleug- 
nung" und •Abtötung") ihres tiefsten und spezifisch christlichen Gehaltes entkleidet. 
Erst in jüngster Zeit wird der biblische Ursprung der beiden Begriffe wieder stärker 
betont und werden diese entsprechend wieder mit ihrem eigentümlich christlichen 
Sinn erfüllt6. 

Die mehr rationale Betrachtungsweise der sittlichen Tugenden und Haltungen, die 
ihr allgemeingültiges Wesen herausarbeitet, geht auf Thomas von Aquin zurück, der 
in der IIa IIae seiner theologischen Summe die sittliche Vollkommenheit des Men- 
schen sowohl im einzelnen wie in ihrem systematischen Aufbau untersucht. Über die 
Selbstverleugnung und Abtötung handelt er zwar nicht in einem eigenen Artikel 
(dazu bot das aristotelische Tugendschema keinen Raum, auch will er sie wohl nicht 
als Sondertugend aufgefaßt wissen), er bringt sie aber in ihren Einzelauswirkungen 
zum größten Teil unter der Kardinaltugend der temperantia unter (S. th. IIa IIae q. 
141•170)7. Wohl werden dabei immer wieder Gedankengänge der Offenbarung 
und der übernatürlichen Gnadenordnung zur Klärung und Vertiefung herangezogen, 
aber im großen und ganzen überwiegt doch die verstandesmäßige Durchdringung, 
die begriffliche Abgrenzung und die systematische Einordnung. Es geht mehr um den 
natürlichen Wurzelgrund #ls um die Fülle dessen, was Christus und Paulus eigentlich 
unter Selbstverleugnung und Abtötung verstanden haben. Dadurch wird auf der 
einen Seite zwar deutlich, daß die Gnade auf der Natur aufbaut, diese in dem ganzen 
Umfang ihrer naturhaften Kräfte reinigen, umwandeln und vollenden will, auf der 
anderen Seite geht aber auch leicht die grundlegende und zentrale Bedeutung der 

« LThK I. Sp. 54 
• Vgl. u. a. Friedrich Jürgensensmeier, Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der 

Aszetik, Paderborn7 1938, 206 ff. Jos. de Guibert, a. a. O. I. 67•73; Emmerich Raitz v. 
Frentz S. J., Selbstverleugnung. Eine aszetische Monographie, Einsiedeln 1936, S. 13•16; 
34•44 

7 E. Raitz v. Frentz a. a. O. S. 17 f. 



8 Friedrich Wulf 

Selbstverleugnung und Abtötung im Aufbau eines spezifisch christlichen Vollkom- 
menheitsideals verloren. Thomas selbst hat nun auch diese Sicht und Bedeutung, ins- 
besondere der Selbstverleugnung, mehrfach behandelt8, aber für die systematischen 
Darstellungen der christlichen Tugendlehre der Neuzeit blieb doch vielfach die Me- 
thode der theologischen Summe maßgebend. Für das Verständnis und die Sinn- 
erhellung der Selbstverleugnung und Abtötung heißt das aber, daß diese einseitig 
an dem Ideal der innermenschlichen Sittlichkeit gemessen wurden. Damit war ent- 
weder die Gefahr einer (apologetischen) Vereinfachung der ursprünglich christlichen 
Begriffe gegeben, wie wir sie oben gesehen haben, oder aber die unverkürzte For- 
derung der christlichen Selbstverleugnung und Abtötung machte den Eindruck des 
Kalten, Unerbittlichen, Rigorosen und darum Unerfüllbaren. So z. B. bei Le Gau- 
dier9, wo die verschiedenen Begriffe: abnegatio (Selbstverleugnung), renuntiatio 
(Entsagung), mortificatio (Abtötung), crucifixio (Kreuzigung) erläutert werden. So 
wie diese dastehen, d. h. unabhängig von der Gesamtaszetik Le Gaudiers, lassen 
sie nichts mehr von ihrem biblischen Ursprung erkennen, sondern bedeuten nichts an- 
deres als Stufen immer größerer Selbstbeherrschung, eines wachsenden Sieges des 
Geistes über das ungeordnete niedere Begehrungsvermögen. Auf der ersten Stufe 
der •Selbstverleugnung" verweigert der höhere Mensch dem niederen ein Begehren, 
auf der zweiten Stufe der •Entsagung" tut er dies grundsätzlich und immer, auf der 
dritten Stufe der •Abtötung" tut er es aus unversöhnlicher Feindschaft und durch 
Zuwiderhandeln, auf der höchsten Stufe der •Kreuzigung" wendet er außergewöhn- 
lich scharfe Mittel ähnlich dem Kreuz des Herrn an. Es fehlt (wenigstens bei der un- 
mittelbaren Erläuterung dieser Begriffe) eine Motivierung, die den Menschen so 
rigorose Forderungen mit innerer Anteilnahme und echtem Schwung erfüllen las- 
sen. Diese Motivierung verleiht erst der Zusammenhang der Selbstverleugnung und 
Abtötung mit der Nachfolge Christi und dem neuen, gnadenhaften Leben in Christus 
(im Geist). In diesem Zusammenhang leuchten auch erst der ganze Umfang, die 
Tiefe und Tragweite der christlichen Selbstverleugnung und Abtötung auf. 

III. 

Selbstverleugnung und Abtötung im Verständnis des Neuen Testamentes 

1. Selbstverleugnung. 

Der Haupttext über die Selbstverleugnung steht bei Mt V6, 24 und an den Parallel- 
stellen (Mk 8, 34 und Lk 9, 23). Dort heißt es: •Wenn einer mir nachfolgen will, so 
verleugne er sich selbst und nehme (täglich) sein Kreuz auf sich, und (so) folge er mir 

nach." Was heißt hier: a:n;aQvr|aacr&(0 eccutöv, abneget semetipsum? (djt)aoveouai 
steht nur an einer Stelle des NT absolut, nämlich Lk 22, 34, wo es ein betontes Nein- 

8 z. B. Com. in Mt 16, 24; S. th. Ila Hae q. 26, a. 3; ibid. q. 184, a. 2; vor allem De per- 
fectione vitae spir., c. 6•10, wo die Selbstverleugnung in der Linie einer aufsteigenden 
Gottesliebe gesehen wird, bis zum Gipfel der ekstatischen Liebe, die den Liebenden nicht 
mehr sich, sondern ganz dem Geliebten angehörig sein läßt. 

8 De perf. vitae spir. P. V. s. 13, c. 1 (ed. Paris 1643, p. 520; ed. Turin 1903/04, vol. III, 
p. 33•34. • Vgl. Zimmermann, a. a. O., S. 147). 



Selbstverleugnung und Abtötung 9 

sagen, ein Nicht-wahr-haben-wollen bedeutet (Der Hahn wird nicht krähen, bis du 
dreimal geleugnet hast, mich zu kennen), während es sonst immer mit einem Akku- 
sativ-Objekt verbunden erscheint: z. B. Tit 2, 12: ,die Begierden der Welt verleug- 
nen' und vor allem Mt 26. 24. 75 (Mk 14, 30. 72; Lk 22, 62), wo wieder von der Ver- 
leugnung Petri die Rede ist: jemanden verleugnen, d. h. in betonter Weise jemanden 
in der Öffentlichkeit nicht kennen wollen. Bei Mt 10, 33 (wer mich aber vor den Men- 
schen verleugnet, den werde ich auch vor meinem Vater im Himmel verleugnen), 
ebenso 2 Tim 2, 12, entspricht der äußeren Verleugnung auch eine innere und bedeu- 
tet dann ein Sich-Lossagen, eine förmliche, feierliche Absage, und vonseiten Christi 
eine Verurteilung und Verwerfung. 

Wendet man diese verschiedenen Bedeutungen auf das djtaovsouxxi iavxöv, negare 
seipsum, an, so ergibt sich folgende Steigerung: 1. Sich nicht mehr kennen wollen, 
sich gleichsam übersehen, von sich selbst absehen, d. h. also selbstlos handeln. 2. Sich 
von sich selbst lossagen, sich eine Absage geben, seinen selbstsüchtigen Trieben und 
seinen sündhaften Neigungen. 3. Sich seiner selbst schämen, sich verurteilen (wegen 
seiner Sünden), sich für todeswürdig halten und für tot erklären. • Welche von die- 
sen Bedeutungen an unserer Stelle zunächst und grundlegend gemeint ist, ergibt sich 
aus dem anschließenden Satz: •und nehme sein Kreuz auf sich und (so) folge er mir". 
Die Selbstverleugnung steht also im Zusammenhang der Nachfolge Christi und ist 
ganz von daher zu verstehen. Wer dem Herrn als Jünger nachfolgen will, muß sich 
selbst vergessen und darf nur noch an das denken, was seines Herrn ist, ja, er muß 
die Sache des Herrn zu seiner eigenen machen. Christus aber hat im Gehorsam gegen 
seinen Vater das Kreuz gewählt, er hat sein Leben um unseretwillen preisgegeben, 
damit wir erlöst würden von unseren Sünden und das ewige Leben erwürben. Damit 
ist auch das Los seiner Jünger gegeben. •Jüngerschaft ist mehr als bloß äußerer An- 
schluß an Jesus, bedeutet vielmehr innere Bereitschaft zum Ertragen des nämlichen 
Schicksals, das Jesus als Messias erwartet (vgl. die Textfassung bei Lk 14, 27). Nur 
wer diese besitzt, folgt ihm wirklich nach. Diese seelische Haltung wird als Selbst- 
verleugnung bezeichnet, die aber nicht in dem geläufigen abgeschliffenen Sinn als 
Überwindung der bösen Neigungen und geduldiges Ertragen der Leiden und Wider- 
wärtigkeiten des Alltags gemeint ist, sondern wie das zur Erläuterung beigefügte 
.Kreuztragen' zeigt, die Preisgabe des Lebens bedeutet. Denn das Kreuz, das hier 
zum ersten Mal als Symbol des Christentums erscheint, bedeutet die Vernichtung 
des Lebens, den Tod. Jesus stellt sich selbst den Jüngern als den sein Kreuz Tragen- 
den vor Augen (wenn hier nicht eine ältere volkstümliche Redewendung vorliegt). 
Seinem Gange zur Hinrichtung sollen sie sich als ebenfalls zum Richtplatz Gehende 
anschließen. Damit ist ein (täglicher: Lk 9, 23) Verzicht auf das Leben gemeint, der 
ebenso vollkommen ist wie bei einem, der mit voller Bereitwilligkeit in den ihm be- 
stimmten Tod geht"10. 

Der Grundsinn der biblischen Selbstverleugnung ist also die Preisgabe des irdi- 
schen Lebens in der Nachfolge des Herrn und sogar die Bereitschaft zu einem 
schmerzlichen Tod gleich dem seinen. Was aber Christus freiwillig und als Unschul- 

10 Josef Sdimid, Das Evangelium nach Markus (Regensburger Neues Testament, 2. Bd.), 
Regensburg 19502, 132 



10 Friedrich Wulf 

diger auf sich genommen hat, kommt seinen Nachfolgern von Rechts wegen zu. • Uns 
geschieht recht, wir erhalten den gebührenden Lohn für unsere Missetaten • dieser 
aber hat nichts Böses getan" (Lk 23, 41). Wir haben unser Leben verwirkt, wir haben 
den Tod als Mitgift unseres Adamserbes und wegen unserer persönlichen Sünden 
verdient. Wir sind mitsamt der ganzen sündigen Welt in Christus gerichtet und ver- 
urteilt worden. Sein Kommen und sein Tod waren das Gericht über diese Welt 
(Job. 12, 31). Es wird dabei nicht mehr unterschieden zwischen der Welt als Sünde 
und der Welt als Schöpfung Gottes. Verurteilt und zum Untergang im Feuer (2 Petr 
3, 7) bestimmt ist vielmehr die konkrete Welt, in ihrer jetzigen Gestalt, die Christus, 
das Wort des Vaters, das wahre Licht, das Leben Gottes, bei seinem Kommen nicht 
aufnahm, obwohl sie sein Eigentum war, sondern in ihrer Finsternis verharrrte (Joh 
1, 3•4, 9•12) und darum Gottes Wohlgefallen nicht mehr finden kann. Sie ist, auf 
sich selbst gestellt, der Nichtigkeit und dem Tode verfallen. Auch die Gnade, die Er- 
lösung will nicht den alten Zustand des Paradieses wiederherstellen. •Die Zeit ist 
(vielmehr) zusammengedrückt" (ist abgekürzt: 1 Kor 7, 29); durch die einem Todes- 
kampf ähnliche Vergänglichkeit und Hinfälligkeit alles Irdischen (vgl. Rom 8, 20) 
und •durch den äußeren Druck, dem die Gläubigen der Endzeit ausgesetzt sind; das 
Leben steht im Zeichen des .Abbruchs' wie beim Auszug aus Ägypten (Ex 12, ll)"11. 
•Die Gestalt dieser Welt ist im Vergehen" (1 Kor 7, 31). Die ganze Schöpfung 
•seufzt (nun) und liegt wie in Wehen" (Rom 8, 22), denn sie ist auf die neue Welt- 
zeit hingeordnet, auf •das Offenbarwerden der Kinder Gottes" (Rom 8, 19), auf 
den •Neuen Himmel" und die •Neue Erde" (Offb 21, 1). Die •gegenwärtige 
Weltzeit" (Gal 1, 4; 2 Kor 4, 4) hat nur noch einen Sinn als •Endzeit" (2 Tim 3, 1; 
2 Petr 3, 3; 1 Joh 2,18). Es wäre töricht, sie festhalten und sich an sie klammern 
zu wollen. • Auch der Mensch ist nicht in seinem ursprünglichen Zustand wieder- 
hergestellt worden, im Zustand der Harmonie zwischen Leib und Geist und zwischen 
dem Geist und Gott. Der Anreiz zur Sünde ist ihm vielmehr auch in der Gnade ge- 
blieben: die Selbstbezogenheit, der Trieb zur Selbstbehauptung unter Ausschluß des 
Nächsten (und sogar Gottes), zum Sich-Abschließen, und damit die einzelnen Triebe 
in ihrer Tendenz zur Eigenbefriedigung, unbekümmert um das Gesetz der Vernunft, 
um die Bestimmung des Ganzen, um den Willen Gottes. Die Harmonie soll zwar 
mit Hilfe der Gnade wiederhergestellt werden, aber das geschieht nur noch in har- 
tem Kampf. In diesem Kampf muß der •alte Mensch" (Rom 6, 6; Eph 4, 22; Col 3, 9), 
der •Leib der Sünde" (Rom 6, 6; 8, 3) und •des Todes" (Rom 7, 24; 8,10; 2 Kor 4,11) 
sterben, nicht nur in dieser oder jener sündhaften Neigung, sondern im ganzen, bis in 
seine Lebenswurzel hinein, in dem selbstsüchtigen Verhaftetsein an seine irdische 
Existenz. Der Mensch muß darum in der Kraft der Gnade sein irdisches Leben preis- 
geben, nicht nur das Leben als Schauplatz der Sünde und als Ort der Satansherr- 
schaft, sondern das Leben als sicheren Grund und als Ort der Erfüllung. Ich soll die 
Welt und mich selbst gänzlich loslassen, wenigstens grundsätzlich, und dadurch mei- 
nen physischen Tod, den Zusammenbruch meiner diesseitigen Existenz, innerlich vor- 
wegnehmen. •Ich soll nicht mehr von mir aus mein Leben sicherstellen, sondern 
im Gegenteil in Entschlossenheit den eigenen Tod ergreifend von Christus mich 

11 Otto Karrer, Neues Testament. Übersetzt und erklärt. München (1950), S. 478. Anm. zu 
Z. 29 



Selbstverleugnung und Abtötung 11 

sicherstellen lassen in der Nachfolge"12. Er, Christus, der Herr, soll fortan mein 
einziger Lebensgrund sein, Er, der Begründer, Vermittler und Inhalt eines neuen 
Lebens, wie der Apostel sagt: •Ich lebe, aber nicht mehr ich, sondern Christus lebt 
in mir; das Leben, das ich jetzt im Fleische lebe, lebe ich im Glauben an den Sohn 
Gottes, der mich geliebt und sich für mich dahingegeben hat" (Gal 2,20)13. 

Daß dies der letzte Sinn der biblischen Selbstverleugnung ist, bestätigt der Vers, 
der unmittelbar der Aufforderung Christi zur Selbstverleugnung und zum Kreuz- 
tragen folgt. (Wenn er auch mit dieser keine geschichtliche Einheit bilden sollte [so 
Schmid, a. a. O. 132], so ist doch durch die Intention des Evangelisten, der das Gesetz 
der •Nachfolge" erläutern will, die innere Einheit verbürgt.) •Denn wer sein Leben 
retten will, der wird es verlieren; wer aber sein Leben meinetwegen (und der Frohen 
Botschaft wegen: Mk 8, 35) verliert, der wird es finden (retten: Mk ebd.)" (Mt 16, 25; 
ebenso Mt 10, 39, Lk 17, 33 und Joh 12, 25). Es geht also wirklich um die Preisgabe 
und den Verlust des irdischen Lebens. Die Textfassung dieses Herrenwortes bei Jo- 
hannes (12, 25) macht seinen Sinn noch deutlicher; der dortige Kontext zeigt über- 
dies ganz klar, daß es im Zusammenhang der Nachfolge Christi steht.. •Wenn das 
Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es für sich allein; stirbt es hin- 
gegen, so bringt es reiche Frucht. Wer sein Leben liebt, verliert es; wer aber sein 
Leben in dieser Welt haßt, wird es fürs ewige Leben bewahren. Wenn jemand mir 

dienen will, so folge er mir, und wo ich bin, da wird auch mein Diener sein" (Joh 12, 
24•26a). Sich selbst verleugnen heißt nicht in falscher Selbstliebe an seinem irdi- 
schen Leben hängen, es nicht ängstlich festzuhalten und zu retten versuchen, es viel- 
mehr mutig in der Nachfolge des Herrn in den Tod hineingeben, und zwar nicht 
nur in dieser oder jener besonderen Situation, in der es gilt, das irdische Leben um 
der Erfüllung der Gebote oder um eines persönlichen göttlichen Auftrages willen 
hintansetzen, weil man Gott mehr gehorchen muß als den Menschen und ihn mehr 
lieben muß als sich selbst, sondern immer und grundsätzlich. Wir sollen nicht nur 
bereit sein aufzubrechen aus dieser Welt, sondern schon wirklich aufgebrochen sein, 
wissend, daß hinter uns das Feuer schon anfängt zu brennen. Nicht einmal zurück- 
schauen soll der Christ in solcher Lage: •Denket an Lots Weib! Wer sein Leben zu 
gewinnen strebt, wird es verlieren; und wer es verliert, wird es neu gewinnen" (Lk 
17, 33). Und noch etwas sehr Wichtiges ist durch dieses Herrenwort über Wesen und 
Sinn der Selbstverleugnung gesagt. Es wird das doppelte Motiv angegeben, um 
dessentwillen die Preisgabe des irdischen Lebens gefordert ist und überhaupt ge- 
leistet werden kann: •um meinetwegen und um der Frohen Botschaft wegen". •Allem 
entsagen, was (man) besitzt" (Lk 14, 33), ja, •sein eigenes Leben hassen" (Lk 14, 26; 
Joh 12, 25), •das dem auf Selbstbehauptung, Sichdurchsetzen, Lebensraumeroberung 
und Lebensgenuß bedachten natürlichen Menschen absolut widerstrebt, ist nur dem 
möglich, der als Jünger Jesu verstehen lernt, worin das eigentliche ,Leben' besteht"", 
und der Jesus und seine göttliche Mission erkannt hat und umfängt. Beides gehört 

12 H. Sdilier in: Kittel, Theologisches Wörterbuch zum NT, I., 471 
13 Wenn dieser Vers auch in einem anderen Zusammenhang steht (in scharfem Gegensatz 

zu denjenigen, die den Grund ihrer Rettung und ihres Heils im atl. Gesetz sahen), so spricht 
er doch genau das aus, was in der Selbstverleugnung gemeint ist. 

14 Schmid, a. a. O., S. 132/33 



12 Friedrich Wulf 

zusammen und ist im Grunde ein und dasselbe; denn in Jesus und seinem Tode wird 
uns das ewige Leben gegeben. So überwältigend groß und zwingend ist das Motiv 
der •Selbstverleugnung", daß derjenige ein Tor wäre, der für Jesus und das in ihm 
geschenkte ewige Leben nicht gern und freudig sein kurzes irdisches Leben preis- 
gäbe, sei es auch im Martyrium. •Denn was nützt es einem Menschen, die ganze 

Welt zu gewinnen und (dabei) sein Leben einzubüßen? (Und) was kann ein Mensch 
als Preis bieten, um sein Leben zurückzukaufen?" (Mt 16, 26; Mk 8, 36•37). •Dieses 
zurückzugewinnen fehlt ihm jede Möglichkeit. Denn beim Gericht wird der Mensch 
nichts haben, was er Gott als Preis zum Rückkauf des verlorenen Lebens anbieten 
könnte (vgl. Ps 49 [48] )"15. Ist doch Jesus selbst und sein Blut der teure Preis, um 
den wir, die wir Sklaven der Sünde waren, zum ewigen Leben losgekauft wurden 
(1 Kor 6, 20; 1 Tim 2, 6; 1 Petr 1, 18/19). 

Der Evangelist Markus fügt dem obengenannten Herrenwort über die •Nachfolge" 
noch ein weiteres hinzu (8, 38), das •Matthäus (10, 33) und Lukas (12, 9) in anderer 
Fassung in der großen Jüngerrede bringen, wo auch sein geschichtlicher Ort sein 
wird"16, und das in dieser Fassung ein letztes Verständnis für den Sinn des neu- 
testamentlichen Begriffes der •Selbstverleugnung" bedeutet. Es lautet: •Zu jedem, 

der mich vor den Menschen bekennt, will ich mich bekennen vor meinem Vater im 
Himmel; wer mich aber vor den Menschen verleugnet, den werde auch ich vor 
meinem Vater im Himmel verleugnen" (vgl. 1 Joh 2, 23). •Bekennen" und •ver- 
leugnen" (im inneren und zugleich im öffentlichen Sinne) bilden hier korrespondie- 
rende Begriffe, die in Gegensatz zueinander stehen. Wir dürfen sie daher in Ver- 
bindung der beiden Verse: Mt 16, 24 und 10, 33 auch folgendermaßen abwandeln: 
Der Selbstverleugnung geht das Christusbekenntnis parallel und der Christusver- 
leugnung das Bekenntnis zu sich selbst, zu seinem selbstsüchtigen Ich, das sich in 
dieser Welt zu behaupten und durchzusetzen sucht und in ihr seine Erfüllung an- 
strebt. Entsprechend wird Christus sich zu jedem, der sich selbst verleugnet, d. h. 
zum Kreuz seines Meisters bekennt, auch vor seinem Vater im Himmel bekennen, 
d. h. ihm das ewige Leben zusprechen. Wichtig ist vor allem aber, daß die biblische 
Selbstverleugnung, sei es die bloß innere, sei es die öffentliche, in Verdemütigungen, 
in der Verachtung durch die Welt, in heiliger Narrheit oder im Martyrium, immer 
mit dem Christusbekenntnis verbunden und nur um seinetwillen möglich ist. Nur in 
dem Maße sich einer zu Christus bekennt, als dem neuen Lebensgrund, zu seinem 
Kreuz, als dem Zeichen seines Sieges und seiner Glorie, in dem Maße wird er nicht 
mehr sich und seinen naturhaften Lebensgrund, in der Selbstbezogenheit seines 
Wesens, bekennen, ihn vielmehr als unwert und nichtig, weil den Todeskeim in sich 
tragend und den Tod bringend, verleugnen können. 

Zusammenfassung 

Fassen wir unsere Untersuchung zusammen: Als Grundsinn der biblischen Selbst- 
verleugnung ergab sich uns die Preisgabe des irdischen Lebens, der Verzicht auf 
Sicherung und Erfüllung in dieser Welt, die tägliche innere Vorwegnahme des phy- 

15 Schmid, ebd. 
18 Schmid, a. a. O. 133 



Selbstverleugnung und Abtötung 13 

sischen Todes und die Bereitschaft zum inneren und sogar äußeren Martyrium in 
der Nachfolge des gekreuzigten Herrn. Die übrigen Bedeutungen des Wortes 
drtaQV80u.cu ECCUTöV: selbstlos handeln, seinen selbstsüchtigen Trieben und sündhaften 
Neigungen eine Absage geben, sich seiner selbst schämen und verurteilen, schwingen 
selbstverständlich alle mit, erhalten aber von jener Grundbedeutung her ihren be- 
sonderen Akzent, ihre christologische Nuancierung. Das erhellt noch mehr, wenn 
wir die beiden großen Motive herausstellen, aus denen die Selbstverleugnung geübt 
werden soll. Da ist in erster Linie das Vorbild des Herrn, der •nicht der Selbstliebe 
gelebt, sondern (handelte), wie geschrieben steht: ,Die Schmähungen derer, die Dich 

schmähen, sind auf mich gefallen" (Rom 15, 3), •der das Kreuz statt der ihm zu Ge- 
bote stehenden Freude auf sich nahm" (Hebr 12, 7). •Er, der in Gottes Gestalt war, 
setzte nicht seinen Anspruch darein, in seiner Gottgleichheit zu bleiben, sondern er 
entäußerte sich. Indem er Knechtsgestalt annahm, uns Menschen gleich wurde und 
sich in seiner ganzen Erscheinung wie ein Mensch gab, erniedrigte er sich und ward 
gehorsam bis zum Tode, ja bis zum Kreuzestode" (Phil 2, 6•8). Diesen gekreuzigten 
Herrn müssen wir lieben, mit der Liebe des Sünders, der den Tod verdient hat und 
der durch das Kreuz erlöst wurde, anders werden wir nie den so schmerzlichen Tod 
des •alten Menschen" auf uns nehmen können, werden wir nie dieses •Martyrium", 
dieses Zeugnis dafür, daß Gott der Herr ist und daß er über alles liebenswert ist, 
ablegen können. Warum der Vater seinen Sohn den Kreuzestod erleiden ließ, warum 
der Sohn im Gehorsam gegen seinen Vater das Kreuz erwählte und warum auch 
unser Tod, der Tod des •alten Menschen", in jedem Fall, trotz Gnade und Erlösung, 
so weh tut und dem Kreuzestode ähnlich ist, wissen wir letztlich nicht. Es bleibt für 
uns ein Geheimnis, das nur im Glauben angenommen werden kann, darin aber auch 
immer mehr an Licht gewinnt. • Mit dem Vorbild des Herrn und der Liebe zu ihm 
als erstem Motiv der Selbstverleugnung ist dann zugleich auch das zweite gegeben, 
die •Frohe Botschaft" (Mk 8, 35) nämlich, daß Christus uns im Kreuzestode zum 
Begründer und Vermittler eines neuen, des ewigen Lebens geworden ist, ja, Er selbst, 
der Verklärte, der Glorreiche, der Thronende und Herrschende unser Lebensgrund 
und unser Leben sein will. Zu Ihm gilt es sich also zu bekennen. Auf Ihn hin zu leben, 
auf das in Ihm grundgelegte ewige Leben, dessen Angeld wir im Heiligen Geiste 
schon empfangen haben (2 Kor 1, 22; 5, 5; Eph 1,14), ist fortan unser einziges Ziel. 
Damit bekommt der biblische Begriff der Selbstverleugnung eindeutig seinen escha- 
tologischen Akzent. Ohne seine Beziehung zur •Neuen Schöpfung" (2 Kor 5, 17, Gal 
6, 15), zum Ende aller Dinge, da Gott alles in allem sein wird (1 Kor 15, 28) und der 
Mensch in der offenen Glorie der Gotteskindschaft (Rom 8, 18•19), in der Gleich- 
gestalt mit dem Leibe Seiner Herrlichkeit (Phil 3, 21), ist der Vollsinn der biblischen 
Selbstverleugnung gar nicht denkbar. 

Von hier aus läßt sich nun auch der Unterschied der neutestamentlichen Selbst- 
verleugnung von der durch die Vernunft diktierten Selbstüberwindung und von jeg- 
licher Selbstverleugnung, die einseitig im Dienste der sittlichen Vollendung des 
Menschen steht, deutlich machen. Sie ist weiter, tiefer und umfassender als diese und 
läßt sich von der Vernunft her, vom Ziel der sittlichen Vollendung her allein nie- 
mals rechtfertigen. Wohl schließt sie diese ein, überragt sie aber in jeder Dimension; 
ihre Spitze liegt im Geheimnis und ist nur vom Glauben her zu erfassen. Daher ist 



14 Friedrich Wulf 

auch ihre Motivierung eine andere. Es geht gar nicht in erster Linie um den Men- 
schen, um seine Vollkommenheit. Der Mensch soll sich vielmehr ganz aus dem Auge 
verlieren, soll sich vergessen, soll allem entsagen und sein Leben hintansetzen, um 
nur noch an das zu denken, was seines Meisters ist, um die Herrlichkeit des neuen 
Lebens in Christus und im Geist preisen zu können und Zeugnis zu geben von dem, 
den man mehr lieben muß als sich selbst. Damit ist die Aufgabe, die dem Nachfolger 
Christi-gestellt ist, auf der einen Seite viel härter und schwerer, als sie je von einer 
vorwiegend rationalen Betrachtungsweise gestellt werden kann; auf der anderen 
Seite abeg-rJtich wieder unvergleichlich viel leichter. Denn in der Liebe zu seinem 
Herrn, der ihm vorangeht, und im Hochgefühl seiner Erlösung und Begnadigung 
spricht der Christ: •Die Leiden dieser Zeit, denke ich, stehen in keinem Verhältnis 

zu der Herrlichkeit, die sich an uns offenbaren wird" (Rom 8, 18). 
Wichtig scheint zum Schluß dieser Untersuchung nur noch die Bemerkung, daß 

all das, was hier über die Selbstverleugnung gesagt wurde, nicht nur in das Gebiet 
der Räte hineingehört, sondern allen Christen ohne Ausnahme gilt. Gott mag den 
einen auf dem Weg des Sterbens weiter führen als den anderen, und vieles, was 
dem Menschen als Hilfe zu Gebote steht, um mutiger und schneller au^f diesem Wege 
voranzuschreiten, mag geraten, nicht geboten sein. So wie aber allen ohne Ausnahme 
aufgetragen ist, nach der Heiligkeit, nach der Vollendung in der Liebe, zu streben, 
ebenso ist die Grundvoraussetzung dazu allen geboten, sich selbst im vollen biblischen 
Sinne dieses Wortes zu verleugnen, d. h. hinter Christus herschreitend allem zu 
entsagen (Lk 14, 33) und dieses irdische Leben im Tode des Kreuzes preiszugeben. 

•Erschienen ist die Gnade Gottes, die allen Menschen Rettung bringen will, indem 
sie uns anleitet, das Gottwidrige, die Begierden der Welt zu verleugnen, um dieses 
zeitliche Leben in edler Selbstzucht, gerecht und gottesfürchtig zu leben, in Erwartung 
der seligen Hoffnung, der Erscheinung der Herrlichkeit unseres großen Gottes und 
Erlösers Jesus Christus" (Tit 2,11•13). Aus der Haltung der Selbstverleugnung, 
der Hintansetzung und Preisgabe der Welt und des eigenen Lebens, um des Herrn, 
um des Evangeliums, um des ewigen Lebens, um der Liebe Gottes willen, folgt ganz 
von selbst der Aufruf zum Einzelkampf, zur täglichen Auseinandersetzung mit dem 
•alten Menschen". Davon ist im Neuen Testament vor allem unter dem Begriff der 
•Abtötung" die Rede. 

2. Abtötung 

Auch der traditionelle Begriff der Abtötung hat in der Heiligen Schrift, nämlich in 
den Paulinen, seinen Ursprung. Er kommt unter einem zweifachen Namen vor: 

1. •öavaioco; wörtlich = dem Tode überliefern, zu Tode bringen. 2. vexQÖoo; wört- 
lich = zum Absterben bringen (von vExpog ist auch ein Substantiv gebildet: vguowcic; 
= das Absterben eines Körperteils durch Erkrankung; im übertragenen Gebrauch 
2 Kor 4, 10 = das Todesleiden). Die Vulgata übersetzt beide Ausdrücke mit dem 
gleichen Wort mortificare (mortificatio). 2 Kor 4,10: •semper mortificationem Jesu 
in corpore nostro circumferentes • wir tragen allezeit das Todesleiden Jesu an un- 
serem Leibe" kommt für unsere Untersuchung nur am Rande in Frage, weil sich die 
hier gemeinte mortificatio unmittelbar nur auf die äußeren Leiden bezieht, die Pau- 
lus im Dienste des Apostolates zu erdulden hat. Die Leiden, die der Apostel an sei- 



Selbstverleugnung und Abtötung 15 

nem Leibe (wörtlich an seinem sterblichen Fleische) um Jesu willen erduldet, sind für 
ihn eine Nachahmung, ja Fortsetzung und Ergänzung des Todesleidens Jesu. Darum 
offenbart sich auch in einem solchen Leiden das Leben Jesu, nämlich in dem Trost, 
der ihm zuströmt, in der Kraft, die er erfährt und in der Ausdauer, die ihm etwas von 
der Unüberwindlichkeit Gottes mitteilt. 

Unmittelbar zu unserem Thema gehören nur die beiden Stellen: Rom 8, 13 und 
Col 3, 5, die darum auch in der christlichen Tradition immer wieder herangezogen 
werden. 

Rom 8,13 heißt es: •EI öe JtvEV|«m tag jioaleig TOü acbuatog {hxvcaoi,is \r\om%z 
• wenn ihr aber durch den Geist die Werke des Leibes ertötet, werdet ihr leben". 
Der Satz muß aus dem Zusammenhang gedeutet werden; dieser handelt von dem 
Gegensatz zwischen Fleisch und Geist (7. u. 8. Kap.). •Mit dem Begriff fleisch' be- 
zeichnet der Apostel (hier) den Menschen in seiner Ohnmacht vor Gott, nachdem Tod 
und Sünde ihre Herrschaft über die Welt angetreten haben ... Der Mensch ohne 
Christus, ohne den Geist, der unerlöste Mensch ist fleischlich, verkauft unter die 
Sünde (Rom 7, 14)"17. Aber •auch da, wo Paulus mit Fleisch die widergöttliche Rich- 
tung im Menschen meint, also eine Bestimmtheit seines ganzen Seins, ist die ur- 
sprüngliche sinnliche Bedeutung, gleich Leib, nicht verloren gegangen... Paulus 
denkt bei »Fleisch« offenbar an die Macht des Leibes über das ganze Sein und Han- 
dein des Menschen, und er findet diese Macht nicht nur in den stärksten leiblichen 
Trieben, dem Nahrungs- und Geschlechtstriebe, die das Leben offen und heimlich 
über das Maß beherrschen, sondern auch in den »geistigen« Sünden wie Götzendienst 
und Lieblosigkeit, die er »Werke des Fleisches« nennt (Gal 5, 19). Und zwar ist es 
der Leib in seiner Sterblichkeit (Rom 6, 12), dessen ständige geheime Todesangst und 
Lebensgier als Selbsterhaltungsdrang das ganze Leben beherrscht, es träge zur Liebe, 
zum Opfer, zum Glauben macht"18. • Geist als Gegensatz dazu ist einmal die gött- 
liche Kraft, die dem begnadeten Menschengeist verliehen wird und diesen zur An- 
teilnahme am Geiste Gottes umwandelt (Geist ist darum in diesem Zusammenhang 
auch einfach der Geist des begnadeten Menschen), ferner personenhaftes göttliches 
Wesen (so vor allem 1 Kor 12, 4•6; 2 Kor 13, 13; ebenso Rom 8, 16, 26; Gal 4, 6; 
1 Kor 2, 10, 11, 13), das dem begnadeten Menschen innewohnt, ihn erfüllt, in ihm 
wirksam ist. • Fleisch und Geist stehen in einem unversöhnlichen Gegensatz zuein- 
ander. •Das Fleisch begehrt wider den Geist, der Geist aber wider das Fleisch; das 
sind einander entgegengesetzte Mächte" (Gal 5, 17). •Das Sinnen des Fleisches ist 
der Tod, das Sinnen des Geistes aber Leben und Friede" (Rom 8, 6). Durch Christi 
Erlösung, durch seinen Tod ist der Mensch der Herrschaft und dem Machtanspruch 
des Fleisches entrissen worden. In der •Gestalt des Sündenfleisches" (Rom 8, 3), d. h. 
in einer menschlichen Natur, die seit dem Fluch Gottes über die Menschen dem Tod 
unterworfen war, hat Christus Tod und Sünde besiegt und dadurch entmächtigt. Der 
erlöste Mensch hat seinen Lebensgrund nicht mehr im Fleisch, sondern im Geist, dem 
göttlichen Geist und Lebenspender, dem Geist Christi (Rom 8, 9). Ist darum auch 
•der Leib (das irdische Wesen: Karrer) um der Sünde willen tot" (Rom 8, 10), d. h. 

17 Otto Kuss in: Regensburger NT, Bd. 6, Regensburg (1940), 71 
18 Paul Althaus in: Das Neue Testament deutsch. Neues Göttinger Bibelwerk. 2. Bd., 

3. Aufl., Göttingen 1938, Nr. 2. S. 72 



16 Friedrich Wulf 

dem Tod und der Verwesung ausgeliefert, so ist doch der Geist lebendig, voll des un- 
sterblichen Lebens. Dieses Leben ist so mächtig, daß es einst auch den Leib wieder 
lebendig machen und in sich hineinziehen wird. • Während das 7. Kapitel des 
Römerbriefes die Ohnmacht des unerlösten Menschen unter dem Gesetz schilderte, 
handelt das 8. von der Erlösung durch Christus und von der Herrlichkeit des christ- 
lichen Lebens. Es ist ein Jubellied auf die Gnade der Kindschaft, die uns im Geist 
Jesu, des eingeborenen Gottessohnes zuteil geworden ist, die uns befreit hat aus der 
Gefangenschaft, vom Joch der Sünde, und uns stärken soll auf dem Rüdeweg in das 
Land der Verheißung. Noch aber ist diese Gnade nicht unverlierbar. Tag für Tag 
muß sie im Kampf bewahrt werden. Denn der Anreiz zur Sünde macht sich immer 
wieder in unseren Gliedern bemerkbar. In solchen Stunden soll der Christ daran 
denken, daß die Macht der Sünde in ihm schon gebrochen ist und der Geist Gottes 
in ihm herrscht. • Aus dieser Situation heraus ergeht die Mahnung: •Wenn ihr nach 

dem Fleische lebt, werdet ihr sterben; wenn ihr aber durch den Geist die Werke des 
Leibes ertötet, werdet ihr leben. Denn alle, die sich vom Geiste Gottes leiten lassen, 
sind Gottes Söhne" (Rom 8, 13•14). Wie schon Kap. 6, 11 ff. •geht Paulus von den 
großen Indikativen zum Imperative über: Ihr seid im Geiste, so lebt nach dem Geiste! 
Das Fleisch ist tot, so tötet das Fleisch!... Noch einmal erinnert (er daran), wie schon 
6, 22 und 8, 6f., was die hier geforderte Entscheidung bedeutet: es geht um Tod und 
Leben ... Gerade das, was für den natürlichen Menschen ein Sterben ist, das in den 
Tod geben seiner Süchte, führt ins Leben"19. 

Bei einer soldien Interpretation würden wir allerdings erwarten, daß der Apostel 
von den •Werken des Fleisches" spräche, die ertötet werden müßten, nicht aber von 
den •Werken des Leibes". Bei näherem Zuschauen ergibt sich aber, daß Paulus genau 
zu unterscheiden weiß. Zwar hängen die beiden Begriffe •Fleisch" und •Leib" eng 
miteinander zusammen. Denn der hier gemeinte •Leib" ist der •Leib des Todes" 
(oG)\ia TOV ftavcVro'u: Rom 7, 25), also jenes schwache, in sich ohnmächtige Wesen, das 
infolge der Sünde den Todeskeim in sich birgt und dem Tode verfallen ist. Dieser 
Leib kann auch in der Gnade noch von der Sünde mißbraucht werden; dann wird er 
•Leib der Sünde" (aS>\ia tfjg au.aQTict<;: Rom 6, 6) genannt, der also der Sünde ver- 
fallen ist und von der Sünde beherrscht wird. Er kann aber auch von der Gnade, von 
der Macht des Geistes in Besitz genommen und verwandelt werden, so daß er den 
Keim der Auferstehung in sich trägt und ein Verlangen hegt nach dem Offenbar- 
werden der Herrlichkeit der Kinder Gottes. Wem der Mensch die Glieder seines 
Leibes hingibt: der Sünde oder dem Geiste Gottes, das ist auch nach der Erlösung in 
seine Freiheit gestellt. Denn die Gnade, so über alles Maß groß und machtvoll sie 
ist, zwingt doch niemanden. Darum kann der Apostel mahnen: •Gebet nicht eure 
Glieder der Sünde hin als Werkzeug der Ungerechtigkeit, sondern, vom Tode zum 
Leben auferstanden, gebt Gott eure Glieder hin als Werkzeuge der Gerechtigkeit" 
(Rom 6, 13). •Von dem Fleische könnte das nie gesagt werden. Das Fleisch kann nur 
vernichtet, der Leib aber wird durch Christus verwandelt werden (Phil 3, 21). Daher 
fehlt auch jede leibfeindliche Askese. Leib und Fleisch sind also klar unterschieden, 
trotz alles jetzigen Zusammenhanges"20. 

18 Althaus, a. a. 0., 74 
20 Althaus, a. a. 0., 73 f. 



Selbstverleugnung und Abtötung 17 

Im Besitz des Geistes sind wir also nur diesem schuldig, auch wirklich aus dem 
Geiste zu leben und die Glieder unseres Leibes Gott als wohlgefällige Werkzeuge 
hinzugeben. Dem Fleisch hingegen, das ja durch die Gnade in seiner Herrschaft 
verurteilt und seiner Macht beraubt wurde, haben wir keinerlei •Verpflichtung" 
mehr, als wären wir ihm noch Untertan. Wenn nun in zwei Halbversen gegenüber- 
gestellt wird: •Wenn ihr nach dem Fleische lebt, werdet ihr sterben (13a) • wenn 
ihr aber durch den Geist die Werke des Leibes ertötet (d. h. nicht mehr nach dem 
Fleische lebt), werdet ihr leben" (13b), so ist hier mit •Leib" der •Leib der Sünde", 
d. h. der Leib unter der Herrschaft der Sünde gemeint und die •Werke des Leibes" 
sind praktisch doch die •Werke des Fleisches". Daher übersetzt die Vulgata mit 
Recht: •facta carnis". Für •Werke" des Leibes, die ja schon als in die Tat umgesetz- 
tes sündiges Begehren nicht mehr ertötet werden können, müßte es genauer heißen: 
•die sündhaften Begierden des Leibes". Dazu gehören nicht nur die offenkundigen 
Sünden, die facta carnis, die der Apostel in den sogenannten Lasterkatalogen auf- 
zählt, sondern, da es sich um den erlösten Menschen handelt, in dem der Geist lebt 
und wirkt, jedes selbstsüchtige Begehren, das auf rein irdische Erfüllung aus ist, das 
die irdische Existenz sicher stellen und zur Abrundung bringen möchte. Denn ein 
solches Begehren käme nicht aus dem Geist, aus dem Geist der Kindschaft, der in uns 
nach dem Vater im Himmel ruft, sondern aus dem Fleisch, aus dem Drang der Selbst- 
behauptung, des Stolzes, und würde notgedrungen auf die Dauer dem •Fleisch" und 
seinen Süchten erliegen. 

Das grundlegende Motiv, aus dem heraus die •Abtötung gefordert wird, ist die 
Alternative von Tod und Leben, von ewigem Tod und ewigem Leben. Und weit 
mehr als der Schrecken des Todes, der durch Christi Erlösungstat entmächtigt und 
überwunden wurde, ist es das unvorstellbare Gut, das Christus uns gebracht hat, das 
Leben der Kindschaf t Gottes, dessen Angeld wir im •Geist" schon besitzen und dessen 
Offenbarwerden wir erwarten, das uns, nach Paulus, zur Tötung des •fleischlich" ge- 
sinnten Menschen antreiben soll. Um der Herrlichkeit dieses Gutes willen sollen wir 
den Tod des •Leibes", soweit er der Sünde und der Selbstsucht zugeneigt ist, auf 
uns nehmen. Wir brauchen uns vor diesem Tode nicht zu fürchten; denn wir stehen 
im Sterben nicht allein. Die Kraft des göttlichen Geistes ist in uns lebendig und wirkt 
für uns. Darum heißt es: •Durch den Geist ertötet die Werke des Leibes!" Und 
gerade indem wir uns in den Tod hineingeben und indem wir unsere Schwäche 
spüren, strömt uns neues, ungeahntes Leben zu und winkt uns die schon anhebende 
Herrlichkeit des ewigen Sieges und der ewigen Freude herüber. •Wenn ihr durch den 
Geist die Werke des Leibes ertötet, werdet ihr leben". 

Die zweite Stelle, wo von •Abtötung" bei Paulus die Rede ist, findet sich Col 3, 5: 
•.NeKQCüoetTE ow TO u&A.n T«x EJtt xf\q YT|; • So bringet denn eure Glieder, soweit sie 
das Irdische suchen, zum Absterben: Unzucht, Unreinheit, Leidenschaft, böse Be- 
gierde, Habgier ...". Sehen wir zunächst wieder den Zusammenhang. 

In die Gemeinde von Kolossae waren Lehrelemente einer mit judaistischen Über- 
lieferungen durchsetzten phrygischen Gnosis eingedrungen, die die Würde und ein- 
zigartige Mittlerstellung Christi gefährdeten. Soweit wir uns von ihr nach den bruch- 
stückhaften Andeutungen Pauli noch ein Bild machen können, läßt sich ungefähr 



18 Friedrich Wulf 

Folgendes rekonstruieren: Das Weltall ist, wie in aller hellenistischen Gnosis, duali- 
stisch gedacht. Gott und das Böse tun sich gleicherweise in einer Stufenfolge von 
sichtbaren Abbildern, von kosmischen Urstoffen und -mächten kund. Diese werden 
als engelhafte bzw. dämonische Wesen gedacht. Sie haben Macht über den Menschen 
in seinem unerlösten, an die Materie gebundenen Zustand. Man kann sich ihrer aber 
durch kultisch-rituelle Übungen (u. a. durch die Beschneidung) und durch körperliche 
Askese vergewissern, dadurch ihrer Macht für den geistigen Aufstieg zu Gott in 
immer höheren Erkenntnissen teilhaftig werden, oder auch sich auf diese Weise vor 
ihnen schützen. • Dem stellt Paulus die reine christliche Lehre gegenüber: Christus 
allein ist •das Bild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene vor aller Schöpfung. 
Das Sichtbare und das Unsichtbare, Throne, Herrschaften, Mächte und Gewalten • 
alles ist durch ihn und auf ihn hin geschaffen" (1, 15•16). •Er ist das Haupt seines 
Leibes, der Kirche ... Denn es hat Gott gefallen, in ihm die ganze Fülle wohnen zu 
lassen und durch ihn alles mit sich zu versöhnen, da er durch sein Blut am Kreuze den 
Frieden begründete" (1, 18•19). An dieser Fülle und an dieser Versöhnungstat 
Christi nimmt der Christ teil (2, 10) durch den Glauben (1, 23; 2, 5•7. 12) und durch 
die Taufe (2, 11•12. 20; 3, 1. 3). In der sakramentalen Taufe, die den Glauben mit 
einschließt, ist er mit Christus gestorben und wieder auf erweckt worden (2, 12•13. 
20; 3, 1. 3). Wie darum am Kreuze die gottfeindlichen Mächte, die den Menschen 
unter die Sünde versklavt hatten, im ganzen gerichtet und entmächtigt wurden, so 
durch das sakramentale, gnadenhaft wirksame Nachbild dieses Todes im einzelnen 
Menschen. Durch dieses Nachbild wurden dem Getauften nicht nur die aktuellen 
Sünden nachgelassen, er wurde auch frei von der alles beherrschenden Macht des 
Sündenfleisches, von der Macht der •Weltelemente", des Todes und Satans. Keine 
von diesen Mächten hat gegen den Christen noch eine Forderung anzumelden, seit- 
dem Christus den Schuldschein, der wider den Menschen zeugte, im Hinsterben seines 
•Fleischesleibes" (1, 22) ans Kreuz geheftet und vernichtet hat (2, 14•15. 20). Und 
wie der Täufling •durch die Nachbildung seines (Christi) Todes mit seinem Tode 
(= dem gestorbenen und begrabenen Christus) zusammengewachsen"21 ist, so wird 
er auch •durch die Nachbildung seiner (Christi) Auferstehung mit seiner Aufer- 
stehung (= dem auferstandenen Christus) zusammenwachsen"22 (Rom 6, 5) und an 
seinem Leben Anteil nehmen, in der Verborgenheit des Glaubens schon jetzt, end- 
gültig und offen in der Auferstehung des Leibes. Darum die Mahnung des Apostels, 
nicht mehr in dieser Welt zu leben und auf ihre Mächte zu bauen (2, 20), sondern zu 
suchen, was droben ist, wo Christus zur Rechten des Vaters thront; nicht mehr an das 
Irdische (tct enl TTJ? Y%) zu denken, sondern an das, was droben ist (tct avco) (3, 1•2). 
Ist doch der Grund, die Wurzel des Lebens des Christen nicht mehr im •Leibe des 
Fleisches" (2, 11), nicht mehr in der Welt, sondern in Christus, der da ist •alles und 
in allem" (3, 11). Christus ist der Anfang eines ganz neuen Lebens (1, 18); in Ihm ist 
die Fülle des göttlichen Lebens leibhaft allen, die an Ihn glauben und sich taufen 
lassen, zugänglich geworden. Alles geht also darauf hinaus, daß der Christ diese 
Welt hinter sich lasse und dem Zukünftigen lebe. •Ihr seid gestorben, und euer 

21 So übersetzt Wikenhauser (Die Kirche als der mystische Leib Christi, 1937, 124) Rom 6,5 
22 So ist der zweite Teil des Satzes Rom 6, 5 sinngemäß zu ergänzen:  &Xkä xai (oiö[i(()t)Toi 

TCö 6[iow&(j.axi) rfjg ävaatdaecog (OUJTOO) EO"6p.£<hx; vgl. Theol. Wörterbuch z. N. T. V.,193. 



Selbstverleugnung und Abtötung 19 

Leben ist mit Christus verborgen in Gott • wenn dann Christus, unser Leben, her- 
vortreten wird vor aller Augen, so werdet auch ihr hervortreten in Herrlichkeit" 

(3, 4). 

In diesem Zusammenhang steht der Vers: •So bringet denn eure Glieder zum 
Absterben, soweit sie das Irdische suchen!" Es ist hier nicht an körperliche Abtötung 
im heute gebräuchlichen Sinne dieses Wortes gedacht; vor übertriebener körperlicher 
Kasteiung hat der Apostel vielmehr ausdrücklich gewarnt; sie verdiene keine Wert- 
schätzung, da sie leicht zur Befriedigung des Fleisches führe (2, 23), zumal wenn der 
Mensch auf ihrem Wege den Ansprüchen des Leibes zu entkommen und zu höheren 
Erkenntnissen und Schauungen zu gelangen trachte. Es wird auch nicht einfach ge- 
sagt: •Tötet eure Glieder!" Hier gilt dasselbe, was schon oben bemerkt wurde: Zwi- 
schen den Gliedern des Leibes und dem Fleisch wird genau unterschieden. Von Letz- 
terem heißt es im Galaterbrief (5, 24) schlechthin: •Die Christus Jesus angehören, 
haben ihr Fleisch mit seinen Leidenschaften und Lüsten gekreuzigt". Von den Glie- 
dern des Leibes aber heißt es: •Bringet sie zum Absterben, soweit sie das Irdische 
suchen". Unter dem •Irdischen" sind zunächst einmal die konkreten sündhaften 
Begierden verstanden, wie der unmittelbare Kontext zeigt. Wenn dabei als Erstes 
die Sünden gegen das sechste Gebot genannt werden, so mag das Wort •Glieder" 
solches nahegelegt haben (vgl. Rom 6, 19; 1 Kor 6, 15), oder der Apostel wollte die 
Unkeuschheit zusammen mit der Habgier als die Hauptlaster des Heidentums bloß- 
stellen23. In einer zweiten Reihe folgen dann die Sünden gegen die Nächstenliebe, 
und alle aufgeführten Sünden miteinander bilden die •Werke des alten Menschen" 
(3,9). Die beiden Verse: •Bringet eure Glieder zum Absterben, soweit sie das Irdische 
suchen" und: •Ziehet aus den alten Menschen mitsamt seinen Werken" stehen also 
in Parallele. • Das •Irdische" ist dann aber noch weiter aus dem Gegensatz zu dem, 
•was oben ist", zu verstehen. •Was oben ist", xä ctvca, das ist Christus, thronend zur 
Rechten des Vaters, aber auch alles, was über Christus in den beiden ersten Kapiteln 
gesagt wurde, daß er das Bild des unsichtbaren Vaters sei, die Fülle der Gottheit in 
leiblicher Einwohnung, das Haupt seines Leibes, der Kirche, die Versöhnung der 
Menschen in seinem Blute, der Anfang, der Erstgeborene von den Toten, das geheim- 
nisvolle Leben des Christen. Das •Irdische", ta eni tfjc; Y?)S> 

isi den gleichen Aus- 
führungen Pauli gemäß das •Fleisch" (2, 13), sind die •Mächte und Gewalten" dieser 
Welt (2, 15), an die der unerlöste Mensch versklavt war, und die in den •Elementen 
der Welt" (2, 9. 20) sich kundtuenden bösen Geister. All dem gegenüber soll der 
Christ tot sein, nachdem er einmal mit Christus in der Taufe gestorben ist und be- 
graben wurde. Von diesem Totsein, von dem Gleichgestaltetsein mit dem gekreu- 
zigten Christus klingt noch etwas nach, wenn es heißt: •Bringet eure Glieder zum 
Absterben, soweit sie das Irdische suchen!" Der Christ soll ausziehen aus dieser 
Welt, er soll sein ganzes Interesse, sein Denken und Verlangen dem •oben" zuwen- 
den, dem neuen Leben in Christus, der Erneuerung des Menschen nach dem Bilde 
Gottes, und wo sich der widerstrebende, der Welt noch verhaftete Leib und seine 
Glieder bemerkbar machen, da soll er ihrem Verlangen nicht nachgeben, sondern 
sprechen: •Die Welt ist mir gekreuzigt, und ich bin es für die Welt" (Gal 6,14). Es 

23 Vgl. Karl Staab, in: Regensburger N. T. Bd. 7, S. 74 



20 Friedridi Wulf 

ist ein harter Kampf, man möchte sagen, es ist ein langsamer Prozeß, ehe die Glieder 
des schwachen und dem Irdischen zugeneigten Leibes ganz abgestorben sind. Und es 
muß schon einer sich oft und oft dem •oben" zugewandt haben, ehe diese Glieder 
willige Werkzeuge zur Heiligung des Lebens werden (vgl. Rom 6, 19). Aber es geht, 
es geht sogar leicht. Denn der Christ ist schon mit Christus auferweckt worden, er 
braucht niemandes Sklave mehr zu sein, er trägt das Leben mit Christus schon in sich, 
nimmt teil an dessen Fülle und Macht. •Darum beten und flehen wir unaufhörlich  
ihr möchtet die Fülle der Erkenntnis seines Willens erlangen, mit aller Weisheit und 
geistigem Verständnis, um würdig des Herrn zu wandeln und sein ganzes Wohl- 
gefallen zu haben; auf daß ihr Frucht bringet in jeglichem guten Werk ... aus- 
gerüstet mit aller Kraft aus der Allmacht seiner Herrlichkeit: dann wird euch Geduld 
und Beharrlichkeit werden, und ihr werdet mit Freuden Dank sagen dem Herrn, der 
uns befähigt hat, am ,Erbe der Heiligen teilzuhaben im Licht. Er hat uns ja errettet 
aus der Macht der Finsternis und uns in das Reich seines geliebten Sohnes versetzt" 
(1, 9•13). Auch hier ist es wieder, wie Rom 8, 13, ein jubelnder Ton, das Bewußt- 
sein der Fülle, das die •Abtötung" wie selbstverständlich erscheinen läßt und das 
Sterben der selbstsüchtigen Natur, den Auszug aus dieser Welt in das verklärende 
Licht der Hoffnung hineinstellt, daß der Tag der Freude und der Herrlichkeit bald 
anbricht. 

Zusammenfassung 

Überschauen wir noch einmal, was Paulus an den beiden Stellen Rom 8, 13 und 
Col 3, 5 über die •Abtötung" sagt. • Im Vergleich zur biblischen •Selbstverleug- 
nung", die eine allgemeine, umfassende, grundlegende Haltung des Christen zum 
Inhalt hatte: die Preisgabe des irdischen Lebens um der Frohen Botschaft willen und 
die Bereitschaft zum Martyrium in der Nachfolge des gekreuzigten Herrrn, bezieht 
sich die •Abtötung" bei Paulus unmittelbar auf einzelne Akte, auf die Süchte und 
sündhaften Begierden des •Leibes". (Daran knüpft die Möglichkeit, von einer christ- 
lichen Tugend der Abtötung zu sprechen.) Darüber hinaus schwingt aber in den 
Worten •ertöten", •zum Absterben bringen" immer auch die Forderung nach dem 
Tode des ganzen •fleischlich" oder •irdisch" gesinnten Menschen mit. •Abtötung" 
besagt für Paulus, daß der ganze Mensch dem •Fleische" nach, in bezug auf das •Ir- 
dische" (im Sinne von Col 3, 5) sterben muß (hier nähert sich der paulinische Be- 
griff der •Abtötung" der Forderung Christi nach •Selbstverleugnung"), und daß 
er selbst aktiv zu diesem Sterben beizutragen hat. Daher die Imperative: Ertötet! 
Bringet zum Absterben! Der damit verbundene Akzent des Kämpferischen, des 
Widerstreitens tritt in dem uns geläufigen Begriff der Abtötung sehr stark hervor. 

Das Ziel der biblischen •Abtötung" ist nicht nur der natürlich sittlich vollkommene 
Mensch, sondern der •geistliche", d. h. der aus dem Geist lebende Mensch, in dem 
also der Geist Gottes lebendig ist und herrscht, und der sich von diesem Geiste, vom 
Geiste der Kindschaft und der selbstlosen Liebe in all seinem Tun und Denken trei- 
ben, leiten und bestimmen läßt. Es ist der •neue Mensch, der sich erneuert in Er- 
kenntnis" (der von Christus verkündeten Offenbarungswahrheiten), bei dem keine 
natürlichen Unterschiede, sei es der Abstammung, der sozialen Stellung oder der 



Selbstverleugnung und Abtötung 21 

Bildung mehr zählen, sondern einziger Maßstab der Bewertung Christus ist, Christus 

•alles und in allem" (Col 3, 10•11). 
Am stärksten zeigt sich das spezifisch Christliche der •Abtötung" dort, wo der 

Apostel die Forderung, dem •fleischlichen" und •irdisch" gesinnten Menschen abzu- 
sterben, aus dem Geheimnis der Taufe ableitet. Für Col 3,5 ist dieser Zusammenhang 
eindeutig, aber auch Rom 8, 13 steht in logischer Verbindung mit dem 6. Kapitel 
desselben Briefes. Der Gedankengang ist bekannt: In der Taufe ist der Täufling durch 
das sakramentale, gnadenhaft wirksame Nachbild des Todes Christi mit dem ster- 
benden und gekreuzigten Christus zusammengewachsen (Rom 6, 5). Dadurch wurde 
der alte Mensch der Sünde mitgekreuzigt und dem Tode überantwortet (ebd. 6, 6). 
Der Christ ist mit Christus gestorben und begraben worden, d. h. er erhielt die Ver- 
zeihung seiner Sünden, wurde vom Fluch, der auf dem Menschengeschlecht lastete, 
befreit und aus der Macht der Sünde erlöst. Diesen Tod gilt es nun mit Hilfe der 
Gnade in einem sittlichen Leben täglich zu erneuern. Darin besteht die •Abtötung". 
Dazu kommt noch Folgendes: Alle Gnade ist Gnade des Todes Christi, d. h. Gnade, 
die durch den Tod Christi bewirkt wurde und vom Tode Christi ausgeht. Indem nun 
diese Gnade unsere Natur ergreift, wird die Sterblichkeit unseres Leibes, die Hin- 
fälligkeit unseres Wesens, wird all unser Sterben in dieser Zeit dergestalt in den er- 
lösenden Tod Christi hineingenommen, daß es zum Gleichbild des leidenden und ge- 
kreuzigten Herrn wird, sofern wir nur und in dem Maße wir aus dieser Gnade des 
Todes leben. Darum kann z. B. der Apostel sagen, daß wir in unseren Leiden um 
Christi willen •allzeit das Todesleiden Jesu an unserem Leibe tragen" (2 Kor 4, 10). 
Zwar soll auch das Leben Jesu an unserem Leibe sichtbar werden (ebd.), aber nicht 
als Herrlichkeit der Verklärung, sondern als Trost, Kraft, Standhaftigkeit (ebd. 8•9) 
und in jeglicher Tugend, vor allem in Glaube, Hoffnung und Liebe. Während wir 
in der Gnade dem gekreuzigten Herrn schon gleichgestaltet worden sind, wird uns 
die •Gleichgestalt mit dem Leibe seiner Herrlichkeit" (Phil 3, 21) erst bei der Auf- 
erstehung des Fleisches zuteil. Einstweilen ist unser •Leben mit Christus in Gott 
verborgen" (Col 3, 3) und •wir tragen diesen Schatz (das Licht der Erlösung) in 
irdenen Gefäßen, damit (offenbar werde, daß) die übermächtige Kraft von Gott ist 
und nicht von uns" (2 Kor 4, 7). Damit bekommt nun auch der biblische Begriff der 
•Abtötung" eine eigentümliche Doppeldeutigkeit. Er besagt einmal das Sterben und 
Vergehen eines Niederen, Unwertigen, nämlich den Tod des irdischen Menschen, 
der als solcher immer wieder der Sünde und dem Irdischen zuneigt, ebenso aber auch 
die Gleichgestaltung mit dem gekreuzigten Christus (vgl. Gal 5, 24: Die Christus 
Jesus angehören, haben ihr Fleisch mit seinen Leidenschaften und Lüsten gekreuzigt), 

das immer innigere Zusammenwachsen mit seinem Sterben und seinem Tode. Und 
weil dieser Tod Heilstod ist, Sieg über die Sünde, Überwindung eben dieses Todes 
und Begründung einer neuen •Weltzeit", darum ist auch die christliche •Abtötung" 
ein Erweis der Macht Gottes, Aufblühen eines neuen Lebens und beginnende Auf- 
erstehung. Abtötung dient nicht nur dem Leben, sondern ist zugleich Leben in Chri- 
stus oder besser: Kennzeichen und Sichtbarwerden dieses Lebens. Das •Ausziehen des 
alten Menschen" im Sinne Pauli ist zugleich •Anziehen des neuen Menschen ... nach 
dem Bilde dessen, der ihn geschaffen hat" (Col 3,10). Der Begriff der Erlösung und 
des neuen Lebens in Christus ist für Paulus wie überhaupt für das Neue Testament 



22 Friedrich Wulf 

so überragend und mittelpunkthaft, daß alles auf ihn bezogen wird und von ihm 
seine eigentümliche Note empfängt. So ist auch die •Abtötung" bei Paulus von einer 
Kraft und einer Hochgestimmtheit getragen, die dem Nichtchristen gänzlich unver- 
ständlich erscheinen muß, und die auch nie und nimmer durch das Ziel einer rein 
menschlichen sittlichen Vervollkommnung erklärt würde. 

Und noch ein Letztes verdient Erwähnung: Der Entscheidungscharakter der •Ab- 
tötung". Paulus spricht von •ertöten" und •zum Absterben bringen" immer im Zu- 
sammenhang eines scharfen Gegensatzes, des Gegensatzes von •Fleisch" und •Geist", 
von •Tod" (durch die Sünde) und •Leben" (in Christus). Die •Abtötung" steht ge- 
wissermaßen mitten zwischen diesen beiden Gegensatzpaaren und entscheidet dar- 
über, ob der •Geist" über das •Fleisch", das •Leben" über den •Tod" den Sieg 
davonträgt. Und es muß entschieden werden. Denn der irdisch gesinnte Mensch regt 
sich immer wieder und läßt keine Ruhe. Es gibt keine neutrale Zone, in die sich der 
Christ aus diesem Kampfe, aus der eigentlichen Entscheidung seines Lebens zurück- 
ziehen könnte. Entweder ist er im •Fleisch" oder im •Geist", entweder ist er tot durch 
die Sünde oder aber er lebt in der Gnade und in Christus. Nicht als ob damit jeder 
einzelne seiner Akte notwendig entweder •Fleisch" oder •Geist", totbringend oder 
lebenspendend wäre, aber in die Entscheidung gestellt, kann er keine •neutralen" 
Akte setzen (sie wären schon eben dadurch •fleischlicher" und •irdischer" Art), und 
der konkrete Gang des Lebens zwingt ihn mehr oder weniger in einem fort, Stellung 
zu nehmen zwischen dem, was •irdisch" und dem, was •oben" ist. In diesem Sinne 
haben die Heiligen mit Recht von der Notwendigkeit einer •ständigen Abtötung" 
gesprochen24 und so bekundet, daß die Abtötung von ausschlaggebender Bedeutung 
für die Erhaltung und das Wachstum des übernatürlichen Lebens sei. 

Damit haben wir die Elemente, die den neutestamentlichen Begriff der •Abtötung" 
kennzeichnen, aufgeführt. Es sind dies: Das neue Ziel, in dessen Dienst sie steht, und 
damit das neue Motiv, um dessentwillen sie geübt wird; ihre erhöhte Notwendigkeit, 
ihr Entscheidungscharakter und ihre christologische Sinngestalt. 

IV 

Selbstverleugnung und Abtötung nadi der Lehre der Kirchenväter 

1. Selbstverleugnung und Abtötung im Lichte der Gesamtaszetik der Väter zeit. 

Es kann hier nicht unsere Absicht sein, eine umfassende Darstellung der Lehre der 
Kirchenväter von der Selbstverleugnung und Abtötung vorzulegen. Dazu müßte man 
zu sehr auf die altchristliche Vollkommenheitslehre überhaupt, insbesondere auf die 
Grundlagen der Mönchsaszese, eingehen. Unser Ziel ist vielmehr ein ganz beschränk- 
tes: Wir wollen einmal feststellen, in welcher Weise die Gedanken der Schrift über 
Selbstverleugnung und Abtötung, wie wir sie oben dargelegt haben, in den ersten 
nachchristlichen Jahrhunderten aufgegriffen und verarbeitet wurden. 

u So z. B. Ignatius v. Loyola in der 11. Regel des Summariums. 



Selbstverleugnung und Abtötung 23 

Zunächst einmal fällt auf, daß die beiden Begriffe Selbstverleugnung und Ab- 
tötung in den aszetischen Schriften der Kirchenväter nicht jene entscheidende Rolle 
spielen, die wir nach ihrer Bedeutung in unserer aszetischen Literatur dort vermuten 
würden. Ja, Selbstverleugnung und Abtötung heben sich in jener so entscheidenden 
Epoche der christlichen Frömmigkeitsgeschichte überhaupt noch nicht als eigene Be- 
griffe mit einem fest umschriebenen Inhalt heraus. Sie kommen fast nur in enger 
Anlehnung an die bekannten, oben aufgeführten Schrifttexte vor und wiederholen 
und erläutern diese. Dabei bringt man allerdings schon frühzeitig die verschiedenen 
Texte miteinander in Verbindung und kommt so auch zu eigenen originellen Fol- 
gerungen und Bildern. Aber weithin sind es doch andere Begriffe, die in bezug auf 
das, was Selbstverleugnung und Abtötung sachlich meinen, das Feld der aszetischen 
Literatur der Väterzeit beherrschen. Allen voran im Anschluß an Lk 14, 33 die 

ditoTayT) (djtoTaaaouai), lat. (ab)renuntiatio, die Entäußerung oder Entsagung 
(f eierl. Absage an...), weiter die ey^gdteia, lat. abstinentia, continentia, die Enthalt- 
samkeit, die ötJtoxT)i abstinentia, Enthaltsamkeit, bei einigen Vätern vor allem die 
cbidfoicc und dtapalia (impatibilitas) = Leidenschaftslosigkeit, Unempfindlichkeit, 
Unerschütterlichkeit, endlich noch die djtdXXoTDicoaig (abalienatio) = Entäußerung. 
Es ist keine Frage und allbekannt, daß hier die philosophische Begriffswelt der zeit- 
genössischen Philosophie Pate gestanden hat und damit zugleich auch manches von 
dem Ideengut der Stoa, des Epikureismus, gnostischer und dualistischer Systeme in 
das Verständnis des Offenbarungsgutes eingedrungen ist. Der souveräne, von sei- 
nem Leib und allem Irdischen losgelöste Mensch, in der königlichen Freiheit des rei- 
nen Geistes, klingt an zahlreichen Stellen als heimliches und offenes Ideal bei vielen 
Vätern durch. Das stoffliche Leben ist für sie nur eine Fessel, die menschlichen Be- 
ziehungen nur ein Hindernis für die vita angelica, für den himmlischen Lebens- 
wandel, in der Vereinigung mit Gott25. Der Christ hat in der Gnade eine neue Natur 
erhalten, und •es ist unmöglich, daß ein Leben voller Leidenschaften, voller Unruhe 
und Laster, den Zufällen unterworfen, ganz und in allem jener Natur angeglichen 
werde, die weder Unruhe noch Zufälle noch irgendwelche Gemütsbewegungen 
kennt"26. •Wenn wir nach der Mahnung des Apostels die Glieder, die nach dem 
Irdischen trachten, ertötet haben (Col 3, 5) und die Tötung Jesu an unserem Leibe 
herumtragen" (2 Kor 4, 10), sagt Basilius, •dann wird die Drangsal, die von dem 
getöteten Leibe ausgeht, nicht mehr bis zu der von ihm getrennten Seele vordringen. 
Schmach, Verlust und Tod von Verwandten werden nicht mehr bis zum Geist auf- 
steigen und die Erhabenheit der Seele nicht mehr zum Mitgefühl mit den irdischen 
Dingen herunterzwingen"27. Die Enthaltsamkeit und die Leidenschaftslosigkeit sind 
darum für viele Väter die Grundtugenden eines wahren Christen28, und oftmals 
erschrickt man, bis zu welcher Radikalität die Entsagung und die Losschälung von 
allem Irdischen gefordert wird29. Selbstverständlich hat man immer im Auge zu be- 

25 Basilius, Reg. fus. tract. 8, 3, P.G. 31, 940; Gregor von Nyssa, P.G. 44, 900 B-D; 
1272 C; P.G. 46, 813 D     26 Gregor von Nyssa, De Beatitudinibus, or. 1, P.G. 44,1200 

8T Horn, in grat. actione 2, P.G. 31, 221 A 
28 z. B. Cl. v.AIex., Stromata 2, 20, P.G. 8, 1050; ebd. 1053 
2» z. B. Basilius, Reg. fus. tract. 8, 1: Ileol drauaYT)? • Über die Entsagung, P.G. 31, 936; 

Ps-Makarius, hom. 9, 10, P.G. 34, 537 B; S. Nilus, De div. malignis cogitat. 3, P.G. 79,1204; 
Maximus Conf., Liber asc. 5, P.G. 90, 916 A 



24 Friedrich Wulf 

halten, daß es den Vätern um die Vollkommenheit des christlichen Lebens geht, und 
daß sie sich vielfach an Mönche wenden; dennoch ist über die Rigorosität ihrer For- 
derungen nicht hinwegzusehen. 

Im Hintergrund eines solchen Ideales steht häufig als Ziel die mystische Schau 
der göttlichen Geheimnisse. Um dieses Zieles willen preist man ein •leibfreies", 
engelgleiches Leben in der Virginität30, fordert man die vollständige Loslösung von 
allem Stofflich-Irdischen; es sind ja nur res caducae, niedrige und vergängliche 
Dinge, die wir mit den Tieren gemeinsam haben. •Damit unser Geist ruhig und 
absolut frei jene göttliche und glückselige Lust zu schauen vermag, darf er sich in kei- 
ner Weise mehr den vergänglichen und irdischen Dingen zuwenden, noch an jenen 
Freuden, die in milder Nachsicht für das gewöhnliche Leben geschaffen wurden, 
Anteil nehmen; er muß vielmehr die ganze Kraft seiner Liebe von den körperlichen 
Dingen fort auf die Schau jener Schönheit verwenden, die unkörperlich ist und nur 
mit dem Geiste geschaut wird31." Die Abtrennung von der Welt sowie die Loslösung 
von den Bindungen an den eigenen Leib kann darum nicht radikal genug sein. •Der 
Seele allein kann man nur dann leben, wenn man, soweit möglich, die Daseinsweise 
jener Mächte nachahmt, die unkörperlich sind32." 

Selbstverleugnung und Abtötung werden also in der Väterzeit weitgehend unter 
dem Gesichtspunkt eines gnostisch und stoisch anmutenden mönchischen Vollkom- 
menheitsideales betrachtet. Dennoch ist die •philosophische Lebensweise" der Kir- 
chenväter etwas ganz anderes als diejenige der heidnischen Philosophen. Im tiefsten 
bleibt sie, trotz aller Entlehnung fremder Begriffe, ganz und gar von der Offen- 
barung her geschaut und auf das Ziel des gnadenhaften Lebens in Christus hingeord- 
net. •Die vollkommene Lehrerin der Philosophie", sagt Chrysostomus, •ist die 
Liebe", sie ist ein Geschenk des Heiligen Geistes. •Was gekreuzigt ist, ist tot und un- 
wirksam, aber es macht die vollkommene Philosophie offenkundig83." Es geht in der 
ajtcV&eia nicht um menschliche Selbstentfaltung wie in der Stoa und in der caaoaiia 
nicht • nach Überwindung, bzw. Ausschaltung des Leides • um den eigenen Genuß 
wie bei Epikur. Leidenschaftslosigkeit und Unerschütterlichkeit werden vielmehr als 
Schutz und Wehr gegen die Macht der Sünde34 und um der Erringung des höchsten 
Gutes, nämlich Gottes willen angestrebt35. Mag man auch unter dem Einfluß der 
zeitgenössischen Philosophie und unter dem Eindruck der allgemeinen sittlichen 
Dekadenz, wenigstens dem Wortlaut nach, nicht immer der Gefahr einer dualisti- 
schen Weltauffassung entgangen sein • •Der Umgang mit der Welt an sich ist schon 
eine Befleckung der Unversehrtheit", sagt z. B. Ambrosius (... ipse huius vitae usus 
corruptela sit integritatis)36 •, so blieb doch nicht nur das christliche Ziel der Ent- 

30 z. B. Gregor n. Nyssa, De virginitate c. 4, P.G. 46, 348 
31 Gregor von Nyssa, P.G. 46, 54832 Gregor von Nyssa, De virginitate c. 4, P.G. 46, 348 
33 In epist. ad Gal. c. 5, P. G. 61, 674 
34 Chrysostomus, In epist, ad Rom., hom. 12: Paulus verlangt, wir müßten tot sein für 

diese Welt (•vEKtioiig tcp xöa\L(p) und gestorben der Bosheit (tEdv^HEvai xfj JIOVTJQICJ) und 
unbeweglich gegen die Macht der Sünde bleiben (<huvf|Toug jigög TT)V TüJV a\iaQxr\\iäx(ay 
kvEQyeiav), P.G. 60, 493 

35 Vgl. Cl. v. Alex. P.G. 9, 292 ff.; ebd. 493; Origenes, Exhort, ad. martyr., P.G. 11,565 C; 
Cyprian De bono patientiae, Kp. 2•3, BKV2, Cyprian I., 290•292 

38 De poenit. üb. II., c. 10, 97; P. L. 16, 521 



Selbstverleugnung und Abtötung 25 

sagung und Entäußerung immer klar, man hat auch oft und deutlich die geschaffene 
Welt und all ihre Einrichtungen ausdrücklich als Schöpfung Gottes und darum als 
in sich gut verkündet und bei aller Betonung des Fleisches doch keine leibfeindliche 
Aszese vertreten wollen. •Wie wir in Adam alle sterben", sagt Irenäus, •weil wir 
nur einen irdischen Lebensodem haben, so werden wir in Christus leben, weil wir 
geistbeseelt sind, da wir nämlich nicht das Gebilde, das Gott gemacht hat, ablegen, 
sondern (nur) die Begierden des Fleisches (ertöten) und den Heiligen Geist in uns 
aufnehmen, wie der Apostel im Brief an die Kolosser sagt: ,Ertötet eure Glieder, so- 
weit sie das Irdische suchen' ... Das aber sagt er, ohne damit den alten Leib abzu- 
legen (und einen neuen dafür einzutauschen); sonst müßten wir uns ja selbst das Le- 
ben nehmen und uns von dem Leibe trennen, in dem wir jetzt wandeln"37. Der Leib 
als solcher soll nicht ertötet, sondern durch den Geist Gottes verwandelt werden. 
•,Das Fleisch ist schwach, ,der Geist ist willig' (Mt 26, 41). Das bezeugen die Mär- 
tyrer; sie verachten den Tod, nicht im Hinblick auf die Schwäche des Fleisches, son- 
dern auf die Willigkeit des Geistes. Ist nämlich die Schwäche des Fleisches einmal 
hinweggenommen, so erweist es (das Fleisch) die Macht des Geistes; der Geist hin- 
wiederum, der die Schwäche hinwegnimmt, besitzt das Fleisch als sein Erbe: aus 
beiden aber besteht der Mensch, der wirklich lebt. Lebendig ist er wegen der Anteil- 
nahme am Geist, Mensch hingegen, weil er ein Wesen aus Fleisch ist"38. Ebenso ver- 
wahrt sich Chrysostomus mehrfach dagegen, daß das Fleisch in sich schlecht sei und 
darum ertötet werden müsse. Nicht die Natur, die Substanz des Fleisches bewirke den 
Sündentod, sondern dessen ungeordnete Regungen, dessen schlechter Gebrauch und 
dessen Bosheit. •In Hinsicht auf seine Werke sollen wir ihn (den Leib) darum ohne 
Unterlaß ertöten. Nicht sein Wesen, das sei fern, sondern seine Antriebe zu schlechten 
Werken"30. Mittel solcher Abtötung sind ihm Armut, Fasten, die Härten des Lebens, 
Wachen und Beten. Der Leib soll erhalten bleiben und dem Guten dienen: der Seele, 
dem Geist, Christus, dem Gottesreich. Und endlich soll dieser selbe Leib einmal auf- 
erstehen40. Und wiederum sagt er: •,Wenn ihr durch den Geist die Werke des 
Leibes ertötet, werdet ihr leben' (Rom 8, 13). Siehst du, daß dies nicht von der Natur 
des Leibes gesagt wird, sondern von den fleischlichen Werken? Er (Paulus) sagte 
nämlich nicht: ,Wenn ihr durch den Geist die Natur des Leibes ertötet, werdet ihr 
leben', sondern ,die Werke', und auch hier wieder nicht alle, sondern nur die schlech- 
ten. Welche Werke, sagt er, soll man ertöten? Jene, die zur Bosheit bewegen, die zur 
Schlechtigkeit voranschreiten, die nicht anders ertötet werden können als durch 
den Heiligen Geist"41. 

Man sieht, wie sehr man im Grunde jeden Dualismus und jede manichäische Leib- 
feindlichkeit ablehnt, wenn die Fragen nach dem Wert der materiellen Welt und 
dem Sinn des Leibes als solche einmal gestellt werden, und daß man sich oft nur eines 
fremden Begriffsmaterials bedient, um die biblischen Wahrheiten vom Verzicht auf 
alles Irdische um des Reiches Gottes willen, vom Hassen der Welt, der eigenen Ver- 

37 Adv. haer. V, 12, P.G. 7,1154        38 ebd. V, 10, P.G. 7,1145 
89 In epist. ad. Rom., hom. 13, P.G. 60, 515, 519 u. 520; vgl. ebd. 488 
40 ebd. hom. 14, P. G. 60, 524 f; vgl. auch ders. P. G. 61, 671; »Fleisch nennt hier (Paulus) 

irdische, leichtfertige Gedanken. Das ist keine Anklage des Leibes, sondern ein Vorwurf für 
die nachlässige Seele"; ebd. 673     41 ebd., hom. 14, P.G. 60,525 



26 Friedrich Wulf 

wandten und seiner selbst, von der Selbstverleugnung, der Abtötung und dem Kreuz, 
in die Sprache der Zeit zu übertragen. Allerdings ringt man noch ganz offensichtlich 
um das letzte christliche Verständnis all jener Wahrheiten, und es darf nicht wun- 
dern, wenn man dabei nicht immer zu ausgewogenen Lösungen kommt. Es war wohl 
die providentielle Aufgabe der Väterzeit, den eschatologischen Charakter des Chri- 
stentums, den Auszug aus dieser Welt und aus dem Leibe des Todes, und das Hin- 
geordnetsein des ganzen Menschen auf das jenseitige Leben der Gnade, auf das 
Offenbarwerden der Herrlichkeit der Kinder Gottes und die Auferstehung des Flei- 
sches, als eigentlichstes Ziel des Menschen ein für allemal für die Christenheit sicher- 
zustellen. Dazu bedurfte es einer weithin sichtbaren, alle Jahrhunderte überstrahlen- 
den Anschauung, und dies hat das Mönchtum der ersten Jahrhunderte in vorbild- 
licher Weise geliefert. Dabei will man nichts anderes, als weitergeben, was der Herr 
selbst und seine Apostel, die vorherbestimmten Zeugen, verkündet haben. Darum 
greift man immer wieder auf die Schrift zurück; sie bleibt die eigentliche und letztlich 
ausschlaggebende authentische Quelle christlicher Lebenshaltung. Es ist darum kei- 
neswegs auffallend, wenn wir auch in bezug auf die Lehre von der Selbstverleug- 
nung und Abtötung den biblischen Befund klar und ohne Umdeutung in den 
Schriften der Väter wiederfinden. 

Wir wollen dies im Folgenden wieder getrennt für die Selbstverleugnung und die 
Abtötung dartun, obwohl beide Begriffe immer stärker ineinander übergehen und 
mehr oder weniger dasselbe aussagen wollen. 

2. Selbstverleugnung als Kadifolge Christi. 

Obwohl der Begriff der Selbstverleugnung im aszetischen Schrifttum der Väter- 
zeit kaum für sich allein genannt und erläutert wird • er gehört sozusagen noch 
nicht zur aszetischen Begriffsnomenklatur jener Zeit •, so tritt seine Bedeutung für 
die christliche Vollkommenheit dennoch ganz klar hervor. Denn der entscheidende 
Schrifttext, in dem er erscheint (Mt 16, 24f. u. Parallelen), wird oft zitiert, und dessen 
außergewöhnliche Wichtigkeit innerhalb der Verkündigung Jesu wird mit aller 
Deutlichkeit betont. An der besonderen Heraushebung dieses Textes nimmt auch die 
Selbstverleugnung teil. Und gerade weil von ihr zunächst nur im Zusammenhang 
des Wortes Jesu von der Nachfolge, vom Kreuztragen und vom Verlieren, bzw. Ge- 
winnen des Lebens (der Seele) gesprochen wird, teilt sie nicht das Los derjenigen 
Begriffe, die in das System der altchristlichen, von der heidnischen Philosophie nicht 
unbeeinflußten Tugendlehre eingereiht sind, sondern bewahrt unverwischt ihren 
eigentlichen, nämlich biblischen Sinn. So findet z. B. Origenes •die ganze, dem Evan- 

gelium gemäße Lebensweise", in jenem Schriftwort (Mt 16, 24f.) ausgedrückt. In ihm 
hat Gott mit uns einen Bund geschlossen, auf dieses Wort sind wir durch Annahme 
des christlichen Glaubens verpflichtet, ja gewissermaßen vereidigt worden42. 

Wir finden darum im Begriff der Selbstverleugnung, wie er von den Vätern ver- 
standen wird, alle Elemente wieder, die wir oben bei der Schriftexegese entwickelt 
haben. Zu allererst wird die Selbstverleugnung von der Aufforderung des Herrn 
zum Kreuztragen her gesehen. Sie besagt demnach Bereitschaft zum Tode, ja zum 

« Exhort, ad martyr. 12, P.G. 11,580 • BKV2 Orig. I. 165 



Selbstverleugnung und Abtötung 27 

Martyrium. So polemisiert z. B. Irenäus einmal gegen diejenigen, die leugnen, Chri- 
stus habe wirklich gelitten. Zum Beweis der katholischen Wahrheit zitiert er Mt 16, 
24•25 und zieht daraus folgenden Schluß: •Das sagte Christus offensichtlich als Er- 
löser derjenigen, die um seines Bekenntnisses willen dem Tode überliefert würden 
und dabei ihre Seele verlieren. Wenn ihm nämlich selbst nicht wirklich das Leiden 
bevorgestanden hätte ... warum ermahnte er dann die Jünger, das Kreuz auf sich zu 
nehmen, das er doch nach jenen (den Leugnern der wirklichen Passion Christi) selbst 
nicht trug"43. Ebenso heißt es bei Origenes in Fortsetzung der vorhin genannten 
Stelle: •Schon längst sind wir ... verpflichtet, uns selbst zu verleugnen und zu spre- 
chen: ,ich lebe • nein, nicht mehr ich' (Gal 2, 20); jetzt aber soll es offenbar werden, 
ob wir .unser Kreuz' aufgenommen haben und Jesus .nachgefolgt sind': Das ist ge- 
schehen, wenn ,in uns Christus lebt'. Wollen wir unsere .Seele retten', um sie besser 
denn als Seele (d. h. als Geist [votig]) zurückzuerhalten, so laßt sie uns gerade durch 
das Martyrium verlieren! Denn wenn wir sie verlieren um Christi willen, indem 
wir sie in den Tod, den wir seinetwegen erleiden, darbringen, so werden wir ihr das 
wahre Heil verschaffen"44. Wie sehr Selbstverleugnung und Kreuztragung, als Preis- 
gabe des irdischen Lebens in den Tod hinein, zusammenhängen, erläutert Chryso- 
stomus bei der Exegese von Mt 16, 24f.: •Es hat zwar den Anschein, als sei dies nur 
ein Satz, in Wirklichkeit sind es aber drei: ,Er verleugne sich selbst' und: ,er nehme 
sein Kreuz auf sich' und: ,er folge mir'; und zwar sind zwei eng miteinander verbun- 
den, der dritte schließt sich lose an Zuerst wollen wir sehen, was es heißt ,sich 
selbst verleugnen'... Seine Worte lauten nicht etwa: er schone seiner nicht, sondern 
schärfer: ,er verleugne sich selbst', das soll heißen: er habe keinen Teil mehr an sich 
selbst, sondern liefere sich den Gefahren und den Kämpfen aus und verhalte sich 
dabei so, als würde das alles einem Fremden widerfahren ... ,Und nehme sein Kreuz 
auf sich'. Damit du nicht etwa meinst, man müsse sich nur bei Worten, Beschimpfun- 
gen und Schmähungen selbst verleugnen, fügt er hinzu, bis wohin die Selbstverleug- 
nung gehen müsse, nämlich bis zum Tode, bis zum schimpflichsten Tode. Darum sagt 
er nicht: ,der verleugne sich bis zum Tode', sondern ,der nehme sein Kreuz auf sich'. 
Damit deutet er den schimpflichsten Tod an, und macht uns darauf aufmerksam, daß 
man nicht einmal oder zweimal, sondern das ganze Leben hindurch sich verleugnen 
müsse. Er will eben sagen: unablässig trage deinen Tod mit dir herum, und täglich 
sei bereit, dich hinschlachten zu lassen • Als Jesus seine Jünger aussandte, gab er 
ihnen den Auftrag: ,Auf den Weg zu den Heiden gehet nicht; denn ich entsende euch 
wie Schafe mitten unter Wölfe. Vor Statthalter und Könige wird man euch führen' 
(Mt 10, 5. 16. 18.). Hier redet er noch viel schärfer und strenger. Damals sprach er ja 
bloß vom Tode, jetzt erwähnt er auch das Kreuz und zwar ein andauerndes Kreuz. 
Denn die Worte: ,Er nehme sein Kreuz auf sich' bedeuten: er halte und trage es 
immer"45. 

Insbesondere für den Apostel ist diese Todesbereitschaft, die mit der Selbstver- 
leugnung von Christus gefordert wird, unerläßlich: •Wer dieses Amt auf sich nimmt, 

48 Adv. haer. III, 18, P.G. 7, 935 A. 
44 Exhort, ad mart. 12, P.G. 11, 580 B; zit. nach BKV2 Orig. I, 165 if; ders.: In Num., horn. 

10, P.G. 12• 639 
45 In Mt, hom. 55•56, P.G. 58, 541•42; z. T. zit. nach BKV2 Joh. Chrys. III, 174 ff. 



28 Friedrich Wulf 

darf nicht schlaff sein noch lässig, sondern muß tapfer und stark sein, und niemand 
darf sich diese wunderbare Aufgabe aneignen, der nicht tausendfach bereit ist, seine 
Seele Tod und Gefahren auszusetzen, wie Christus selbst sagt: ,Wenn einer mir fol- 
gen will, dann verleugne er sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich und (so) folge 
er mir'! Weder der Steuermann eines Schiffes, noch der mit wilden Tieren Kämp- 
fende, noch der zum Zweikampf Bestimmte, noch sonst jemand muß seine Seele so 
für Tod und Opfer bereit halten wie derjenige, der das Amt der Verkündigung über- 
nommen hat"*6. 

So kann denn Basilius auf die Frage: •Wie verkündet man den Tod des Herrn?" 
kurz und bündig antworten: •Wie es der Herr mit den Worten gelehrt hat: ,Wenn 
einer mir nachfolgen will, so verleugne er sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich'. 
Auch der Apostel hat in Übereinstimmung damit bekannt: ,Mir ist die Welt gekreu- 
zigt und ich bin es der Welt' (Gal 6, 14), was wir selbst schon in der Taufe gelobt 
haben"47. Wie sehr hier die Selbstverleugnung in den Begriff der Abtötung über- 
geht, zeigen die unmittelbar daran anschließenden Worte des großen Mönchsvaters: 
•,Alle, die in Christus hineingetauft sind' lesen wir, ,sind in seinen Tod hinein- 
getauft', und der Apostel fügt erklärend hinzu, was es heißt: in den Tod des Herrn 
hineingetauft sein. .Unser alter Mensch ward mitgekreuzigt, damit unser der Sünde 
verfallener Leib seine Macht verliere, und wir ferner nicht mehr der Sünde dienen' 
(Rom 6, 6), uns rein erhaltend von jeder Lebensgier, würdig des Zeugnisses des Apo- 
stels, der da sagt: ,ihr seid gestorben und euer Leben ist mit Christus verborgen in 
Gott' (Col 3, 3), so daß wir zuversichtlich und mit Freimut sprechen können: ,Es 
kommt der Fürst dieser Welt und über mich vermag er nichts'" (ebd.). 

Damit ist nun zugleich auch schon gesagt, daß der Tod, der in der Selbstverleug- 
nung gefordert wird, in erster Linie ein innerer ist, ein Absterben dem sündigen 
Menschen und seinen selbstsüchtigen Begierden. •Derjenige verleugnet sich nicht", 
lesen wir in der längeren Fassung der Mönchsregel des Basilius, •der seine eigenen 
Triebe durchsetzen will, noch derjenige, der den Geschäften der Welt nicht entsagt 
und sich von Gewinn und Ehre gefangen nehmen läßt. Noch hat einer seine Glieder, 
die nach dem Irdischen trachten, ertötet, der die Mühsal der Arbeit nicht erträgt, son- 
dern Selbstgefälligkeit zur Schau trägt und sein eigenes Urteil der Meinung vieler 
den Vorzug"48. Noch konkreter schreibt Hieronymus: •Wer an Christus glaubt, 
trägt täglich sein Kreuz und leugnet sich selbst. Der Schamlose leugnet, zur Keusch- 
heit zurückgekehrt, durch Mäßigung die Ausschweifung. Der Furchtsame und Ängst- 
liche kennt sich in der Stärke, die von der erworbenen Tapferkeit ausgeht, nicht mehr 
wieder. Der Feindselige, der der Gerechtigkeit folgt, leugnet die Feindseligkeit. Der 
Törichte, der Christus als Gottes Kraft und Weisheit bekennt, leugnet die Torheit 
(1 Kor 1, 24). In diesem Wissen sollen wir uns nicht nur zur Zeit der Verfolgung und 
im Zwang des Martyriums, sondern in allem Umgang, in jedem Werk, in jedem 
Gedanken und jedem Wort als diejenigen, die wir waren, verleugnen und als solche 
bekennen, die in Christus wieder geboren sind"49. •Dann verleugnen wir uns selbst, 

46 Chrysostomus, De laudibus S. Pauli ap., hom. 6, P.G. 50, 507 
« Reg. brev. tract. 234, P.G. 31,1239 A       48 Reg. fus. tract. 41, P.G. 31, 1021 C 
49 Ep. 121 ad ALgasiam 3, P.L. 22, 1013. Im Anschluß an diese Stelle Gregor M. hom. in 

Ev. 32, 2, M. L. 76,1233 C 



Selbstverleugnung und Abtötung 29 

wenn wir das meiden, was wir im Zustand des alten Menschen gewesen sind, und 
danach trachten, wozu wir in der Neuheit des Lebens gerufen werden"50. •Selbstver- 
leugnung verlangt das völlige Vergessen der Vergangenheit und die Losschälung von 
eigenen Wünschen. Das ist für den, der sein Leben in den Belanglosigkeiten des All- 
tags zubringt, sehr schwer, um nicht zu sagen unmöglich. Ein solches Leben ist auch 
ein Hindernis, um sein Kreuz zu tragen und Christus zu folgen. Sein Kreuz tragen 
heißt nämlich die Bereitschaft zum Tode für Christus, die Abtötung der nach dem 
Irdischen trachtenden Glieder (Col 3, 5), heißt zum Kampf gerüstet sein in jeder Ge- 
fahr, die uns um Christi Namen willen bedroht, und sich leidenschaftslos gegenüber 
dem gegenwärtigen Leben verhalten"51. 

Aber dieses innere Sterben heißt nicht nur die Sünde meiden, die früheren Lebens- 
gewohnheiten vergessen, die Welt so oder so verlassen und auf allen Besitz verzich- 
ten. Selbstverleugnung verlangt mehr, und der Tod der Selbstverleugnung reicht 
tiefer. Wer sich selbst verleugnet, soll sich selbst nicht mehr kennen, soll sich selbst 
ein Fremder sein. •Sich selbst verleugnet", sagt Gregor der Große, •wer sein hoch- 
fahrendes Wesen mit Füßen tritt und sich vor Gottes Augen als sich selber fremd 
erweist"52. Derselbe Heilige vergleicht einmal Lk 14, 33, wo von den Jüngern Jesu 
verlangt wird, allem zu entsagen, was sie besitzen, mit Mt 16, 24. •Dort wird (nur) 
verlangt, daß wir das Unsere verleugnen müssen, hier, daß wir uns selbst zu ver- 
leugnen haben. Es mag vielleicht schwer sein, seinen Besitz aufzugeben, viel schwerer 
ist es, sich selbst zu verlassen. Weniger ist es, zu verleugnen, was man hat, sehr viel 
bedeutet es aber, zu verleugnen, was man ist"53. Darauf aber kommt es vor allem an, 
sich selbst zu sterben. •Wer darum den Prunk dieses Lebens aufrichtig verachtet, 
wer die Verwandten und allen irdischen Ruhm verleugnet, wer auf den himmlischen 
Lohn schaut und mit seinen Brüdern in Gott im Geiste verbunden ist, der muß zu- 
gleich mit dem (irdischen) Leben auch seine eigene Seele verleugnen. Verleugnung 
der Seele aber heißt, nie seinen eigenen Willen suchen"54. Hier wird auf den mön- 
chischen Gehorsam als das große Mittel der Selbstverleugnung hingewiesen. Von 
Basilius bis Cassian kehrt diese Grundlehre christlicher Vollkommenheit tausendmal 
wieder: •Wer sich selbst verleugnet und all seinen Eigenwillen abgelegt hat, tut nicht 
was er will, sondern, was ihm aufgetragen wird"55. Nie seinen Eigenwillen suchen, 
das heißt, sich selbst gestorben sein, nicht nur in diesem oder jenem Werk, sondern 
immer und bis auf den Grund. Darum sagt Origenes: •Jedes Gespräch von uns, jeder 
Gedanke, jede Tat ist eine Selbstverleugnung, über Christus und in Christus Zeugnis 
ablegend. Ich bin nämlich der Überzeugung, daß jedes Werk eines vollkommenen 
Menschen ein Zeugnis für Christus Jesus und die Enthaltung von jeglicher Sünde 
eine Selbstverleugnung ist, die Christus zugesellt"56. 

Wie ist ein solcher Tod dem Menschen überhaupt möglich? Wie kann er bis in 

»• Gregor M., hom. in Ev. 32, 2, P. L. 76, 1233 
51 Basilius, Reg. fus. tract. 6, 1, P.G. 31, 925 G; ders. de bapt. I, c. 1. n. 1, P.G. 31, 1516; 

ebd. I, 2, 26.     52 Moralia 33, 6, P. L. 76, 678    " Horn, in Ev. 32,1, P. L. 76,1230 C 
54 Ps-Makarius, Epist. magna, P.G. 34, 421 D; der gleiche Text bei Greg. v. Nyssa, 

De instit. christ. (unecht!), P.G. 46, 297 C 
55 Basilius, Reg. fus. tract. 41, P.G. 31, 1021; ders. Reg. brev. tract. 119, P. G. 31,1164; 

ebd. reg. 237 
56 In Mt 12, n. 24 P.G. 13, 1037 C; vgl. Cassian Coll. 24, 2, CSEL 13, 677 



/ st 

30 Friedrich Wulf 

diese Tiefe seines Herzens hinein sterben, ohne zugleich dem Leibe nach aus dieser 
Welt zu scheiden? Dem natürlichen Menschen ist dies zwar verwehrt, nicht aber dem 
durch Christus erlösten, der zur Gemeinschaft des göttlichen Lebens gerufen wurde. 
•Hart und schwer scheint es zu sein, was der Herr befohlen hat, daß derjenige, der 
ihm nachfolgen will, sich selbst verleugnen müsse. Doch ist nicht hart und schwer, 
was er befiehlt, wenn er selber hilft, daß es gelinge, was er befiehlt... Was wun- 
derst du dich darüber, wenn einer, der Christus liebt und ihm folgen will, liebend sich 
selbst verleugnet?"57 Nur •um meinetwillen und um der Frohen Botschaft willen" 
(Mk 8, 35) ist wahre Selbstverleugnung möglich. Die Nachfolger Jesu sollen darum 
•ihre Seele zugleich mit dem Leben verleugnend nur auf den einen Schatz sehen, 
den Gott den Liebenden als Preis der Christusliebe geschenkt hat, nach dem Wort 
des Apostels: ,Mit Ausdauer laßt uns den Wettlauf zurücklegen, der uns bestimmt 
ist: den Blick auf Jesus gerichtet, den Urheber und Vollender des Glaubens' (Hebr 
12, 1•2)"58. Dabei ist Christus nicht nur Motiv der Selbstverleugnung, als Vorbild, 
als einstiges Ziel, als Träger und Verkünder der göttlichen Verheißungen, sondern 
zugleich auch die lebenspendende Kraft, die einen so tief greifenden und immer 
währenden Selbsttod •um seines und des Evangeliums willen" ermöglicht. Darum 
wird von den Vätern im Zusammenhang der Selbstverleugnung oft das Pauluswort 
zitiert: •Ich lebe • nein, nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir" (Gal 2, 20). 
So z. B. von Origenes: •Zur Erklärung der Mahnung ,.. .der verleugne sich selbst' 
scheint mir das Wort des sich verleugnenden Paulus: ,ich lebe • nein, nicht mehr ich, 
sondern Christus lebt in mir', von Nutzen zu sein. Denn ,ich lebe, • nein, nicht mehr 
ich' war der Ruf eines sich Verleugnenden, als habe er sein eigenes-Leben verloren 
und Christus in sich aufgenommen, um in ihm zu leben, weil er die Gerechtigkeit, 

ie Weisheit und unser Friede ist und die Kraft Gottes"58. Das gleiche ruft Augustin 
seinen Christen zu: •Höre den Apostel Paulus, wie er sich verleugnet: ,Es sei mir 
fern', sagt er, ,mich zu rühmen, außer im Kreuz unseres Herrn Jesus Christus, durch 
den mir die Welt gekreuzigt ist und ich der Welt' (Gal 6, 14). Höre ihn weiter, wie 
er sich verleugnet: ,Ich lebe', sagt er, .nein, nicht mehr ich'. Eine offenkundige Selbst- 
verleugnung. Aber es folgt darauf ein herrliches Bekenntnis Christi: .Christus lebt 
in mir'. Was heißt also: Verleugne dich? Wolle nicht mehr in dir selbst leben. Und 
was heißt das, nicht mehr in sich selbst leben wollen? Tu nicht mehr deinen eigenen 
Willen, sondern den Willen dessen, der in dir wohnt"60. Augustins Worte wieder- 
holend und weiterführend gibt Gregor der Große die Lehre der Väterzeit von der 
Selbstverleugnung dem Mittelalter weiter: •Denken wir daran, wie Paulus sich ver- 
leugnet hat, da er sprach: .Ich lebe • nein, nicht mehr ich' Aber er, der hier leug- 
net, daß er noch lebe, möge (uns) auch sagen, wie er solch hehre Worte als Lehre der 
Wahrheit ausrufen kann. Das tut er auch; denn gleich fügt er hinzu: .Christus lebt 
in mir'. Als ob er unumwunden erklärte: ,Ich habe mich zwar selbst ausgelöscht, weil 
ich nicht mehr fleischlich lebe; dennoch bin ich meinem Wesen nach nicht gestorben, 
weil ich in Christus geistig lebe'. So spricht nämlich die Wahrheit: ,Wer mir nach- 

57 Augustin, Sermo 96, c. 1, P. L. 38, 584 f.; ders. sermo 330, 2, P. L. 38, 1456 
68 Ps-Makarius, epist. magna, P.G. 34, 421; vgl. Gregor von Nyssa, De instit. christ. 

(unecht!), P. G. 46, 297 A 
69 In Mt 12, n. 24, P. G. 13, 1040      «° Sermo 330, n. 4, P. L. 38, 1459 



Selbstverleugnung und Abtötung 31 

folgen will, der verleugne sich selbst'. Wer sich also nicht selbst verläßt, kommt 
dem nicht nahe, der über ihm ist; noch vermag zu ergreifen, was außerhalb seiner 
liegt, wer nicht zu opfern gelernt hat, was er ist"«1. Je mehr einer um Christi willen 
sich selbst stirbt, um so inniger ist er mit Ihm verbunden. Um so tiefer lebt er das 
Leben Christi mit. •Wer die Welt verlassen hat, ist mir nahe. Wer an mich denkt, 
auf mich schaut, von mir erhofft, wessen Anteil ich bin, der ist mir nahe. Wer sich 
von sich selbst entfernt hat, ist mir nahe. Wer sich selbst verleugnet hat, ist mir nahe. 
Wer nicht mehr in sich selbst verharrt, weilt bei mir. Denn wer im Fleisch ist, lebt 
nicht im Geist. Wer aus sich selbst ausgegangen ist, weilt bei mir. Wer außerhalb 
seiner selbst ist, steht neben mir. Wer um meinetwillen sein Leben verloren hat, den 
besitze ich ganz"62. 0 wunderbarer Tausch! Für ein bloß menschliches Leben erhalten 
wir ein göttliches, für den irdischen Tod das ewige Leben. Selbstverleugnung ist der 
eigentliche Angelpunkt christlichen Lebens. •Der Mensch verleugne sich selbst und er 
wird ganz und gar umgewandelt"63. Von der Selbstverleugnung hängt es ab, ob wir 
tot sind oder leben. Nur eine Wahl steht uns offen: zu sterben im Fleisch oder zu 
leben in Christus. Die Kirchenväter haben diese entscheidende biblische Wahrheit 
unverkürzt weitergegeben und damit den tiefsten Sinn christlicher Selbstverleugnung 

rein erhalten. 

3. Abtötung als Kennzeichen des Lebens in Christus 

Ebenso wie die Selbstverleugnung haben die Kirchenväter auch die Abtötung als 
die entscheidende Bedingung der Nachfolge Christi und als das sinnenfälligste Kenn- 
zeichen des christlichen Lebens angesehen. Wer sich entschlossen hat, Christus nach- 
zufolgen, sagt Cassian, hat die •mortificatio", die Tötung, gewählt. Er soll sich darum 
als •defunctus huic mundo", als tot für diese Welt betrachten und darf nicht mehr in 
die Welt zurückzukehren, nicht einmal, um seinen Vater zu begraben64. Welche •Tö- 
tung" und welcher •Tod" sind hier gemeint? In der Exegese zu Rom 6, 5 gibt Chry- 
sostomus darauf folgende Antwort: •Es gibt... zwei Tötungen (vDCQcboeu:) und zwei 
Todesarten (•davdwug), einmal von Christus ausgehend, nämlich in der Taufe, das 
andere Mal aufgrund der daraus geforderten eigenen Mühe. Daß nämlich die frü- 
heren Sünden begraben sind, ist sein Geschenk; daß wir aber auch nach der Taufe der 
Sünde tot bleiben, muß das Werk unserer eigenen Anstrengung sein"65. Ein paar 
Seiten weiter zählt derselbe Kirchenvater vier Todesarten auf: 1. den Tod des Leibes. 
2. den Tod der Seele. 3. den Tod, der durch die Philosophie eintritt (•ddvarog 6 öla 
Tfjg (pdoaoqjiag yivontvoc,), von dem Paulus spricht: •Tötet eure Glieder, soweit sie 
nach dem Irdischen trachten" (Col 3, 5. 4.) den Tod aufgrund der Taufe, der die Ur- 
sache des Todes durch die Philosophie ist und von dem wieder Paulus sagt: ,Der alte 
Mensch ist gekreuzigt worden' (Rom 6, 6), d. h. er wurde getötet (vEVEXOooTca). Den 
zweiten Tod sollen wir fliehen, den ersten fürchten, den dritten und vierten sollen 

81 Hom. 32 in Lk 9, 23•27, P.L. 76,1233 f. 
62 Ambrosius, De Isaac et Anima, c. 5, P.L. 14, 518 C; ders. Expos, in Ps. 118, P.L. 15,1421 
83 Ambrosius, de poenit. II. c. 10,97, P.L. 16,521: •Se ipsum homo abneget, et totus 

mutetur". 
84 Coll. 24, 9, 4, CSEL 13, 683 f.      '* In ep. ad Rom., P. G. 60, 483; ebd. 485 



32   • Friedrich Wulf 

wir wählen und erstreben, denn der vierte ist als Geschenk Gottes zu preisen, der 
dritte ist lobwürdig, weil er zugleich von uns und von Gott vollbracht wird. Auf die- 
sen Tod bezieht sich Gal 5, 24: ,Die Christus Jesus angehören, haben ihr Fleisch 
mit seinen Begierden und Lüsten gekreuzigt' "68. Die beiden entscheidenden Tötungen 
und Todesarten findet Chrysostomus in Gal 2, 19•20 ausgedrückt. Dort heißt es: ,Ich 
bin mit Christus gekreuzigt; ich lebe • nein, nicht mehr ich, Christus lebt in mir'. ,Mit 
dem Wort ,Mit Christus bin ich gekreuzigt' wird auf die Taufe angespielt, mit dem 
Wort ,ich lebe • nein, nicht mehr ich' auf den Lebenswandel, der darauf folgt und in 
dem unsere Glieder getötet werden"67. 

Grundlegend ist also zunächst einmal jene gnadenhafte •Tötung", die in der 
Taufe erfolgt. Davon ist schon bei dem •Hirten des Hermas" die Rede. Für ihn ist 
die Taufe •das Ablegen der Erstorbenheit (VEXQCOOK;) des früheren Lebens"68. In 
ähnlichem Sinne sagt Chrysostomus, daß die Taufe die Macht habe, den Schwärm 

der bösen Leidenschaften zu töten, (ßoutTiaua xö VEXQcbom 6wd[xevov )89. Die Wirk- 
samkeit dieser Tötung beruht auf dem gnadenhaften Verbundensein mit dem ge- 
kreuzigten und gestorbenen Herrn. Sein Tod bewirkt auch im Täufling den Tod des 
Sündenfleisches. Wie das näher zu denken ist, wird bei den Vätern nicht ausgeführt. 
Es werden in diesem Zusammenhang nur die entsprechenden Stellen des 6. Kapitels 
des Römerbriefes zitiert. Erwähnenswert bleibt nur noch, daß auch die monachatio, 
die Einreihung in den Stand des Mönchtums, wie sie eine zweite Taufe genannt 
wird, ebenso darum eine Tötung bedeutet. •Die Entäußerung (abrenuntiatio) ist 
nichts anderes als ein Zeichen des Kreuzes und der Tötung; darum wisse", sagt Cas- 
sian zu dem Neueintretenden, •daß du vom heutigen Tage ab für diese Welt tot 
bist, für ihre Werke und Begierden, und gleich dem Apostel ein der Welt Gekreuzig- 
ter und einer, dem die Welt gekreuzigt ist"70. 

Aus der Taufe, bzw. der Mönchsweihe, als der grundlegenden und gnadenhaft 
bewirkten Tötung wird, wie auch immer wieder bei Paulus und oft mit den gleichen 
Worten des Apostels, die Pflicht des Christen (des Mönches) zur täglichen und im- 
merwährenden Abtötung abgeleitet. • ,Denn sind wir im Abbild mit seinem Tode zu- 
sammengewachsen, so werden wir es auch mit seiner Auferstehung sein' (Rom 6, 5). 
Wenn wir nämlich in einem solchen Abbild des Todes gestorben und mit Christus 
begraben sind, werden wir auch in der Neuheit des Lebens wandeln. Wir werden 
nicht erst die Verwesung des Totseins erwarten, sondern das Begräbnis und gleich- 
sam das Aufkeimen des Samens nachahmen. Wir selbst werden uns für die verbo- 
tenen Werke ertöten und den Glauben, der durch die Liebe wirksam ist, kundtun"71. 
Die in der Taufe übernommene Pflicht zur Abtötung erstreckt sich nicht nur auf die 
Sünde im engeren Sinne, sondern auch auf den Umgang mit der (sündigen) Welt 
überhaupt. •Der Apostel sagt (nämlich), wer in der Taufe mit Christus begraben 
worden sei, habe die Natur und die gewöhnliche Lebensweise überwunden. Denn wo 

68 ebd. P. G. 60, 489•90 
67 In ep. ad Gal. c. 2, P. G. 61, 645; ders. In ep. ad Col., hom. 8, P. G. 62, 351 
68 sim. 9, 16, 2 f.      69 In Rom., hom. 11, P. G. 60, 488 
70 Instit. IV, 34, CSEL 17,72; ähnlich Coll. 9, 12, 2, CSEL 13, 261: • ... renuntiantes 

huic mundo spondemus nos mortificatos cunctis actibus et conversation! mundanae cordis 
intentione domino servituros".      7'1 Basilius, De baptismo I, 2, 13, P. G. 31, 1548 C 



Selbstverleugnung und Abtätung 33 

er über die Wassertaufe spricht, fügt er dem oben Gesagten noch hinzu: »Wir wissen 
ja, unser alter Mensch ward mitgekreuzigt, damit unser der Sünde verfallener Leib 
seine Macht verliere, und wir nicht ferner der Sünde dienen«. Und ein andermal sagt 
er: »Ertötet also eure Glieder, soweit sie nach dem Irdischen trachten«"72. •Wie 
darum derjenige, der gekreuzigt ist und das Todesurteil empfangen hat (vgl. 2 Kor 
1, 9), sich von seinen früheren Weggenossen trennt und über die auf der Erde sich 
Bewegenden erhöht ist, so ist auch der mit Christus in der Taufe Gekreuzigte von 
allen nach Art dieser Welt Lebenden losgelöst, da doch sein Sinnen zur himmlischen 
Bürgerschaft emporgehoben wurde ... (Darum das Wort des Apostels:) »Ertötet eure 
Glieder, soweit sie sich nach dem Irdischen trachten« • wenigstens in Zukunft den 
Taufbund bewahrend"73. •Wenn schon derjenige, der nach der mosaischen Beschnei- 
dung an einem Teil seines Körpers beschnitten wurde, das ganze Gesetz beobachten 
mußte, um wie viel mehr muß derjenige, der nach Christi Beschneidung beschnitten 
wurde, indem er den ganzen Leib der Fleischessünden auszog,... das Wort des 
Apostels erfüllen: »Ich bin der Welt gekreuzigt und die Welt mir«, »ich lebe • nein, 
nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir«. Wer also wahrhaft nach dem Wort des 
Apostels in Christi Tod hineingetauft ist, der hat sich selbst sowohl für die Welt ge- 
tötet wie noch viel mehr für die Sünde"74. Ebenso wie aus der Taufe, wird selbst- 
verständlich auch aus der Mönchsweihe die Verpflichtung zur täglichen Abtötung 
abgeleitet, und hier noch viel radikaler. So ruft z. B. Cassian dem jungen Mönch zu: 
•Betrachte die näheren Kennzeichen des Kreuzes, unter dessen Verpflichtung (sacra- 
mentum) du fortan auf dieser Welt zu leben hast, denn nicht mehr du lebst; es lebt 
vielmehr in dir jener, der für dich gekreuzigt wurde. In der Art und in der Gestalt, 
in der jener für uns am Kreuzesholze hing, müssen darum auch wir unser jetziges 
Leben zubringen. Wir sollen wie David all unser Fleisch an die Furcht des Herrn 
annageln, damit so unser Wollen und Verlangen nicht mehr der Begierlichkeit 
diene, sondern seiner Tötung angeheftet sei. So nämlich erfüllen wir die Mahnung- 
des Herrn, der da sagt: »Wer nicht sein Kreuz auf sich nimmt und mir folgt, ist 
meiner nicht wert« (Mt 10, 38)"75. Wie ernst und kompromißlos Cassian diese Kreu- 
zigung des Mönches auffaßt, sagt er an der gleichen Stelle mit folgenden Worten: 
•Wie ein Gekreuzigter nicht mehr die Macht hat, seine Glieder entsprechend den 
Regungen seiner Seele irgendwohin zu bewegen und in eine andere Lage zu 
bringen, so dürfen auch wir unseren Willen und unsere Wünsche nicht auf das, 
was uns augenblicklich angenehm ist und was uns erfreut, richten, sondern auf 
das, woran uns das Gesetz des Herrn gebunden hat. Und wie derjenige, der am 
Kreuzesholze hängt, nicht mehr auf das Gegenwärtige schaut, noch an seine Gemüts- 
bewegungen denkt, nicht mehr von der Sorge und der Aufmerksamkeit für den 
morgigen Tag hin und her gezogen, von keinem Verlangen nach Besitz mehr bewegt 
wird, von keinem Hochmut, keiner Streitsucht und keiner Mißgunst entbrennt, nicht 
über gegenwärtiges Unrecht trauert, nicht die Erinnerung an Vergangenes wachruft 
und sich, solange er noch atmet, allem für gestorben erachtet, nur jenes sich vor 
Augen haltend, wohin er weiß, daß er bald gehen wird, so müssen auch wir durch die 

72 Basilius, Reg. brev. tract. 309, P. G. 31, 1301 D 
73 Basilius, De bapt. I, 2, 14•15, P. G. 31, 1549 f. 
74 ebd. II, 1, 2, P. G. 31, 15S0D     75 Instit IV, 34, CSEL 17, 72 



34 Friedridi Wulf 

Furcht des Herrn allem gekreuzigt sein, also nicht nur den Lastern des Fleisches, 
sondern den (irdischen) Dingen überhaupt, die Augen unserer Seele einzig darauf 
gerichtet, wohin wir nach unserer Hoffnung jeden Augenblick gehen können. Auf 
diese Weise können wir all unsere fleischlichen Begierden und Leidenschaften abge- 
tötet halten"«. 

Die tägliche Tötung, die vom Christen in der Nachfolge des Herrn gefordert wird, 
bezieht sich zunächst einmal auf den •Leib", im paulinischen Sinne verstanden als 
•Leib des Todes" und •Leib der Sünde". •Tötet eure Glieder, soweit sie nach dem 
Irdischen trachten". Dieses Wort des Apostels interpretierend, sagt Cassian: •Zu 
allererst wollen wir hier untersuchen von welchen Gliedern eigentlich die Rede ist, 
die ertötet werden sollen... Gemeint ist der Leib der Sünde, der natürlich auch 
Glieder hat; eben diese sollen nach seinem (Pauli) Wunsch durch das eifrige Streben 
nach vollkommener Heiligkeit, soweit wie möglich, vernichtet werden ... Von diesem 
(Leib der Sünde) verlangt er auch seufzend befreit zu werden: »Wer wird mich be- 
freien von diesem todbringenden Leibe!« (Rom 7, 24)"77. •Der Tod aber wird über 
den Leib verhängt wegen der Sünde (vgl. Rom 8, 10), d. h. damit er nicht sündigt. 
Wenn also der Leib tot ist für die Sünde, dann ist der Geist notwendigerweise leben- 
dig für die Gerechtigkeit (vgl. Rom 6, 18. 22). Wer nämlich dem Leibe nach tot ist 
und nicht mehr der Sünde dient, der lebt notwendig im Geist und dient der Gerech- 

tigkeit"78. 

Nicht immer wird aber der Unterschied gewahrt zwischen dem Leib als Anreiz 
zur Sünde und dem Leib als Schöpfung Gottes, als Konstitutiv des ganzen Menschen, 
ohne den also der Mensch nicht Mensch wäre und der Geist nicht menschlicher Geist. 
Zu deutlich klingt oft der Wunsch nach Befreiung vom.Leibe überhaupt und nach 
dem reinen Geisteswesen durch. So heißt es z. B. bei Ambrosius in dessen Schrift 
über den Tod: •Durch den Tod wird die Seele befreit, indem sie sich von der Ge- 
meinschaft mit dem Leibe trennt und aus den Hüllen der Verwirrung gelöst wird. 
Darum müssen auch wir, solange wir noch im Leibe leben, den Tod vorwegnehmend, 
unsere Seele aus der Umschlingung des Leibes lösen und aus ihm wie aus einem 
Grabe entsteigen"79. Ähnlich an einer anderen Stelle derselben Schrift: •Worum 
anders bemühen sich in diesem Leben die Gerechten, als daß sie sich aus den Bin- 
dungen an diesen Leib, die uns wie Fesseln schnüren, lösen und sich von seinen Be- 
lästigungen freizumachen suchen, seiner Lust und Geilheit entsagen und die Flam- 
men der Leidenschaft fliehen? Ahmt denn nicht jeder die Gestalt des Todes nach, 
der sich so zu verhalten vermag, daß ihm alle körperlichen Ergötzungen ersterben, 
und auch er selbst allen Begierden und den Verlockungen der Welt stirbt, wie Paulus 
gestorben war da er sagt: ,Die Welt ist mir gekreuzigt und ich bin es der Welt' 
(Gal 6, 14)?"8o. 

Und auch dort, wo keine leibfeindliche Tendenz durchscheint, wird doch die Ab- 

76 Instit. IV, 35, CSEL 17, 72 f. 77 Coll 12,1, CSEL 13, 335 78 Origenes, In Rom., 
P. G. 14, 1099 79 De bono mortis c. 4, n. 16, CV 32, 1, 717 = P. L. 14, 548 A 

80 ebd. c. 3, P. L. 14, 543 D; ähnlich ebd. 548 A. •Unde et nos dum in corpore sumus, usum 
mortis imitantes ablevemus animam nostram ex istius carnis cubili, et tamquam de isto 
exurgamus sepulcro. Abducamus nos a corporis nexu, relinquamus omnia quaecumque 
terrena sunt, ut cum venerit adversarius, nihil inveniat in nobis suum". 



Selbstverleugnung und Abtötung 35 

tötung des •Sündenfleisches" in einer Eindringlichkeit betont, daß man noch spürt, 
wie sehr die Väter im Leibe die erste und in einem gewissen Sinn auch die gefähr- 
lichste Quelle der Sünde gesehen haben. So sagt z. B. Gregor von Kyssa in seiner 
Schrift über die vollkommene Form des Christen: •Wer sieht, daß Christus sich als 
,Gabe und Opfer' (Eph 5, 2) dargebracht hat und dadurch zum Paschalamm wurde, 
der muß auch selbst .seinen Leib als eine lebendige, heilige, wohlgefällige Opfergabe 
darbringen und so zu seinem geistigen Gottesdienst werden' (Rom 12, 1). Das Fleisch 
ist nämlich nicht lebendig, so daß an ihm der Wille Gottes, das Gute, offenbar wer- 
den könnte, es sei denn, es werde nach dem Gesetz des Geistes geopfert. Denn das 
Sinnen des Fleisches ist gottfeindlich und dem Gesetz Gottes nicht unterworfen. 
Darum kann der Wille Gottes, was wohlgefällig und vollkommen ist, im Leben der 
Gläubigen nicht ungehindert geschaut werden, bevor nicht das Fleisch stirbt; das 

aber wird sein, wenn es durch ein lebenspendendes Opfer dargebracht wurde, durch 
Ertötung der irdisch gesinnten Glieder (Col 3, 5), in denen die Leidenschaften wirk- 

sam sind"81. Dasselbe betont Gregor der Große in einer allegorischen Schriftaus- 
legung (Rieht 6, 11•12; 19•21), die uns heute gerade zu abgeschmackt vorkommt: 
•Als Jerobaal (Gedeon) Korn aus der Spreu schlug, erblickte er einen Engel, auf 
dessen Wort hin er allsogleich ein Ziegenböcklein (zum Opfer) herrichtete, auf 
einen Felsen legte und darüber die Fleischbrühe ausgoß. Der Engel berührte es und 
ein Feuer, das aus dem Felsen schlug, verzehrte es ..." Und nun die Erklärung: (Der 
Herr) •befahl das Böcklein zu schlachten, d. h. alles Verlangen des Fleisches zu 
opfern, das Fleisch auf den Felsen zu legen und die Fleischbrühe darüber zu gießen. 
Wen anders bezeichnet der Fels als den, von dem Paulus sagt: ,Der Fels aber war 
Christus' (1 Kor 10, 4). Wir legen also das Fleisch auf den Felsen, wenn wir unseren 
Leib in der Nachahmung Christi kreuzigen; Fleischbrühe gießt darüber, wer sich 
selbst im Umgang mit Christus der fleischlichen Gedanken entledigt... Aus dem 
Felsen aber schlägt das Feuer und verzehrt die Brühe und das Fleisch, weil der Hauch 
vom Geiste des Erlösers mit einer solchen Glut der Zerknirschung unser Herz aus- 
glüht, daß alles sündhafte Tun und Denken in ihm verbrennt"82. 

Nach dem Gesagten ist es klar, daß der äußeren Abtötung bei den Kirchenvätern 
ein verhältnismäßig großes Gewicht beigelegt wird. Diese Art der Abtötung heißt 
meist (eyxQciTEia) continentia, Enthaltsamkeit. Der Nachfolger Christi hat sich des 
Leibes und seiner Wünsche möglichst zu enthalten. Darum sagt z. B. Origenes: 
•Jeder Mensch hat ein holocaustum (Ganzopfer) in seinem eigenen Fleisch darzu- 
bringen. Das tut er in der Enthaltsamkeit, in der Ehelosigkeit, im Abscheu vor der 
Begierde und im Abweisen aller Zuchtlosigkeit und Weichheit... Schlachte das 
Opfer vor dem Herrn, indem du ohne Bedenken deine Glieder, .soweit sie nach 
irdischen Dingen gelüsten, ertötest"83. •Die Enthaltsamkeit", sagt Basilius, •zeigt 
einen Menschen an, der mit Christus gestorben ist und seine .Glieder, soweit sie nach 
dem Irdischen trachten, ertötet' hat"84. Das Gleiche lesen wir bei Augustin: •»Die 

Jesus Christus angehören, haben ihr Fleisch mit seinen Leidenschaften und Begier- 
den gekreuzigt«. Das ist das Werk der Enthaltsamkeit; so werden die Werke des 

81 De perf. christ. forma, P. G. 46, 264      82 Moralia 3, 30, P. L. 76, 628 
83 In Lev., hom  1, P. G. 12, 410 f.       84 Reg. fus. tract. 18, P. G. 31, 965 C 

3* 



36 Friedrich Wulf 

Fleisches ertötet"85. In der Exegese zu Psalm 118, 83 (•denn ich bin wie ein Schlauch 
im Rauhreif geworden") sagt Cassian: • .. .im Rauhreif hat er (der Psalmist) be- 
zeichnenderweise hinzugefügt, weil sie (die vollkommenen Beobachter des Gesetzes) 
keineswegs mit der Abtötung des Herzens zufrieden waren, sondern auch die Re- 
gungen des äußeren Menschen und die Entzündbarkeit der Natur selbst durch den 
von außen kommenden Rauhreif der Enthaltsamkeit zum Erfrieren brachten"86. 

Bei aller Betonung der äußeren Entsagung und Abtötung liegt selbstverständlich 
auch in der Väterzeit das Hauptgewicht auf der •mortiiicatio cordis", der Abtötung 
des inneren Menschen87. Wenn darum der •Novizenmeister" den jungen Mönch zur 
Höhe der Vollkommenheit führen will, dann soll er nach Cassian sein Hauptaugen- 
merk und seine erste Sorge darauf verwenden, •ihn zunächst einmal zu lehren, sei- 
nen eigenen Willen zu überwinden; er soll ihn darum vor allem in den Dingen eifrig 
üben, und er wird ihm mit Bedacht gerade das auftragen, was seinem Geist gefühls- 
mäßig widerstrebt. Eine lange Erfahrung beweist nämlich, daß ein Mönch, vor allem 
der junge Mönch, nicht einmal die Lust der bösen Begierde zu zügeln vermag, wenn 
er nicht zuvor gelernt hat, seinen Eigenwillen im Gehorsam zu ertöten"88. Ist hier 
die Abtötung des Eigenwillens die Voraussetzung der Abtötung der Leidenschaften, 
so ist anderseits wieder die äußere Entsagung die Voraussetzung für die Abtötung 
des Willens. •Der Anfang unseres Heiles und der Weisheit ist nach der Schrift die 
Furcht des Herrn. Aus der Furcht des Herrn folgt die heilsame Zerknirschung, aus 
der Zerknirschung des Herzens die Entäußerung, d. h. die Entblößung von allem 
Besitz und die Verachtung desselben. Aus der Entblößung folgt die Demut, aus 
dieser die Abtötung des Willens. Durch die Abtötung des Willens werden alle 
Laster ausgerottet und beginnen abzusterben. Nach Überwindung der Laster tragen 
die Tugenden Frucht und wachsen empor. Durch das Hervorquellen der Tugenden 
wird die Reinheit des Herzen erworben, die ihrerseits wieder in den Besitz der voll- 
kommenen Liebe bringt"89. Danach ist also die unmittelbare und nächste Aufgabe 
der inneren Abtötung die Überwindung des Eigenwillens, als Voraussetzung für die 
Ausrottung der Laster und für den Erwerb der Tugenden. 

Äußere und innere Abtötung hängen also aufs engste miteinander zusammen 
und haben sich gegenseitig zu unterstützen in der Verfolgung des eines Zieles, 
der Verähnlichung mit Christus. Die äußere Keuschheit (Jungfräulichkeit) z. B. 
allein, sagt Origenes, nütze nichts, wenn nicht auch der innere Mensch geopfert 
werde in einem Leben der Tugenden. Nur so würden wir dem geopferten Chri- 
stus ähnlich90: Und er beschreibt den Vorgang der inneren Abtötung genauer, 
wenn er sagt: •Man ertötet die Werke des Fleisches auf folgende Weise: Die 
Liebe ist eine Frucht des Geistes, der Haß ein fleischliches Werk; der Haß wird 
durch die Liebe ertötet und ausgelöscht. Ähnlich ist die Freude eine Frucht des 
Geistes, die Traurigkeit dieser Welt aber, die den Tod bewirkt (2 Kor 7, 10), ist 

85 De continentia IV, 10, CSEL 41,151; ebd. XIII, 29, CSEL 41,180 
86 Instit. I, 11, 3, CSEL 17,16 
87 Die Unterscheidung zwischen der •mortificatio cordis et corporis" z. B. bei Cassian, 

Coll. 20, 8,10, CSEL 13, 565 
88 Instit. IV, 8, CSEL 17, 52 = P. L. 49, 160 B; ähnlich: Coll. Ill, 1, 2; VII, 6, 1; XVI 3, 4; 

IXX, 26,13     89 Cassian, Instit. IV, 43, CSEL 17, 78    90 In Lev., hom. 1, P. G. 12, 410 f. 



Selbstverleugnung und Abtötung 37 

ein fleischliches Werk; diese wird vernichtet, wenn die Freude des Geistes in uns 
herrscht" ... So ertötet der Friede den Unfrieden, die Geduld die Heftigkeit, die 
Keuschheit die Schamlosigkeit. •Doch gilt es zu bedenken, daß die Ertötung der 
Werke des Fleisches Geduld erfordert, daß sie nicht plötzlich zu geschehen hat, son- 
dern langsam. Die Anfänger erschlaffen leicht; wenn der Mensch dann glühender 
voranzuschreiten beginnt, lassen die fleischlichen Werke nicht nur nach, sondern 
schwinden allmählich dahin. Wenn der Mensch dann vollkommen geworden ist, so 
daß die Sünde in keiner Weise mehr in Erscheinung tritt, weder in Werken, noch in 
Worten oder Gedanken, darf man annehmen, daß die fleischlichen Werke ganz und 
gar ertötet und insgesamt dem Tode übergeben sind"91. Der innere Tod, von dem 
hier die Rede ist, bedeutet nach Ambrosius •das Begräbnis der Laster und die Auf- 
erstehung der Tugenden. Darum heißt es: .Meine Seele möge in den Seelen der Ge- 
rechten sterben' (Num 23, 10), d. h. möge begraben werden zur Ablegung ihrer 
Laster und annehmen die Gnade der Gerechten, welche die Tötung Christi an ihrem 
Leibe und in ihrer Seele tragen"92. So weit will Cassian diese innere Tötung aus- 
gedehnt wissen, daß nicht nur all unser Wünschen und Begehren geopfert werden 
müsse93, sondern auch die bluthafte Liebe von Eltern und Kindern. Der Mönch je- 
denfalls müsse ihr entsagen und aus Liebe zum Herrn dessen Tötung vorziehen94. 

Wiederum ist man wie bei der Selbstverleugnung erschrocken über die Tiefe und 
Unbedingtheit eines solchen Todes. Dennoch preisen ihn die Vater als ein ganz hohes 
Gut, um dessen Erwerb sich der Mensch mit allem Eifer mühen soll, und betrachten 
ihn als ein Geschenk der Gnade, das es inständig zu erbitten gilt. Denn dieser Tod 
ist ja im Grunde das höchste Leben, das Leben mit Christus verborgen in Gott (Col 
3, 3). •Wer darum in vollkommener Weise seine Tötung anstrebt, gleicht einem 
Gräber, der einen Schatz sucht; je näher er dem Ziele kommt, desto glühender wird 
er in seiner Arbeit"95. •Wer den Tod sucht, freut sich, wenn er das Grab findet, weil 
nämlich jeder, der sich zu ertöten bestrebt ist, eine große Freude angesichts der er- 
worbenen Ruhe für die Beschauung empfindet. Ausgelöscht für die Welt ist er ein 
Unbekannter geworden und kann sich vor allen Störungen durch äußere Dinge im 
Schoß der innigsten Liebe verborgen halten"96. Ergreifend ist in diesem Zusammen- 
hang ein Brief, den Paulinus von Kola an Augustin schreibt: •In meiner augenblick- 
lichen Lage wende ich mich an Dich als meinen Lehrer und geistlichen Arzt um Rat, 
damit Du mich lehrest, den Willen Gottes zu erfüllen, auf Deinen Spuren Christus 
zu folgen und jenen Tod zu sterben, wie ihn das Evangelium fordert, durch den wir 
der Auflösung des Leibes durch ein freiwilliges Scheiden (aus dieser Welt) zuvor- 
kommen, indem wir nicht durch einen (körperlichen) Tod, sondern aufgrund einer 
(inneren) Entscheidung das Leben dieser Zeit verlassen ... Möchten doch auf diese 
Weise meine Wege Deinen Spuren folgen, damit ich nach Deinem Beispiel das alte 
Schuhwerk von meinen Füßen löse und die Fesseln zerreiße und freigeworden auf- 
jauchze, um den Weg zu laufen, auf dem ich jenen Tod erlange, durch den Du dieser 
Welt gestorben bist, um für Gott zu leben, da Christus in Dir lebt. Dessen Tod und 

01 In Rom., P. G. 14, 1101•1102       92 De bono mortis c. 4, P. L. 14, 547 
93 • ... desideria nostra omnia mortificare", Coll. 24, 23, 1, CSEL 13, 698 
94 Instit. IV, 27, 2, CSEL 17, 66       95 Gregor M., Moralia 5, 5, P. L. 76, 683 
96 ebd. 5, 6, P. L. 76, 684 



38 Friedrich Wulf 

dessen Leben ist in Deinem Leibe, dem Herzen und den Sinnen erkennbar; denn 
Dein Herz hat keinen Geschmack mehr an irdischen Dingen und Dein Mund redet 
nicht mehr von den Werken der Menschen. Christi Wort strömt vielmehr über in 
Deiner Brust"97. •Gut ist ein solches Leben nach dem Tode", sagt Ambrosius, •gut ist 
es nach dem Siege, gut nach vollbrachtem Kampfe, da das Gesetz des Fleisches nicht 
mehr dem Gesetz des Geistes zu widerstreiten vermag, da wir nicht mehr mit dem 
Leibe des Todes zu kämpfen haben, sondern der Sieg in diesem todbringenden Leibe 
herrscht. Und ich weiß selbst nicht, ob jener Tod eine größere Kraft hat oder das 
Leben ... Daher lehrt (der Apostel) alle Lebenden, jenen Tod anzustreben, damit 
Christi Tod an unserem Leibe aufscheine, jenen glückseligen Tod, durch den der 
äußere Mensch zwar aufgerieben wird, der innere aber sich ständig erneuert (2 Kor 
4, 16)" 98. •Das heißt also das Fleisch ertötet zu haben: ein unsterbliches Leben leben, 
von daher Unterpfande der Auferstehung besitzen und mit Leichtigkeit den Weg 
der Tugend laufen"99. •,Tötet darum eure Glieder, soweit sie nach dem Irdischen 
trachten', und (der Apostel) fügt zuversichtlich hinzu: ,ich lebe • nein, nicht mehr 
ich, sondern Christus lebt in mir'"100. 

•Alles, was wir (hier) ausgeführt haben, scheint demjenigen schwer zu sein, der 
Christus nicht liebt. Wer aber allen Prunk der Welt für Kehrricht ansieht und alles 
auf Erden als eitel betrachtet, wer mit seinem Herrn gestorben ist und wieder auf- 
erstand, wer das Fleisch mit seinen Leidenschaften und Lüsten gekreuzigt hat, der 
ruft aus freiem Herzen: ,Wer wird uns trennen von der Liebe Gottes (Christi)...'. 
Und wiederum: ,Ich bin sicher, weder Tod noch Leben ... wird uns zu trennen ver- 
mögen von der Liebe Gottes, die in Jesus, dem Verheißenen, unserem Herrn (be- 
zeugt) ist' (Rom 8, 35 ff.). ... Nichts ist dem Liebenden hart, keine Arbeit, dem sich 
Sehnenden schwer"101. Letztlich ist dieser innere Tod eine Gnade, ein Geschenk 
Gottes. Diesen Gedanken betont vor allem Augustin eindringlich. •,Wenn ihr durch 
den Geist die Werke des Fleisches ertötet, so werdet ihr leben' • Dieses so große 
Gut sollen wir nicht unserem Geiste zuschreiben, als könne er solches aus sich selbst. 
Damit wir jene Worte nicht vom toten Geist, sondern vielmehr vom tötenden Geist 
verstehen, fügt er (der Apostel) gleich hinzu: ,Alle, die vom Geiste geleitet werden, 
sind Gottes Söhne'. Damit wir also durch unseren Geist die Werke des Fleisches er- 
töten, werden wir vom Geist Gottes geleitet; dieser schenkt die Enthaltsamkeit, durch 
die wir unsere (sündhaften) Begierden zügeln, zähmen und besiegen"102. 

Der Geist aber, in dessen Kraft wir uns selbst zu sterben vermögen, ist der Geist 
der Liebe. Darum schreibt faulinus von Kola: •Welche Kraft bewirkt in uns den 
Tod, wenn nicht die Liebe, die stark ist wie der Tod? Sie läßt nämlich dadurch diese 
Welt uns in Vergessenheit geraten und untergehen, daß sie die Wirkung des Todes 
durch die Liebe zu Christus auffüllt. Ihm zugewandt, werden wir von dieser Welt 
abgewandt. Ihm lebend, sterben wir den Elementen dieser Welt und treffen keine 
Entscheidung mehr so, als ob wir in ihrem Angesicht noch lebten und von ihr Ge- 
brauch machten. Denn unser Anteil ist der Tod Christi, dessen Auferstehung von den 

97 Augustin, Epist. 94, 4, CSEL 34, 501 98 De bono mortis, c. 3, P. L. 14, 544 
99 Chrysostomus, In ep. ad Rom., hom. 13, P. G. 60,519 
109 Hieronymus, Ep. 22, P. L. 22, 405        101 Hieronymus, Ep. 27, P. L. 22, 423 
192 De continentia V, 13, CSEL 41, 155 



Selbstverleugnung und Abtötung 39 

Toten in Herrlichkeit wir nicht erlangen, wenn wir nicht zuvor seinen Tod am Kreuz 
durch Abtötung der Glieder und Sinne des Fleisches nachgeahmt haben, so daß wir 
nicht mehr nach unserem Willen leben, sondern nach dem Willen dessen, der unsere 
Heiligung ist. Er erstand von den Toten, damit wir nicht mehr uns, sondern Ihm 
leben; er starb für uns und erstand für uns und gab uns in seinem Geiste ein Unter- 
pfand der Verheißung!"103. 

Ist so das letzte Motiv und Ziel der Abtötung das Leben in Gott, in Christus, im 
Heiligen Geist, die auch die Kraft zur Abtötung verleihen, dann das nächstliegende 
die Verähnlichung mit dem sterbenden und gekreuzigten Christus. •Wer ist es denn, 
der täglich stirbt", schreibt Ambrosius, •wenn nicht derjenige, der den Tod des 
Herrn Jesus an seinem Fleische herum trägt, damit ihm all seine Sünden sterben"104. 
Dabei sollen wir nicht nur irgendwie dem Tode des Herrn angeglichen werden, son- 
dern dem Kreuzestode: •Achte darauf, daß es viele Todesleiden gibt, der Sohn 
Gottes aber am Holze hängend gekreuzigt wurde, damit alle, die der Sünde sterben, 
ihr auf keine andere Weise sterben als durch das Kreuz. Darum heißt es: ,Mit Chri- 
stus bin ich ans Kreuz geschlagen' und: ,Es sei mir fern, mich in einem anderen zu 
rühmen als im Kreuz unseres Herrn, durch den mir die Welt gekreuzigt ist'"105. 
Darum gilt es nun auch für den Christen sich täglich in das Leiden Christi zu ver- 
senken. Alles, was er dort betrachtet, ist für ihn geschehen und zu seiner Nachahmung 
bestimmt. •Beachte also wohl jene drei hochheiligen Tage der Kreuzigung, des Gra- 
bes und der Auferstehung. Was von diesen drei Geheimnissen das Kreuz bedeutet, 
das erfüllen wir in diesem Leben; was aber das Grab und die Auferstehung bedeu- 
ten, das vollzieht sich in Glaube und Hoffnung. Denn für jetzt ist dem Menschen 
gesagt: ,Nimm dein Kreuz und folge mir nach'. Unser Fleisch aber wird gekreuzigt, 
wenn wir uns abtöten ... Solange also unsere Werke darauf gerichtet sind, den Sün- 
denleib zu zerstören, solange der äußere Mensch aufgerieben wird, damit der innere 
Mensch sich von Tag zu Tag erneuere (2 Kor 4, 16), solange ist die Zeit des Kreuzes. 
Das sind nun zwar gute Werke, aber mühsam, und ihr Lohn ist die Ruhe. Darum 
aber heißt es: ,Freuet euch in Hoffnung' (Rom 12, 12), damit wir an die ewige Ruhe 
denken und uns mit Frohsinn den Mühsalen unterziehen. Auf diesen Frohsinn weist 
hin die Breite des Kreuzes an seinem Querbalken, an den die Hände geheftet wer- 
den ... Des Kreuzes Höhe aber, auf der sich das Haupt befindet, bedeutet die Er- 
wartung des Lohnes von der erhabenen "Gerechtigkeit Gottes ... Des Kreuzes Länge, 
auf die der ganze Leib hingestreckt wird, bedeutet die Geduld ... Des Kreuzes Tiefe, 
die in die Erde gesenkt wird, deutet die Tiefe des Geheimnisses an. Was wir aber 
jetzt noch nicht sehen und noch nicht besitzen, sondern im Glauben und in der Hoff- 
nung vollziehen, das ist in den beiden anderen Tagen vorgebildet"106. 

Man könnte hier fast von einer Kreuzesmystik sprechen, die in der Vätertheologie 
bei dem Gedanken entwickelt wurde, daß der Christ im Werk der Abtötung dem 
gekreuzigten Christus ähnlich werden müsse. Ein ganz persönlicher Ton durch- 
schwingt oftmals ihre Worte, wenn sie von diesem Geheimnis sprechen. •Der hohe 

103 Augustin Ep. 94, 5, CSEL 34, 502       104 Ennar. in Ps. 37, P. L. 14,1085 
105 Origenes, In Mt. 12, n. 24, P. G. 13,1040 
108 Augustin, Ep. 33, (Nr. 55) an Januarius (II.), c. 14 • Zittiert nach BKV2, Augustin IX., 

238 f. 



40 Friedrich Wulf 

Priester ist für dich gestorben, für dich gekreuzigt worden, damit du an seinen Nä- 
geln hängst. Dich nämlich und deine Sünde hat er in (seinem) Fleische aufgenommen. 
Die Schuldscheine deiner Vergehen sind an jenes Holz geheftet, damit du der Welt, 
der du einmal entsagt hast, nichts mehr schuldest. Mit Recht schuldest du nichts mehr, 
da du sprechen darfst: ,die Welt ist mir gekreuzigt und ich bin es der Welt' (Gal 6, 
14), damit du den Tod nicht mehr fürchtest, wenn du Christus trägst. In ihm kannst 
du sagen: ,Tod, wo ist dein Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?' (1 Kor 15, 55). Da näm- 
lich unser alter Mensch ans Kreuz geheftet ward, ist die Sünde vernichtet, der Stachel 
abgestumpft, die Schuld hinfällig geworden, damit wir aufhören, ferner der Schande 
zu dienen. Vergangen ist der alte Mensch; er lebt nicht mehr in uns, vielmehr die 
neue Kreatur in Ähnlichkeit mit Christus. Indem wir nach dem Gleichbild seines 
Todes begraben wurden, haben wir das Bild seines Lebens angenommen und die 
Flügel der Gnade des Geistes erhalten"107. Wie nämlich der Apostel über die ge- 
sprochen hat, •die nach Ähnlichkeit des Todes Christi ihre Leiber töten, um nicht zu 
sündigen, so gedenkt er (auch) notwendig dessen, der Christus von den Toten erweckt 
hat, damit sie wissen, daß sie auf ähnliche Weise und aus dem gleichen Grund 
wie sie gestorben sind und begraben wurden, nun durch den Geist dessen, der 
Jesus von den Toten erweckte, wieder belebt und in Ähnlichkeit mit Christus von 
den Toten erweckt werden"108. Tod und Leben des Christen entsprechen dem Tode 
und der Auferstehung Christi. Abtötung im Sinne der Kirchenväter ist also letztlich 
innigste Angleichung an den Tod Jesu. Ja, die Nachfolge Christi findet geradezu 
ihren Höhepunkt in der Nachfolge des Gekreuzigten, und das Leben in Christus, 
zeigt sich, solange wir hier auf Erden weilen, nur im Tode des mit Christus Gekreu- 
zigten. 

V. 

Rädiblidi und Zusammenfassung 

Es ist ein vielschichtiger und sowohl theologisch wie aszetisch überaus wichtiger 
Komplex, der sich uns in den beiden Begriffen Selbstverleugnung und Abtötung 
erschlossen hat. Verschiedene Quellen sind hier zusammengeströmt, ehe sich jene 
geschwisterliche Einheit herausgebildet hat, wie wir sie heute in der katholischen 
Frömmigkeit vorfinden. Der Urquelle und dem ersten Verlauf des Stromes sind wir 
in unserer Untersuchung ein wenig nachgegangen. Versuchen wir zum Schluß noch 
einmal, Selbstverleugnung und Abtötung in ihrer Einheit zu sehen und ihren Ort 
im Gesamtgefüge der Aszetik zu bestimmen. 

Der Inbegriff der christlichen Vollkommenheit ist das Gebot der Gottes- und 
Nächstenliebe. Seiner Verwirklichung steht die Unordnung des Menschen entgegen, 
die Unordnung, die aus der Sünde stammt. Sie ist denn auch der Hauptgrund dafür, 
daß es so etwas gibt und geben muß wie Selbstverleugnung und Abtötung. Über 
diese Wahrheit belehrt jeden Menschen seine eigene Erfahrung. Ohne Selbstverleug- 
nung und Abtötung würde er auf die Dauer nicht einmal die Grundgebote Gottes 

107 Ambrosius, De fuga saeculi c. 9, P. L. 14, 595    108 Origenes in Rom., P. G. 14, 1099 



Selbstverleugnung und Abtölung 41 

beachten können. Vollends wird die selbstlose Liebe zu Gott und zu den Mitmen- 
schen nicht ohne einen schmerzlichen und tiefgreifenden Tod des eigenen begehr- 
lichen und selbstsüchtigen Ich erreicht. Konkret gesehen, hat es nun in der katho- 
lischen Tradition (vereinfacht gesprochen) ein zweifaches Motiv gegeben, aus dem 
die Frommen aller Jahrhunderte den Weg der Selbstverleugnung und Abtötung 
wählten. Sie alle wollten zu Gott kommen und ihn aus ganzem Herzen und mit gan- 
zer Kraft lieben. Aber den einen ging es mehr darum, aus der Verwirrung und 
Knechtung durch die sündige Natur und die sündige Welt herauszukommen, um 
mit Gott als dem höchsten und liebenswürdigsten Gut vereinigt zu werden, um Ihn 
zu schauen, zu loben und in seiner Gegenwart zu weilen. Alles Irdische bedeutete 
ihnen Gott gegenüber nichts mehr, ja, war ihnen wie Staub, auf den man tritt, Unrat, 
den man fortwirft, hassenswert, weil es von Gott abzog. Selbstverleugnung und 
Abtötung waren für sie darum der Weg, den Hindernissen auf dem Weg zu Gott 
zu entkommen und die notwendige Vorbereitung für ein kontemplatives Leben, für 
die Mystik. Die Grenzen eines solchen Weges liegen darin, daß hier erstens die Welt 
(insbesondere die materielle) leicht in unchristlicher Weise entwertet wird (Platonis- 
mus, Dualismus), daß man weiter Gottes konkreten Ruf in dieser Zeit leicht überhört 
und den Besitz Gottes durch Selbstverleugnung und Abtötung u. U. erzwingen zu 
können meint. • Der zweiten Richtung geht es mehr um die Erfüllung des Willens 
Gottes in dieser Zeit. Je vollkommener einer diesen erfüllt, umso inniger ist er in 
Liebe mit Gott verbunden. Da sich nun der Wille Gottes in erster Linie auf unsere 
Heiligung bezieht, führt der Weg der Selbstverleugnung und Abtötung von vorn- 
herein mehr in die Richtung der Überwindung der Sünde im eigenen Leben und des 
Erwerbs von Tugenden. Die Grenzen dieses Weges liegen darin, daß der Mensch 
leicht in Gefahr kommt, zu sehr auf sich selbst zu schauen und seine sittliche Voll- 
kommenheit als isoliertes Ziel zu sehen. 

Es wird nun immer in der Christenheit Menschen geben, die mehr den einen oder 
den anderen Weg gehen. Das hängt von vielem, nicht zuletzt von den Voraussetzun- 
gen der individuellen Natur ab. Aber darüber hinaus gibt es doch eine höhere Ein- 
heit, um die es uns in unserer Untersuchung eigentlich ging. Von dieser Einheit 
sprach die Heilige Schrift, diese Einheit fanden wir auch noch in den Schriften der 
Kirchenväter. Selbstverleugnung und Abtötung erhielten dort erst ihren eigentlich 
christlichen Sinn, wo sie im Zusammenhang der Erlösung durch Christus gesehen 
wurden. Christus ist nun nicht nur Erlöser von der Sünde, sondern auch Wiederher- 
steller der übernatürlichen Ordnung, Begründer eines Neuen Lebens und einer Neuen 
Weltzeit. Und beides ist er geworden durch die Geheimnisse der Menschwerdung und 
des Kreuzes. Er selbst ist damit einen ganz bestimmten Weg der Selbstverleugnung 
und Abtötung gegangen, um uns von der Sünde zu erlösen und das göttliche Leben 
zu schenken. Damit ist auch der letzte und eigentliche Sinn von Selbstverleugnung 
und Abtötung für uns gegeben. In der Nachfolge des gekreuzigten Christus und nur 
so überwinden wir die Sünde und erwerben wir das ewige Leben. In dieser Schau 
sind die beiden oben genannten Wege der Selbstverleugnung und Abtötung zu 
einem einzigen Weg geworden. Darum muß alle christliche Selbstverleugnung und 
Abtötung Nachfolge Christi sein und Kennzeichen des Lebens in Christus und im 



42 .    Franz Josef Schierse 

Geist. •Auf denn, Brüder, laßt uns zusammen wandern, Jesus wird mit uns sein! 
Für Jesus haben wir dieses Kreuz auf uns genommen, für Jesus laßt uns unter dem 
Kreuze ausharren! Er wird unser Helfer sein, Er führt uns an und weist uns den 
Weg. Seht, unser König schreitet vor uns her, Er wird für uns kämpfen! Laßt uns ihm 
männlich folgen! Keiner fürchte die Schrecken! Wir wollen bereit sein, im tapferen 
Kampfe zu fallen. Wir wollen dem Ruhm unseres Namens nicht Schmach antun, 
indem wir vor der Fahne des Kreuzes entfliehen!" (Nachfolge Christi 56. Kp.). 

Grundformen des liturgischen Betens 
Von Franz Josef Schierse S. J., Innsbruck 

Das kirchliche Stundengebet wird in den Lehrbüchern der Liturgik und Moral fast 
nur von der technischen Seite des richtigen Vollzuges aus gesehen. Die Fragen der 
Verpflichtung und der Rubrizistik stehen im Vordergrund. Wo darüber hinaus eine 
Anleitung zum sinngemäßen und aufmerksamen Gebet versucht wird, sind oft rein 
aszetische Gesichtspunkte maßgebend, oder es werden subjektiv gewählte Motive 
von außen herangetragen1. So wertvoll diese Hilfsmittel auch sind, den ganzen 
Reichtum des liturgischen Betens und seinen eigenen Wesensgekalt können sie nicht 
voll erschließen. Hierzu bedarf es • ähnlich wie in dem engverwandten Anliegen 
der Messe-Erklärung • einer gründlichen Kenntnis der geschichtlichen Entwicklung2 

und einer mehr theologisch orientierten Betrachtungsweise. Zu der zweiten kult- 
theologischen Aufgabe sollen hier einige Hinweise gegeben werden3. 

Theologische Deutungsversuche kommen leicht in den Verdacht, aprioristische Kon- 
struktionen •von oben herab" zu sein. Will man dieser Gefahr nicht erliegen, muß 
der Text des Breviergebetes Ausgangspunkt und Richtschnur bleiben. Es besteht 
dann ein ähnliches Verhältnis wie zwischen Exegese und biblischer Theologie: Die 
Erhebung des Wortsinnes mit den Mitteln philologischer, historischer, literarischer 
Kritik4 bildet die unumgängliche Voraussetzung für das theologische Verständnis. 
Nun bringt aber das Angewiesensein auf die empirischen Vorbedingungen eine 

1 z. B. L. B a c u e z S. S., Le saint office consider«* au point de vue de la piete. Paris 1867, 
5. Aufl. 1916; deutsch Mainz 1891; oder: Die Heiligung des Priesters durch die andächtige 
Verrichtung des Breviergebetes. Regensburg 1856 (Anonym von Pallavicino); bekannt ist 
die Synchronisierung der einzelnen Hören mit der Passionsgesdiichte; sehr verbreitet die 
Praxis, bestimmte private Gebetsmeinungen festzulegen. 

2 Die quellenmäßige Erforschung des Breviergebetes ist noch eine von der Liturgie- 
wissenschaft zu leistende Aufgabe. Dringend nötig wäre ein Werk wie das berühmte 
•Missarum Sollemnia" von J. A. J u n g m a n n. Zu welch interessanten Ergebnissen die 
historische Erforschung führen kann, zeigen die Einzeluntersuchungen P. Jungmanns in der 
Zeitschr. f. kath. Theol., Innsbruck: Beiträge zur Geschichte der Gebetsliturgie I•VI 72 (1950) 
66•79; 223•234; 360•366; 481•486; 73 (1951) 85•92; 347•358. 

3 Daß auf kulttheologischem Gebiete schon viel gearbeitet wurde, weiß jeder, der das 
Schrifttum der liturgischen Bewegung kennt. Ebenso gewiß ist aber auch, wie fragwürdig 
und hypothetisch hier noch die Ansichten sind. 

4 •Kritik" sagt • um Mißverständnisse auszuschließen • nicht notwendig etwas Nega- 
tives, sondern sachlich begründete Unterscheidungsgabe, Urteilsvermögen. 




