42 . Franz Josef Schierse

Geist. ,Auof denn, Briider, lafit uns zusammen wandern, Jesus wird mit uns sein!
Fiir Jesus haben wir dieses Kreuz auf uns genommen, fir Jesus laft uns unter dem
Kreunze ausharren! Er wird unser Helfer sein, Er fithrt uns an und weist uns den
Weg. Seht, unser Konig schreitet vor uns her, Er wird fiir uns kimpfen! Laft uns ihm
mannlich folgen! Keiner fiirchte die Schrecken! Wir wollen bereit sein, im tapferen
Kampfe zu fallen. Wir wollen dem Ruhm unseres Namens nicht Schmach antun,
indem wir vor der Fahne des Kreuzes entflichen!“ (Nachfolge Christi 56. Kp.).

Grundformen des liturgischen Betens
Von Franz Josef Schierse S.]., Innsbruck

Das kirchliche Stundengebet wird in den Lehrbiichern der Liturgik und Moral fast
nur von der technischen Seite des richtigen Vollzuges ans gesehen. Die Fragen der
Verpflichtung und der Rubrizistik stehen im Vordergrund. Wo dartiber hinaus eine
Anleitung zum sinngemaflen und aufmerksamen Gebet versucht wird, sind oft rein
aszetische Gesichtspunkte mafigebend, oder es werden subjektiv gewahlte Motive
von auflen herangetragen!. So wertvoll diese Hilfsmittel auch sind, den ganzen
Reichtum des liturgischen Betens und seinen eigenen Wesensgehalt konnen sie nicht
voll erschliefen. Hierzu bedarf es — adhnlich wie in dem engverwandten Anliegen
der Messe-Erklirung — einer grindlichen Kenntnis der geschichilichen Entwicklung?
und einer mehr theologisch orientierten Betrachtungsweise. Zu der zweiten kult-
theologischen Aufgabe sollen hier einige Hinweise gegeben werden3.

Theologische Deutungsversuche kommen leicht in den Verdacht, aprioristische Kon-
struktionen ,von oben herab® zu sein. Will man dieser Gefahr nicht erliegen, mufl
der Text des Breviergebetes Ausgangspunkt und Richtschnur bleiben. Es besteht
dann ein dhnliches Verhiltnis wie zwischen Exegese und biblischer Theologie: Die
Erhebung des Wortsinnes mit den Mitteln philologischer, historischer, literarischer
Kritiks bildet die nnumgiingliche Voraussetzung fiir das theologische Verstandnis.
Nun bringt aber das Angewiesensein auf die empirischen Vorbedingungen eine

12 B.L.BacuezS.S, Le saint office considéré au point de vue de la piété. Paris 1867,
5. Aufl. 1916; deutsch Mainz 1891; oder: Die Heiligung des Priesters durch die andichtige
Verrichtung des Breviergebetes, Regensburg 1856 (Anonym von Pallavicino); bekannt ist
die Synchronisierung der einzelnen Horen mit der Passionsgeschichte; sebr verbreitet die
Praxis, bestimmte private Gebetsmeinungen festzulegen.

2 Die quellenmifige Erforschung des Breviergebetes ist noch eine von der Liturgie- -
wissenschaft zu leistende Aufgabe. Dringend noétig wire ein Werk wie das berithmte
,Missarum Sollemnia“ von J. A. Jungmann. Zu welch interessanten Ergebnissen die
historische Erforschung fithren kann, zeigen die Einzeluntersuchungen P. Jungmanns in der
Zeitschr., f. kath. Theol., Innsbruck: Beitrige zur Geschichte der Gebetsliturgie I-~V1 72 (1950)
66—79; 223—234; 360—366; 481—486; 73 (1951) 85—92; 347—358.

3 Dafl auf kulttheologischem Gebiete schon viel gearbeitet wurde, weifl jeder, der das
Schrifttum der liturgischen Bewegung kennt. Ebenso gewif} ist aber auch, wie fragwiirdig
und hypothetisch hier noch die Ansichten sind.

4 Kritik“ sagt — um Mifiverstindnisse auszuschliefen - nicht notwendig etwas Nega-
tives, sondern sachlich begriindete Unterscheidungsgabe, Urteilsvermégen.



Grundformen des liturgischen Beiens 43

grofle Erschwernis fiir die theologische Arbeit am Breviergebet. Was den Wortlaut
betrifft, stehen wir mitten in der von Pius X. begonnenen Reform, deren Vollendung
noch lange Zeit in Anspruch nehmen wird. Die Ersetzung des Psalterium Gallicanum
durch das neue Pianische (24. Marz 1945) ist gewifl ein Meilenstein auf diesem miihe-
vollen Wege, schafft aber fiir das Gesamtverstindnis auch neue Problemes. Dafl sich
die historische Erforschung noch in den Anfidngen befindet, ist bereits angemerkt
worden. So kann sich die theologische Interpretation zur Zeit nur an die gleichblei-
benden Grundformen halten und deren Sinn in Erinnerung rufen.

Unter Grundformen verstehen wir die einzelnen kultischen Akte, Vorgénge und
Handlungen, die sich im Stundengebet nachweisen lassen. Wir setzen also voraus,
daf s sich nicht um ein fortlaufendes, undifferenziertes Sprechen zu Gott handelt,
sondern um Darstellung recht verschiedener Geschehnisse im Wort. Wie in der
formgeschichtlichen Analyse der HI. Schrift die literarischen Einheiten und ihre Gat-
tung (z. B. Spruch, Lied, Ratsel, Gleichnis, Wunderbericht, Urkunde, Brief usw.)
sichtbar werden und den vielfiltigen Reichtum des einen Gotteswortes (vgl.
Hebr 1, 1) offenbaren, so gilt es auch hier, aus der Eintonigkeit des gesprochenen
oder gesungenen Wortes die Uielstimmigkeit herauszuhoren. Und wie eine lite-
rarische Gattung erst recht verstanden wird, wenn man ihren ,,Sitz im Leben“ kennt,
erhilt auch hier ein Psalm, eine Lesung, ein Hymnus erst auf dem Hintergrunde
der kultischen Handlung seine aktuelle Bedeutung.

Am Anfang des Offiziums ertont der Gebetsruf, das Invitatorium. Ob der Gebets-
ruf urspriinglich dazu bestimmt war, die Kultgemeinde aus dem Schlafe zu wecken
und zur nichtlichen Matutin zusammenzuholen, miifite ein Liturgiehistoriker beant-
worten®. Fiir die heutige Gestalt des Stundengebets, vor allem fiir den Einzelbeter,
148t sich das Invitatorium nur noch im Gbertragenen Sinne als Weckruf deuten: auf-
zustehen von den Zerstreuungen, Sorgen, Beschdftigungen des irdischen Lebens.
Tiefer fithrt die naheliegende Erinnerung an Rém 13, 11: ,Briider, es ist Zeit, vom
Schlafe aufzustehen!®; noch ernster klingt die Mahnung Cbristi in der Ulbergs-
nacht: ,Wachet und betet, damit ihr nicht in Versuchung fallet!“ (Mt 26, 41). Das
NT hat uns sogar ein Bruchstiick eines alten christlichen Weckliedes itberliefert, das
sicher schon in der gottesdienstlichen Versammlung gesungen wurde: ,Wach auf,
Du Schlifer, steh auf von den Toten, und erlenchten wird Dich der Christus!®
(Eph 5, 14). Man muf8 die theologische Symbolsprache der Schrift vom ,Schlafen®
und ,Wachen“, von ,Nacht“ und ,Tag“ vor Augen haben, um die Aktualitit des
liturgischen Weckrufes zu vernehmen, selbst wenn er uns am Tage oder am Abend
erreicht. — Das Invitatorium ist zugleich ein Ruf zur Gemeinschaft, ein Sammelruf
zum groflen Appell des Gottesvolkes. Aus Einsamkeit, Schlaf, Dunkelheit und Nacht
wird der einzelne in die Gebetsversammlung der Fkklesia geladen. Auch der private

5 Durch die neue Ubersetzung ist oft eine empfindliche Diskrepanz zwischen Antiphon
und Psalmtext enstanden. Manche Pss haben ihre ,Pointe“ verloren, die ihre Stellung in
einem Offizium bedingte, z. B. Ps 138 in der IL Vesper der Apostelfeste enthilt nicht mehr
das entscheidende ,Confortatus est principatus eorum, et honorati sunt amici tui, Deus®.

¢ In manchen Kléstern dient das ,Venite, adoremus Dominum® heute noch als Weckruf
am Morgen.



44 Franz Josef Schierse

Vollzug bleibt wesensnotwendig daran gebunden. — So sehr es der Andacht dienen
kann, sich ,in der Phantasie“ an einen Ort feierlichen Chorgebetes zu versetzen,
richtiger ist es, ,im Geiste“ den theologischen Raum zu betreten, den der 94. Psalm
erschliefit: Gottes anbetungswiirdige Gegenwart. Damit wird der Gebetsruf zum
eschatologischen Heilsruf. Die Aufforderung, sich Gott zu nahen und vor seinem
Angesicht das Offizium zu verrichten, hat freilich fiir unser abgeniitztes christliches
Ohr nicdhts Aufregendes mehr. Von der Schrift des NT her gesehen bedeutet jedoch
das ,Hinzutreten“ und ,Stehen vor Gott“ ein wirklich eschatologisches Geschehen,
cine reale Vorwegnahme der jenseitigen Heilsvollendung, wie sie im Gesamtvoll-
zug des Gnadenlebens am eindeutigsten der christliche Kult gewéhrt?. In den meisten
Fillen enthilt schliefilich das Invitatorium eine Proklamation des Festgeheimnisses.
Hierin kommt die geschichtliche Bestimmtheit des liturgischen Gebets zum Aus-
druck. Anlafl zum Gotteslob gibt nicht die absolute Vollkommenheit géttlichen We-
sens, sondern die Heilstat Gottes in Christus und der Kirche. Die neunmalige Wie-
derholung des Gebetsrufes begleitet wie Glockengeldute, wie Heroldsrufe und Fan-
farenstofe den 94. Psalm. Das Leitmotiv des Tagesoffiziums soll sich tief in die Seele
einprigen und eine anschauliche Vorstellung des Festgeheimnisses hervorrufen. —
Den vornehmsten und feierlichsten Gebetsruf héren wir jedoch im ,,Oremus“. Darauf
sollte immer eine kurze Pause der Stille und Sammlung folgen, ehe sich die betende
Gemeinde unmittelbar an Gott wendets.

Eng verbunden mit dem Invitatorium ist — wie bereits angedeutet — die Prozes-
sion, der Zug zum himmlischen Heiligtum. Auch hier ist nicht entscheidend, ob Ps 94
frither einmal unterwegs, beim Gang zum Chorgebet gesungen wurde. Ein solcher
liturgischer Einzug wére immer nur Gleichnis fiir die im Wesen christlicher Existenz
begriindete Notwendigkeit des ,Kommens®, des ,Hinausgehens® und ,Hinzutre-
tens“. Die uralte kultische Grundform der Prozession hat durch Christus ihren eigent-
lichen Weg und ihr letztes Ziel gefunden?®. Um sich in die Gegenwart Gottes zu ver-

7 Das klarste Zeugnis bietet der Hebrderbrief. Er sieht den vorziiglichsten Sinn des Op-
fers Christi darin, das Gottesvolk zu ,heiligen“ und zu ,vollenden“, d. h. nach dem Zu-
sammenhang, die Gemeinde kultfahig zu machen. Wahrer Gottesdienst ist aber nur
moglich im wahren, eigentlichen ,Zelt“, im himmlischen Heiligtum vor Gottes wirklicher
Gegenwart, nicht im schattenhaften Allerheiligsten des AT, das nur ein Sinnbild zukiinf-
tiger, jenseitiger Kultordnung war. Die christliche Gemeinde besitzt dagegen schon das
» Wesensbild“, die ,Eikon“ der himmlischen Giiter und kann auf dem von Jesus einge-
weihten, neuen und lebendigen Wege zu Gottes Gnadenthron hinzutreten. Ahnlich spricht
der Epheserbrief vom ,Zutritt zum Vater® (2, 18; 3, 12).

8 Zahlreiche Gebetsrufe finden sich naturgemifl in den Psalmen (z. B. 28; 32; 33, 4; 65,
1—4; 67, 4; 80, 1—4; 96; 97; 98; 99; 104—106; 117; 133; 135; 146—150). Im Rahmen des
Breviergebetes haben sie aber ihre z. T. urspriinglich selbstindige Kultbedeutung aufgegeben
und wiederholen nur das Motiv des Invitatoriums.

® Gemeint ist hier nicht die sog. theophorische Prozession, der Umzug mit einem Gottes-
bild, sondern die Heiligtumsprozession, die Gottes Nihe und Gegenwart finden will. Zn
ihr gehdrt auch die Wallfahrt. Im engeren Sinne ist sie Opfergang, da nach alttestament-
lichem Vorbild nur das Opferblut fihig macht, vor Gott zu erscheinen. Jesus, welcher der
Weg zum Vater ist (Joh 14, 6), hat den Weg in das Allerheiligste des Himmels geoffnet
(Hebr 9,11 f; 10, 20). Er ist ,Vorliufer® (Hebr 6,20) und ,Herzog* (2, 10) des zum Ver-
heiflungsziel pilgernden Gottesvolkes.



Grundformen des liturgischen Betens 45

setzen, bedarf es auch im christlichen Sinne einer Bewegung. Der verhiillende Vor-
hang, der Himmel und Erde trennt, muf} durchschritten werden im Anschluf} und in
der Nachfolge Christi. Eine nur phantasie- und verstandesmaflige Reflexion auf die
Allgegenwart Gottes kann die Grenze nicht iiberschreiten, die sich dem betenden
Gottesvolk 6ffnet'®, Wieder ist festzuhalten, dafl es sich um ein echtes theologisches
Existenzphdnomen handelt, das unabhangig davon gesdhieht, ob der einzelne Beter
bzw. die Chorgemeinde den Prozessionsgang sinnbildlich darstellen.

Die nihere Analyse des 94. Psalms offenbart den eigentiimlichen Doppelcharakter
des christlichen Schreitens zum Gottesthron. Schon stimmungsmafBig unterscheiden sich
die Verse 1—7 von den folgenden 8—11. Im ersten Teil froher Jubel, Lobpreis und
Anbetung; im zweiten ernste Mahnung und Warnung vor Gottes Gericht und Verwer-
fung. Die vorausgesetzte Szenerie scheint eine vollig andere zu sein. Zuerst das feier-
liche Bild einer Kultprozession. Das Gottesvolk zieht mit Jauchzen und Freuden-
trinen vor Gottes Angesicht, um sich in grofer Proskynese niederzuwerfen und sich
als gottliches Eigentum und Bundesvolk zu bekennen. Das Ziel der Verheiflung ist
erreicht: Gott thront inmitten seines Volkes, dem die Giiter der Ewigkeit (die
»Weide“) zuteil geworden sind. Doch jih wechselt vom 8. Vers ab das Bild. Wir
sehen das alte Gottesvolk in der Wiiste bei Meriba und Massa. Eine gefahrenvolle,
mithsame Wanderschaft. Wohl besitzt die Gemeinde Gottes Wort, das ihr den Gna-
dentag des ,Heute" ankiindigt, wohl darf sie Gottes Wunder schauen, an denen sie
stindig Glaubensmut und Zuversicht stirken konnte. Trotzdem erliegt sie den Ver-
suchungen der Wiiste; Murren und Widerspruch, Mifitrauen und Ungehorsam zie-
hen ihr das zornige Verwerfungsurteil zu: ,Sie sollen nicht eingehen in meine Ruhe-
stitte“11! Man muf} die typologische Interpretation der Wiistenwanderschaft, der
»vierzig Jahre®, auf die christliche Heilszeit kennen, wie sie schon im 1. Korinther-
brief (10, 1—13) und besonders im Hebraerbrief (3, 7—4, 11) gegeben wurde, um die
aktuelle Bedeutung dieser Verse fiir die betende Gemeinde zu verstehen. Ihr fest-
licher Zug zum himmlischen Heiligtum ist zugleich ein entsagungsreicher Weg durch
die Wiiste. Von Ddmonen umlauert, von Miidigkeit, Hunger und Durst gepeinigt,
von lockenden Bildern siindiger Vergangenheit begleitet, von taglichen Stationen der
Untreue und Siinde gekennzeichnet. Staubig und verschmutzt, mit brennenden
Augen und verkrusteten Lippen, wankenden Schrittes und matten Herzens: Sind das
die Gleichen, die ,angetan mit weiflen Gewindern und Palmen in den Hiinden® den
Lobgesang vor Gottes Thron erschallen lassen12? Die Kunst hat den Doppelcharak-

10 Die aszetische Ubung der Vergegenwirtigung Gottes hat selbstverstindlich den christ-
lihen Tatbestand zur Voraussetzung. Nur sollte der theologische Hintergrund stirker
hervorgehoben werden.

11 Rohestitte® bezeichnet ijm AT sowohl das Land Kanaan (Deut 12, 9) als auch den
Wohnort Gottes, den Tempel (Is 66, 1; Ps 131, 14). Christlich transponiert verbindet der
Begriff gut das eschatologische und das kultische Anliegen: Gottes Heiligtum ist Seine und
Seines Volkes Ruhestitte, der Ort der Seligkeit und des himmlischen Kultes.

12 Die groBartige Beschreibung der himmlischen Liturgie in der Apokalypse (7, 9—17)
deutet E. B. Allo O. P, Saint Jean. L’Apokalypse. Paris 1921, p. 114 auf die christliche
Gemeinde, welche Erdenwanderschaft und Himmelsbiirgerschaft miteinander verbinde:
»Saint Jean représente sous la forme d’une procession continue vers le ciel et d’une litur-
gie célébrée au ciel la vie des élus qui, au miliez des calamités extérieures, marchent  la
récompense éternelle, et dont I'dme, en quelque sorte, est déja établie au ciel, grice aux arr-



46 Franz Josef Schierse

ter des christlichen Gottesdienstes mit seiner wesenhaften Entsprechung des irdischen
und des himmlischen Vorgangs mehrfach dargestellt!s. Je nach der Eigenart des Offi-
ziums und der personlichen Situation des Beters werden die Akzente verschieden
gesetzt sein, doch miissen beide Bilder zusammengeschaut werden, um gerade in der
Liturgie nicht den harten Boden der irdischen Wirklichkeit unter den Fiflen zu ver-
lieren und anderseits, um in Anfechtung, Mihsal und Not den Blick auf die stérkere
und stirkende Realitit der himmlischen Kulthandlung zu richten!4.

Nach dem Einzug der Gemeinde in das himmlische Heiligtum wird man einen
Begriifflungsakt erwarten. Auch in der Eucharistiefeier folgt nach alter Ordnung auf
die Introitusprozession der begriiflende Altarkufl und die Inzensation. Schon die
Kniebeugung zu Ps 94, 6 konnte als Grufizeremonie aufgefafit werden. Hauptsachlich
aber erfillt diese Aufgabe der Hymnus in der Matutin. So verschieden die einzelnen
Hymnen auch nach Stimmung und Inhalt sind, aus den meisten 148t sich das allge-
meine Schema einer Begriiflungsansprache erheben: Die Anrede der himmlischen
Personen, denen die Feier gilt; die Schilderung des Anlasses, der die Gemeinde zum
Gotteslob drangt; der Ausdruck des Willens, zur festlichen Ehrung beizutragen; die
Anmeldung der Bitten und Wiinsche, welche die Gemeinde bewegen!s. Die Anrede,
die feierliche, oft gehdufte Pridikation wendet sich an Gott Vater, Christus, die Hei-
ligste Dreifaltigkeit, selten den Heiligen Geist, an Maria oder die Heiligen. Immer
aber neigt sich die Gemeinde in der abschliefenden Doxologie vor dem dreifaltigen
Gott. — Fast durchweg wird dann der schon im Invitatorium kurz genannte, beson-
dere Anlafi ausfihrlicher dargelegt. Wohl hat die Liturgie immer das Ganze des
heilsgeschichtlichen Ablaufs — Schopfung, Erlésung, Vollendung — vor Augen;
trotzdem bemitht sie sich um moglichste Konkretheit. Das Festgeheimnis oder der
Gedadhtnistag eines Heiligen soll gleichsam das Erscheinen der Kultgemeinde vor
Gottes Angesicht rechtfertigen. Im Bilde gesprochen: Wir stehen Tag fiir Tag an
einer neuen, andere Ausblicke und Wege weisenden Station der Wanderschaft, und
doch sehen unsere Augen immer das Ganze, und alle Straflen fithren zum gleichen
Ziel. — Wie es zu einer Begriilungsrede, besonders wenn sie poetisch gehalten ist,
gehort, geben die Feiernden ihre Absicht kund, den Anlafl ihrer festlichen Zusam-
menkunft zu verwirklichen. Dabei beobachten wir wieder den Doppelcharackter des
christlichen Gottesdienstes: Er kann noch nicht reine Doxologie sein, nur beseligtes
Schauen, Staunen und Danksagen. Die Gemeinde kommt aus der Nacht, beladen mit
aller Last und Sorge der Welt, sie mufl bitten, rufen, seufzen, klagen. Beide Melo-

hes de la joie et du triomphe qu’elle possé¢de, pour y louer Dieu en compagnie des Bien-
heureux*®.

13 Vgl. dazu E. Stauffer, Die Theologie des NT, Stuttgart 1941, S. 181 ff. Dort Hin-
weis auf den Genter Altar, auf das Bruchstiick des Kreuzes von S. Maria Antiqua, auf die
Martyrer-Prozessions-Freske von San Apollinare.

14 Vom 94. Ps aus sind auch die anderen Prozessions- und Wallfahrtslieder im Brevier
zu verstehen (Pss 41, 5; 65; 67; 83; 99; 121; 131). Liegt ibnen auch kein eigener Kultvorgang
mehr zu Grunde, so zeigen sie doch, daf die Gemeinde immer noch ,auf dem Wege® ist.

15 Freilich entsprechen nicht alle Hymnen dicsem Schema, und der stilempfindliche Beter
spiirt sofort, ob er es mit gereimten Betrachtungspunkten und frommer Poesie oder mit
wirklichem Kultgesang zu tun hat.



Grundformen des liturgischen Betens 47

dien, die helle und die dunkle, gehen zusammen, verschlingen sich, stiitzen sich, be-
wahren einander vor leerem Uberschwang und blinder Verzweiflung.

Das urspriinglichste und unentbehrlichste Element des Stundengebets scheint der
Psalmgesang zu sein. Trotzdem kann man nicht sagen, dafl die Persolvierung des
Psalters das Wesen des Offiziums ausmache!s. Auch in der heutigen Gestalt, die
quantitativ gemessen dem Psalmgesang ein starkes Ubergewicht verleiht, ist sein vor-
bereitender und einstimmender Charakter noch erkennbar. Er ist auf keinen Fall —
auch in den kleinen Horen nicht — Hohepunkt der Handlung, eher vergleichbar
einer musikalischen Darbietung, die dem eigentlichen Festakt vorausgeht. Umso
schwieriger ist es deshalb, die Forderung des ,Psallite sapienter” zu vollziehen und
sie theologisch zu begriinden. Zunichst ist offenbar, dafl die einzelnen Psalmen ihre
Sonderexistenz weitgehend eingebiifit haben. Viele aus ihnen kénnen iiberhaupt nicht
mehr ihrer literarischen Gattung entsprechend verwandt werden!?. Aber auch die an
sich ,betbaren“ Psalmen sind in das Gesamtgefiige eingeschmolzen und dienen als
liturgisches Ausdrucksmittel. Man wird also nach dem Vorgang fragen miissen. der
hinter der Psalmodie liegt. Die erste Antwort ist sicherlich, dal der Gesang als
solcher beabsichtigt ist. Dadurch werden auch Psalmen, die nach Inhalt und Form
keinen Liedcharakter besitzen, in die vorwiegend doxologische Bewegung des Ge-
sangs mithineingezogen. Selbst der Vortrag unverstindlicher Worte und Texte wird
auf diese Weise sinnvoll. Der Vergleich mit der Sprachengabe der Glossolalie (1 Kor
14) liegt auferordentlich nahe. Ebenso einleuchtend ist aber auch, dafl der Charakter
des Liedmafigen, des musikalischen Ausdrucks von Stimmungen und Empfindungen,
oder selbst von Bildern und Gedanken nicht zum alleinigen Auslegungsprinzip des
Psalmengesangs erhoben werden kann. ,Der Normalfall ist sicherlich der des Ver-
stdndnisses“18. Und gerade die Glossolalie, die ,Rede zu Gott im Geiste® verlangt
nach Paulus eine nihere Frklirung, damit ,der Verstand nicht ohne Frucht bleibe®
und ,die Gemeinde erbaut werde“ (1 Kor 14, 5. 12—15).

Am einfachsten ist das Verstindnis, wo der historische Wortsinn der jeweiligen
"Absicht des Offiziums unmittelbar entspricht. Doch selbst in diesem giinstigen Falle
mufl der Beter eine Transponierung der alttestamentlichen Vorstellungen auf die
christlichen Heilsgiiter vornehmen. Diese ,Ubersetzungsarbeit® ist allerdings langst
in der typologischen Exegese der Kirche geleistet, vor allem schon im NT selbst, und

18 Das qualitative Verhidltnis zwischen Psalmodie und iibrigen Teilen des Offiziums histo-
risch geklart zu haben, ist wieder ein Verdienst von J.A. Jungmann (a.a. 0. Il Die Psalm-
odie als Vorstufe in den Horen, und IIl. Der Umfang der Lesungen. ZKathTh 72 [1950]
223—234). Danach ist die antiphonische Psalmodie sogar erst spiter (von der Mitte des
4. Jahrh. ab) zu den schon liturgisch geformten Gebetsstunden hinzugetreten. Mancherorts
diente der Psalmengesang zur Ausfillung der Wartezeit bis zum ofﬁzwllen Beginn des
Gottesdienstes, dhnlich wie beute der Rosenkranz (225 f).

97 z. B. Psalmen, die eine bestimmte, einmalige historische Situation voraussetzen oder
einen festen Platz im alttestamentlichen Kult batten.

18 Vgl. den anregenden Aufsatz von J. Pascher, ,Gestalt und Vollzug des kirchlichen
Stundengebetes in: Liturgisches Jahrbuch 1 (1951) 138—151. Trotzdem betont P. wohl
etwas zu einseitig die musikalische Liedform der Psalmodie.

1% Die Maglichkeit der Transponierung berubt auf der inneren, offenbarungsgeschicht-
lichen Verwandtschaft zwischen atl. und ntl. Gottesvolk. Als das wahre Israel hat die
Kirche die Erbschaft der atl. Heilsgiiter angetreten.



48 Franz Josef Schierse

der christliche Beter spiirt kaum mehr, daf§ es sich im Grunde um ,fremdsprachliche”,
d. h. alttestamentliche Vorstellungen handelt!®. Doch gibt auch der diristliche Wort-
sinn noch keine hinreichende Basis fiir das Verstindnis ab: einmal, weil manche Psal-
men Uberhaupt nicht, oder nur durch sehr gekiinstelte Allegorese ,iibersetzt* werden
kénnen; und zweitens, weil der gedankliche und stimmungsmafiige Gehalt viel zu
reich ist, als daf sich die Bedeutung des Textes im einzelnen festhalten liefle. Bleibt
also nur wieder die Riickfithrung des Psalmgesanges auf das rein ,LiedméBige®, auf
eine musikalische Ausdrucksform, die verstindlicher Worte nicht bedarf? Sofern
man freilich das Tun der Gemeinde, d. h. die Psalmodie als solche, in den Mittel-
punkt riickt, steht keine andere Moglichkeit offen. Dann miifite der Psalmengesang in
sich selbst den Grund der Verstehbarkeit tragen. Wie aber, wenn dieser nur ,Be-
gleitmusik“, nur Widerhall und Antwort auf ein Geschehen wire, das die wirkliche
Mitte der Liturgie bildete? Es bestinde dann ein dhnliches Verhiltnis wie in der
Eucharistiefeier zwischen dem begriindenden Tun Christi und dem nachvollziehenden
Tun der Gemeinde. Das Opfer der Kirche ist ganz und gar angewiesen auf das
Opfer des Kreuzes; das aber hinwiederum bedarf des sichtbaren kultischen Vorgangs,
um représentiert und angeeignet zu werden.

Wir meinen nun, daf} die wesensmédBige Bezogenheit des engeren sakramentalen
Bereichs auf die Heilstat Christi in einem weiteren, aber wirklichen Sinne auch fir
die Gebetsliturgie der Kirche gilt. Was der Beter sprechen, horen und sehen soll, sind
nicht ausschlief8lich die Worte des Psalms, sondern in ihnen, mit ihnen und dureh sie
besingt er das Mysterium Christi. An den Festtagen zumal tritt dieser reprdsen-
tierende Sinn des Psalmengesangs offen hervor. Ein Geheimnis des Lebens Jesu oder
die Gestalt eines Heiligen wird von der ersten Antiphon an méglichst konkret vor
Augen gestellt. Der Psalm bekommt dadurch erst den aktuell geforderten Ton, den
zum Feste passenden Stimmungsgehalt. Dem Beter aber wird Raum gegeben zur
Meditation. Er kann den Psalm ruhig vorbeiflieflen lassen, oder besser: Er 1afit sich
vom Strome des Gesanges tragen bis zu der Stelle, von der aus das Mysterium des
Tages wieder sichtbar wird. Die geringste Andeutung im Text daraufhin macht ihn
dankbar und froh, ohne dafl er gekiinstelte Beziehungen herzustellen braucht. Oft
will der Psalm nicht einmal eigenes Wort der Kultgemeinde sein. Man soll ihn héren
als Gebet des Heiligen im Leidenskampfe, als g6ttliche Allokution oder als Lobpreis
himmlischer Chére. Eine Fiille von Moglichkeiten tut sich auf, und dem einzelnen
Beter ist grofRe Freiheit gewéhrt. Die Grenze zur Kontemplation, zum Sehen, Horen,
Verkosten der Heilsgeheimnisse ist flieBend. Nur tritt im liturgischen Vollzug der
geschichtliche Charakter der Offenbarung, die Bindung an eine bestimmte Zeit und
einen bestimmten Ort, stirker hervor. Nicht der Einzelne wihlt sich beliebig den
Gegenstand seines Gebets, die Kirche selbst als fortdauernde Erscheinung Christi
bezeichnet tiglich neu die Station des Heils, von der aus der Weg bis zum Throne
Gottes fiihrt.

Einen dhnlichen Bedeutungswandel wie der Psalmengesang erféhrt im Rahmen
des Offiziums auch die Lesung. Urspringlich vertritt sie einfach das Anliegen der
Lectio spiritualis im aszetischen Sinne. In Zeiten, da Biicher noch selten und kostbar

20 Vgl. Jungmann a. a. 0. 72 (1950) 234.



Grundformen des liturgischern Betens 49

sind, hat der gemeinschaftliche Vollzug praktische Griinde20. Auch enthilt die geist-
liche Lesung in sich schon Elemente, die auf liturgische Ausgestaltung hindrangen.
Gegenstand der Lesung ist Gottes Wort, meist unmittelbar der Hl. Schrift entnom-
men, oder seine authentische Auslegung aus dem Munde der Kirche, oder seine kon-
krete Verleiblichung im Leben eines Heiligen. Lesung ist deshalb in erster Linie
Uerkiindigung, auch wenn der Einzelne still ,fir sich“ (1) liest. Es bedarf dazu immer
einer Autorisation, eines Aufirags durch die Kirche. Im Chorgebet empfiangt der
Lektor ausdriicklich die Vollmacht durch die vorausgehende Benediktion. Frucht-
bares Horen des Gotteswortes verlangt sodann innere Bereitschaft, Sammlung und
Stille. Passenderweise wird deshalb die Lectio spiritualis durch Gebet eingeleitet.
In der heutigen Form der Matutin wird man wohl das Paternoster und die Absolutio
am besten in diesem Sinne deuten diirfen, obwohl uns die historische Forschung das
Paternoster mit der embolismusartigen Absolutioformel als Schlufioration versteben
lebrt21,

Schlieflich verlangt die geistliche Lesung eine Antwort, und sei es nur, dafl
man sich Gedanken iiber das Gehorte macht, es kurz wiederholt und besinnlich nach-
klingen 14fit. Voller wird die Antwort sein, wenn die Lesung begeisterte Zustim-
mung weckt, wenn sie zu Entschlissen und Vorsidtzen fihrt, wenn sie ,das Herz
brennen® macht nach Gott und den Giitern des Heils. Die geistliche Lesung in klo-
sterlichen Gemeinschaften kennt auch heute noch verschiedene Formen an- und ab-
schlieBender Auswertung. Bei Anfingern wird das Gehérte oder Gelesene abgefragt,
um Aufmerksamkeit und Verstindnis zu priifen; bei Fortgeschrittenen kann die Le-
sung Ausgangspunkt und Grundlage fiir ein geistliches Gesprach sein; oder es folgt
ein Lied, das die entsprechende Stimmung zum Ausdruck bringt; die vollkommenste

"Form aber ist wohl wieder die der Kontemplation: wenn der Hérer den Inhalt der
Lesung mit geistlichen Sinnen nacherlebt, schauend, innerlich horend, verkostend,
liebend. Die Responsorien des Breviers zeigen — wenn audh stark stilisiert — alle
diese Formen: Repetition, affektiver Applaus, Gesprich, Lied, Kontemplation. Ist so
das Schema einer geistlichen Lesestunde dufierlich fast unverdndert iibernommen
worden, hat sich doch der Sinn grundlegend gedndert.

Die Lectio spiritualis als solche verfolgt hauptsichlich einen aszetischen Zwedk:
Belehrung und Erbauung. Deshalb richtet sich die Auswahl nach den Bediirfnissen,
der Fassungskraft, dem ,,Geschmack® der Horer. Oder man vertraut sich einfach dem
Lauf der Lectio currens an. Es fehlt das Moment der Aktualitit. Was gelesen wird,
hat keine oder nur zuféllige Bezichung zum Tagesablauf. Der proklamatorische Cha-
rakter tritt nicht deutlich genug hervor. Das Heilsgeschehen, das hinter jedem Gottes-
wort steht, wird nicht unmittelbar gegenwirtig und zugéinglich. Anders in der litur-
gisch festgelegten Auswahl. Dort will etwas Bestimmtes, Dringendes, Aktuelles ver-
kiindet werden?2. Selbst von der einfachen Lectio currens der Ferialoffizien gilt das

M a, a. O. 73 (1951) 347—358: Das Gebet des Herrn im rémischen Brevier. In dem
Paternoster nach dem psalmodischen Teil der Nokturn hat sich die alte Form, eine Wochen-
tagshore zu beschliefen, erhalten. Absolutio bedeutet ausdriicklich ,Schluiformel® (851).

2 Wenn es nicht zu profan klinge, konnte man das Brevier die ,Zeitung® des Christen
nennen. Sie bringt tdglich neuc Botschaft aus der himmlischen Welt, gibt Kunde von gétt-
lichen Plinen, Gesetzen vnd Handlungen, berichtet @iber Feierlichkeiten ‘und Feste, die sich
in der Gottesstadt abspielen.



50 Franz Josef Schierse

+~Hodie“, das ,Heute, wenn ihr Seine Stimme hort!{“ Ohne dafl gewaltsame Umdeu-
tungen nétig wiren, wird man in vielen Fillen dem Scriftwort eine gewisse Trans-
parenz zusprechen miissen. Was eigentlich gesagt, verkiindet, geschildert werden will,
ist nicht so sehr ,Es-Selbst®, zumal im AT, sondern die aktuell giiltige Heilszeit bzw.
das Festmysterium. Besonders deutlich ist die Transparenz, wenn fiir ein Fest kein
eigener Schrifttext zur Verfigung steht. Dann zeigt das Echo der Responsorien, dafl
die Gedanken des Horers scheinbar ganz anderswo gewesen sind als bei dem eben ge-
lesenen Wort. Er verweilt schon in der Betrachtungdes Festgeheimnisses, er hat bereits
die konkrete Szenerie der liturgischen Tagesfeier vor Augen. Auch die Lesungen aus
dem Commune Sanctorum wollen nicht ein nur allgemeines Bild des Bekennertums,
der Jungfrauschaft usw. zeichnen, sondern ganz individuell den bestimmten Heiligen
schildern. Aus dem gleichen Grunde ist die Auswahl der Evangelien oft mit geradezu
rithrender Aufmerksamkeit den Lebensumstinden, den Taten und Wundern eines
Heiligen angepafit?s. Man kann darin eine fromme, aber bedeutungslose Spielerei
sehen; die durchgingige Tendenz der Gebetsliturgie nach méglichster Konkretheit
a8t sich nicht leugnen.

Schwieriger scheint es allerdings zu sein, das Moment der Aktualitit in den
historischen Lektionen nachzuweisen. Der Unterschied zwischen der privaten Le-
sung einer Vita Sanctorum zu beliebiger Zeit und dem Anhéren der zweiten Nok-
turn am Festtage ist jedoch ein sechr wesentlicher. Wohl spricht auch in der zwei-
ten Nokturn das biographische und aszetische Interesse mit, entscheidend aber
ist das kultische. Die Liturgie will in erster Linie ,feiern”. Sie nimmt die Ver-
gangenheit zum Anlaf}, um hier und heute an der immerwahrenden Glorie Christi
und seiner Heiligen teilzanehmen. Sie begegnet nicht der historischen Persénlichkeit,
sondern der verklirten Gestalt des Heiligen2t, Was fiir eine kultische Feier seit je
formgebend und stilbildend war: die Gegenwirtigkeit des Vergangenen und Zu-
kiinftigen, dic Sichtbarkeit des Unsichtbaren, die aus religiés-dichterischer Intuition
gestaltete Einheit von Zeit, Raum und Handlung — das ist im christlichen Gebets-
gottesdienst zur giltigen Gewiflheit erhoben, die von der Gemeinde dankbar und
ehrfurchtig entgegengenommen wird. Das Sein hat den Primat vor dem Wort: Die
Texte konnen wechseln, konnen mangelhaft und verbesserungsbediirftig sein, der
Vorgang bleibt der gleiche: grofl und niemals ganz in menschliche Worte zu fassen.

Wenn es zutreffend ist, daf die Gebetsliturgie ein verborgenes, jenseitiges Ge-
schehen wesensbildlich widerspiegelt, darf die Frage gestellt werden, ob sich einzelne
Akte der himmlischen Liturgie genauer unterscheiden lassen. Wir meinen nicht so
schr den leichtverstindlichen Gesamtrahmen einer Festversammlung (vgl. Hebr 12,
22), einer Lob- und Dankfeier fiir die Giiter des ewigen Lebens. Uns beschiftigt
vielmehr das Programm dieser Veranstaltung im einzelnen. Die ersten Teile haben
wir bereits kennengelernt: Begriiflung, psalmodische Musik, Festansprache der Le-
sungen. Der Héhepnnkt scheint aber noch nicht erreicht. Man erwartet danach den

23 2, B. das Evangelium von der Heilung der verdorrten Hand (Lk 6, 6—11) am Feste
des hl. Johannes Damaszenus.

24 Deshalb ist auch die so notwendige Revision der II. Nokturn kein leichtes Problem.
Bei aller wiinschenswerten historischen Zuverlissigkeit soll sie nicht einen wissenschaft-
lichen Lexikonartikel bieten, sondern muf} Ikone, Kultbild bleiben.



Grundformen des liturgischen Betens 51

eigentlichen Festakt, die immer wieder angekiindigte Handlung. Ob Laudes und
Uesper das Gesuchte enthalten? Wie die historische Analyse zeigt, ist der Psalmen-
gesang wieder als Vorstufe und Einstimmung zu betrachten?s. Das eigentliche Offi-
zium beginnt mit dem Capitulum. Nun ist ohne weiteres zuzugeben, daf eine theo-
logische Aufhellung dieses Schlufiteils nur mit Hilfe eines antizipierten Schemas
moglich ist. Der formale Aufbau — Kapitel, Hymnus, Versikel, Antiphon und ntl.
Canticum, Oration — sagt wenig, und der gedankliche Gehalt ist zu verschieden-
artig, als dafl man von den einzelnen Texten ausgehen kénnte. Es sei deshalb ge-
stattet, auf die im NT nachweisbare Urform christlicher Gebetsliturgie zuriickzu-
greifen.

Ihr Kern ist zweifellos das hymnische Bekenntnis zur Erhohung Christi%. Die
Grundtatsache des Glaubens, daf ,Jesus der Herr“ ist, 6ffnct der Gemeinde den
Zugang zum Vater, ermdglicht eschatologisch giiltiges Gotteslob und wirksames Bitt-
gebet. Das liturgisch geformte Erhhungskerygma begniigt sich aber nicht mit der
theologischen Aussage, sondern versucht diese nach atl. Vorbildern dramatisch
auszugestalten®”. Wir finden deshalb in den Christus-Hymnen die wesentlichen Fle-
mente einer [nthronisationsfeierlichkeit. Der entscheidende Akt ist die An- und
Aufnahme durch Gott, die Verleihung des Sohnes-Namens, oft veranschaulicht durch
den Hinweis auf die géttliche Zeugung?®s. Dann folgt die Reprisentation, die Vor-
stellung des Erhohten vor dem himmlischen Hofe und der christlichen Gemeinde2e.
Als Antwort darauf schliefit sich die Huldigung und Akklamation an, Kniebeuge
und Bekenntnisruf: ,Herr ist Jesus der Christus!“ Das letzte Motiv und zugleich
Hohepunkt des Zeremoniells ist die Thronbesteigung selbst mit Ubertragung bzw.
Verheiflung der Weltherrschaft?o,

Leider haben aber gerade die Herrenfeste des Breviers nur unzusammen-
hingende Bruchstiicke dieser liturgischen Urform aufbewahrt. Man findet sie
verstreut in den Sonntagslaudes, der Sonntagsvesper, an Christi Himmelfahrt
und Christ-Kénig?. Merkwiirdigerweise zeigen dafiir die Heiligenfeste — wenn
auch entsprechend abgewandelt — mehr von den Stilformen der Inthronisations-
feier. Die Annahme durch Gott ist hier ausgedriickt durch ein Rechtfertigungs-

% Jungmann, a. a. O. II: Die Psalmodie als Vorstufe in den Horen. ZKathTh 72
(1950) 223—296.

20 Phil 2, 5—11; 1 Tim 3, 16; Hebr 1, 3—13; 1 Petr 3, 22; Apok 5, 8—14; vgl. Rém
10, 9; 1 Kor 12, 8.

27 Die Kdnigspsalmen 2; 71; 88; 110 werden erst auf dem Hintergrund des altorien-
talischen Thronbesteigungszeremoniells voll verstandlich. Der neue Kénig gilt als Gottes
Sohn; seine Herrschaft ist Abbild und Stellvertretung der gttlichen Weltregiernng. Der
messianische Sinn dieser Psalmen liegt offen zu Tage.

% Die Aunferweckung von den Toten wird hiufig mit der Erhéhung zusammengeschaut.
Gottes Handeln an Christus gilt als Bestitigung der in Ps 2, 7 ausgesprochenen Sohnschaft
(»Mein Sohn bist du, heut hab’ ich dich gezeugt®); vgl. Rém 1, 4; Apg 13, 33.

* ,Ihn sollen anbeten alle Engel Gottes® (Hebr. 1, 6); ,...kundgetan den Engeln®
{1 Tim 3, 16); vgl. ,Das ist mein geliebter Sohn, auf ihn sollt ihr héren!* (Mk 9, 7)

% Ps 110,1 = Hebr 1, 13; vgl. Lk 1, 32,

8 Das Offizium des letzten und neuesten Herrenfestes hitte leicht die innere Dramatik
des Christkdnigtums anschaulicher darstellen kénnen. Doch bedentet es schon einen grofien
Fortschritt gegeniiber der zu stark gedanklich-reflektierenden Art mancher anderer Offizien.

4



52 Franz Josef Schierse

und Seligsprechungsurteil (,Beatus vir, qui inventus est sine macula...“, ... ,qui
inventus est iustus®, ... ,qui placuit Deo”, ... ,quem Deus commendat®). Oder
es heifli: ,Die Seelen der Gerechten befinden sich in Gottes Hand.“ Das Capi-
tulum dient meist auch dazu, den Heiligen, dessen Leben und Leiden schon bekannt
ist, noch einmal kurz der Gemeinde vorzustellen (,Ecce sacerdos magnus. ..“ oder
in rhetorischer Frage: ,Quis ist hic, et laudabimus illum?“ ,Mulierem fortem, quis
inveniet?“) Manchmal ergreift der Heilige sogar selbst das Wort, um sich vorzu-
stellen32. Was ist natiirlicher, als dafl der Reprisentation die huldigende Antwort
der Gemeinde folgt? Wieder macht sich der Doppelcharakter irdisch-himmlischen
Gottesdienstes bemerkbar: Neben Grufl und Verehrung steht die Bitte, das Vor-
tragen verschiedenster Anliegen. Kaum ist die gebundene Rede des Hymnus ver-
klungen, tut sich Jubel und Begeisterung und der Ruf um helfende Fiirsprache in
lauter Akklamation kundss, Ist wieder Stille eingetreten, richtet sich die Aufmerk-
samkeit der Kultgemeinde gespannt auf den Hohepunkt der Feierstunde: die
,Krénung® des Heiligen (Accipe coronam .. .), die Belehnung mit himmlischen Gii-
tern (...supra multa te constituam...), den Empfang des ewigen Reiches (... et
accipietis regnum acternum . . .), die Bekleidung mit dem Gewand der Glorie (...sto- |
lam gloriae induit eum . ..). Um die erhabene Grofle dieses Augenblickes tief einzu-
pragen, begleitet die Liturgie den eigentlichen Inthromisationsakt mit dem Gesang
des Benediktus bzw. des Magnifikat. Wihrend das Benediktus besser zu verstehen ist
aus dem Munde der Gemeinde, die noch ,in Finsternis und Todesschatten® sitzt und
sich nach dem aufgehenden Lichte himmlischer Herrlichkeit sehnt, sollte man das
Magnifikat eigentlich nur héren oder leise mitsingen, wenn die Heiligen oder gar
Maria das Danklied ihrer Beseligung vor dem Throne Gottes anstimmen,

Einen sparlicheren Gebrauch macht die Liturgie von dem Motiv der himmlischen
Hochzeit3t. Das Hohelied, Ps 44, das Jungfrauengleichnis (Matth 25, 1—13) und
Apk 21 liefern dazu das Anschauungsmaterial. Angedeutet werden folgende Szenen:
Brautwahl (,Elegit eam Deus, et praeelegit eam“), Ankunft des Brautigams (,Ecce
sponsus venit . ..“), Lobpreis der Schonheit von Brautigam und Braut (,Diffusa est
gratia in labiis tuis“; ,Ista est speciosa inter filias Jerusalem“ss), der Hochzeitszug
(Ps 44), Eintritt ins Brautgemach (Cant 1, 3), die liebende Vereinigung (Cant 8, 3), die
Bewihrung der Liebe im Leid (Cant 8, 7: , Aquae multae non potuerunt exstinguere
caritatem“). Wieder ist zu beachten, daf sich aus den einzelnen Elementen schwer-
lich ein logisch und chronologisch geordnetes Gesamtbild — etwa in Form eines My-
steriendramas — erheben ldfit. In der vorliegenden Gestalt der Gebetsliturgie fehlt
oft die Einheitlichkeit der Grundvorstellung; andersartige Motive treten hinzu, oder
die Szenen wechseln in regelloser Folge. Vielleicht wiirde sogar eine zu starke Ver-
deutlichung den Geheimnischarakter der Liturgie gefihrden. Um im Bilde zu reden:

2 Comm. Fest BMV; Nativ. Joh. Bapt.; Commem. S. Pauli Ap.

33 Wer einmal einer Heiligsprechung in Rom beigewohnt hat, weifl, wo Versikel und
Responsorium ihren ,Sitz im Leben“ haben.

3¢ Comm. Fest. BMV; Comm. Virg. et non Virg.; Comm. Ded. Eccl; Epiphanie Ant.
Bened.

% Vgl. dazu J. Pascher, Der Psalm 44 im Jungfrauenoffizium der rémischen Liturgie,
in: Liturg. Jahrbuch 1 (1951) 152—156.



Grundformen des liturgischen Betens 53

Es ist so und mifite so bleiben, als ob man aus weiter Ferne oder durch einen Vor-
bang getrennt einer Festlichkeit beiwohnt. Man sieht und hért nur ,ex parte (1 Kor
13, 12), ab und zu werden die Stimmen etwas deutlicher, manchmal gelingt sogar ein
Blidk auf das Wesentliche des Vorgangs. Allerdings sollte jede unnétige Vermen-
gung verschiedener Gleichnisse und Anschauungen vermieden werden. Reinheit des
Stiles und Klarheit der Formen geben dem Kultgebet Reichtum, Schonheit und zwin-
gende Kraft. :

Unsere Ausfilhrungen, die weder auf Originalitit noch Vollstindigkeit Anspruch
erheben, setzten sich ein doppeltes Ziel. Hauptsachlich wollten sie dem Beter des
Offiziums einige Anregungen zum sinngemifien Vollzug mitteilen. Uber eine tech-
nisch korrekte und vielleicht auch andichtige Persolvierung hinaus versuchten wir
die Aufmerksamkeit auf einige Grundformen zu lenken. Der Beter soll wissen, dafl
kultisches Tun den ganzen Menschen beansprucht: Nicht nur Verstand, Gemiit nnd
Mund, sondern vor allem die leiblichen und geistlichen Sinne, das Schauen, Horen,
Schreiten. Und was das Sprechen betrifft, mufl ihm die ganze Skala gottlich-mensch-
licher Tone zur Verfiigung stehen, angefangen vom Schweigen, Fliistern, Reden,
Rufen, Klagen, Schreien bis zu den hochsten Formen des Gesangs. Anderseits darf
auch die trostliche Tatsache nicht verschwiegen werden, dafl die im Gebet reflek-
tierte himmlische Handlung einigermafBien unabhingig ist von der Intensitit unserer
Anteilnahme. Sie geschicht, selbst wenn wir einmal miide, schlifrig und zerstreut
einfach nur ,dabei“ sind. ’

Neben dieser mehr aszetischen Zielsetzung wollten die kulttheologischen
Uberlegungen einen kleinen Beitrag zur aktuellen Diskussion um die Brevier-
reform leisten, allerdings nicht in Form eines praktischen Vorschlags, sondern
einer Besinnung auf das Wesen der Gebetsliturgie. So wertvoll und berechtigt
die Pline fiir eine Kiirzung und Vereinfachung des Breviergebetes sein mogen,
aus praktischen Gesichtspunkten allein ist es nicht moglich, die gewiinschte Reform
durchzufithren. Auch die geschichtliche Entwicklung muf8 an theologischen Mafl-
stiben gemessen werden. Die Reduktion des Breviers auf ein geistliches Andachts-
und Lesebuch fiir Priester und gehobene Laienkreise — etwa nach Art des Kreuz-
breviers® — wire nicht nur eine trostlose Verarmung, sondern auch eine Siinde
wider den Geist der Liturgie. In unserem technischen Zeitalter ist wohl die Ver-
suchung besonders grof}, auf eine miihevolle, langdauernde, kunstverstindige Re-
stauration des alten, winklig und dunkel gewordenen Baues der Gebetsliturgie zu
verzichten und statt dessen einen raschen und bequemen ,Stahlbetonbau® zu errich-
ten, in dem fiir Geheimnisse kein Platz mehr wire. ,Allein der Allerhéchste wohnt
nicht in Hausern von Menschenhand erbaut. Sondern der Himmel ist sein Thron,
und die Erde der Schemel seiner Fiifle“ (Apg 7, 48 f).

% So genannt, weil vom Kardinal von 8. Croce herausgegeben (1535). Es beseitigte radi-
kal Kapitel, Versikel, Responsorien, Antiphonen und Hymnen und enthielt dafiir viel
Schriftlesung. Von Paul IV. wurde es 1558 verboten.





