
42 .    Franz Josef Schierse 

Geist. •Auf denn, Brüder, laßt uns zusammen wandern, Jesus wird mit uns sein! 
Für Jesus haben wir dieses Kreuz auf uns genommen, für Jesus laßt uns unter dem 
Kreuze ausharren! Er wird unser Helfer sein, Er führt uns an und weist uns den 
Weg. Seht, unser König schreitet vor uns her, Er wird für uns kämpfen! Laßt uns ihm 
männlich folgen! Keiner fürchte die Schrecken! Wir wollen bereit sein, im tapferen 
Kampfe zu fallen. Wir wollen dem Ruhm unseres Namens nicht Schmach antun, 
indem wir vor der Fahne des Kreuzes entfliehen!" (Nachfolge Christi 56. Kp.). 

Grundformen des liturgischen Betens 
Von Franz Josef Schierse S. J., Innsbruck 

Das kirchliche Stundengebet wird in den Lehrbüchern der Liturgik und Moral fast 
nur von der technischen Seite des richtigen Vollzuges aus gesehen. Die Fragen der 
Verpflichtung und der Rubrizistik stehen im Vordergrund. Wo darüber hinaus eine 
Anleitung zum sinngemäßen und aufmerksamen Gebet versucht wird, sind oft rein 
aszetische Gesichtspunkte maßgebend, oder es werden subjektiv gewählte Motive 
von außen herangetragen1. So wertvoll diese Hilfsmittel auch sind, den ganzen 
Reichtum des liturgischen Betens und seinen eigenen Wesensgekalt können sie nicht 
voll erschließen. Hierzu bedarf es • ähnlich wie in dem engverwandten Anliegen 
der Messe-Erklärung • einer gründlichen Kenntnis der geschichtlichen Entwicklung2 

und einer mehr theologisch orientierten Betrachtungsweise. Zu der zweiten kult- 
theologischen Aufgabe sollen hier einige Hinweise gegeben werden3. 

Theologische Deutungsversuche kommen leicht in den Verdacht, aprioristische Kon- 
struktionen •von oben herab" zu sein. Will man dieser Gefahr nicht erliegen, muß 
der Text des Breviergebetes Ausgangspunkt und Richtschnur bleiben. Es besteht 
dann ein ähnliches Verhältnis wie zwischen Exegese und biblischer Theologie: Die 
Erhebung des Wortsinnes mit den Mitteln philologischer, historischer, literarischer 
Kritik4 bildet die unumgängliche Voraussetzung für das theologische Verständnis. 
Nun bringt aber das Angewiesensein auf die empirischen Vorbedingungen eine 

1 z. B. L. B a c u e z S. S., Le saint office consider«* au point de vue de la piete. Paris 1867, 
5. Aufl. 1916; deutsch Mainz 1891; oder: Die Heiligung des Priesters durch die andächtige 
Verrichtung des Breviergebetes. Regensburg 1856 (Anonym von Pallavicino); bekannt ist 
die Synchronisierung der einzelnen Hören mit der Passionsgesdiichte; sehr verbreitet die 
Praxis, bestimmte private Gebetsmeinungen festzulegen. 

2 Die quellenmäßige Erforschung des Breviergebetes ist noch eine von der Liturgie- 
wissenschaft zu leistende Aufgabe. Dringend nötig wäre ein Werk wie das berühmte 
•Missarum Sollemnia" von J. A. J u n g m a n n. Zu welch interessanten Ergebnissen die 
historische Erforschung führen kann, zeigen die Einzeluntersuchungen P. Jungmanns in der 
Zeitschr. f. kath. Theol., Innsbruck: Beiträge zur Geschichte der Gebetsliturgie I•VI 72 (1950) 
66•79; 223•234; 360•366; 481•486; 73 (1951) 85•92; 347•358. 

3 Daß auf kulttheologischem Gebiete schon viel gearbeitet wurde, weiß jeder, der das 
Schrifttum der liturgischen Bewegung kennt. Ebenso gewiß ist aber auch, wie fragwürdig 
und hypothetisch hier noch die Ansichten sind. 

4 •Kritik" sagt • um Mißverständnisse auszuschließen • nicht notwendig etwas Nega- 
tives, sondern sachlich begründete Unterscheidungsgabe, Urteilsvermögen. 



Grundformen des liturgischen Betens 43 

große Erschwernis für die theologische Arbeit am Breviergebet. Was den Wortlaut 
betrifft, stehen wir mitten in der von Pius X. begonnenen Reform, deren Vollendung 
noch lange Zeit in Anspruch nehmen wird. Die Ersetzung des Psalterium Gallicanum 
durch das neue Pianische (24. März 1945) ist gewiß ein Meilenstein auf diesem mühe- 
vollen Wege, schafft aber für das Gesamtverständnis auch neue Probleme5. Daß sich 
die historische Erforschung noch in den Anfängen befindet, ist bereits angemerkt 
worden. So kann sich die theologische Interpretation zur Zeit nur an die gleichblei- 
benden Grundformen halten und deren Sinn in Erinnerung rufen. 

Unter Grundformen verstehen wir die einzelnen kultischen Akte, Vorgänge und 
Handlungen, die sich im Stundengebet nachweisen lassen. Wir setzen also voraus, 
daß es sich nicht um ein fortlaufendes, undifferenziertes Sprechen zu Gott handelt, 
sondern um Darstellung recht verschiedener Geschehnisse im Wort. Wie in der 
formgeschichtlichen Analyse der Hl. Schrift die literarischen Einheiten und ihre Gat- 
tung (z. B. Spruch, Lied, Rätsel, Gleichnis, Wunderbericht, Urkunde, Brief usw.) 
sichtbar werden und den vielfältigen Reichtum des einen Gotteswortes (vgl. 
Hebr 1,1) offenbaren, so gilt es auch hier, aus der Eintönigkeit des gesprochenen 
oder gesungenen Wortes die Vielstimmigkeit herauszuhören. Und wie eine lite- 
rarische Gattung erst recht verstanden wird, wenn man ihren •Sitz im Leben" kennt, 
erhält auch hier ein Psalm, eine Lesung, ein Hymnus erst auf dem Hintergrunde 
der kultischen Handlung seine aktuelle Bedeutung. 

Am Anfang des Offiziums ertönt der Gebetsruf, das Invitatorium. Ob der Gebets- 
ruf ursprünglich dazu bestimmt war, die Kultgemeinde aus dem Schlafe zu wecken 
und zur nächtlichen Matutin zusammenzuholen, müßte ein Liturgiehistoriker beant- 
worten6. Für die heutige Gestalt des Stundengebets, vor allem für den Einzelbeter, 
läßt sich das Invitatorium nur noch im übertragenen Sinne als Weckruf deuten: auf- 
zustehen von den Zerstreuungen, Sorgen, Beschäftigungen des irdischen Lebens. 
Tiefer führt die naheliegende Erinnerung an Rom 13, 11: •Brüder, es ist Zeit, vom 
Schlafe aufzustehen!"; noch ernster klingt die Mahnung Christi in der ölbergs- 
nacht: •Wachet und betet, damit ihr nicht in Versuchung fallet!" (Mt 26, 41). Das 
NT hat uns sogar ein Bruchstück eines alten christlichen Weckliedes überliefert, das 
sicher schon in der gottesdienstlichen Versammlung gesungen wurde: •Wach auf, 
Du Schläfer, steh auf von den Toten, und erleuchten wird Dich der Christus!" 
(Eph5, 14). Man muß die theologische Symbolsprache der Schrift vom •Schlafen" 
und •Wachen", von •Nacht" und •Tag" vor Augen haben, um die Aktualität des 
liturgischen Weckrufes zu vernehmen, selbst wenn er uns am Tage oder am Abend 
erreicht. • Das Invitatorium ist zugleich ein Ruf zur Gemeinschaft, ein Sammelruf 
zum großen Appell des Gottesvolkes. Aus Einsamkeit, Schlaf, Dunkelheit und Nacht 
wird der einzelne in die Gebetsversammlung der Ekklesia geladen. Auch der private 

5 Durch die neue Übersetzung ist oft eine empfindliche Diskrepanz zwischen Antiphon 
und Psalmtext enstanden. Manche Pss haben ihre •Pointe" verloren, die ihre Stellung in 
einem Offizium bedingte, z. B. Ps 138 in der II. Vesper der Apostelfeste enthält nicht mehr 
das entscheidende •Confortatus est principatus eorum, et honorati sunt amici tui, Deus". 

6 In manchen Klöstern dient das •Venite, adoremus Dominum" heute noch als Weckruf 
am Morgen. 



44 Franz Josef Sdiierse 

Vollzug bleibt wesensnotwendig daran gebunden. • So sehr es der Andacht dienen 
kann, sich •in der Phantasie" an einen Ort feierlichen Chorgebetes zu versetzen, 
richtiger ist es, •im Geiste" den theologischen Raum zu betreten, den der 94. Psalm 
erschließt: Gottes anbetungswürdige Gegenwart. Damit wird der Gebetsruf zum 
eschatologischen Heilsruf. Die Aufforderung, sich Gott zu nahen und vor seinem 
Angesicht das Offizium zu verrichten, hat freilich für unser abgenütztes christliches 
Ohr nichts Aufregendes mehr. Von der Schrift des NT her gesehen bedeutet jedoch 
das •Hinzutreten" und •Stehen vor Gott" ein wirklich eschatologisches Geschehen, 
eine reale Vorwegnahme der jenseitigen Heilsvollendung, wie sie im Gesamtvoll- 
zug des Gnadenlebens am eindeutigsten der christliche Kult gewährt7. In den meisten 
Fällen enthält schließlich das Invitatorium eine Proklamation des Festgeheimnisses. 
Hierin kommt die geschichtliche Bestimmtheit des liturgischen Gebets zum Aus- 
druck. Anlaß zum Gotteslob gibt nicht die absolute Vollkommenheit göttlichen We- 
sens, sondern die Heilstat Gottes in Christus und der Kirche. Die neunmalige Wie- 
derholung des Gebetsrufes begleitet wie Glockengeläute, wie Heroldsrufe und Fan- 
farenstöße den 94. Psalm. Das Leitmotiv des Tagesoffiziums soll sich tief in die Seele 
einprägen und eine anschauliche Vorstellung des Festgeheimnisses hervorrufen. • 
Den vornehmsten und feierlichsten Gebetsruf hören wir jedoch im •Oremus". Darauf 
sollte immer eine kurze Pause der Stille und Sammlung folgen, ehe sich die betende 
Gemeinde unmittelbar an Gott wendet8. 

Eng verbunden mit dem Invitatorium ist • wie bereits angedeutet • die Prozes- 
sion, der Zug zum himmlischen Heiligtum. Auch hier ist nicht entscheidend, ob Ps 94 
früher einmal unterwegs, beim Gang zum Chorgebet gesungen wurde. Ein solcher 
liturgischer Einzug wäre immer nur Gleichnis für die im Wesen christlicher Existenz 
begründete Notwendigkeit des •Kommens", des •Hinausgehens" und •Hinzutre- 
tens". Die uralte kultische Grundform der Prozession hat durch Christus ihren eigent- 
lichen Weg und ihr letztes Ziel gefunden6. Um sich in die Gegenwart Gottes zu ver- 

7 Das klarste Zeugnis bietet der Hebräerbrief. Er sieht den vorzüglichsten Sinn des Op- 
fers Christi darin, das Gottesvolk zu •heiligen" und zu •vollenden", d. h. nach dem Zu- 
sammenhang, die Gemeinde kultfähig zu machen. Wahrer Gottesdienst ist aber nur 
möglich im wahren, eigentlichen •Zelt", im himmlischen Heiligtum vor Gottes wirklicher 
Gegenwart, nicht im schattenhaften Allerheiligsten des AT, das nur ein Sinnbild zukünf- 
tiger, jenseitiger Kultordnung war. Die christliche Gemeinde besitzt dagegen schon das 
•Wesensbild", die •Eikon" der himmlischen Güter und kann auf dem von Jesus einge- 
weihten, neuen und lebendigen Wege zu Gottes Gnadenthron hinzutreten. Ähnlich spricht 
der Epheserbrief vom •Zutritt zum Vater" (2, 18; 3, 12). 

8 Zahlreiche Gebetsrufe finden sich naturgemäß in den Psalmen (z. B. 28; 32; 33, 4; 65, 
1•4; 67,4; 80, 1•4; 96; 97; 98; 99; 104•106; 117; 133; 135; 146•150). Im Rahmen des 
Breviergebetes haben sie aber ihre z. T. ursprünglich selbständige Kultbedeutung aufgegeben 
und wiederholen nur das Motiv des Invitatoriums. 

9 Gemeint ist hier nicht die sog. theophorische Prozession, der Umzug mit einem Gottes- 
bild, sondern die Heiligtumsprozession, die Gottes Nähe und Gegenwart finden will. Zu 
ihr gehört auch die Wallfahrt. Im engeren Sinne ist sie Opfergang, da nach alttestament- 
lichem Vorbild nur das Opferblut fähig macht, vor Gott zu erscheinen. Jesus, welcher der 
Weg zum Vater ist (Joh 14, 6), hat den Weg in das Allerheiligste des Himmels geöffnet 
(Hebr 9, 11 f; 10,20). Er ist •Vorläufer" (Hebr 6,20) und •Herzog" (2, 10) des zum Ver- 
heißungsziel pilgernden Gottesvolkes. 



Grundformen des liturgischen Betens 45 

setzen, bedarf es auch im christlichen Sinne einer Bewegung. Der verhüllende Vor- 
hang, der Himmel und Erde trennt, muß durchschritten werden im Anschluß und in 
der Nachfolge Christi. Eine nur phantasie- und verstandesmäßige Reflexion auf die 
Allgegenwart Gottes kann die Grenze nicht überschreiten, die sich dem betenden 
Gottesvolk öffnet10. Wieder ist festzuhalten, daß es sich um ein echtes theologisches 
Existenzphänomen handelt, das unabhängig davon geschieht, ob der einzelne Beter 
bzw. die Chorgemeinde den Prozessionsgang sinnbildlich darstellen. 

Die nähere Analyse des 94. Psalms offenbart den eigentümlichen Doppelcharakter 
des christlichen Schreitens zum Gottesthron. Schon stimmungsmäßig unterscheiden sich 
die Verse 1•7 von den folgenden 8•11. Im ersten Teil froher Jubel, Lobpreis und 
Anbetung; im zweiten ernste Mahnung und Warnung vor Gottes Gericht und Verwer- 
fung. Die vorausgesetzte Szenerie scheint eine völlig andere zu sein. Zuerst das feier- 
liche Bild einer Kultprozession. Das Gottesvolk zieht mit Jauchzen und Freuden- 
tränen vor Gottes Angesicht, um sich in großer Proskynese niederzuwerfen und sich 
als göttliches Eigentum und Bundesvolk zu bekennen. Das Ziel der Verheißung ist 
erreicht: Gott thront inmitten seines Volkes, dem die Güter der Ewigkeit (die 
•Weide") zuteil geworden sind. Doch jäh wechselt vom 8. Vers ab das Bild. Wir 
sehen das alte Gottesvolk in der Wüste bei Meriba und Massa. Eine gefahrenvolle, 
mühsame Wanderschaft. Wohl besitzt die Gemeinde Gottes Wort, das ihr den Gna- 
dentag des •Heute" ankündigt, wohl darf sie Gottes Wunder schauen, an denen sie 
ständig Glaubensmut und Zuversicht stärken könnte. Trotzdem erliegt sie den Ver- 
suchungen der Wüste; Murren und Widerspruch, Mißtrauen und Ungehorsam zie- 
hen ihr das zornige Verwerfungsurteil zu: •Sie sollen nickt eingehen in meine Ruhe- 
stätte"11! Man muß die typologische Interpretation der Wüstenwanderschaft, der 
•vierzig Jahre", auf die christliche Heilszeit kennen, wie sie schon im 1. Korinther- 
brief (10, 1 • 13) und besonders im Hebräerbrief (3, 7•4, 11) gegeben wurde, um die 
aktuelle Bedeutung dieser Verse für die betende Gemeinde zu verstehen. Ihr fest- 
licher Zug zum himmlischen Heiligtum ist zugleich ein entsagungsreicher Weg durch 
die Wüste. Von Dämonen umlauert, von Müdigkeit, Hunger und Durst gepeinigt, 
von lockenden Bildern sündiger Vergangenheit begleitet, von täglichen Stationen der 
Untreue und Sünde gekennzeichnet. Staubig und verschmutzt, mit brennenden 
Augen und verkrusteten Lippen, wankenden Schrittes und matten Herzens: Sind das 
die Gleichen, die •angetan mit weißen Gewändern und Palmen in den Händen" den 
Lobgesang vor Gottes Thron erschallen lassen12? Die Kunst hat den Doppelcharak- 

10 Die aszetische Übung der Vergegenwärtigung Gottes hat selbstverständlich den christ- 
lichen Tatbestand zur Voraussetzung. Nur sollte der theologische Hintergrund stärker 
hervorgehoben werden. 

11 •Ruhestätte" bezeichnet ,im AT sowohl das Land Kanaan (Deut 12,9) als auch den 
Wohnort Gottes, den Tempel (Is 66, 1; Ps 131, 14). Christlich transponiert verbindet der 
Begriff gut das eschatologische und das kultische Anliegen: Gottes Heiligtum ist Seine und 
Seines Volkes Ruhestätte, der Ort der Seligkeit und des himmlischen Kultes. 

12 Die großartige Beschreibung der himmlischen Liturgie in der Apokalypse (7, 9•17) 
deutet E. B. Allo O. P., Saint Jean. L'Apokalypse. Paris 1921, p. 114 auf die christliche 
Gemeinde, welche Erdenwanderschaft und Himmelsbürgerschaft miteinander verbinde: 
•Saint Jean represente sous la forme d'une procession continue vers le ciel et d'une litur- 
gie celebree au ciel la vie des 61us qui, au milieu des calamites exterieures, mardient ä la 
recompense eternelle, et dont l'äme, en quelque sorte, est dejä etablie au ciel, grace aux arr- 



46 Franz Josef Schierse 

ter des christlichen Gottesdienstes mit seiner wesenhaften Entsprechung des irdischen 
und des himmlischen Vorgangs mehrfach dargestellt13. Je nach der Eigenart des Offi- 
ziums und der persönlichen Situation des Beters werden die Akzente verschieden 
gesetzt sein, doch müssen beide Bilder zusammengeschaut werden, um gerade in der 
Liturgie nicht den harten Boden der irdischen Wirklichkeit unter den Füßen zu ver- 
lieren und anderseits, um in Anfechtung, Mühsal und Not den Blick auf die stärkere 
und stärkende Realität der himmlischen Kulthandlung zu richten14. 

Nach dem Einzug der Gemeinde in das himmlische Heiligtum wird man einen 
Begrüßungsakt erwarten. Auch in der Eucharistiefeier folgt nach alter Ordnung auf 
die Introitusprozession der begrüßende Altarkuß und die Inzensation. Schon die 
Kniebeugung zu Ps 94, 6 könnte als Grußzeremonie aufgefaßt werden. Hauptsächlich 
aber erfüllt diese Aufgabe der Hymnus in der Matutin. So verschieden die einzelnen 
Hymnen auch nach Stimmung und Inhalt sind, aus den meisten läßt sich das allge- 
meine Schema einer Begrüßungsansprache erheben: Die Anrede der himmlischen 
Personen, denen die Feier gilt; die Schilderung des Anlasses, der die Gemeinde zum 
Gotteslob drängt; der Ausdruck des Willens, zur festlichen Ehrung beizutragen; die 
Anmeldung der Bitten und Wünsche, welche die Gemeinde bewegen15. Die Anrede, 
die feierliche, oft gehäufte Prädikation wendet sich an Gott Vater, Christus, die Hei- 
ligste Dreifaltigkeit, selten den Heiligen Geist, an Maria oder die Heiligen. Immer 
aber neigt sich die Gemeinde in der abschließenden Doxologie vor dem dreifaltigen 
Gott. • Fast durchweg wird dann der schon im Invitatorium kurz genannte, beson- 
dere Anlaß ausführlicher dargelegt. Wohl hat die Liturgie immer das Ganze des 
heilsgeschichtlichen Ablaufs • Schöpfung, Erlösung, Vollendung • vor Augen; 
trotzdem bemüht sie sich um möglichste Konkretheit. Das Festgeheimnis oder der 
Gedächtnistag eines Heiligen soll gleichsam das Erscheinen der Kultgemeinde vor 
Gottes Angesicht rechtfertigen. Im Bilde gesprochen: Wir stehen Tag für Tag an 
einer neuen, andere Ausblicke und Wege weisenden Station der Wanderschaft, und 
doch sehen unsere Augen immer das Ganze, und alle Straßen führen zum gleichen 
Ziel. • Wie es zu einer Begrüßungsrede, besonders wenn sie poetisch gehalten ist, 
gehört, geben die Feiernden ihre Absicht kund, den Anlaß ihrer festlichen Zusam- 
menkunft zu verwirklichen. Dabei beobachten wir wieder den Doppelcharackter des 
christlichen Gottesdienstes: Er kann noch nicht reine Doxologie sein, nur beseligtes 
Schauen, Staunen und Danksagen. Die Gemeinde kommt aus der Nacht, beladen mit 
aller Last und Sorge der Welt, sie muß bitten, rufen, seufzen, klagen. Beide Melo- 

hes de la joie et du triomphe qu'elle possede, pour y louer Dieu en compagnie des Bien- 
heureux". 

13 Vgl. dazu E. S t a u f f e r , Die Theologie des NT, Stuttgart 1941, S. 181 ff. Dort Hin- 
weis auf den Genter Altar, auf das Bruchstück des Kreuzes von S. Maria Antiqua, auf die 
Martyrer-Prozessions-Freske von San Apollinare. 

14 Vom 94. Ps aus sind auch die anderen Prozessions- und Wallfahrtslieder im Brevier 
zu verstehen (Pss 41, 5; 65; 67; 83; 99; 121; 131). Liegt ihnen auch kein eigener Kultvorgang 
mehr zu Grunde, so zeigen sie doch, daß die Gemeinde immer noch •auf dem Wege" ist. 

15 Freilich entsprechen nicht alle Hymnen diesem Schema, und der stilempfindlidie Beter 
spürt sofort, ob er es mit gereimten Betrachtungspunkten und frommer Poesie oder mit 
wirklichem Kultgesang zu tun hat. 



Grundformen des liturgischen Betens 47 

dien, die helle und die dunkle, gehen zusammen, verschlingen sich, stützen sich, be- 
wahren einander vor leerem Überschwang und blinder Verzweiflung. 

Das ursprünglichste und unentbehrlichste Element des Stundengebets scheint der 
Psalmgesang zu sein. Trotzdem kann man nicht sagen, daß die Persolvierung des 
Psalters das Wesen des Offiziums ausmache16. Auch in der heutigen Gestalt, die 
quantitativ gemessen dem Psalmgesang ein starkes Übergewicht verleiht, ist sein vor- 
bereitender und einstimmender Charakter noch erkennbar. Er ist auf keinen Fall • 
auch in den kleinen Hören nicht • Höhepunkt der Handlung, eher vergleichbar 
einer musikalischen Darbietung, die dem eigentlichen Festakt vorausgeht. Umso 
schwieriger ist es deshalb, die Forderung des •Psallite sapienter" zu vollziehen und 
sie theologisch zu begründen. Zunächst ist offenbar, daß die einzelnen Psalmen ihre 
Sonderexistenz weitgehend eingebüßt haben. Viele aus ihnen können überhaupt nicht 
mehr ihrer literarischen Gattung entsprechend verwandt werden17. Aber auch die an 
sich •betbaren" Psalmen sind in das Gesamtgefüge eingeschmolzen und dienen als 
liturgisches Ausdrucksmittel. Man wird also nach dem Vorgang fragen müssen, der 
hinter der Psalmodie liegt. Die erste Antwort ist sicherlich, daß der Gesang als 
solcher beabsichtigt ist. Dadurch werden auch Psalmen, die nach Inhalt und Form 
keinen Liedcharakter besitzen, in die vorwiegend doxologische Bewegung des Ge- 
sangs mithineingezogen. Selbst der Vortrag unverständlicher Worte und Texte wird 
auf diese Weise sinnvoll. Der Vergleich mit der Sprachengabe der Glossolalie (1 Kor 
14) liegt außerordentlich nahe. Ebenso einleuchtend ist aber auch, daß der Charakter 
des Liedmäßigen, des musikalischen Ausdrucks von Stimmungen und Empfindungen, 
oder selbst von Bildern und Gedanken nicht zum alleinigen Auslegungsprinzip des 
Psalmengesangs erhoben werden kann. •Der Normalfall ist sicherlich der des Ver- 
ständnisses"18. Und gerade die Glossolalie, die •Rede zu Gott im Geiste" verlangt 
nach Paulus eine nähere Erklärung, damit •der Verstand nicht ohne Frucht bleibe" 
und •die Gemeinde erbaut werde" (1 Kor 14, 5. 12•15). 

Am einfachsten ist das Verständnis, wo der historische Wortsinn der jeweiligen 
Absicht des Offiziums unmittelbar entspricht. Doch selbst in diesem günstigen Falle 
muß der Beter eine Transponierung der alttestamentlichen Vorstellungen auf die 
christlichen Heilsgüter vornehmen. Diese •Übersetzungsarbeit" ist allerdings längst 
in der typologischen Exegese der Kirche geleistet, vor allem schon im NT selbst, und 

16 Das qualitative Verhältnis zwischen Psalmodie und übrigen Teilen des Offiziums histo- 
risch geklärt zu haben, ist wieder ein Verdienst von J. A. J u n g m a n n (a. a. O. II. Die Psalm- 
odie als Vorstufe in den Hören, und III. Der Umfang der Lesungen. ZKathTh 72 [1950] 
223•234). Danach ist die antiphonische Psalmodie sogar erst später (von der Mitte des 
4. Jahrh. ab) zu den schon liturgisch geformten Gebetsstunden hinzugetreten. Mancherorts 
diente der Psalmengesang zur Ausfüllung der Wartezeit bis zum offiziellen Beginn des 
Gottesdienstes, ähnlich wie heute der Rosenkranz (225 f). 

17 z. B. Psalmen, die eine bestimmte, einmalige historische Situation voraussetzen oder 
einen festen Platz im alttestamentlichen Kult hatten. 

18 Vgl. den anregenden Aufsatz von J. Pascher, •Gestalt und Vollzug des kirchlichen 
Stundengebetes" in: Liturgisches Jahrbuch 1 (1951) 138•151. Trotzdem betont P. wohl 
etwas zu einseitig die musikalische Liedform der Psalmodie. 

18 Die Möglichkeit der Transponierung beruht auf der inneren, offenbarungsgeschicht- 
lichen Verwandtschaft zwischen atl. und ntl. Gottesvolk. Als das wahre Israel hat die 
Kirche die Erbschaft der atl. Heilsgüter angetreten. 



48 Franz Josef Scliierse 

der christliche Beter spürt kaum mehr, daß es sich im Grunde um •fremdsprachliche", 
d. h. alttestamentliche Vorstellungen handelt16. Doch gibt auch der christliche Wort- 
sinn noch keine hinreichende Basis für das Verständnis ab: einmal, weil manche Psal- 
men überhaupt nicht, oder nur durch sehr gekünstelte Allegorese •übersetzt" werden 
können; und zweitens, weil der gedankliche und stimmungsmäßige Gehalt viel zu 
reich ist, als daß sich die Bedeutung des Textes im einzelnen festhalten ließe. Bleibt 
also nur wieder die Rückführung des Psalmgesanges auf das rein •Liedmäßige", auf 
eine musikalische Ausdrucksform, die verständlicher Worte nicht bedarf? Sofern 
man freilich das Tun der Gemeinde, d. h. die Psalmodie als solche, in den Mittel- 
punkt rückt, steht keine andere Möglichkeit offen. Dann müßte der Psalmengesang in 
sich selbst den Grund der Verstehbarkeit tragen. Wie aber, wenn dieser nur •Be- 
gleitmusik", nur Widerhall und Antwort auf ein Geschehen wäre, das die wirkliche 
Mitte der Liturgie bildete? Es bestände dann ein ähnliches Verhältnis wie in der 
Eucharistiefeier zwischen dem begründenden Tun Christi und dem nachvollziehenden 
Tun der Gemeinde. Das Opfer der Kirche ist ganz und gar angewiesen auf das 
Opfer des Kreuzes; das aber hinwiederum bedarf des sichtbaren kultischen Vorgangs, 
um repräsentiert und angeeignet zu werden. 

Wir meinen nun, daß die wesensmäßige Bezogenheit des engeren sakramentalen 
Bereichs auf die Heilstat Christi in einem weiteren, aber wirklichen Sinne auch für 
die Gebetsliturgie der Kirche gilt. Was der Beter sprechen, hören und sehen soll, sind 
nicht ausschließlich die Worte des Psalms, sondern in ihnen, mit ihnen und durch sie 
besingt er das Mysterium Christi. An den Festtagen zumal tritt dieser repräsen- 
tierende Sinn des Psalmengesangs offen hervor. Ein Geheimnis des Lebens Jesu oder 
die Gestalt eines Heiligen wird von der ersten Antiphon an möglichst konkret vor 
Augen gestellt. Der Psalm bekommt dadurch erst den aktuell geforderten Ton, den 
zum Feste passenden Stimmungsgehalt. Dem Beter aber wird Raum gegeben zur 
Meditation. Er kann den Psalm ruhig vorbeifließen lassen, oder besser: Er läßt sich 
vom Strome des Gesanges tragen bis zu der Stelle, von der aus das Mysterium des 
Tages wieder sichtbar wird. Die geringste Andeutung im Text daraufhin macht ihn 
dankbar und froh, ohne daß er gekünstelte Beziehungen herzustellen braucht. Oft 
will der Psalm nicht einmal eigenes Wort der Kultgemeinde sein. Man soll ihn hören 
als Gebet des Heiligen im Leidenskampfe, als göttliche Allokution oder als Lobpreis 
himmlischer Chöre. Eine Fülle von Möglichkeiten tut sich auf, und dem einzelnen 
Beter ist große Freiheit gewährt. Die Grenze zur Kontemplation, zum Sehen, Hören, 
Verkosten der Heilsgeheimnisse ist fließend. Nur tritt im liturgischen Vollzug der 
geschichtliche Charakter der Offenbarung, die Bindung an eine bestimmte Zeit und 
einen bestimmten Ort, stärker hervor. Nicht der Einzelne wählt sich beliebig den 
Gegenstand seines Gebets, die Kirche selbst als fortdauernde Erscheinung Christi 
bezeichnet täglich neu die Station des Heils, von der aus der Weg bis zum Throne 
Gottes führt. 

Einen ähnlichen Bedeutungswandel wie der Psalmengesang erfährt im Rahmen 
des Offiziums auch die Lesung. Ursprünglich vertritt sie einfach das Anliegen der 
Lectio spiritualis im aszetischen Sinne. In Zeiten, da Bücher noch selten und kostbar 

20 Vgl. J u n g m a n n a. a. O. 72 (1950) 234. 



Grundformen des liturgischen Betens 49 

sind, hat der gemeinschaf tliche Vollzug praktische Gründe20. Audi enthält die geist- 
liche Lesung in sich schon Elemente, die auf liturgische Ausgestaltung hindrängen. 
Gegenstand der Lesung ist Gottes Wort, meist unmittelbar der Hl. Schrift entnom- 
men, oder seine authentische Auslegung aus dem Munde der Kirche, oder seine kon- 
krete Verleiblichung im Leben eines Heiligen. Lesung ist deshalb in erster Linie 
Verkündigung, auch wenn der Einzelne still •für sich" (!) liest. Es bedarf dazu immer 
einer Autorisation, eines Auftrags durch die Kirche. Im Chorgebet empfängt der 
Lektor ausdrücklich die Vollmacht durch die vorausgehende Benediktion. Frucht- 
bares Hören des Gotteswortes verlangt sodann innere Bereitschaft, Sammlung und 
Stille. Passenderweise wird deshalb die Lectio spiritualis durch Gebet eingeleitet. 
In der heutigen Form der Matutin wird man wohl das Paternoster und die Absolutio 
am besten in diesem Sinne deuten dürfen, obwohl uns die historische Forschung das 
Paternoster mit der embolismusartigen Absolutiof ormel als Schlußoration verstehen 
lehrt". 

Schließlich verlangt die geistliche Lesung eine Antwort, und sei es nur, daß 
man sich Gedanken über das Gehörte macht, es kurz wiederholt und besinnlich nach- 
klingen läßt. Voller wird die Antwort sein, wenn die Lesung begeisterte Zustim- 
mung weckt, wenn sie zu Entschlüssen und Vorsätzen führt, wenn sie •das Herz 
brennen" macht nach Gott und den Gütern des Heils. Die geistliche Lesung in klö- 
sterlichen Gemeinschaften kennt auch heute noch verschiedene Formen an- und ab- 
schließender Auswertung. Bei Anfängern wird das Gehörte oder Gelesene abgefragt, 
um Aufmerksamkeit und Verständnis zu prüfen; bei Fortgeschrittenen kann die Le- 
sung Ausgangspunkt und Grundlage für ein geistliches Gespräch sein; oder es folgt 
ein Lied, das die entsprechende Stimmung zum Ausdruck bringt; die vollkommenste 
Form aber ist wohl wieder die der Kontemplation: wenn der Hörer den Inhalt der 
Lesung mit geistlichen Sinnen nacherlebt, schauend, innerlich hörend, verkostend, 
liebend. Die Responsorien des Breviers zeigen • wenn auch stark stilisiert • alle 
diese Formen: Repetition, affektiver Applaus, Gespräch, Lied, Kontemplation. Ist so 
das Schema einer geistlichen Lesestunde äußerlich fast unverändert übernommen 
worden, hat sich doch der Sinn grundlegend geändert. 

Die Lectio spiritualis als solche verfolgt hauptsächlich einen aszetischen Zweck: 
Belehrung und Erbauung. Deshalb richtet sich die Auswahl nach den Bedürfnissen, 
der Fassungskraft, dem •Geschmack" der Hörer. Oder man vertraut sich einfach dem 
Lauf der Lectio currens an. Es fehlt das Moment der Aktualität. Was gelesen wird, 
hat keine oder nur zufällige Beziehung zum Tagesablauf. Der proklamatorische Cha- 
rakter tritt nicht deutlich genug hervor. Das Heilsgeschehen, das hinter jedem Gottes- 
wort steht, wird nicht unmittelbar gegenwärtig und zugänglich. Anders in der litur- 
gisch festgelegten Auswahl. Dort will etwas Bestimmtes, Drängendes, Aktuelles ver- 
kündet werden22. Selbst von der einfachen Lectio currens der Ferialoffizien gilt das 

11 a. a. 0. 73 -(1951) 347•358: Das Gebet des Herrn im römischen Brevier. In dem 
Paternoster nach dem psalmodischen Teil der Nokturn hat sich die alte Form, eine Wochen- 
tagshore zu beschließen, erhalten. Absolutio bedeutet ausdrücklich •Schlußformel" (351). 

22 Wenn es nicht zu profan klänge, könnte man das Brevier die •Zeitung" des Christen 
nennen. Sie bringt täglich neue Botschaft aus der himmlischen Welt, gibt Kunde von gött- 
lichen Plänen, Gesetzen und Handlungen, berichtet über Feierlichkeiten und Feste, die sich 
in der Gottesstadt abspielen. 



50 Franz Josef Sdiierse 

•Hodie", das •Heute, wenn ihr Seine Stimme hört!" Ohne daß gewaltsame Umdeu- 
tungen nötig wären, wird man in vielen Fällen dem Schriftwort eine gewisse Trans- 
parenz zusprechen müssen. Was eigentlich gesagt, verkündet, geschildert werden will, 
ist nicht so sehr •Es-Selbst", zumal im AT, sondern die aktuell gültige Heilszeit bzw. 
das Festmysterium. Besonders deutlich ist die Transparenz, wenn für ein Fest kein 
eigener Schrifttext zur Verfügung steht. Dann zeigt das Echo der Responsorien, daß 
die Gedanken des Hörers scheinbar ganz anderswo gewesen sind als bei dem eben ge- 
lesenen Wort. Er verweilt schon in der Betrachtungdes Festgeheimnisses, er hat bereits 
die konkrete Szenerie der liturgischen Tagesfeier vor Augen. Auch die Lesungen aus 
dem Commune Sanctorum wollen nicht ein nur allgemeines Bild des Bekennertums, 
der Jungfrauschaft usw. zeichnen, sondern ganz individuell den bestimmten Heiligen 
schildern. Aus dem gleichen Grunde ist die Auswahl der Evangelien oft mit geradezu 
rührender Aufmerksamkeit den Lebensumständen, den Taten und Wundern eines 
Heiligen angepaßt28. Man kann darin eine fromme, aber bedeutungslose Spielerei 
sehen; die durchgängige Tendenz der Gebetsliturgie nach möglichster Konkretheit 
läßt sich nicht leugnen. 

Schwieriger scheint es allerdings zu sein, das Moment der Aktualität in den 
historischen Lektionen nachzuweisen. Der Unterschied zwischen der privaten Le- 
sung einer Vita Sanctorum zu beliebiger Zeit und dem Anhören der zweiten Nok- 
turn am Festtage ist jedoch ein sehr wesentlicher. Wohl spricht auch in der zwei- 
ten Nokturn das biographische und aszetische Interesse mit, entscheidend aber 
ist das kultische. Die Liturgie will in erster Linie •feiern". Sie nimmt die Ver- 
gangenheit zum Anlaß, um hier und heute an der immerwährenden Glorie Christi 
und seiner Heiligen teilzunehmen. Sie begegnet nicht der historischen Persönlichkeit, 
sondern der verklärten Gestalt des Heiligen24. Was für eine kultische Feier seit je 
formgebend und stilbildend war: die Gegenwärtigkeit des Vergangenen und Zu- 
künftigen, die Sichtbarkeit des Unsichtbaren, die aus religiös-dichterischer Intuition 
gestaltete Einheit von Zeit, Raum und Handlung • das ist im christlichen Gebets- 
gottesdienst zur gültigen Gewißheit erhoben, die von der Gemeinde dankbar und 
ehrfürchtig entgegengenommen wird. Das Sein hat den Primat vor dem Wort: Die 
Texte können wechseln, können mangelhaft und verbesserungsbedürftig sein, der 
Vorgang bleibt der gleiche: groß und niemals ganz in menschliche Worte zu fassen. 

Wenn es zutreffend ist, daß die Gebetsliturgie ein verborgenes, jenseitiges Ge- 
schehen wesensbildlich widerspiegelt, darf die Frage gestellt werden, ob sich einzelne 
Akte der himmlischen Liturgie genauer unterscheiden lassen. Wir meinen nicht so 
sehr den leichtverständlichen Gesamtrahmen einer Festversammlung (vgl. Hebr 12, 
22), einer Lob- und Dankfeier für die Güter des ewigen Lebens. Uns beschäftigt 
vielmehr das Programm dieser Veranstaltung im einzelnen. Die ersten Teile haben 
wir bereits kennengelernt: Begrüßung, psalmodische Musik, Festansprache der Le- 
sungen. Der Höhepunkt scheint aber noch nicht erreicht. Man erwartet danach den 

23 z. B. das Evangelium von der Heilung der verdorrten Hand (Lk 6, 6•11) am Feste 
des hl. Johannes Damaszenus. 

24 Deshalb ist auch die so notwendige Revision der II. Nokturn kein leichtes Problem. 
Bei aller wünschenswerten historischen Zuverlässigkeit soll sie nicht einen wissenschaft- 
lichen Lexikonartikel bieten, sondern muß Ikone, Kultbild bleiben. 



Grundformen des liturgischen Belens 51 

eigentlichen Festakt, die immer wieder angekündigte Handlung. Ob Laudes und 
Vesper das Gesuchte enthalten? Wie die historische Analyse zeigt, ist der Psalmen- 
gesang wieder als Vorstufe und Einstimmung zu betrachten25. Das eigentliche Offi- 
zium beginnt mit dem Capitulum. Nun ist ohne weiteres zuzugeben, daß eine theo- 
logische Aufhellung dieses Schlußteils nur mit Hilfe eines antizipierten Schemas 
möglich ist. Der formale Aufbau • Kapitel, Hymnus, Versikel, Antiphon und ntl. 
Canticum, Oration • sagt wenig, und der gedankliche Gehalt ist zu verschieden- 
artig, als daß man von den einzelnen Texten ausgehen könnte. Es sei deshalb ge- 
stattet, auf die im NT nachweisbare Urform christlicher Gebetsliturgie zurückzu- 
greifen. 

Ihr Kern ist zweifellos das hymnische Bekenntnis zur Erhöhung Christi26. Die 
Grundtatsache des Glaubens, daß •Jesus der Herr" ist, öffnet der Gemeinde den 
Zugang zum Vater, ermöglicht eschatologisch gültiges Gotteslob und wirksames Bitt- 
gebet. Das liturgisch geformte Erhöhungskerygma begnügt sich aber nicht mit der 
theologischen Aussage, sondern versucht diese nach atl. Vorbildern dramatisch 
auszugestalten27. Wir finden deshalb in den Christus-Hymnen die wesentlichen Ele- 
mente einer Inthronisationsfeierlichkeit. Der entscheidende Akt ist die An- und 
Aufnahme durch Gott, die Verleihung des Sohnes-Namens, oft veranschaulicht durch 
den Hinweis auf die göttliche Zeugung28. Dann folgt die Repräsentation, die Vor- 
stellung des Erhöhten vor dem himmlischen Hofe und der christlichen Gemeinde29. 
Als Antwort darauf schließt sich die Huldigung und Akklamation an, Kniebeuge 
und Bekenntnisruf: •Herr ist Jesus der Christus!" Das letzte Motiv und zugleich 
Höhepunkt des Zeremoniells ist die Thronbesteigung selbst mit Übertragung bzw. 
Verheißung der Weltherrschaft30. 

Leider haben aber gerade die Herrenfeste des Breviers nur unzusammen- 
hängende Bruchstücke dieser liturgischen Urform aufbewahrt. Man findet sie 
verstreut in den Sonntagslaudes, der Sonntagsvesper, an Christi Himmelfahrt 
und Christ-König31. Merkwürdigerweise zeigen dafür die Heiligenfeste • wenn 
auch entsprechend abgewandelt • mehr von den Stilformen der Inthronisations- 
feier.   Die Annahme durch Gott ist hier ausgedrückt durch ein Rechtfertigungs- 

25 Jungmann, a. a. 0. II: Die Psalmodie als Vorstufe in den Hören. ZKathTh 72 
(1950) 223•226. 

26 Phil 2, 5•11; 1 Tim 3, 16; Hebr 1, 3•13; 1 Petr 3, 22; Apok 5. 8•14; vgl. Rom 
10, 9; 1 Kor 12, 3. 

27 Die Königspsalmen 2; 71; 8'8; 110 werden erst auf dem Hintergrund des altorien- 
talischen Thronbesteigungszeremoniells voll verständlich. Der neue König gilt als Gottes 
Sohn; seine Herrschaft ist Abbild und Stellvertretung der göttlichen Weltregierung. Der 
messianische Sinn dieser Psalmen liegt offen zu Tage. 

28 Die Auferweckung von den Toten wird häufig mit der Erhöhung zusammengeschaut. 
Gottes Handeln an Christus gilt als Bestätigung der in Ps 2, 7 ausgesprochenen Sohnschaft 
(•Mein Sohn bist du, heut hab' ich dich gezeugt"); vgl. Rom 1, 4; Apg 13, 33. 

29 •Ihn sollen anbeten alle Engel Gottes" (Hebr. 1, 6); •...kundgetan den Engeln" 
(1 Tim 3, 16); vgl. •Das ist mein geliebter Sohn, auf ihn sollt ihr hören!" (Mk 9, 7) 

30 Ps 110,1 = Hebr 1, 13] vgl. Lk 1, 32. 
31 Das Offizium des letzten und neuesten Herrenfestes hätte leicht die innere Dramatik 

des Christkönigtums anschaulicher darstellen können. Doch bedeutet es schon einen großen 
Fortschritt gegenüber der zu stark gedanklich-reflektierenden Art mancher anderer Offizien. 



52 Franz Josef Schierse 

und Seligsprechungsurteil (•Beatus vir, qui inventus est sine macula...", ... •qui 
inventus est iustus", ... •qui placuit Deo", ... •quem Deus commendat"). Oder 
es heißt: •Die Seelen der Gerechten befinden sich in Gottes Hand." Das Capi- 
tulum dient meist auch dazu, den Heiligen, dessen Leben und Leiden schon bekannt 
ist, noch einmal kurz der Gemeinde vorzustellen (•Ecce sacerdos magnus ..." oder 
in rhetorischer Frage: •Quis ist hie, et laudabimus illum?" •Mulierem fortem, quis 
inveniet?") Manchmal ergreift der Heilige sogar selbst das Wort, um sich vorzu- 
stellen32. Was ist natürlicher, als daß der Repräsentation die huldigende Antwort 
der Gemeinde folgt? Wieder macht sich der Doppelcharakter irdisch-himmlischen 
Gottesdienstes bemerkbar: Neben Gruß und Verehrung steht die Bitte, das Vor- 
tragen verschiedenster Anliegen. Kaum ist die gebundene Rede des Hymnus ver- 
klungen, tut sich Jubel und Begeisterung und der Ruf um helfende Fürsprache in 
lauter Akklamation kund33. Ist wieder Stille eingetreten, richtet sich die Aufmerk- 
samkeit der Kultgemeinde gespannt auf den Höhepunkt der Feierstunde: die 
•Krönung" des Heiligen (Accipe coronam ...), die Belehnung mit himmlischen Gü- 
tern (... supra multa te constituam ...), den Empfang des ewigen Reiches (... et 
aeeipietis regnum aeternum ...), die Bekleidung mit dem Gewand der Glorie (... sto- 
lam gloriae induit eum ...). Um die erhabene Größe dieses Augenblickes tief einzu- 
prägen, begleitet die Liturgie den eigentlichen Inthronisationsakt mit dem Gesang 
des Benediktus bzw. des Magnifikat. Während das Benediktus besser zu verstehen ist 
aus dem Munde der Gemeinde, die noch •in Finsternis und Todesschatten" sitzt und 
sich nach dem aufgehenden Lichte himmlischer Herrlichkeit sehnt, sollte man das 
Magnifikat eigentlich nur hören oder leise mitsingen, wenn die Heiligen oder gar 
Maria das Danklied ihrer Beseligung vor dem Throne Gottes anstimmen. 

Einen spärlicheren Gebrauch macht die Liturgie von dem Motiv der himmlischen 
Hochzeit**. Das Hohelied, Ps 44, das Jungfrauengleichnis (Matth 25, 1•13) und 
Apk 21 liefern dazu das Anschauungsmaterial. Angedeutet werden folgende Szenen: 
Brautwahl (•Elegit eam Deus, et praeelegit earn"), Ankunft des Bräutigams (•Ecce 
sponsus venit..."), Lobpreis der Schönheit von Bräutigam und Braut (•Diffusa est 
gratia in labiis tuis"; •Ista est speciosa inter filias Jerusalem"35), der Hochzeitszug 
(Ps 44), Eintritt ins Brautgemach (Cant 1,3), die liebende Vereinigung (Cant 8,3), die 
Bewährung der Liebe im Leid (Cant 8, 7: •Aquae multae non potuerunt exstinguere 
caritatem"). Wieder ist zu beachten, daß sich aus den einzelnen Elementen schwer- 
lich ein logisch und chronologisch geordnetes Gesamtbild • etwa in Form eines My- 
steriendramas • erheben läßt. In der vorliegenden Gestalt der Gebetsliturgie fehlt 
oft die Einheitlichkeit der Grundvorstellung; andersartige Motive treten hinzu, oder 
die Szenen wechseln in regelloser Folge. Vielleicht würde sogar eine zu starke Ver- 
deutlichung den Geheimnischarakter der Liturgie gefährden. Um im Bilde zu reden: 

32 Comm. Fest BMV; Nativ. Joh. Bapt.; Commem. S. Pauli Ap. 
33 Wer einmal einer Heiligsprechung in Rom beigewohnt hat, weiß, wo Versikel und 

Responsorium ihren •Sitz im Leben" haben. 
34 Comm. Fest. BMV; Comm. Virg. et non Virg.; Comm. Ded. Eccl.; Epiphanie Ant. 

Bened. 
35 Vgl. dazu J. Pascher, Der Psalm 44 im Jungfrauenoffizium der römischen Liturgie, 

in: Liturg. Jahrbuch 1 (1951) 152•156. 



Grundformen des liturgischen Betens 53 

Es ist so und müßte so bleiben, als ob man aus weiter Ferne oder durch einen Vor- 
hang getrennt einer Festlichkeit beiwohnt. Man sieht und hört nur •ex parte" (1 Kor 
13, 12), ab und zu werden die Stimmen etwas deutlicher, manchmal gelingt sogar ein 
Blick auf das Wesentliche des Vorgangs. Allerdings sollte jede unnötige Vermen- 
gung verschiedener Gleichnisse und Anschauungen vermieden werden. Reinheit des 
Stiles und Klarheit der Formen geben dem Kultgebet Reichtum, Schönheit und zwin- 
gende Kraft. 

Unsere Ausführungen, die weder auf Originalität noch Vollständigkeit Anspruch 
erheben, setzten sich ein doppeltes Ziel. Hauptsächlich wollten sie dem Beter des 
Offiziums einige Anregungen zum sinngemäßen Vollzug mitteilen. Über eine tech- 
nisch korrekte und vielleicht auch andächtige Persolvierung hinaus versuchten wir 
die Aufmerksamkeit auf einige Grundformen zu lenken. Der Beter soll wissen, daß 
kultisches Tun den ganzen Menschen beansprucht: Nicht nur Verstand, Gemüt und 
Mund, sondern vor allem die leiblichen und geistlichen Sinne, das Schauen, Hören, 
Schreiten. Und was das Sprechen betrifft, muß ihm die ganze Skala göttlich-mensch- 
licher Töne zur Verfügung stehen, angefangen vom Schweigen, Flüstern, Reden, 
Rufen, Klagen, Schreien bis zu den höchsten Formen des Gesangs. Anderseits darf 
auch die tröstliche Tatsache nicht verschwiegen werden, daß die im Gebet reflek- 
tierte himmlische Handlung einigermaßen unabhängig ist von der Intensität unserer 
Anteilnahme. Sie geschieht, selbst wenn wir einmal müde, schläfrig und zerstreut 
einfach nur •dabei" sind. 

Neben dieser mehr aszetischen Zielsetzung wollten die kulttheologischen 
Überlegungen einen kleinen Beitrag zur aktuellen Diskussion um die Brevier- 
reform leisten, allerdings nicht in Form eines praktischen Vorschlags, sondern 
einer Besinnung auf das Wesen der Gebetsliturgie. So wertvoll und berechtigt 
die Pläne für eine Kürzung und Vereinfachung des Breviergebetes sein mögen, 
aus praktischen Gesichtspunkten allein ist es nicht möglich, die gewünschte Reform 
durchzuführen. Auch die geschichtliche Entwicklung muß an theologischen Maß- 
stäben gemessen werden. Die Reduktion des Breviers auf ein geistliches Andachts- 
und Lesebuch für Priester und gehobene Laienkreise • etwa nach Art des Kreuz- 
breviers36 • wäre nicht nur eine trostlose Verarmung, sondern auch eine Sünde 
wider den Geist der Liturgie. In unserem technischen Zeitalter ist wohl die Ver- 
suchung besonders groß, auf eine mühevolle, langdauernde, kunstverständige Re- 
stauration des alten, winklig und dunkel gewordenen Baues der Gebetsliturgie zu 
verzichten und statt dessen einen raschen und bequemen •Stahlbetonbau" zu errich- 
ten, in dem für Geheimnisse kein Platz mehr wäre. •Allein der Allerhöchste wohnt 
nicht in Häusern von Menschenhand erbaut. Sondern der Himmel ist sein Thron, 
und die Erde der Schemel seiner Füße" (Apg 7, 48 £). 

36 So genannt, weil vom Kardinal von S. Croce herausgegeben (1535). Es beseitigte radi- 
kal Kapitel, Versikel, Responsorien, Antiphonen und Hymnen und enthielt dafür viel 
Sdiriftlesung. Von Paul IV. wurde es 1558 verboten. 




