54

Trancen und Ekstasen in ihrer psychologischen
Gegensitlichkeit

Von Hodhschulprofessor Dr. Michael W ald mann, Regensburg

I. Trancen

1. Der Ausdruck Trance wurde von englischen, parapsychischen Forschern gepragt,
um jenen schlafwandlerischen Zustand zu bezeichnen, in welchen die spiritistischen
Medien als vermeintliche Mittelspersonen verstorbener Geister sich zu versetzen
pllegen, um mit diesen in Verbindung zu treten, oder soweit es sich um wissenschaft-
liche Medien handelt, um ihre seltsamen, leibseelischen Phinomene des Hellsehens,
Fernwirkens, Seelenauszuges u. a. hervorbringen zu kénnen.:

Der Nachtwandler oder Schlafwandler schlaft zunichst ein, aber ,mitten in der
Nacht“ erhebt er sich plotzlich aus seinem Bett und verrichtet seine verwunderlichen,
oft staunenswerten Traumhandlungen. Beim Aufwachen in der Frithe weifl er nichts
von alledem, was er in der Nacht getan hat, oder bestenfalls erinnert er sich dessen
wie eines Traumes. Dem Kardinal Lambertini, spateren Papst Benedikt XIV., lagen
bei Abfassung seines berithmten Werkes iiber den kirchlichen Seligsprechungsprozefl
(1734) ganze Biicher von Arzten und Historikern vor iiber die Taten und Untaten
solcher Nachtwandler, zugleich mit psychologischen Theorien iiber diese Zustind-
lichkeit!.

Kiinstlich kann solch ein Zustand herbeigefiihrt werden durch Magnetisieren seit
Mesmer (1734—1815) oder Hypnotisieren seit Braid (1795—1860); meist in drei
Stufen. Zuerst Einschliferung, dann Erstarrung, schliefilich Zustand des passiven
Somnambulismus, worin der Hypnotisierte willenlos den Eingebungen des Hypno-
tiseurs folgt und nach dem Wiedererwecken sich an nichts mehr erinnert von all dem,
was er in der Trance gesagt oder getan hat, oder was mit ihm geschehen ist. Bei oft-
maligem Hypnotisieren kann es auflerdem vorkommen, daf dieser passive Somnam-
bulismus iibergeht in den Zustand des aktiven Somnambulismus, d. h. einen Zustand,
der dem eines gewohnlichen Schlafwandlers sich noch mehr angleicht. Es bildet sich
der Trancezustand zu einer formlichen Trancepersonlichkeit aus, die mit einer ge-
wissen Selbstindigkeit dem Hypnotiseur gegeniibertritt, mit ihm sich unterhilt,
dabei aber sich selbst scharf unterscheidet von der normalen Wachpersonlichkeit,
mit der sie nicht verwechselt werden will, und im Vergleich zu der sie auch in der
Tat ganz andere charakterliche und intellektuelle, bis ins Sinnlichseelische sich er-
streckende Eigentiimlichkeiten aufweist. Ja, es konnen sich so mehrere Spaltperson-
lichkeiten ausbilden, die sich gegenseitig abldsen, wie die Leonie I, II, III bei dem
franzésischen Psychologen Pierre Janet oder Beauchamp I, I, IIL, IV bei den ameri-
kanischen Parapsychologen M. u. W. F. Prince2.

Durch diese Hypnoseforschungen mit ihren erstaunlichen Ergebnissen auch hin-
sichtlich Autohypnose, Dauerhypnose und Posthypnose hat die Somnambulie ihren
ratselhaften, okkulten Charakter verloren. Desgleichen ist durch sie fiir das noch

t De beatificatione 1. 1V, I, c. 33 n. 20.
2 Die Spaltung der Personlichkeit, Stottgart 1932.



Trancen und Ekstasen 55

groflere und auch heute noch vielfach umstrittene Ritsel der sogenannten Hysterie
cin neues Verstandnis angebahnt worden. Besonders durch Charcot und seine Schule
in Paris. Aber auch durch dentsche Arzte, wie etwa R. Schindler, ,Nervensystem und
spontane Blutungen“, Berlin 1927, A. Lechler, ,Das Rétsel von Konnersreuth im
Lichte eines neuen Falles von Stigmatisation®, Elberfeld 1933, und Franz Schleyer,
»Die Stigmatisation mit den Blutmalen®, Hannover 1948. Nicht nur sind , Hysterische*
der Hypnose im allgemeinen sehr zuginglich. Es konnen gerade auch bei ithnen durch
Hypnose die merkwiirdigsten Erscheinungen krankhafter Art hervorgerufen, und
umgekehrt wieder ihre ,psychogenen® Leiden durch Hypnose in verwunderlichem
Mafle beeinflufit und beseitigt werden. Man darf bei dem theoretisch-wissenschaft-
lichen Meinungsstreit um das Wesen der Hysterie nur nicht aufler acht lassen, dafl
es, entsprechend der stufenartigen Entwicklung bei der Hypnose, auch bei der hyste-
rischen Veranlagung und Entwicklung leichte, schwere und schwerste Erscheinungs-
formen gibt, denen aber ein gemeinsames Wesen zugrunde liegt. Dann wird man
dem Schlufergebnis E. Mattiessenss beipflichten: ,Die hysterische Veranlagung ent-
steht aus der normalen, leibseelischen Veranlagung durch Storung des funktionellen
Gleichgewichts der verschiedenen Teile. Die Einheitlichkeit des Gesamtzusammen-
hanges ist verletzt, eine funktionelle Zerkliftung des Baues eingetreten oder ange-
legt. Die Teile arbeiten nicht mehr im Einklang mit der obersten verbindenden In-
stanz (dem sogenannten Oberbewuftsein), vielmehr entstehen Sonderherde seelischer
Wucherungen von wechselnder Ausdehnungsfihigkeit. .. Die Hysterie ist also im
allgemeinsten Sinn ein Sonderfall der seelischen Spaltungsvorginge und aufs engste
verwandt mit den Erscheinungen der doppelten oder mehrfachen Personlichkeit. Ja
die Beobachtungen iiber diese letzteren betreffen in manchen Fillen augenschein-
lich Hysterische und nmgekehrt®.

Somnambnle, Hypnotisierte, Hysterische zeigen, was so zu Trancen veranlagte
Menschen unterbewufit an threm Kérper und mit ihrem Kérper zu wirken vermogen.
Es sind fiir den Laien unglaubliche Tatsachen, wie Blindheit, Taubheit, Stummbheit.
Neben solchen Anésthesien aber auch Hyperésthesien und Paristhesien. Dazu Lih-
mungen, Krimpfe, Muskelzuckungen; Leichterwerden und Schwererwerden des
Korpers; Krankheiten bis weit hinein ins Organische; hysterische Schwangerschaft;
Hantblutungen und Unterblutungen bis zur vollen dufleren Stigmatisation. Nach
Benedikt XIV. und seinen medizinischen Gewahrsminnern kanti es bei Hysterischen
bis zum Scheintod kommen. Mehr oder minder pldtzliche Befreinngen von allen
diesen Krisenkrankheiten werden von der Ritenkongregation niemals als Wunder
gewertets,

Die Erfahrungen und Forschungen mit ,Medien“ drangen indes noch weiter. Es
konnen in solchen Trancen mit oder ohne Personlichkeitsspaltungen nicht nur Hallu-
zinationen der mannigfaltigsten Art auftreten und so Visionen vortiuschen, sondern
auch Phianomene und Fahigkeiten sich geltend machen, die nunmehr oder einstweilen
noch unter dem Sammelbegriff der Parapsychologie von vielen Fachgelehrten durch-
forscht werden. Dabei unterscheidet man paragnome und paraphysikalische Phino-

3 Der jenseitige Mensch, Berlin 1925, S. 137.
4 L.c.1.1V,1c 18n. 11—14.



56 Michael Waldmann

mene, bzw. auch Medien. Bei der Paragnomie handelt es sich um Wahrnehmungen,
Erfahrungen, Erkenntnisse, die mit den geldufigen leiblichen Sinnen nicht gewonnen
werden kénnen, wie Lesen undurchsichtig verschlossener Briefe, Gedankenlesen, -
Gedankeniibertragung, Hellsehen in weite 6rtliche Entfernungen, zeitliches Hellsehen
in Vergangenheit und Zukunft. Bei der Paraphysik geht es um ein Wirken oder
Handeln in der Ferne ohne Zuhilfenahme der sonstigen leiblichen Betétigungs-
mittel: Heben und Bewegen von Gegenstinden ohne jede normale Berithrung;
Selbsterhebung des Korpers; Poltergeisterphdnomene; Seelenauszug und Kund-
gebung desselben durch Wirkungen in Leibesferne oder auch durch schemenhafte
Selbstdarstellung (Bilokation, Materialisation); Verschwinden von Gegenstinden
und Wiederauftauchen derselben an einem anderen Ort durch Winde hindurch
(Dematerialisation) u. 4. m. Wiederum sind es hochgradig hysterische Personen, er-
kennbar an der Psychogenitit ibrer Leiden, in deren unterbewufiten Zustdnden sich
diese psychologischen Seltsamkeiten in ausgepragtester Weise zeigen. Und diese
unterbewufiten Zustinde sind es, die von den parapsychischen Forschern als Trancen
bezeichnet wurden.

2. Solche Trancepersonen mit Persiinlidxkeitsspaltungen und parapsychologischen
Waunderdingen hat es wohl, wenn auch selten, zu allen Zeiten unter den Menschen
gegeben. Sie haben im religiosen Glauben der Mensdhheit, in der Geschichte der

‘Religionen und auch der Philosophien eine unabsehbar grofie Rolle gespielt. Sogar
der Ausdruck und Begriff ,Mystik“ entstammt ihren Reihen.

Bei den Schamanen Nordostasiens, bei den Negern Afrikas und den Indianern
Siidamerikas, bei den Hexen Tibets und den Fakiren Indiens, in den Mysterien-
kulten Griechenlands, Agyptens und Vorderasiens, bei den Derwischen der Tiirkei
und den Hexen und Besessenen des Abendlandes, in der Nekromantik aller Zeiten
wie im modernen Spiritismus wurden und werden Trancepersonen schon jhrer Tran-
cen wegen mit Scheu betrachtet und nur zu leicht abergldubisch verehrt. Es kann dies
auch nicht wundernehmen, wenn man liest, daf} selbst die Wissenschaft zur Zeit
Benedikts XIV. tiefe Trancen bis zur Unempfindlichkeit gegen Feuer noch als dber
Menschenmadht hinausgehend beurteilte, und dafl Mesmer und Braid noch mit den-
selben Vorurteilen ihrer Zeit zu kimpfen hatten, bis sie, lange nach ihrem Tode,
volle wissenschaftliche Anerkennung fanden.

Diese abergliubische Scheu vor Trancen und Trancepersonen mufite sich erst recht
zur religiésen Ehrfurcht steigern, wenn sich bei ihnen Halluzinationen religidser
Art einstellten, oder wenn gar fremdartige Wesen mit ihnen verbunden und aus
ihnen zu sprechen schienen, und diese Aussagen wiederum anscheinend bestdtigt
wurden durch parapsychologische Wunderdinge. Mystik, Mantik und Magie gingen
in den alten Trancekulten Hand in Hand miteinander; sie bildeten eine Einheit.
Der Zauberpriester war auch Zauberer und Wahrsager, und er stand um so hoher
in religiosem Ansehen und Rang, je mehr er in Magie und Mantik zu leisten ver-
mochte.

Es war auch nicht allzu fernliegend, dieses Sich-in-Trance-Versetzen durch lange-
dauerndes Tanzen um ein Feuer, Absingen religidser Lieder, symbolische Hand-
lungen noch eindrucksvoller zu gestalten, oder auch unter irgendwelcher Begriindung
das Darbringen von Opfern damit zu verbinden. Die verschiedenartigsten Mythen



Trancen und Ekstasen 57

wurden dazu ersonnen, und wurden von den ,Eingeweihten“, wenigstens der
héheren Grade, in der Trance geschaut, erlebt und schauspielerisch wiedergegeben.
So kam es in besonderer Weise in Griechenland zur Ausbildung der verschiedensten
Geheimkulte oder Mysterien. Von ihnen stammt Ausdruck und Begriff der ,Mystik®.
Die Eingeweihten oder ,Mysten“ wurden zu heiligem Schweigen verpflichtet iiber
all das Geheimnisvoll-Symbolische, was bei den Feiern gezeigt, getan, gelehrt wurde.
Daher der Name: pusiv = einweihen von woewy, den Mund schliefen, stumm sein
vgl. mutus. Versprochen wurde den Weihekandidaten das ekstatische Erlebnis der
Einigung mit irgend einem Gott oder auch die direkte Vergottung als sicheres Unter-
pfand des Heiles fiir Zeit und Ewigkeit. Es war Trancemystik.

Und diese Trancemystik hat wiederum die Philosophie weitgehend beeinfluflt so-
wohl in Griechenland wie auch in Indien.

Nach E. Lehmann$ ,hat die Mystik der Inder nicht als Philosophie begonnen, -
ebenso wenig wie ihre Religion vom ersten Anfang an philosophisch war. Der An-
fang war Kultus, Gottesanbetung, und hier sind auch die iltesten Elemente des
Mystischen zu finden“ (S. 14). Dazu kommt, dafl es Yogins = Gottverbundene in-
mitten des indischen Volkes wohl immer gegeben hat, alte Einsiedler mit einer mafi-
losen Aszese in Fasten und Korperpeinigung, starrster Kérperhaltung und der Auf-
gabe alles Sinnendenkens, was schlieflich zum Yogaschlaf, d. h. zur Bewufitlosig-
keit oder zur Autohypnose mit dem Erlebnis des Einswerdens mit dem Brahman
fiihren muflte. ,Am besten sitzt der Meditierende kauernd in sich zusammengekro-
chen, unverriickt in derselben Stellung auf sich selbst starrend, auf seinen Nabel oder
seine Nasenspitze, bis ihm Sinne und Verstand vergehen, bis das dufiere Auge sich
verdunkelt und durch diese Selbsthypnose das innere Licht hervorbricht* (20). So
mancher befremdende Lehrpunkt in der indischen Philosophie, wie der Maja- und
Brahmangedanke, aber auch die Vorstellung einer Reinkarnation und Seelenwande-
rung, mag in der Ekstase dieser Denker aufgekeimt sein. Selbst ,bei Buddha darf
man nicht vergessen, dafl ,rechte Versenkung’ die 7. Stufe und ,rechte Ekstase’
das letzte Stadium des edlen achtfaltigen Pfades ist, und daf er die iibliche Yoga-
methode, die von urspriinglich brahmanischen Bekehrten mitgebracht worden, weder
gutgeheiflen noch verboten hat“s.

Und ebenso schwebte tiber der griechischen Philosophie der Geist solcher Trance-
mystik. Wenn man den Zagreus-Bacchus-Orpheusmythus und Mysterienkult sich
vergegenwirtigt, dann versteht man die Lehre des Pythagoras im 6. und des Empe-
dokles im 5. Jahrhundert v. Chr. iiber Wiedergeburt und Seelenwanderung nicht
allzu schwer. Die ,Freunde der Weisheit“, wie sich die Pythagorier erstmals nann-
ten, sind bei den orphischen Mystikern in die Lehre gegangen auch in ihrer Organi-
sation. Und wiederum hat Plato seine Akademie den pythagoriischen Weisheits-
schulen nachgebildet. Er ist es auch, der von der géttlichen Raserei, wie sie bei
Bacchanten und Ménaden so skandalds zu Tage trat, in seinem Phidrus rithmt, ,da8
die grofiten Giiter den Menschen in eben dieser Verziidkung zu Teil werden, die sie
wie eine Gottesgabe befillt“. ,Die Prophetin in Delphi und die Priesterin in Dodona

§ Mystik in Heidentum und Christentum?® 1918.
¢ Sheldon Cheney, Vom mystischen Leben, Wiesbaden 1949 S, 103.



58 Michael Waldmann

haben, wenn sie aufler sich waren, viel Gutes angerichtet, fiir den Einzelnen sowohl
wie fiir das allgemeine Beste, dagegen aber wenig oder nichts, wenn sie ihre finf
Sinne beisammen hatten.“ ,Die Alten, die in der Vorzeit die Worte der Sprache ge-
pragt haben, haben in der Manie keineswegs etwas Haflliches oder Beschimendes
geschen. Sonst wiirden sie nicht der schonen Kunst, durch die man die Zukunft
deutet, den Namen Mantik gegeben haben. Diese Namengebung geschah vielmehr
aus der Uberzeugung heraus, dal der Wahnsinn etwas Gutes sei, wenn er von den
Goéttern kommt.“ ,Der gottgesandte Wahnsinn ist hocherhaben iiber die mensch-
gewordene Besonnenheit?.”

Zu ekstatischen Mystikern sind Pythagoras und Plato allerdings nicht geworden;
sie schufen eine mystische Philosophie, aber keine philosophische Mystik. Letzteres
geschah erst finfhundert Jahre spéter durch den Neuplatonismus. Ebenso richtig ist
aber, dafl Plato mit seiner Ideenlehre bis hinauf zur Idee des Schon-Guten und mit

" seiner begeisterten Schilderung der Liebe zu diesem Schén-Guten als dem Urquell
und der Krénung aller Tugendhaftigkeit sowie durch seine Lobpreisung der Myste-
rienweisheit die geistige Voraussetzung fir die Mystik der Neuplatoniker geschaffen
hat, die in dem ekstatischen Einswerden mit der Gottheit ihren kronenden Abschluf
sah.

Fur Plotin (T 270) ist das Ureine und Urseiende zugleich das Urschéne und Ur-
gute. Es ist iiber alles Begreifen und Erkennen hinaus. Aus ihm erst emaniert als
zweite Gottheit die Selbsterkenntnis dieses Urseienden, der Nus, und aus dieser
wiederum der Logos, die sich aussprechende, in der sichtbaren Welt sich offen-
barende Vernunft. Selbst in die tote Materie hinein dringen noch die Strahlen dieses
dreigliedrigen gottlichen Seins, Denkens, Liebens. Alles Gewordene und Werdende
strebt aber ebenso unablissig wieder im Kreislauf der Liebe zuriick zu dem Ursein
des Schénen und Guten. Zielpunkt jeglicher menschlichen Weisheit besteht demnach
darin, zundchst durch moglichste Entsinnlichung und Vergeistigung zum Logos zu-
riickzustreben, sodann sich zum Nus, zur Erkenntnis und Anerkenntnis des unerkenn-~
baren Ureinen zu erheben, und schlieflich sich zu bemiihen, durch restlose Aufgabe
alles Begehrens und Denkens in der Fkstase eins zu werden und sich eins zu fithlen
mit dem Ureinen und Urseienden. Wer denkt da nicht an den Yogaschlaf des Brah-
manen oder das Eingehen des Buddhisten in das Nirwana?

3. Die einzige geistige Macht, die mit aller Entschiedenheit solcher Trancemystik,
Magie und Mantik, die sich nunmehr zam guten Teil als religiose Parapsychologie
herausstellt, entgegengetreten ist, war die Offenbarungstheologie des Alten und
Neuen Bundes. Im Alten Testament schon wird scharf unterschieden zwischen wah-
ren und falschen Propheten, zwischen wahren Wundern und Scheinwundern, zwi-
schen Weissagen und Wahrsagen. Ebenso warnt Christus der Herr vor den falschen
Propheten auflerhalb der christlichen Gemeinschaft und vor vermeintlichen Pro-
pheten in den Reihen seiner Glidubigen (Mt 7, 15—21—23). Paulus (1 Kor c. 14)
unterscheidet zwischen den Glossolallen, die nach der Ekstase wufiten, was sie darin
geschaut und gesprochen, und solchen, die keine Erinnerung daran hatten. Beson-
ders aber das Auftreten der Montanisten nétigte die kirchentreuen Theologen, die

7 Lehmann S. 86/87.



Trancen und Ekstasen 59

Ekstasenform des Montanus und seiner Genossinnen als Parekstasen blof3zustellen,
in denen sich Gott unmdglich offenbare. Von da an datiert die Ekstasenlehre der
katholischen Theologie.

I1. Ekstasen

1. In einem wesenstiefen psychologischen Gegensatz zu allen Arten von mehr oder
weniger pathologischen Schlaf- und Trancezustinden steht die normale psycho-
logische Wachekstase. Wir sprechen von Ekstase im eigentlichen Sinne nur dann,
wenn bei selbstbewuliter, hochstgesteigerter geistiger Tatigkeit der Mensch ebenfalls
in etwa aufler sich, von Sinnen kommt, und so einigermaflen den umschriebenen
Trancezustinden sich anndhert. Nicht aus einem Zustand des Schlafens, Einschli-
ferns, mdglichster Entspannung der geistigen Energie, oder aus einer sonstigen see-
lischen Zerriittung heraus, sondern umgekehrt aus ciner héchsten Anspannung der
geistigen Krifte entstammt diese psychisch-normale Ekstase. Sie ist eine nicht ge-
wollte, aber psychologisch fast notwendige Folgeerscheinung gespanntester Auf-
merksamkeit auf eine geistige Tatigkeit, die den Menschen so bannt, fesselt, begei-
stert, dafl er auf alles andere vergifit, daf er nichts anderes mehr sieht und hért,
daf er wie von Sinnen ist.

So erzdhlt Plato, sein Meister Sokrates sei einmal mitten im Lirm des Feldlagers
von Potidda so tief vom Nachsinnen iiber ein philosophisches Problem ergriffen ge-
wesen, dafl er von einem Morgen bis zum anderen unbeweglich an der gleichen Stelle
verharrte. Nach den Berichten bei Benedikt XIV.8 ging es aber Plato selbst nicht viel
anders. Noch bekannter ist der tragische Fall des genialen Mathematikers Archi-
medes, der bei der Eroberung seiner Vaterstadt Syrakus selbstverloren seinen Pro-
blemen nachhing, keine Ahnung hatte vom Einzug des feindlichen Heeres, nichts
horte von dem Getiimmel des Kampfes in den Strafien der Stadt, bis ein feindlicher
Soldat vor seinen Figuren stand, die er in den Sand gezeichnet hatte, und diese zu
verwischen drohte. Der Ausruf des Archimedes in diesem Augenblick ist bekannt;
cbenso, dafl er dariiber sein Leben einbiifite. Uber Thomas von Aquin werden eben-
daselbst drei Geschichtchen berichtet, darunter auch, dafl er einmal an der kénig-
lichen Tafel plétzlich mit der Faust auf den Tisch schlug und ausrief: Jetzt habe ich
es. Er hatte das ihn lange Zeit quilende Problem iiber das Wesen des Bosen entgegen
der manichdischen Lehre geldst. So werden aus dem Leben fast aller grofien Denker
und Gelehrten, Forscher und Erfinder, Dichter, Maler, Musiker, kurz aller Persén-
lichkeiten von grofiem, genialem Kiinstlertum und geistigem Schaffen uns derartige
Anekdoten der Zerstreutheit, Selbstverlorenheit, Selbstentriickung, eines fast ans
Licherliche grenzenden, beschimenden Zustandes des Auflersichseins berichtet.

In seiner Psychologie der Liebe® stellt sich Thomas von Aquin die Frage, ob die
Liebe cine Ekstase verursachen konne, und er beantwortet sic mit Ja, aus einem
zweifachen Grund: furs erste, weil sie bewirke, daf} der Liebende sich immer und
immer wieder und fast nur mit der geliebten Sache oder Person geistig beschiftige;
cine angespannte geistige Beschiftigung mit nur einem Gegenstand aber ziehe von

8 De beat. 1. 11T c. 49n. 5. ® S. th. IL. I. q. 28 a. 8.



60 Michael Waldmann

anderen Dingen ab. Und fiirs zweite, weil insbesondere die Liebe der Freundschaft
sich derart in des Freundes Wohl und Wehe, seine Persénlichkeit und Wiinsche hin-
einleben konne, daf er nur zu leicht auf alles andere vergesse.

So ist es demnach auch bei der christlichen Gottesliebe. Das israelitisch-christliche
Gebot der-Gottesliebe berechtigt und verpflichtet dazu, dafl man Gott liebt aus gan-
zem Herzen, aus ganzer Seele, d. h. nach dem griechischen Wortlaut in all seinem
Denken, aus ganzem Gemiite und aus allen Kraften. Diese Liebe, wenn sie sich durch
die Gnade Gottes zu jenem inneren Feuer der Liebe entziindet, wovon die Briefe des
Volkerapostels Zeugnis ablegen, muf zu einer ,Ekstase“ des Denkens und Wollens,
der Gesinnung und Tat, und kann zu einer formlichen geistleiblichen Ekstase fithren,
die sich zu ekstatischen Wunderdingen wie etwa jenem der Zungenrede (1 Kor c. 14)
zu steigern vermag. Solch eine Liebesekstase ist teils natiirlich, teils iibernatiirlich:
iibernatiirlich deshalb, weil diese Liebe aus der christlichen Gnade, aus Glaube, Hoff-
nung und Liebe quillt; natirlich, weil das dufBere Erscheinungsbild der Ekstase eine
unliebsame Folge unseres geistleiblichen Wesens bildet. Der offensichtliche Unter-
schied zwischen den mystischen Liebesekstasen eines Paulus, deren er sich eben-
daselbst rithmt (v. 18), und den bloflen Trancen so vieler Mitglieder in der Gemeinde
Korinths, bestand darin, daf der Apostel sich seines liebenden Entziickens und ent-
ziickten Redens jeweils voll bewufit war und hernach dariiber Rechenschaft ablegen
konnte, wihrend die letzteren hernach nicht zu sagen wufiten, was sie erlebt und ge-
lallt hatten. Und weiter betont er, da er solche Ekstasen immer nur erfuhr, wenn er
sich allein wuflte.

2. Uber diese Liebesekstasen hinaus kann es nach demselben Thomas!® zu einer
Entsinnlichung, abalienatio a sensibus, kommen auf Grund einer prophetischen
Vision, ex lumine prophetico. Der englische Lehrer weist hin auf Petrus in Joppe:
» Wahrend Petrus betete . . ., kam Gber ihn eine »Ekstasis«, was die Vulgata wieder-
gibt mit »excessus mentis«, eine Hinaushebung des Geistes. , Er sah den Himmel offen
und einen Behilter herabkommen gleich einem groflen Leinentuch, das an den vier
Enden zur Erde niedergelassen wurde . ..“ (Apg 10, 9—16). Und noch erstaunlicher
sei, was der hl. Paulus von sich erzihle: ,Ich weill von einem Menschen in Christus,
vor 14 Jahren (ob im Leibe, weif} ich nicht; oder aufler dem Leibe, weifl ich nicht),
dafl derselbe entriickt wurde bis zum dritten Himmel. Und ich weil} von demselben
Menschen (ob im Leibe oder aufler dem Leibe, weifl ich nicht; Gott weifl es), dafl er
entriickt wurde ins Paradies, und geheimnisvolle Worte horte, die ein Mensch nicht
aussagen darf“ (2 Kor 12, 2—4).

Das sind gottgewirkte, threm Inhalt und ihrer Erkenntnisweise nach iibernatiir-
liche Gesichte und Offenbarungen, bei denen nach Thomas eine Ekstase als Folge-
erscheinung psychologisch verstindlich, ja sogar notwendig ist. Im besonderen gilt
dies von der Offenbarung und der Ekstase auflerordentlichster Art bei Paulus. Solch
eine Gottesschau, eine Vorwegnahme der jenseitigen Anschauung Gottes, ist nach
Augustin und Thomas aufler Paulus, dem Voélkerapostel, nur noch Moses, dem
israelitischen Religionsstifter, und vielleicht noch wenigen anderen zuteil geworden.
Bei solcher Gottesschau, lehrt Thomas weiter, war das Sinnenentriicktwerden, die

18, th 1L I q. 178 a. 8.



Trancen und Ekstasen 61

abalienatio a sensibus, eine Naturnotwendigkeit: denn mit den leiblichen Augen
kann man Gott nicht schauen. Ob bei diesem héchsten Gnadenwunder auch eine Ent-
seelung des Leibes eingetreten sei, das kann und will er ebenso wenig entscheiden
wie Paulus selbst und nach ihm Augustinus.

Desgleichen ist eine Ekstase psychologisch verstindlich bei imaginiren Gesichten
und Offenbarungen dhnlich jener des hl. Petrus in Joppe. Imaginire Visionen ban-
nen die Einbildungskraft, Phantasie des Menschen derart, dafl von seinen leiblichen
Sinnen her ein Eindruck nicht mehr moglich ist; er ist so ,aufler sich“. Bei den soge-
nannten apparitiones dagegen, d. h. Erscheinungen rein sinnlicher Art, wie etwa dem
brennenden Dornbusch in der Wiiste Sinai oder der schreibenden Hand im Palaste
des letzten Babylonierkonigs, gibt es selbstverstandlich keine Ekstase; denn gerade
die sinnliche Wahrnehmung ist hier Voraussetzung fiir den Wundercharakter der
Erscheinung.

Und was noch wichtiger ist in der Lehre des hl. Thomas iiber die christliche Mystik
und Ekstase: Bei der Schau rein geistiger Wahrheiten iibernatiirlicher Art durch
blofe innere Erleuchtung bedarf es der Sinnesentriikung ebenfalls nicht. Und doch
ist diese visio intellectualis der hochste Grad der prophetischen Erleuchtung, des
lumen propheticum, und zugleich auch die hochste unter den Begleiterscheinungen
der mystischen Beschauung, der charismatischen Mystik. Nach Butler!t und Alois
Mager2 haben Augustin, Gregor der Grofie und der hl. Bernhard aus personlicher
Erfahrung die Visionsekstase nicht gekannt, und gehdren trotzdem zu den grofiten
fithrenden Mystikern der dhristlichen Vergangenheit. Statt dessen aber weifl Augu-
stin im 7. Buch seiner Confessiones zu erzihlen von einem inneren geistigen Licht,
das ihm plétzlich aufging, und von Worten, die er hérte: Ich bin, der da ist. Und
wiederum schildert er etwas spater in voller Ergriffenheit, wie ihn am Krankenbette
seiner Mutter Monika und im frommen Gespréche mit ihr urplétzlich gleich einem

_ Blitz eine Erkenntnis durchzuckte, so hoch und hehr und zugleich voll der héchsten
Wonne, dafl er sich sagte: ,Wiirde dieser Augenblick zur Ewigkeit, dann hitten
wir die ,Freude des Herrn® erreicht, zu der wir berufen sind.“ Auch Gregor der
Grofle spricht von solchen Augenblicken blitzartiger Erleuchtungen, die in ihrer
wunderbaren Klarheit und Wonne auf ihn einen unausléschlichen Findruck machten,
aber ohne ihn in Ekstase zu versetzen. Thomas kannte diese Autoren der Mystik wie
nur wenige, und darum seine mit Butler iibereinstimmenden Ausfithrungen iiber die
»eingegossene Weisheit“ der Apostel und die ekstasefreie prophetische Schauts,

Jedenfalls wird so der Rahmen fiir gotteswiirdige, christliche Ekstasen und im
besonderen fiir die mystischen Visionsekstasen vom hl. Thomas sehr enge gezogen.
Und er wird noch enger durch den stindigen Hinweis auf die mannigfachen Tau-
schungen, die hier moglich sind. Wo es sich um irgendwelche pathologische Persdn-
lichkeiten oder pathologische Zustinde handelt, kommt nach ihm eine iibernatiir-
liche Visionsekstase nicht in Frage. .. Und auflerdem sind damonische Besessenheits-
ekstasen moglich.

11 Western Mysticisme. The Teaching of Ss. Augustine, Gregory and Bernard on con-
templation and the contemplative life, London 1922.

1z Mystik als Lehre und Leben, Miinchen 1934

158 th q. 173 2. 2; q. 174 2. 2.



62 Michael Waldmann

3. Thomas weist dabei4 ausdriicklich hin auf die Ekstasen des Montanus und sei-
ner Genossinnen, die perturbata mente sicut arreptitii, geistesgestért gleich Besesse-
nen, wihrend ihrer ekstatischen Anfélle gesprochen hitten, und darum hernach nicht
wuflten, was sie gesprochen: so dhnlich also, wie so viele Glossolallen in der korin-
thischen Gemeinde. Nach Paulus 1 Kor 14, 32 seien ,die Prophetengaben den Pro-
pheten untertan“; d. h. wenn auch nicht wiahrend der Ekstase, so doch hernach, wenn
er wieder zu sich gekommen, mufl der wahre Prophet wissen, sich erinnern und sagen
konnen, was er darin erlebt, gehdrt und insbesondere, was er darin gesprochen hat.
Wegen der besonderen Bedeutung fiir die kirchlich-theologische Trennung von
Trancen und Ekstasen mufl auf den Montanistenstreit etwas ausfihrlicher einge-
gangen werden.

Von 172 n. Chr. an machte in Phrygien-Kleinasien ein gewisser Montanns mit sei-
nen Prophezeiungen von sich reden. Er verfiel von Zeit zu Zeit in Ekstasen mit
Krimpfen, Zuckungen, Zerrungen und vélliger Bewufitlosigkeit. Aus dem Bewuft-
losen sprach dann eine Stimme und gab Offenbarungen, Weissagungen und Anord-
nungen. Die Stimme bezeichnete sich selbst als Gott oder als Gott den Vater, den
Sohn und den Heiligen Geist, und erklirte zu dem rétselhaften Vorgang: ,Siehe,
der Mensch ist wie eine Leier, und ich fliege herzu wie ein Schlagstibchen; der
Mensch schlift, und ich wache; siehe, der Herr ist es, der die Herzen der Menschen in
Ekstasen versetzt und der das Herz den Menschen gibt!5.“ Ein andermal verkiindet
sie: ,Ich bin gekommen, nicht ein Engel oder Abgesandter, sondern Gott der Vater
selbst16.“ Und ebenso: ,Ich bin der Vater und der Sohn und der Paraklet17.“

Wieder zum Bewufitsein gekommen, hatte der Prophet nicht die geringste Ahnung
von dem, was wihrend der Ekstase vor sich gegangen sein und was er gesprochen
haben sollte. Gar bald gesellten sich dem Montanus zwei Jiingerinnen bei, die eben-
falls in dieser Weise Prophezeiungen und Anordnungen gaben: Priska und Maxi-
milla.

Die Stimmen kiindeten das baldige Ende der Welt und das Kommen des Reiches
Gottes an. Deswegen verlangten sie eine griindliche Reform der Kirche an Haupt
und Gliedern. An die Stelle der Bischofskirche, ecclesia numerus episcoporum, die
ihre Antoritdt anf die Zah! und Reihenfolge der Bischofe als Nachfolger der Apostel
stiitzte, habe die Geisteskirche, ecclesia spiritus, zu treten, die vom heiligen Geist,
d. h. geistbegabten, charismatischen Personlichkeiten ihre Direktiven erhalte. Ver-
boten wurde die kirchliche Wiederaufnahme der Kapitalsiinder aufler durch den
sheiligen Geist“. Verboten die Eingehung einer zweiten Ehe nach dem Tode des
Ehegatten. Verboten die Flucht in der Verfolgung. Ebenso der .Kricgsdienst sowie
irgendwelche auch nur entfernte Mitwirkung oder Teilnahme an heidnischen Schau-
spiclen und Festesfeiern. Angeordnet ein verschirftes und nenartiges Fasten, die
Verschleierung der Jungfrauen beim Gottesdienst n. 4. m.

Die montanistische Bewegung griff von Phrygien aus rasch um sich und verbreitete
sich in kiirzester Zeit iiber das ganze christliche Abendland, trotz des energischen Ein-
schreitens der kleinasiatischen Bischofe, die zum erstenmal auf Konzilien zusammen-
kamen. Um das Jahr 200 herum gab es alliiberall, auch Rom nicht ausgenommen,

14 q.173 a. 3 ad 4. 15 Epiph.Haer. 48, 4. 18 ib, 48, 11. 17 Did. De Trin. 3, 41.



Trancen und Ekstasen 63

férmliche montanistische Gemeinden. Endlich, um 205, entschied sich auch der ré-
mische Bischof gegen die Schwirmerei und Irrlehre durch den Ausschlufl der Mon-
tanisten aus der rémischen Kirchengemeinschaft. Die Sekte erhielt sich aber bis ins
9. Jahrhundert.

Nach dem Zeugnis Tertullians, der mit den Montanisten aus der Kirche ausschied,
drehte sich der kirchlich-theologische Streit hanptsichlich um die Frage, ob sich denn
Gott in solcher Weise den Menschen offenbare, wie es bei Montanus der Fall war.
Unter den ersten, die so gegen den Montanismus zur Wehr griffen, befand sich der
Apologet Miltiades!s. Um 193 trat ein Anonymus mit einem dreiteiligen Werk auf,
der unter anderem nachwies, dafl in solchen ,Parekstasen“ weder im Alten noch im
Neuen Bunde die Propheten aufgetreten seien, und nannte besonders die aus der
Apostelgeschichte bekannten Agabus, Judas, Silas, die Tochter des Philippus, sowie
die Ammia in Philadelphia und Quadratus, auf welche letzteren sich Priska und
Maximilla berufen wollten (ib.). Allgemein sah man kirchlicherseits in diesen fal-
schen oder Parekstasen Anfille von Besessenheit, so wie sie der Evangelist Lukas
schildert, versuchte auch den Exorzismus an Priska und Maximilla vorzunehmen, was
von ihren Anhingern verhindert wurde (ib. 5, 22). Desgleichen wurden die Worte
Jesu von den falschen und unechten Propheten (Mt c. 7) und seine Warnungen vor
den falschen Propheten und falschen Christus am Ende der Welt (Mt 24, 24) auf sie
angewendet.

Tertullian verfafite als montanistische Gegenschrift sein sechsteiliges Buch ,De
ecstasi“, worin er zu beweisen suchte, dafl ,der Mensch, wenn er im Geiste ist, be-
sonders wenn er die Herrlichkeit Gottes schaut oder wenn Gott durch ihn spricht,
naturnotwendig von Sinnen kommt, weil umschattet von der gottlichen Kraft“19, Von
allen diesen Streitschriften gegen nnd fiir den Montanismus haben wir nichts mehr.
Wir wissen davon nur aus den genannten spiteren Kirchensdhriftstellern, so nament-
lich aus der Kirchengeschichte des Eusebius, eines Zeitgenossen Konstantins des
Groflen. ’

Daraus hat jedenfalls auch Thomas von Aquin seine Kenntnisse {iber Montanus
und seine Jingerinnen geschopft. Und dieser, der Engel der Schule, wie er in der
katholischen Theologie fort und fort gefeiert wird, war es auch, der die unerschiitter-
lichen Grundlagen fiir die Entscheidung geschaffen hat, ob und wann eine Ekstase als
natiirliche Folgeerscheinung einer iibernatiirlichen Vision angesprochen werden darf,
oder ob und wann die Ubernatiirlichkeit einer Vision und Offenbarung schon auf
Grund der Ekstasenform abgewiesen werden muf}. Seine q. 178 a. 8 (S. th. II. I1.)
gibt Zeugnis davon.

4. Unter den Kommentatoren seiner Summa theologica nimmt Kardinal Cajetan
(1469—1534) die hervorragendste Stelle ein. In der Prachtausgabe durch Papst
Leo XIII., der sogenannten Leonina, wird Cajetans Kommentar bei jedem Artikel
beigedruckt. Darin heifit es zu I1. IL. q. 173. a. 8 ad 4: ,Nicht geistesgestért und nicht
scheinbar angetrieben von einem anderen, der durch sie hindurchspricht, sondern
aus eigener Einsicht heraus, ruhigen Geistes, in vollem Wissen um das, was sie sagen,
verkiinden die Propheten Gottes das, was sie gesehen haben. Daraus geht hervor,

18 Eusebius, H. eccl. V, 20. 18 Adv. Marcionem 4, 22.



64 Michael Waldmann

daf zwei Klassen von Personen keine Propheten Gottes sind, weil beide nicht dber
ihrer Verkiindigung stehen. Fiirs erste jene, die wahrend ihrer Sinnesentriickung
sprechen, aber hernach nicht wissen, was sie gesehen haben und darum zuriickver-
weisen auf das, was sie in der Sinnesentriickung gesagt haben. Fiirs zweite jene, die
sinnesentriickt wie unter einem Zwang das, was sie sehen, verkiinden. Es ist eben
ungeziemend, dafl jene, die Gott belehrt und erleuchtet zur Erbauung der Gemeinde
oder Kirche, sich in unverniinftiger Weise benehmen bei der Verkiindigung der gott-
lichen Geheimnisse. Es liegt also klar auf der Hand, dafl Personen, die in der Ekstase
in der Person Christi oder irgendeines Heiligen sprechen, als ob sie von ihnen an-
getrieben wiren und also nicht aus eigener Einsicht ihre Verkiindigung machen, ent-
weder getduscht werden oder tduschen®.

Und Cajetan figt bei: ,Und dennoch wundert sich, staunt, ja betet an die térichte
Welt derartige Worte, derartige Handlungen, derartige Personen, weil sie nicht be-
achtet, dafl die Prophetengaben den Propheten untertan sind hinsichtlich der Ver-
kiindigung®.

100 Jahre spater erklart in dem gleichen Sinn der Dogmatiker und Exeget Sylvius
in seinem Kommentar zur S. Theologica (1620/24), dafl Personen, die wahrend der
Ekstase in der Person Christi oder eines anderen Heiligen sprechen, wie angetrieben
von ihnen, entweder getduscht werden oder tauschen®.

Und wieder 100 Jahre spiter beruft sich Benedikt XIV. in seinem Kapitel iiber die
Ekstasen mehrmals auf diese autoritiren Lehrsatze der beiden ,berihmten“ Kom-
mentatoren des hl. Thomas, besiegelt sie mit-seiner eigenen allgemein anerkannten
Autoritit in theologisch mystischen Fragen, und hat so dafiir gesorgt, dafl sie von
keinem Fachtheologen mehr iibersehen werden konnen. Sie sind denn auch von grund-
legendster Bedeutung gerade fiir unsere Zeit. Durch ihre Entscheidung gegen die
Montanisten und ihre Ekstasenform hat die kirchliche Theologie und Kirchenlehre
einen Grenzwall aufgerichtet zwischen den wahren und falschen Propheten, zwischen
der christlichen Mystik und den Mysterienkulten des antiken Heidentums, gegeniiber
Schamanismus und Zauberpriestertum, gegeniiber Hexen, Fakiren und Derwischen
und ebenso gegeniiber dem modernen Spiritismus und der werdenden parapsycholo-
gischen Wissenschaft. Zugleich aber auch zur strengen Scheidung der echten christ-
lichen Mystik von ihrer Pseudoform der Trancezustinde?©. /

Zwei weitere grundlegende Wahrheiten schopft Benedikt aus den Quéstionen des
hl. Thomas iiber die Prophetie sowie aus der Praxis der kirchlichen Seligsprechungs-
prozesse. Fiirs erste: Niemals hat die Kirche in der Ekstase selbst ein Wunder ge-
sehen, sondern immer nur eine mehr oder weniger notwendige Begleiterscheinung, um
nicht zu sagen, eine menschliche Schwiche. Und fiirs zweite: Niemals wird die Ek-
stase per modum habitus, als dauernde Fahigkeit, verliehen, sondern wie die Vision
selbst, nur per modus actus, von Fall zu Fall. Wo immer es zu haufigen oder gar pe-
riodisch wiederkehrenden Ekstasen kommt, muf} an eine natiirliche, pathologische
Veranlagung gedacht werden.

Und noch allgemeiner, grundsitzlicher verlangt Benedikt XIV. mit all seinen

2 Vgl. z. B., was Paul Siwek S. J., ,Une stigmatisée de nos jours® (Paris 1950) iiber die
Ekstasen Thereses von Konnersreuth sagt: D iese Zeitschrift 24 (1951) 5. Heft, S. 391.



Trancen und Ekstasen 65

theologischen Gewahrsminnern, dafl vor allem und in jedem Einzelfall zu unter-
suchen ist, ob die Ekstasen nicht natiirlich sind. Sie sind natiirlich, bzw. nattirlich-
krankhaft, ,wenn eine Krankheit oder irgend eine andere Ursache vorausgegangen
ist, deren Folge sie sein kann“2l. Wenn ,lange Nahrungslosigkeit, hidufige Fasten,
mafllose Nachtwachen, nervose Storungen” damit verbunden sind; wenn man es aber-
haupt mit Personen zu tun hat, die der ,normalen Gesundheit entbehren, die zuvor
oder hernach krank waren, die an Lihmungen (n. 6), kataleptischen Anfillen (n. 4)
gelitten haben, nervenkrank sind“. Schliefllich auch, wenn ,die Ekstasen sehr haufig
sind, periodisch wiederkehren; wenn Erinnerungslosigkeit an das Geschaute und Er-
lebte, Gesagte und Getane besteht; wenn sie willkiirlich hervorgerufen und beendigt
werden kénnen*® (ib. passim). .

Also nicht blofl die montanistische Besessenheitstrance und nicht nur die Glosso-
lalie mit ihrer Erinnerungslosigkeit werden aus der Reihe der gotteswiirdigen Ek-
stasen ausgeschieden, sondern auch Trancen ohne Personlichkeitsspaltung wie etwa
die kataleptische Erstarrungstrance, die uns von der Hypnose und Hysterie her be-
kannt ist, und bei der eine Erinnerungsmdglichkeit besteht. Auflerdem die natiirliche
Denkerekstase. Der religios-kirchlichen Bewertung unterstehen nur die Liebeseksta-
sen und etwaige Visionsekstasen iibernatiirlichen Charakters. Wenn die Ekstase nicht
selbst schon gegen die Ubernatiirlichkeit der Vision spricht, dann entscheidet iiber die
Natiigichkeit bzw. Ubernatiirlichkeit des Geschehens der Visionsinhalt, woriiber Be-
nedikt in den folgenden zwei Kapiteln ausfiihrlich handelt.

Daf die katholischen Theoretiker der Mystik an den Lehren Prosper Lambertinis,
die er so mithsam aus der iiberreichen Literatur vor ihm gesammelt, gesichtet und
geordnet hat, bis auf unsere Tage unverbriichlich festgehalten haben, mag man etwa
ersehen aus der ,Einfithrung in die christliche Mystik“ (5. Aufl. 1922) von Dr. Jos.
Zahn, der nach langen Ausfithrungen iiber ,Die Ekstase“ (S. 554—572) neun Punkte
aufzihlt, die gegen den iibernatiirlichen Charakter der Ekstasen sprechen: darunter
auch folgende:

a) Das Auftreten ekstatischer Phinome bei den Anfingern im geistlichen Leben.

b) Die Haufigkeit der Ekstasen, besonders dann, wenn sie in der Uffentlichkeit er-
folgen. —

c) Die Periodizitit der betreffenden Zustinde, da dieses Moment im engsten Zu-
sammenhang mit pathologischen Dispositionen zu stehen pflegt.

d) Die Willkiirlichkeit in dem Sinne, daff der Ekstatische nach seinem Belieben in
den ekstatischen Zustand tritt.

g) Die Bewufitlosigkeit wihrend der Ekstasen und die Erinnerungslosigkeit nach
derselben.

i) Die sichtliche Zerriittung des korperlichen Lebens, also vor allem hysterische
Krankheitserscheinungen.

Zahn bemerkt dazu, dafl schon die ersten drei Kriterien allein hitten ausreichen
kénnen, um manche Ereignisse seiner Zeit (Babette Weigand, die Seherin von Schip-
pach) zu verhiiten.

5. In der Ekstasenlehre Benedikts ist nur die Damonistik stark zeitbedingt, und

2 1.c.49n. 18,



66 . Michael Waldmann

darum zwar gut verstandlich, aber korrekturbediirftig. Wir haben bereits angedeu-
tet, dafl er mit seiner medizinischen und theologischen Umwelt sich tiefste Trancen
nicht mehr als menschenméglich denken kann. Er verweist auf den Priester Restitu-
tus, von dem Augustinus erzahlt, dafl er jederzeit bereit war, sich in eine Ekstase zu
versetzen, in der er gegen Feuer und Stichwunden véllig unempfindlich war. Ebenso
berichtet er von einem Midchen in Saragossa, das derart hiufig und nach Belieben
entriickt wurde, dafl der Bischof den Exorzismus an ihr vollzog. Und schliefilich von
einer Frau, einer ,Heudilerin®, die nach dem Augenzeugenbericht des Arztes Zac-
chias jederzeit.und derartig tiuschend eine ekstatische Entriidkung nachiffte, dafl sie
bei den Zuschauern allgemeine Bewunderung hervorrief. Sie stand dann stunden-
lang da, die Arme in Kreuzesform ausgestreckt, mit unbeweglichen Augenlidern und
starren Augen. Oder audh, sie erhob den Korper, als ob sie damit zam Himmel auf-
fliegen wolle, lief pl6tzlich das Gesicht in tausend Farben spielen, lag dann wieder
wie tot da und strahlte gleich darauf in Lebensrot oder sie spielte gar die vollig Ent-
seelte und tat dann wieder, als ob sie langsam zu sich selbst zuriidckomme (ib. n. 6).
Die ,kithne“ Behauptung des Cardanus (1501-76), der sich fiir den natiirlichen
Charakter solcher Leistungen aussprach, wurde so weitldufig (fuse) von Consalvus
Durandus widerlegt, daB der gelehrte Philosoph und Arzt erst in unserem Jahrhun-
dert der Hypnose-Hysterieforschung gerechtfertigt wurde.

Wenn gar Levitationen und Bilokationen bei Heiden und Christen sowie Stagma-
tisationen bei frommen und unfrommen Katholiken eben daselbst von Benedikt be-
richtet werden, oder wenn ,Besessene” Siinden anderer offenbarten, also Telepathie
und Hellsehen sich in ihren Trancen kundgaben, dann ist es fiir ihn und seine Zeit
sonnenklar, daf} es sich hier nur um tibermenschliche Krifte handeln kénne. Darin
aber haben sich die Anschauungen der Wissenschaft durch die parapsychologischen
Forschungen weitgehend gedndert, und wir Theologen musscn, soweit es nicht schon
geschehen ist, entsprechend umlernen.

Aber auch fiir dieses Umlernen kann man sich auf seine Autoritit berufen. De
Beat. 1. IV, I c. 26 n. 1—7 stellt sich Benedikt die Frage, ob das Phinomen des Blut-
schwitzens und Blutweinens ein Wunder sei. Patristik und Scholastik, fithrt er aus,
: ejahen es. Dann aber kam der hl. Bernhard von Siena und spiter Suarez, die aus
inneren Grinden fiir die Natirlichkeit des Geschehens eintraten. Entscheidend war
schlieBlich, dafl im 17. Jahrhundert der Exeget Maldonat und 1784 der Exeget und
Geschichtsforscher Calmet auf zwei historische Tatsachen hinwiesen, wonach véllig
gesunde Manner in Furcht vor dem ihnen bevorstehenden Tod am ganzen Kérper
Blut zu schwitzen anfingen. Daraus zieht Benedikt mit seinen Gewihrsminnern den
Schluf, dafl auch beim Herrn am Olberg das Blutschwitzen eine natiirliche Folge
seiner Todesangst war, und dafl darum das Phianomen des Blutschwitzens und Blut-
weinens rein als solches noch kein Beweis fiir ein Wunder sei. Uber die Stigmatisa-
tion der bekannten Nonne von Bologna (1. III ¢. 49 n. 6) denkt Benedikt noch we-
sentlich anders; sie ist ihm entweder géttlich oder teuflisch. Wiitde er dariiber noch
ebenso geurteilt haben, wenn ihm der Fall Lechler mit der schwer hysterischen E. K
und der Fall Mook-Hamburg vorgelegen hitten? Fin anscheinendes Wunderge-
schehen, das auch nur in einem einzigen Fall sich klar als mit natiirlich-menschlichen
Kriften gewirkt dargestellt, kann niemals mehr als Beweis fiir ¢cin Wunder ange-



Im Spiegel der Zeit 67

sehen werden; es miifite denn sein, dafl es sich secandum personam et secundum mo-
dum von diesen Scheinwundern wesentlich unterschiede, wie etwa die Stigmatisation
des hl. Franz22. H. Thurston S. J., der durch seine zahlreichen Aufsitze in den eng-
lischen Zeitschriften The Month und Studies von 1919—33 berithmt gewordene My-
stikforscher, hat darum aus seinen iiberreichen Fachkenntnissen heraus den Satz
gepragt, dafl jeder mystische Fachtheologe mit der Parapsychologie vertraut sein
miisse. Die Vertrautheit mit beiden Disziplinen 1dft zu dem zwingenden Schluff
kommen: Trancen sind keine Ekstasen; Trancen und Ekstasen sind psychologische
Gegensitze.

22 M. Waldmann, ,Stigmatisationen® im Lx. f. Theol. u. Kirche, 1937 und ,Zum Problem
der Stigmatisation®“, Theol.-prakt. Quartalsch. 1939, S. 558. '

I''M S PIEGEL DER ZETIT

Natur und Uberunatur

in der Aszetik des Ehrw. P. Liebermann

Von Lambert Dohmen C. S. Sp., Broichweiden

Am 2. Februar dieses Jahres jahrte sich
zum hondertsten Mal der Todestag des
Ehrw. P. Libermann!. Eigenartig war sein
Lebensweg. Geboren 1802 als Sohn eines
elsissischen Rabbiners, wollte er selber
Rabbiner werden. Aber wiahrend seiner
Studien an der jiidischen Akademie in
Metz wurde er an seiner Religion irre und
trat 1826 zur katholischen Kirche iiber. Er
widmete sich der Vorbereitung zum geist-
lichen Stande vor allem im Seminar St. Sul-
pice; allein vor der Subdiakonatsweibe er-
litt er einen epileptischen Anfall. Die Sul-
picianer gewidhrten ihm hochherzig Asyl
anf ihrem Landsitz Issy. Als in der Folge
sein Leiden nachlief, schlug man ihn sogar
den Eundisten als Novizenmeister vor. Als
solcher weilte Libermann in Rennes 1837
bis 1839. Auf den Rat seiner Gewissens-
fiihrer schlof er sich einer Vereinigung zur
Bekebrung der Neger an und weilte 1840 in
Rom, um die Zustimmung der Propaganda
zu erhalten und die kiinftige Regel abzu-
fassen. Von Kardinal Franzoni ermuntert,

1 Vgl. L. Dohmen, Ein Apostel der Ne-
ger im 19. Jahrhundert, Speyer 1948.

5

wurde er nach einem Anfenthalt von drei-
viertel Jahren im Straflburger Seminar 1841
znm Priester geweiht. Kurz darauf erdffnete
er das Noviziat der Missionare vom Heili-
gen Herzen Marid in der Nahe von Amiens.
Langsam wuchs die Zahl der Mitglieder, sie
wirkten in Haiti, Reunion, Mauritius und
insbesondere auf dem afrikanischen Fest-
lande. 1848 verschmolz P. Libermann seine
Genossenschaft mit der seit 1703 bestehith -
den Gesellschaft vom Heiligen Geist®.

P. Libermann ist nicht nur der Begriinder
der modernen Negermission, sondern auch
ein bemerkenswerter Lehrer der Aszetik.
Diese fand jhren Niederschlag nicht in
Schriften, die fiir die UOffentlichkeit be-
stimmt waren, sondern in kurzen Aufzeich-
nungen, Konferenzen, Betrachtungen, dann
den Regeln der Genossenschaft vom HIL
Herzen Marii bzw. vom HI. Geist, vor allem
aber in zahlreichen Briefen. Das gesamte
diesbeziigliche Material erschien in den No-
tes et Documents, 13 Bande und 2 Ergin-

? Die Genossenschaft zihlt heute: 5 Erz-
bischéfe, 31 Bischéfe, 6 Apostol. Prifekten,
2315 Priester, 823 Briider, 1058 Theologie-
studenten, 1200 Missionsschiiler,





