
54 

Trancen und Ekstasen in ihrer psychologischen 
Gegensätzlichkeit 

Von Hodisdiulprofessor Dr. Michael Waldmann, Regensburg 

I. Trancen 

1. Der Ausdruck Trance wurde von englischen, parapsychischen Forschern geprägt, 
um jenen schlafwandlerischen Zustand zu bezeichnen, in welchen die spiritistischen 
Medien als vermeintliche Mittelspersonen verstorbener Geister sich zu versetzen 
pflegen, um mit diesen in Verbindung zu treten, oder soweit es sich um wissenschaft- 
liche Medien handelt, um ihre seltsamen, leibseelischen Phänomene des Hellsehens, 
Fernwirkens, Seelenauszuges u. ä. hervorbringen zu können. 

Der Nachtwandler oder Schlafwandler schläft zunächst ein, aber •mitten in der 
Nacht" erhebt er sich plötzlich aus seinem Bett und verrichtet seine verwunderlichen, 
oft staunenswerten Traumhandlungen. Beim Aufwachen in der Frühe weiß er nichts 
von alledem, was er in der Nacht getan hat, oder bestenfalls erinnert er sich dessen 
wie eines Traumes. Dem Kardinal Lambertini, späteren Papst Benedikt XIV., lagen 
bei Abfassung seines berühmten Werkes über den kirchlichen Seligsprechungsprozeß 
(1734) ganze Bücher von Ärzten und Historikern vor über die Taten und Untaten 
solcher Nachtwandler, zugleich mit psychologischen Theorien über diese Zuständ- 
lichkeit1. 

Künstlich kann solch ein Zustand herbeigeführt werden durch Magnetisieren seit 
Mesmer (1734•1815) oder Hypnotisieren seit Braid (1795•1860); meist in drei 
Stufen. Zuerst Einschläferung, dann Erstarrung, schließlich Zustand des passiven 
Somnambulismus, worin der Hypnotisierte willenlos den Eingebungen des Hypno- 
tiseurs folgt und nach dem Wiedererwecken sich an nichts mehr erinnert von all dem, 
was er in der Trance gesagt oder getan hat, oder was mit ihm geschehen ist. Bei oft- 
maligem Hypnotisieren kann es außerdem vorkommen, daß dieser passive Somnam- 
bulismus übergeht in den Zustand des aktiven Somnambulismus, d. h. einen Zustand, 
der dem eines gewöhnlichen Schlafwandlers sich noch mehr angleicht. Es bildet sich 
der Trancezustand zu einer förmlichen Trancepersönlichkeit aus, die mit einer ge- 
wissen Selbständigkeit dem Hypnotiseur gegenübertritt, mit ihm sich unterhält, 
dabei aber sich selbst scharf unterscheidet von der normalen Wachpersönlichkeit, 
mit der sie nicht verwechselt werden will, und im Vergleich zu der sie auch in der 
Tat ganz andere charakterliche und intellektuelle, bis ins Sinnlichseelische sich er- 
streckende Eigentümlichkeiten aufweist. Ja, es können sich so mehrere Spaltpersön- 
lichkeiten ausbilden, die sich gegenseitig ablösen, wie die Leonie I, II, III bei dem 
französischen Psychologen Pierre Janet oder Beauchamp I, II, III, IV bei den ameri- 
kanischen Parapsychologen M. u. W. F. Prince2. 

Durch diese Hypnoseforschungen mit ihren erstaunlichen Ergebnissen auch hin- 
sichtlich Autohypnose, Dauerhypnose und Posthypnose hat die Somnambulie ihren 
rätselhaften, okkulten Charakter verloren. Desgleichen ist durch sie für das noch 

* De beatificatione 1. IV, I, c. 33 n. 20. 
2 Die Spaltung der Persönlichkeit, Stuttgart 1932. 



Trancen und Ekstasen 55 

größere und auch heute noch vielfach umstrittene Rätsel der sogenannten Hysterie 
ein neues Verständnis angebahnt worden. Besonders durch Charcot und seine Schule 
in Paris. Aber auch durch deutsche Ärzte, wie etwa R. Schindler, •Nervensystem und 
spontane Blutungen", Berlin 1927, A. Lechler, •Das Rätsel von Konnersreuth im 
Lichte eines neuen Falles von Stigmatisation", Elberfeld 1933, und Franz Schleyer, 
•Die Stigmatisation mit den Blutmalen", Hannover 1948. Nicht nur sind •Hysterische" 
der Hypnose im allgemeinen sehr zugänglich. Es können gerade auch bei ihnen durch 
Hypnose die merkwürdigsten Erscheinungen krankhafter Art hervorgerufen, und 
umgekehrt wieder ihre •psychogenen" Leiden durch Hypnose in verwunderlichem 
Maße beeinflußt und beseitigt werden. Man darf bei dem theoretisch-wissenschaft- 
lichen Meinungsstreit um das Wesen der Hysterie nur nicht außer acht lassen, daß 
es, entsprechend der stufenartigen Entwicklung bei der Hypnose, auch bei der hyste- 
rischen Veranlagung und Entwicklung leichte, schwere und schwerste Erscheinungs- 
formen gibt, denen aber ein gemeinsames Wesen zugrunde liegt. Dann wird man 
dem Schlußergebnis E. Mattiessens3 beipflichten: •Die hysterische Veranlagung ent- 
steht aus der normalen, leibseelischen Veranlagung durch Störung des funktioneilen 
Gleichgewichts der verschiedenen Teile. Die Einheitlichkeit des Gesamtzusammen- 
hanges ist verletzt, eine funktioneile Zerklüftung des Baues eingetreten oder ange- 
legt. Die Teile arbeiten nicht mehr im Einklang mit der obersten verbindenden In- 
stanz (dem sogenannten Oberbewußtsein), vielmehr entstehen Sonderherde seelischer 
Wucherungen von wechselnder Ausdehnungsfähigkeit... Die Hysterie ist also im 
allgemeinsten Sinn ein Sonderfall der seelischen Spaltungsvorgänge und aufs engste 
verwandt mit den Erscheinungen der doppelten oder mehrfachen Persönlichkeit. Ja 
die Beobachtungen über diese letzteren betreffen in manchen Fällen augenschein- 
lich Hysterische und umgekehrt". 

Somnambule, Hypnotisierte, Hysterische zeigen, was so zu Trancen veranlagte 
Menschen unterbewußt an ihrem Körper und mit ihrem Körper zu wirken vermögen. 
Es sind für den Laien unglaubliche Tatsachen, wie Blindheit, Taubheit, Stummheit. 
Neben solchen Anästhesien aber auch Hyperästhesien und Parästhesien. Dazu Läh- 
mungen, Krämpfe, Muskelzuckungen; Leichterwerden und Schwererwerden des 
Körpers; Krankheiten bis weit hinein ins Organische; hysterische Schwangerschaft; 
Hautblutungen und Unterblutungen bis zur vollen äußeren Stigmatisation. Nach 
Benedikt XIV. und seinen medizinischen Gewährsmännern kann es bei Hysterischen 
bis zum Scheintod kommen. Mehr oder minder plötzliche Befreiungen von allen 
diesen Krisenkrankheiten werden von der Ritenkongregation niemals als Wunder 
gewertet4. 

Die Erfahrungen und Forschungen mit •Medien" drängen indes noch weiter. Es 

können in solchen Trancen mit oder ohne Persönlichkeitsspaltungen nicht nur Hallu- 
zinationen der mannigfaltigsten Art auftreten und so Visionen vortäuschen, sondern 
auch Phänomene und Fähigkeiten sich geltend machen, die nunmehr oder einstweilen 
noch unter dem Sammelbegriff der Parapsychologie von vielen Fachgelehrten durch- 
forscht werden. Dabei unterscheidet man paragnome und paraphysikalische Phäno- 

s Der jenseitige Mensch, Berlin 1925, S. 137. 
4 L. c. 1. IV, Ic. 13 n. 11•14. 



56 Michael Waldmann 

mene, bzw. auch Medien. Bei der Paragnomie handelt es sich um Wahrnehmungen, 
Erfahrungen, Erkenntnisse, die mit den geläufigen leiblichen Sinnen nicht gewonnen 
werden können, wie Lesen undurchsichtig verschlossener Briefe, Gedankenlesen, 
Gedankenübertragung, Hellsehen in weite örtliche Entfernungen, zeitliches Hellsehen 
in Vergangenheit und Zukunft. Bei der Paraphysik geht es um ein Wirken oder 
Handeln in der Ferne ohne Zuhilfenahme der sonstigen leiblichen Betätigungs- 
mittel: Heben und Bewegen von Gegenständen ohne jede normale Berührung; 
Selbsterhebung des Körpers; Poltergeisterphänomene; Seelenauszug und Kund- 
gebung desselben durch Wirkungen in Leibesferne oder auch durch schemenhafte 
Selbstdarstellung (Bilokation, Materialisation); Verschwinden von Gegenständen 
und Wiederauftauchen derselben an einem anderen Ort durch Wände hindurch 
(Dematerialisation) u. ä. m. Wiederum sind es hochgradig hysterische Personen, er- 
kennbar an der Psychogenität ihrer Leiden, in deren unterbewußten Zuständen sich 
diese psychologischen Seltsamkeiten in ausgeprägtester Weise zeigen. Und diese 
unterbewußten Zustände sind es, die von den parapsychischen Forschern als Trancen 
bezeichnet wurden. 

2. Solche Trancepersonen mit Persönlichkeitsspaltungen und parapsychologischen 
Wunderdingen hat es wohl, wenn auch selten, zu allen Zeiten unter den Menschen 
gegeben. Sie haben im religiösen Glauben der Menschheit, in der Geschichte der 
Religionen und auch der Philosophien eine unabsehbar große Rolle gespielt. Sogar 
der Ausdruck und Begriff •Mystik" entstammt ihren Reihen. 

Bei den Schamanen Nordostasiens, bei den Negern Afrikas und den Indianern 
Südamerikas, bei den Hexen Tibets und den Fakiren Indiens, in den Mysterien- 
kulten Griechenlands, Ägyptens und Vorderasiens, bei den Derwischen der Türkei 
und den Hexen und Besessenen des Abendlandes, in der Nekromantik aller Zeiten 
wie im modernen Spiritismus wurden und werden Trancepersonen schon ihrer Tran- 
cen wegen mit Scheu betrachtet und nur zu leicht abergläubisch verehrt. Es kann dies 
auch nicht wundernehmen, wenn man liest, daß selbst die Wissenschaft zur Zeit 
Benedikts XIV. tiefe Trancen bis zur Unempfindlichkeit gegen Feuer noch als über 
Menschenmacht hinausgehend beurteilte, und daß Mesmer und Braid noch mit den- 
selben Vorurteilen ihrer Zeit zu kämpfen hatten, bis sie, lange nach ihrem Tode, 
volle wissenschaftliche Anerkennung fanden. 

Diese abergläubische Scheu vor Trancen und Trancepersonen mußte sich erst recht 
zur religiösen Ehrfurcht steigern, wenn sich bei ihnen Halluzinationen religiöser 
Art einstellten, oder wenn gar fremdartige Wesen mit ihnen verbunden und aus 
ihnen zu sprechen schienen, und diese Aussagen wiederum anscheinend bestätigt 
wurden durch parapsychologische Wunderdinge. Mystik, Mantik und Magie gingen 
in den alten Trancekulten Hand in Hand miteinander; sie bildeten eine Einheit. 
Der Zauberpriester war auch Zauberer und Wahrsager, und er stand um so höher 
in religiösem Ansehen und Rang, je mehr er in Magie und Mantik zu leisten ver- 
mochte. 

Es war auch nicht allzu fernliegend, dieses Sich-in-Trance-Versetzen durch lange- 
dauerndes Tanzen um ein Feuer, Absingen religiöser Lieder, symbolische Hand- 
lungen noch eindrucksvoller zu gestalten, oder auch unter irgendwelcher Begründung 
das Darbringen von Opfern damit zu verbinden. Die verschiedenartigsten Mythen 



Trancen und Ekstasen 57 

wurden dazu ersonnen, und wurden von den •Eingeweihten", wenigstens der 
höheren Grade, in der Trance geschaut, erlebt und schauspielerisch wiedergegeben. 
So kam es in besonderer Weise in Griechenland zur Ausbildung der verschiedensten 
Geheimkulte oder Mysterien. Von ihnen stammt Ausdruck und Begriff der •Mystik". 
Die Eingeweihten oder •Mysten" wurden zu heiligem Schweigen verpflichtet über 
all das Geheimnisvoll-Symbolische, was bei den Feiern gezeigt, getan, gelehrt wurde. 
Daher der Name: u/ueiv = einweihen von uijeiv, den Mund schließen, stumm sein 
vgl. mutus. Versprochen wurde den Weihekandidaten das ekstatische Erlebnis der 
Einigung mit irgend einem Gott oder auch die direkte Vergottung als sicheres Unter- 
pfand des Heiles für Zeit und Ewigkeit. Es war Trancemystik. 

Und diese Trancemystik hat wiederum die Philosophie weitgehend beeinflußt so- 
wohl in Griechenland wie auch in Indien. 

Nach E. Lehmann5 •hat die Mystik der Inder nicht als Philosophie begonnen, 
ebenso wenig wie ihre Religion vom ersten Anfang an philosophisch war. Der An- 
fang war Kultus, Gottesanbetung, und hier sind auch die ältesten Elemente des 
Mystischen, zu finden" (S. 14). Dazu kommt, daß es Yogins = Gottverbundene in- 
mitten des indischen Volkes wohl immer gegeben hat, alte Einsiedler mit einer maß- 
losen Aszese in Fasten und Körperpeinigung, starrster Körperhaltung und der Auf- 
gabe alles Sinnendenkens, was schließlich zum Yogaschlaf, d. h. zur Bewußtlosig- 
keit oder zur Autohypnose mit dem Erlebnis des Einswerdens mit dem Brahman 
führen mußte. •Am besten sitzt der Meditierende kauernd in sich zusammengekro- 
chen, unverrückt in derselben Stellung auf sich selbst starrend, auf seinen Nabel oder 
seine Nasenspitze, bis ihm Sinne und Verstand vergehen, bis das äußere Auge sich 
verdunkelt und durch diese Selbsthypnose das innere Licht hervorbricht" (20). So 
mancher befremdende Lehrpunkt in der indischen Philosophie, wie der Maja- und 
Brahmangedanke, aber auch die Vorstellung einer Reinkarnation und Seelenwande- 
rung, mag in der Ekstase dieser Denker aufgekeimt sein. Selbst •bei Buddha darf 
man nicht vergessen, daß .rechte Versenkung' die 7. Stufe und ,rechte Ekstase' 
das letzte Stadium des edlen achtfältigen Pfades ist, und daß er die übliche Yoga- 
methode, die von ursprünglich brahmanischen Bekehrten mitgebracht worden, weder 
gutgeheißen noch verboten hat"6. 

Und ebenso schwebte über der griechischen Philosophie der Geist solcher Trance- 
mystik. Wenn man den Zagreus-Bacchus-Orpheusmythus und Mysterienkult sich 
vergegenwärtigt, dann versteht man die Lehre des Pythagoras im 6. und des Empe- 
dokles im 5. Jahrhundert v. Chr. über Wiedergeburt und Seelenwanderung nicht 
allzu schwer. Die •Freunde der Weisheit", wie sich die Pythagoräer erstmals nann- 
ten, sind bei den orphischen Mystikern in die Lehre gegangen auch in ihrer Organi- 
sation. Und wiederum hat Plato seine Akademie den pythagoräischen Weisheits- 
schulen nachgebildet. Er ist es auch, der von der göttlichen Raserei, wie sie bei 
Bacchanten und Mänaden so skandalös zu Tage trat, in seinem Phädrus rühmt, •daß 
die größten Güter den Menschen in eben dieser Verzückung zu Teil werden, die sie 
wie eine Gottesgabe befällt". •Die Prophetin in Delphi und die Priesterin in Dodona 

5 Mystik in Heidentum und Christentum2 1918. 
* Sheldon Cheney, Vom mystischen Leben, Wiesbaden 1949 S. 103. 



58 Michael Waldmann 

haben, wenn sie außer sich waren, viel Gutes angerichtet, für den Einzelnen sowohl 
wie für das allgemeine Beste, dagegen aber wenig oder nichts, wenn sie ihre fünf 
Sinne beisammen hatten." •Die Alten, die in der Vorzeit die Worte der Sprache ge- 
prägt haben, haben in der Manie keineswegs etwas Häßliches oder Beschämendes 
gesehen. Sonst würden sie nicht der schönen Kunst, durch die man die Zukunft 
deutet, den Namen Mantik gegeben haben. Diese Namengebung geschah vielmehr 
aus der Überzeugung heraus, daß der Wahnsinn etwas Gutes sei, wenn er von den 
Göttern kommt." •Der gottgesandte Wahnsinn ist hocherhaben über die mensch- 
gewordene Besonnenheit7." 

Zu ekstatischen Mystikern sind Pythagoras und Plato allerdings nicht geworden; 
sie schufen eine mystische Philosophie, aber keine philosophische Mystik. Letzteres 
geschah erst fünfhundert Jahre später durch den Neuplatonismus. Ebenso richtig ist 
aber, daß Plato mit seiner Ideenlehre bis hinauf zur Idee des Schön-Guten und mit 
seiner begeisterten Schilderung der Liebe zu diesem Schön-Guten als dem Urquell 
und der Krönung aller Tugendhaftigkeit sowie durch seine Lobpreisung der Myste- 
rienweisheit die geistige Voraussetzung für die Mystik der Neuplatoniker geschaffen 
hat, die in dem ekstatischen Einswerden mit der Gottheit ihren krönenden Abschluß 
sah. 

Für Plotin (t 270) ist das Ureine und Urseiende zugleich das Urschöne und Ur- 
gute. Es ist über alles Begreifen und Erkennen hinaus. Aus ihm erst emaniert als 
zweite Gottheit die Selbsterkenntnis dieses Urseienden, der Nus, und aus dieser 
wiederum der Logos, die sich aussprechende, in der sichtbaren Welt sich offen- 
barende Vernunft. Selbst in die tote Materie hinein dringen noch die Strahlen dieses 
dreigliedrigen göttlichen Seins, Denkens, Liebens. Alles Gewordene und Werdende 
strebt aber ebenso unablässig wieder im Kreislauf der Liebe zurück zu dem Ursein 
des Schönen und Guten. Zielpunkt jeglicher menschlichen Weisheit besteht demnach 
darin, zunächst durch möglichste Entsinnlichung und Vergeistigung zum Logos zu- 
rückzustreben, sodann sich zum Nus, zur Erkenntnis und Anerkenntnis des unerkenn- 
baren Ureinen zu erheben, und schließlich sich zu bemühen, durch restlose Aufgabe 
alles Begehrens und Denkens in der Ekstase eins zu werden und sich eins zu fühlen 
mit dem Ureinen und Urseienden. Wer denkt da nicht an den Yogaschlaf des Brah- 
manen oder das Eingehen des Buddhisten in das Nirwana? 

3. Die einzige geistige Macht, die mit aller Entschiedenheit solcher Trancemystik, 
Magie und Mantik, die sich nunmehr zum guten Teil als religiöse Parapsychologie 
herausstellt, entgegengetreten ist, war die Offenbarungstheologie des Alten und 
Neuen Bundes. Im Alten Testament schon wird scharf unterschieden zwischen wah- 
ren und falschen Propheten, zwischen wahren Wundern und Scheinwundern, zwi- 
schen Weissagen und Wahrsagen. Ebenso warnt Christus der Herr vor den falschen 
Propheten außerhalb der christlichen Gemeinschaft und vor vermeintlichen Pro- 
pheten in den Reihen seiner Gläubigen (Mt 7, 15•21•23). Paulus (1 Kor c. 14) 
unterscheidet zwischen den Glossolallen, die nach der Ekstase wußten, was sie darin 
geschaut und gesprochen, und solchen, die keine Erinnerung daran hatten. Beson- 
ders aber das Auftreten der Montanisten nötigte die kirchentreuen Theologen, die 

7 Lehmann S. 36/37. 



Trancen und Ekstasen 59 

Ekstasenform des Montanus und seiner Genossinnen als Parekstasen bloßzustellen, 
in denen sich Gott unmöglich offenbare. Von da an datiert die Ekstasenlehre der 
katholischen Theologie. 

//. Ekstasen 

1. In einem wesenstiefen psychologischen Gegensatz zu allen Arten von mehr oder 
weniger pathologischen Schlaf- und Trancezuständen steht die normale psycho- 
logische Wachekstase. Wir sprechen von Ekstase im eigentlichen Sinne nur dann, 
wenn bei selbstbewußter, höchstgesteigerter geistiger Tätigkeit der Mensch ebenfalls 
in etwa außer sich, von Sinnen kommt, und so einigermaßen den umschriebenen 
Trancezuständen sich annähert. Nicht aus einem Zustand des Schlafens, Einschlä- 
ferns, möglichster Entspannung der geistigen Energie, oder aus einer sonstigen see- 
lischen Zerrüttung heraus, sondern umgekehrt aus einer höchsten Anspannung der 
geistigen Kräfte entstammt diese psychisch-normale Ekstase. Sie ist eine nicht ge- 
wollte, aber psychologisch fast notwendige Folgeerscheinung gespanntester Auf- 
merksamkeit auf eine geistige Tätigkeit, die den Menschen so bannt, fesselt, begei- 
stert, daß er auf alles andere vergißt, daß er nichts anderes mehr sieht und hört, 
daß er wie von Sinnen ist. 

So erzählt Plato, sein Meister Sokrates sei einmal mitten im Lärm des Feldlagers 
von Potidäa so tief vom Nachsinnen über ein philosophisches Problem ergriffen ge- 
wesen, daß er von einem Morgen bis zum anderen unbeweglich an der gleichen Stelle 
verharrte. Nach den Berichten bei Benedikt XIV.8 ging es aber Plato selbst nicht viel 
anders. Noch bekannter ist der tragische Fall des genialen Mathematikers Archi- 
medes, der bei der Eroberung seiner Vaterstadt Syrakus selbstverloren seinen Pro- 
blemen nachhing, keine Ahnung hatte vom Einzug des feindlichen Heeres, nichts 
hörte von dem Getümmel des Kampfes in den Straßen der Stadt, bis ein feindlicher 
Soldat vor seinen Figuren stand, die er in den Sand gezeichnet hatte, und diese zu 
verwischen drohte. Der Ausruf des Archimedes in diesem Augenblick ist bekannt; 
ebenso, daß er darüber sein Leben einbüßte. Über Thomas von Aquin werden eben- 
daselbst drei Geschichtchen berichtet, darunter auch, daß er einmal an der könig- 
lichen Tafel plötzlich mit der Faust auf den Tisch schlug und ausrief: Jetzt habe ich 
es. Er hatte das ihn lange Zeit quälende Problem über das Wesen des Bösen entgegen 
der manichäischen Lehre gelöst. So werden aus dem Leben fast aller großen Denker 
und Gelehrten, Forscher und Erfinder, Dichter, Maler, Musiker, kurz aller Persön- 
lichkeiten von großem, genialem Künstlertum und geistigem Schaffen uns derartige 
Anekdoten der Zerstreutheit, Selbstverlorenheit, Selbstentrückung, eines fast ans 
Lächerliche grenzenden, beschämenden Zustandes des Außersichseins berichtet. 

In seiner Psychologie der Liebe» stellt sich Thomas von Aquin die Frage, ob die 
Liebe eine Ekstase verursachen könne, und er beantwortet sie mit Ja, aus einem 
zweifachen Grund: fürs erste, weil sie bewirke, daß der Liebende sich immer und 
immer wieder und fast nur mit der geliebten Sache oder Person geistig beschäftige; 
eine angespannte geistige Beschäftigung mit nur einem Gegenstand aber ziehe von 

8 De beat. 1. Ill c. 49 n. 5.      8 S. th. II. I. q. 28 a. 3. 



60 Michael Waldmann 

anderen Dingen ab. Und fürs zweite, weil insbesondere die Liebe der Freundschaft 
sich derart in des Freundes Wohl und Wehe, seine Persönlichkeit und Wünsche hin- 
einleben könne, daß er nur zu leicht auf alles andere vergesse. 

So ist es demnach auch bei der christlichen Gottesliebe. Das israelitisch-christliche 
Gebot der-Gottesliebe berechtigt und verpflichtet dazu, daß man Gott liebt aus gan- 
zem Herzen, aus ganzer Seele, d. h. nach dem griechischen Wortlaut in all seinem 
Denken, aus ganzem Gemüte und aus allen Kräften. Diese Liebe, wenn sie sich durch 
die Gnade Gottes zu jenem inneren Feuer der Liebe entzündet, wovon die Briefe des 
Völkerapostels Zeugnis ablegen, muß zu einer •Ekstase" des Denkens und Wollens, 
der Gesinnung und Tat, und kann zu einer förmlichen geistleiblichen Ekstase führen, 
die sich zu ekstatischen Wunderdingen wie etwa jenem der Zungenrede (1 Kor c. 14) 
zu steigern vermag. Solch eine Liebesekstase ist teils natürlich, teils übernatürlich: 
übernatürlich deshalb, weil diese Liebe aus der christlichen Gnade, aus Glaube, Hoff- 
nung und Liebe quillt; natürlich, weil das äußere Erscheinungsbild der Ekstase eine 
unliebsame Folge unseres geistleiblichen Wesens bildet. Der offensichtliche Unter- 
schied zwischen den mystischen Liebesekstasen eines Paulus, deren er sich eben- 
daselbst rühmt (v. 18), und den bloßen Trancen so vieler Mitglieder in der Gemeinde 
Korinths, bestand darin, daß der Apostel sich seines liebenden Entzückens und ent- 
zückten Redens jeweils voll bewußt war und hernach darüber Rechenschaft ablegen 
konnte, während die letzteren hernach nicht zu sagen wußten, was sie erlebt und ge- 
lallt hatten. Und weiter betont er, daß er solche Ekstasen immer nur erfuhr, wenn er 
sich allein wußte. 

2. Über diese Liebesekstasen hinaus kann es nach demselben Thomas10 zu einer 
Entsinnlichung, abalienatio a sensibus, kommen auf Grund einer prophetischen 
Vision, ex lumine prophetico. Der englische Lehrer weist hin auf Petrus in Joppe: 
•Während Petrus betete ..., kam über ihn eine »Ekstasis«, was die Vulgata wieder- 
gibt mit »excessus mentis«, eine Hinaushebung des Geistes. •Er sah den Himmel offen 
und einen Behälter herabkommen gleich einem großen Leinentuch, das an den vier 
Enden zur Erde niedergelassen wurde ..." (Apg 10, 9•16). Und noch erstaunlicher 
sei, was der hl. Paulus von sich erzähle: •Ich weiß von einem Menschen in Christus, 
vor 14 Jahren (ob im Leibe, weiß ich nicht; oder außer dem Leibe, weiß ich nicht), 
daß derselbe entrückt wurde bis zum dritten Himmel. Und ich weiß von demselben 
Menschen (ob im Leibe oder außer dem Leibe, weiß ich nicht; Gott weiß es), daß er 
entrückt wurde ins Paradies, und geheimnisvolle Worte hörte, die ein Mensch nicht 
aussagen darf" (2 Kor 12, 2•4). 

Das sind gottgewirkte, ihrem Inhalt und ihrer Erkenntnisweise nach übernatür- 
liche Gesichte und Offenbarungen, bei denen nach Thomas eine Ekstase als Folge- 
erscheinung psychologisch verständlich, ja sogar notwendig ist. Im besonderen gilt 
dies von der Offenbarung und der Ekstase außerordentlichster Art bei Paulus. Solch 
eine Gottesschau, eine Vorwegnahme der jenseitigen Anschauung Gottes, ist nach 
Augustin und Thomas außer Paulus, dem Völkerapostel, nur noch Moses, dem 
israelitischen Religionsstifter, und vielleicht noch wenigen anderen zuteil geworden. 
Bei solcher Gottesschau, lehrt Thomas weiter, war das Sinnenentrücktwerden, die 

10 S. th. II. II. q. 173 a. 3. 



Trancen und Ekstasen 61 

abalienatio a sensibus, eine Naturnotwendigkeit: denn mit den leiblichen Augen 
kann man Gott nicht schauen. Ob bei diesem höchsten Gnadenwunder auch eine Ent- 
seelung des Leibes eingetreten sei, das kann und will er ebenso wenig entscheiden 
wie Paulus selbst und nach ihm Augustinus. 

Desgleichen ist eine Ekstase psychologisch verständlich bei imaginären Gesichten 
und Offenbarungen ähnlich jener des hl. Petrus in Joppe. Imaginäre Visionen ban- 
nen die Einbildungskraft, Phantasie des Menschen derart, daß von seinen leiblichen 
Sinnen her ein Eindruck nicht mehr möglich ist; er ist so •außer sich". Bei den soge- 
nannten apparitiones dagegen, d. h. Erscheinungen rein sinnlicher Art, wie etwa dem 
brennenden Dornbusch in der Wüste Sinai oder der schreibenden Hand im Palaste 
des letzten Babylonierkönigs, gibt es selbstverständlich keine Ekstase; denn gerade 
die sinnliche Wahrnehmung ist hier Voraussetzung für den Wundercharakter der 
Erscheinung. 

Und was noch wichtiger ist in der Lehre des hl. Thomas über die christliche Mystik 
und Ekstase: Bei der Schau rein geistiger Wahrheiten übernatürlicher Art durch 
bloße innere Erleuchtung bedarf es der Sinnesentrückung ebenfalls nicht. Und doch 
ist diese visio intellectualis der höchste Grad der prophetischen Erleuchtung, des 
lumen propheticum, und zugleich auch die höchste unter den Begleiterscheinungen 
der mystischen Beschauung, der charismatischen Mystik. Nach Butler11 und Alois 
Mager12 haben Augustin, Gregor der Große und der hl. Bernhard aus persönlicher 
Erfahrung die Visionsekstase nicht gekannt, und gehören trotzdem zu den größten 
führenden Mystikern der christlichen Vergangenheit. Statt dessen aber weiß Augu- 
stin im 7. Buch seiner Confessiones zu erzählen von einem inneren geistigen Licht, 
das ihm plötzlich aufging, und von Worten, die er hörte: Ich bin, der da ist. Und 
wiederum schildert er etwas später in voller Ergriffenheit, wie ihn am Krankenbette 
seiner Mutter Monika und im frommen Gespräche mit ihr urplötzlich gleich einem 
Blitz eine Erkenntnis durchzuckte, so hoch und hehr und zugleich voll der höchsten 
Wonne, daß er sich sagte: •Würde dieser Augenblick zur Ewigkeit, dann hätten 
wir die .Freude des Herrn' erreicht, zu der wir berufen sind." Auch Gregor der 
Große spricht von solchen Augenblicken blitzartiger Erleuchtungen, die in ihrer 
wunderbaren Klarheit und Wonne auf ihn einen unauslöschlichen Eindruck machten, 
aber ohne ihn in Ekstase zu versetzen. Thomas kannte diese Autoren der Mystik wie 
nur wenige, und darum seine mit Butler übereinstimmenden Ausführungen über die 
•eingegossene Weisheit" der Apostel und die ekstasefreie prophetische Schau13. 

Jedenfalls wird so der Rahmen für gotteswürdige, christliche Ekstasen und im 
besonderen für die mystischen Visionsekstasen vom hl. Thomas sehr enge gezogen. 
Und er wird noch enger durch den ständigen Hinweis auf die mannigfachen Täu- 
schungen, die hier möglich sind. Wo es sich um irgendwelche pathologische Persön- 
lichkeiten oder pathologische Zustände handelt, kommt nach ihm eine übernatür- 
liche Visionsekstase nicht in Frage.... Und außerdem sind dämonische Besessenheits- 
ekstasen möglich. 

11 Western Mysticisme. The Teaching of Ss. Augustine, Gregory and Bernard on con- 
templation and the contemplative life, London 1922. 

12 Mystik als Lehre und Leben, München 1934 
13 S. th. q. 173 a. 2; q. 174 a. 2. 



62 Michael Waldmann 

3. Thomas weist dabei14 ausdrücklich hin auf die Ekstasen des Montanus und sei- 
ner Genossinnen, die perturbata mente sicut arreptitii, geistesgestört gleich Besesse- 
nen, während ihrer ekstatischen Anfälle gesprochen hätten, und darum hernach nicht 
wußten, was sie gesprochen: so ähnlich also, wie so viele Glossolallen in der korin- 
thischen Gemeinde. Nach Paulus 1 Kor 14, 32 seien •die Prophetengaben den Pro- 
pheten Untertan"; d. h. wenn auch nicht während der Ekstase, so doch hernach, wenn 
er wieder zu sich gekommen, muß der wahre Prophet wissen, sich erinnern und sagen 
können, was er darin erlebt, gehört und insbesondere, was er darin gesprochen hat. 
Wegen der besonderen Bedeutung für die kirchlich-theologische Trennung von 
Trancen und Ekstasen muß auf den Montanistenstreit etwas ausführlicher einge- 
gangen werden. 

Von 172 n. Chr. an machte in Phrygien-Kleinasien ein gewisser Montanus mit sei- 
nen Prophezeiungen von sich reden. Er verfiel von Zeit zu Zeit in Ekstasen mit 
Krämpfen, Zuckungen, Zerrungen und völliger Bewußtlosigkeit. Aus dem Bewußt- 
losen sprach dann eine Stimme und gab Offenbarungen, Weissagungen und Anord- 
nungen. Die Stimme bezeichnete sich selbst als Gott oder als Gott den Vater, den 
Sohn und den Heiligen Geist, und erklärte zu dem rätselhaften Vorgang: •Siehe, 
der Mensch ist wie eine Leier, und ich fliege herzu wie ein Schlagstäbchen; der 
Mensch schläft, und ich wache; siehe, der Herr ist es, der die Herzen der Menschen in 
Ekstasen versetzt und der das Herz den Menschen gibt15." Ein andermal verkündet 
sie: •Ich bin gekommen, nicht ein Engel oder Abgesandter, sondern Gott der Vater 
selbst16." Und ebenso: •Ich bin der Vater und der Sohn und der Paraklet17." 

Wieder zum Bewußtsein gekommen, hatte der Prophet nicht die geringste Ahnung 
von dem, was während der Ekstase vor sich gegangen sein und was er gesprochen 
haben sollte. Gar bald gesellten sich dem Montanus zwei Jüngerinnen bei, die eben- 
falls in dieser Weise Prophezeiungen und Anordnungen gaben: Priska und Maxi- 
milla. 

Die Stimmen kündeten das baldige Ende der Welt und das Kommen des Reiches 
Gottes an. Deswegen verlangten sie eine gründliche Reform der Kirche an Haupt 
und Gliedern. An die Steile der Bischofskirche, ecclesia numerus episcoporum, die 
ihre Autorität auf die Zahl und Reihenfolge der Bischöfe als Nachfolger der Apostel 
stützte, habe die Geisteskirche, ecclesia Spiritus, zu treten, die vom heiligen Geist, 
d. h. geistbegabten, charismatischen Persönlichkeiten ihre Direktiven erhalte. Ver- 
boten wurde die kirchliche Wiederaufnahme der Kapitalsünder außer durch den 
•heiligen Geist". Verboten die Eingehung einer zweiten Ehe nach dem Tode des 
Ehegatten. Verboten di,e Flucht in der Verfolgung. Ebenso der Kriegsdienst sowie 
irgendwelche auch nur entfernte Mitwirkung oder Teilnahme an heidnischen Schau- 
spielen und Festesfeiern. Angeordnet ein verschärftes und neuartiges Fasten, die 
Verschleierung der Jungfrauen beim Gottesdienst u. ä. m. 

Die montanistische Bewegung griff von Phrygien aus rasch um sich und verbreitete 
sich in kürzester Zeit über das ganze christliche Abendland, trotz des energischen Ein- 
schreitens der kleinasiatischen Bischöfe, die zum erstenmal auf Konzilien zusammen- 
kamen. Um das Jahr 200 herum gab es allüberall, auch Rom nicht ausgenommen, 

173 a. 3 ad 4.       15 Epiph.Haer. 48, 4.      16 ib. 48, 11.       17 Did. De Trin. 3, 41. 



Trancen und Ekstasen 63 

förmliche montanistische Gemeinden. Endlich, um 205, entschied sich auch der rö- 
mische Bischof gegen die Schwärmerei und Irrlehre durch den Ausschluß der Mon- 
tanisten aus der römischen Kirchengemeinschaft. Die Sekte erhielt sich aber bis ins 
9. Jahrhundert. 

Nach dem Zeugnis Tertullians, der mit den Montanisten aus der Kirche ausschied, 
drehte sich der kirchlich-theologische Streit hauptsächlich um die Frage, ob sich denn 
Gott in solcher Weise den Menschen offenbare, wie es bei Montanus der Fall war. 
Unter den ersten, die so gegen den Montanismus zur Wehr griffen, befand sich der 
Apologet Miltiades18. Um 193 trat ein Anonymus mit einem dreiteiligen Werk auf, 
der unter anderem nachwies, daß in solchen •Parekstasen" weder im Alten noch im 
Neuen Bunde die Propheten aufgetreten seien, und nannte besonders die aus der 
Apostelgeschichte bekannten Agabus, Judas, Silas, die Töchter des Philippus, sowie 
die Ammia in Philadelphia und Quadratus, auf welche letzteren sich Priska und 
Maximilla berufen wollten (ib.). Allgemein sah man kirchlicherseits in diesen fal- 
schen oder Parekstasen Anfälle von Besessenheit, so wie sie der Evangelist Lukas 
schildert, versuchte auch den Exorzismus an Priska und Maximilla vorzunehmen, was 
von ihren Anhängern verhindert wurde (ib. 5, 22). Desgleichen wurden die Worte 
Jesu von den falschen und unechten Propheten (Mt c. 7) und seine Warnungen vor 
den falschen Propheten und falschen Christus am Ende der Welt (Mt 24, 24) auf sie 
angewendet. 

Tertullian verfaßte als montanistische Gegenschrift sein sechsteiliges Buch •De 
ecstasi", worin er zu beweisen suchte, daß •der Mensch, wenn er im Geiste ist, be- 
sonders wenn er die Herrlichkeit Gottes schaut oder wenn Gott durch ihn spricht, 
naturnotwendig von Sinnen kommt, weil umschattet von der göttlichen Kraft"19. Von 
allen diesen Streitschriften gegen und für den Montanismus haben wir nichts mehr. 
Wir wissen davon nur aus den genannten späteren Kirchenschriftstellern, so nament- 
lich aus der Kirchengeschichte des Eusebius, eines Zeitgenossen Konstantins des 
Großen. 

Daraus hat jedenfalls auch Thomas von Aquin seine Kenntnisse über Montanus 
und seine Jüngerinnen geschöpft. Und dieser, der Engel der Schule, wie er in der 
katholischen Theologie fort und fort gefeiert wird, war es auch, der die unerschütter- 
lichen Grundlagen für die Entscheidung geschaffen hat, ob und wann eine Ekstase als 
natürliche Folgeerscheinung einer übernatürlichen Vision angesprochen werden darf, 
oder ob und wann die Übernatürlichkeit einer Vision und Offenbarung schon auf 
Grund der Ekstasenform abgewiesen werden muß. Seine q. 173 a. 3 (S. th. II. II.) 
gibt Zeugnis davon. 

4. Unter den Kommentatoren seiner Summa theologica nimmt Kardinal Cajetan 
(1469•1534) die hervorragendste Stelle ein. In der Prachtausgabe durch Papst 
Leo XIII., der sogenannten Leonina, wird Cajetans Kommentar bei jedem Artikel 
beigedruckt. Darin heißt es zu II. II. q. 173. a. 3 ad 4: •Nicht geistesgestört und nicht 
scheinbar angetrieben von einem anderen, der durch sie hindurchspricht, sondern 
aus eigener Einsicht heraus, ruhigen Geistes, in vollem Wissen um das, was sie sagen, 
verkünden die Propheten Gottes das, was sie gesehen haben. Daraus geht hervor, 

18 Eusebius, H. eccl. V, 20.       19 Adv. Marcionem 4, 22. 



64 Michael Waldmann 

daß zwei Klassen von Personen keine Propheten Gottes sind, weil beide nicht über 
ihrer Verkündigung stehen. Fürs erste jene, die während ihrer Sinnesentrückung 
sprechen, aber hernach nicht wissen, was sie gesehen haben und darum zurückver- 
weisen auf das, was sie in der Sinnesentrückung gesagt haben. Fürs zweite jene, die 
sinnesentrückt wie unter einem Zwang das, was sie sehen, verkünden. Es ist eben 
ungeziemend, daß jene, die Gott belehrt und erleuchtet zur Erbauung der Gemeinde 
oder Kirche, sich in unvernünftiger Weise benehmen bei der Verkündigung der gött- 
lichen Geheimnisse. Es liegt also klar auf der Hand, daß Personen, die in der Ekstase 
in der Person Christi oder irgendeines Heiligen sprechen, als ob sie von ihnen an- 
getrieben wären und also nicht aus eigener Einsicht ihre Verkündigung machen, ent- 
weder getäuscht werden oder täuschen". 

Und Cajetan fügt bei: •Und dennoch wundert sich, staunt, ja betet an die törichte 
Welt derartige Worte, derartige Handlungen, derartige Personen, weil sie nicht be- 
achtet, daß die Prophetengaben den Propheten Untertan sind hinsichtlich der Ver- 
kündigung". 

100 Jahre später erklärt in dem gleichen Sinn der Dogmatiker und Exeget Sylvius 
in seinem Kommentar zur S. Theologica (1620/24), daß Personen, die während der 
Ekstase in der Person Christi oder eines anderen Heiligen sprechen, wie angetrieben 
von ihnen, entweder getäuscht werden oder täuschen". 

Und wieder 100 Jahre später beruft sich Benedikt XIV. in seinem Kapitel über die 
Ekstasen mehrmals auf diese autoritären Lehrsätze der beiden •berühmten" Kom- 
mentatoren des hl. Thomas, besiegelt sie mit-seiner eigenen allgemein anerkannten 
Autorität in theologisch mystischen Fragen, und hat so dafür gesorgt, daß sie von 
keinem Fachtheologen mehr übersehen werden können. Sie sind denn auch von grund- 
legendster Bedeutung gerade für unsere Zeit. Durch ihre Entscheidung gegen die 
Montanisten und ihre Ekstasenform hat die kirchliche Theologie und Kirchenlehre 
einen Grenzwall aufgerichtet zwischen den wahren und falschen Propheten, zwischen 
der christlichen Mystik und den Mysterienkulten des antiken Heidentums, gegenüber 
Schamanismus und Zauberpriestertum, gegenüber Hexen, Fakiren und Derwischen 
und ebenso gegenüber dem modernen Spiritismus und der werdenden parapsycholo- 
gischen Wissenschaft. Zugleich aber auch zur strengen Scheidung der echten christ- 
lichen Mystik von ihrer Pseudoform der Trancezustände20. 

Zwei weitere grundlegende Wahrheiten schöpft Benedikt aus den Quästionen des 
hl. Thomas über die Prophetie sowie aus der Praxis der kirchlichen Seligsprechungs- 
prozesse. Fürs erste: Niemals hat die Kirche in der Ekstase selbst ein Wunder ge- 
sehen, sondern immer nur eine mehr oder weniger notwendige Begleiterscheinung, um 
nicht zu sagen, eine menschliche Schwäche. Und fürs zweite: Niemals wird die Ek- 
stase per modum habitus, als dauernde Fähigkeit, verliehen, sondern wie die Vision 
selbst, nur per modus actus, von Fall zu Fall. Wo immer es zu häufigen oder gar pe- 
riodisch wiederkehrenden Ekstasen kommt, muß an eine natürliche, pathologische 
Veranlagung gedacht werden. 

Und noch allgemeiner, grundsätzlicher verlangt Benedikt XIV. mit all seinen 

so Vgl. z. B., was Paul Siwek S. J., •Une stigmatisee de nos jours" (Paris 1950) über die 
Ekstasen Thereses von Konnersreuth sagt: Diese Zeitschrift 24 (1951) 5. Heft, S. 391. 



Trancen und Ekstasen 65 

theologischen Gewährsmännern, daß vor allem und in jedem Einzelfall zu unter- 
suchen ist, ob die Ekstasen nicht natürlich sind. Sie sind natürlich, bzw. natürlich- 
krankhaft, •wenn eine Krankheit oder irgend eine andere Ursache vorausgegangen 
ist, deren Folge sie sein kann"21. Wenn •lange Nahrungslosigkeit, häufige Fasten, 
maßlose Nachtwachen, nervöse Störungen" damit verbunden sind; wenn man es über- 
haupt mit Personen zu tun hat, die der •normalen Gesundheit entbehren, die zuvor 
oder hernach krank waren, die an Lähmungen (n. 6), kataleptischen Anfällen (n. 4) 
gelitten haben, nervenkrank sind". Schließlich auch, wenn •die Ekstasen sehr häufig 
sind, periodisch wiederkehren; wenn Erinnerungslosigkeit an das Geschaute und Er- 
lebte, Gesagte und Getane besteht; wenn sie willkürlich hervorgerufen und beendigt 
werden können" (ib. passim). 

Also nicht bloß die montanistische Besessenheitstrance und nicht nur die Glosso- 
lalie mit ihrer Erinnerungslosigkeit werden aus der Reihe der gotteswürdigen Ek- 
stasen ausgeschieden, sondern auch Trancen ohne Persönlichkeitsspaltung wie etwa 
die kataleptische Erstarrungstrance, die uns von der Hypnose und Hysterie her be- 
kannt ist, und bei der eine Erinnerungsmöglichkeit besteht. Außerdem die natürliche 
Denkerekstase. Der religiös-kirchlichen Bewertung unterstehen nur die Liebeseksta- 
sen und etwaige Visionsekstasen übernatürlichen Charakters. Wenn die Ekstase nicht 
selbst schon gegen die Übernatürlichkeit der Vision spricht, dann entscheidet über die 
Natüijichkeit bzw. Übernatürlichkeit des Geschehens der Visionsinhalt, worüber Be- 
nedikt in den folgenden zwei Kapiteln ausführlich handelt. 

Daß die katholischen Theoretiker der Mystik an den Lehren Prosper Lambertinis, 
die er so mühsam aus der überreichen Literatur vor ihm gesammelt, gesichtet und 
geordnet hat, bis auf unsere Tage unverbrüchlich festgehalten haben, mag man etwa 
ersehen aus der •Einführung in die christliche Mystik" (5. Aufl. 1922) von Dr. Jos. 
Zahn, der nach langen Ausführungen über •Die Ekstase" (S. 554•572) neun Punkte 
aufzählt, die gegen den übernatürlichen Charakter der Ekstasen sprechen: darunter 
auch folgende: 

a) Das Auftreten ekstatischer Phänome bei den Anfängern im geistlichen Leben. 

b) Die Häufigkeit der Ekstasen, besonders dann, wenn sie in der Öffentlichkeit er- 
folgen. • 

c) Die Periodizität der betreffenden Zustände, da dieses Moment im engsten Zu- 
sammenhang mit pathologischen Dispositionen zu stehen pflegt. 

d) Die Willkürlichkeit in dem Sinne, daß der Ekstatische nach seinem Belieben in 
den ekstatischen Zustand tritt. 

g) Die Bewußtlosigkeit während der Ekstasen und die Erinnerungslosigkeit nach 
derselben. 

i) Die sichtliche Zerrüttung des körperlichen Lebens, also vor allem hysterische 
Krankheitserscheinungen. 

Zahn bemerkt dazu, daß schon die ersten drei Kriterien allein hätten ausreichen 
können, um manche Ereignisse seiner Zeit (Babette Weigand, die Seherin von Schip- 
pach) zu verhüten. 

5. In der Ekstasenlehre Benedikts ist nur die Dämonistik stark zeitbedingt, und 

1. c. 49 n. 13. 



66 Michael Waldmann 

darum zwar gut verständlich, aber korrekturbedürftig. Wir haben bereits angedeu- 
tet, daß er mit seiner medizinischen und theologischen Umwelt sich tiefste Trancen 
nicht mehr als menschenmöglich denken kann. Er verweist auf den Priester Restitu- 
tus, von dem Augustinus erzählt, daß er jederzeit bereit war, sich in eine Ekstase zu 
versetzen, in der er gegen Feuer und Stichwunden völlig unempfindlich war. Ebenso 
berichtet er von einem Mädchen in Saragossa, das derart häufig und nach Belieben 
entrückt wurde, daß der Bischof den Exorzismus an ihr vollzog. Und schließlich von 
einer Frau, einer •Heuchlerin", die nach dem Augenzeugenbericht des Arztes Zac- 
diias jederzeit.und derartig täuschend eine ekstatische Entrückung nachäffte, daß sie 
bei den Zuschauern allgemeine Bewunderung hervorrief. Sie stand dann stunden- 
lang da, die Arme in Kreuzesform ausgestreckt, mit unbeweglichen Augenlidern und 
starren Augen. Oder auch, sie erhob den Körper, als ob sie damit zum Himmel auf- 
fliegen wolle, ließ plötzlich das Gesicht in tausend Farben spielen, lag dann wieder 
wie tot da und strahlte gleich darauf in Lebensrot oder sie spielte gar die völlig Ent- 
seelte und tat dann wieder, als ob sie langsam zu sich selbst zurückkomme (ib. n. 6). 
Die •kühne" Behauptung des Cardanus (1501•76), der sich für den natürlichen 
Charakter solcher Leistungen aussprach, wurde so weitläufig (fuse) von Consalvus 
Durandus widerlegt, daß der gelehrte Philosoph und Arzt erst in unserem Jahrhun- 
dert der Hypnose-Hysterieforschung gerechtfertigt wurde. 

Wenn gar Levitationen und Bilokationen bei Heiden und Christen sowie Stigma- 
tisationen bei frommen und unfrommen Katholiken eben daselbst von Benedikt be- 
richtet werden, oder wenn •Besessene" Sünden anderer offenbarten, also Telepathie 
und Hellsehen sich in ihren Trancen kundgaben, dann ist es für ihn und seine Zeit 
sonnenklar, daß es sich hier nur um übermenschliche Kräfte handeln könne. Darin 
aber haben sich die Anschauungen der Wissenschaft durch die parapsychologischen 
Forschungen weitgehend geändert, und wir Theologen müssen, soweit es nicht schon 
geschehen ist, entsprechend umlernen. 

Aber auch für dieses Umlernen kann man sich auf seine Autorität berufen. De 
Beat. 1. IV, I c. 26 n. 1•7 stellt sich Benedikt die Frage, ob das Phänomen des Blut- 
schwitzens und Blutweinens ein Wunder sei. Patristik und Scholastik, führt er aus, 

: ejahen es. Dann aber kam der hl. Bernhard von Siena und später Suarez, die aus 
inneren Gründen für die Natürlichkeit des Geschehens eintraten. Entscheidend war 
schließlich, daß im 17. Jahrhundert der Exeget Maldonat und 1734 der Exeget und 
Geschichtsforscher Calmet auf zwei historische Tatsachen hinwiesen, wonach völlig 
gesunde Männer in Furcht vor dem ihnen bevorstehenden Tod am ganzen Körper 
Blut zu schwitzen anfingen. Daraus zieht Benedikt mit seinen Gewährsmännern den 
Schluß, daß auch beim Herrn am ölberg das Blutschwitzen eine natürliche Folge 
seiner Todesangst war, und daß darum das Phänomen des Blutschwitzens und Blut- 
weinens rein als solches noch kein Beweis für ein Wunder sei. Über die Stigmatisa- 
tion der bekannten Nonne von Bologna (1. III c. 49 n. 6) denkt Benedikt noch we- 
sentlich anders; sie ist ihm entweder göttlich oder teuflisch. Würde er darüber noch 
ebenso geurteilt haben, wenn ihm der Fall Lechler mit der schwer hysterischen E. K 
und der Fall Mook-Hamburg vorgelegen hätten? Ein anscheinendes Wunderge- 
schehen, das auch nur in einem einzigen Fall sich klar als mit natürlich-menschlichen 
Kräften gewirkt dargestellt, kann niemals mehr als Beweis für ein Wunder ange- 



Im Spiegel der Zeit 67 

sehen werden; es müßte denn sein, daß es sich secundum personam et secundum mo- 
dum von diesen Scheinwundern wesentlich unterschiede, wie etwa die Stigmatisation 
des hl. Franz22. H. Thurston S. J., der durch seine zahlreichen Aufsätze in den eng- 
lischen Zeitschriften The Month und Studies von 1919•33 berühmt gewordene My- 
stikforscher, hat darum aus seinen überreichen Fachkenntnissen heraus den Satz 
geprägt, daß jeder mystische Fachtheologe mit der Parapsychologie vertraut sein 
müsse. Die Vertrautheit mit beiden Disziplinen läßt zu dem zwingenden Schluß 
kommen: Trancen sind keine Ekstasen; Trancen und Ekstasen sind psychologische 
Gegensätze. 

12 M. Waldmann, •Stigmatisationen" im Lx. f. Theol. u. Kirche, 1937 und •Zum Problem 
der Stigmatisation", Theol.-prakt. Quartalsdi. 1939, S. 558. 

IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Natur und Ubernatur 
in der Aszetik des Ehrw. P. Liebermann 

Von Lambert D o h m e n C. S. Sp., Broichweiden 

Am 2. Februar dieses Jahres jährte sich 
zum hundertsten Mal der Todestag des 
Ehrw. P. Libermann1. Eigenartig war sein 
Lebensweg. Geboren 1802 als Sohn eines 
elsässischen Rabbiners, wollte er selber 
Rabbiner werden. Aber während seiner 
Studien an der jüdischen Akademie in 
Metz wurde er an seiner Religion irre und 
trat 1826 zur katholischen Kirche über. Er 
widmete sich der Vorbereitung zum geist- 
lichen Stande vor allem im Seminar St. Sul- 
pice; allein vor der Subdiakonatsweihe er- 
litt er einen epileptischen Anfall. Die Sul- 
picianer gewährten ihm hochherzig Asyl 
auf ihrem Landsitz Issy. Als in der Folge 
sein Leiden nachließ, schlug man ihn sogar 
den Eudisten als Novizenmeister vor. Als 
solcher weilte Libermann in Rennes 1837 
bis 1839. Auf den Rat seiner Gewissens- 
führer schloß er sich einer Vereinigung zur 
Bekehrung der Neger an und weilte 1840 in 
Rom, um die Zustimmung der Propaganda 
zu erhalten und die künftige Regel abzu- 
fassen. Von Kardinal Franzoni ermuntert, 

wurde er nach einem Aufenthalt von drei- 
viertel Jahren im Straßburger Seminar 1841 
zum Priester geweiht. Kurz darauf eröffnete 
er das Noviziat der Missionare vom Heili- 
gen Herzen Maria in der Nähe von Amiens. 
Langsam wuchs die Zahl der Mitglieder, sie 
wirkten in Haiti, Reunion, Mauritius und 
insbesondere auf dem afrikanischen Fest- 
lande. 1848 verschmolz P. Libermann seine 
Genossenschaft mit der seit 1703 bestehra 
den Gesellschaft vom Heiligen Geist2. 

P. Libermann ist nicht nur der Begründer 
der modernen Negermission, sondern auch 
ein bemerkenswerter Lehrer der Aszetik. 
Diese fand ihren Niederschlag nicht in 
Schriften, die für die Öffentlichkeit be- 
stimmt waren, sondern in kurzen Aufzeich- 
nungen, Konferenzen, Betrachtungen, dann 
den Regeln der Genossenschaft vom Hl. 
Herzen Maria bzw. vom Hl. Geist, vor allem 
aber in zahlreichen Briefen. Das gesamte 
diesbezügliche Material erschien in den No- 
tes et Documents, 13 Bände und 2 Ergän- 

1 Vgl. L. Dohmen, Ein Apostel der Ne- 
ger im 19. Jahrhundert, Speyer 1948. 

2 Die Genossenschaft zählt heute: 5 Erz- 
bischöfe, 31 Bischöfe, 6 Apostol. Präfekten, 
2315 Priester, 823 Brüder, 1058 Theologie- 
studenten, 1200 Missionsschüler. 

5« 




