Osterjubilus :

. Die Ostersequenz Notkers des Stammlers

Von Friedrich Wulf, S. J., Miinchen

Kein Wort entspricht dem Jubel des Festes aller Feste so sehr wie der ,wortlose®
Alleluiaruf. Von ihm sagt Augustin: , Wer jubiliert, spricht keine Worte, sondern
es ist ein Sang der Freude ohne Worte; es ist die Stimme des in Freude aufgeldsten
Herzens, das soviel wie méglich den Affekt auszudriicken sucht, wenn es auch den
Sinn nicht versteht. Wenn der Mensch in seinem Jubel sich freut, so geht er nach
einigen Lauten, die nicht der Sprache angehéren und auch keinen besonderen Sinn
haben, {iber zum Jauchzen ohne Worte, so dafl es den Anschein hat, er freue sich zwar,
die Freude sei aber zu grof}, als daf sie sich in Worte umsetzen lasse“. So geht es
auch der Kirche am Ostertag. Immer wieder unterbrieht sie sich in der festlichen
Liturgie vor lauter innerem Jubel, um im Alleluia der wortlosen Freude Raum zu
geben. Thren Hohepunkt erreicht diese Freude im Jubilus des Graduale, der den
feierlichen Ruf: ,Dies ist der Tag, den der Herr gemacht hat; an ihm lafit uns jubeln
und frohlich sein!® iberstromend und wortlos jauchzend weitertragt.

Dieser Jubilus war bis ins frithe Mittelalter hinein noch weit ausgedehnter und
freier stromend, d. h. dem subjektiven Empfinden einen grofieren Spielraum lassend,
als das heute in der Romischen Liturgie der Fall ist. Vor allem die hohen Festtage
waren durch besonders reich ausgeschmiickte Alleluia- Jubilationen oder Melismen
ausgezeichnet. Erst im 9. Jahrhundert begann man im Abendland diesen Jubilatio-
nen, die auch sequentiae hieflen (sequitur jubilatio, quam sequentiam vocant), einen
fortlaufenden Text zu unterlegen (versus ad sequentias), aus dem sich eine eigene
dichterische Form des liturgischen Gebetes und Gesanges, die sogenannte Sequenz
entwickelte, die sich sowohl sprachlich wie auch musikalisch vom spétantiken rémi-
schen Hymnus abhob. Wahrend der Hymnus durch den taktgegliederten Vers, durch
Assonanz und Reim und die Gleichstrophigkeit gekennzeichnet ist, kann man bei
der Sequenz, ,wenn man den Text von der Musik 16st und nicht auf den Ban des
Ganzen adhtet, . . . von silbenzihlender Prosa sprechen® (Schwietering).

Zunichst mégen es nur einzelne, besonders schwierige Melismen gewesen sein,
fiir die man auf diese Weise dem ungeschulten Sidnger eine Gedachtnisstiitze gab.
Der erste, von dem uns bezeugt ist, dafl er der ganzen Alleluiamelodie einen Text
unterlegte, war der Monch Iso aus dem Kloster Jumiéges in der Normandie. Als
dieser nach der Zerstérung und Niederbrennung seines Heimatklosters durch die
Normannen nach St. Gallen kam (um 860), wurde man auch hier mit dem neuen
Brauch bekannt. St. Gallen erlebte damals unter dem Abt Grimalt (841--872), der
vielleicht noch ein Schiiler Alkuins an der Pfalzschule zu Aachen gewesen war und
auf der Reichenau mit Walafrid Strabo in vertrautem Verhiltnis gestanden hatte,
gerade seine erste Bliite. Annalistik, Buchmalerei, Kirchengesang und Dichtkunst
fanden hier in gleicher Weise eine Pflege. Isos Anregung fiel darum auf einen frucht-
baren Boden.

Notker (1 912), wegen eines kleinen Sprachfehlers balbulus, der Stammler genannt,
wohl der bedeutendste St. Gallener Monch jener Zeit, fithrte die Versuche Isos wei-

6



82 Friedrich Wulf

ter und wurde so zum eigentlichen Vollender der liturgischen Sequenz. So sehr war
die neue dichterische Form mit seinem Namen verknipft, dal viele Sequenzen der
nachfolgenden Zeit einfachhin ihm zugeschrieben wurden, und es heute schwer fallt,
das urspriingliche Werk Notkers wieder sicher zu stellen. Notker schuf nicht nur
eigene Texte, sondern erginzte die zu seiner Zeit gebriaudlichen Alleluiamelodien
durch solche aus der byzantinischen Liturgie. Dabei unterlegte er hiufig einer Melo-
diephrase zwei Textsitze (clausulae), die dann wahrscheinlich von zwei Chéren ab-
wechselnd gesungen wurden. Zu den 40 Sequenzen, die nach der neuesten Forschung
Notkers sicheres Eigengut sind, zdhlt als eine der besten die hier wiedergegebene
Ostersequenz, die also anderthalb Jahrhunderte vor dem in die rémische Litur-
gie eingefithrten ,Victimae paschali laudes® Wipos (T nach 1048) entstanden ist.
Um sie ganz wiirdigen zu konnen, miifite man allerdings auch ihre Melodie kennen,
die oftmals dem Text gerade jene lineare Einfachheit, jene verhaltene Kraft, jene
zuchtvolle, adlige Hoheit gibt, die das Stilempfinden der Frihromantik so sehr aus-
zeichnen.

Wir bringen den Text in seiner urspriinglichen, lateinischen Fassung und in
einer modernen Ubersetzung:

Favent igitur

resurgenti Christo cuncta gaudiis:
Flores, segetes

redivivo fructu vernant,
et volucres

gelu tristi terso dulce iubilant.
Lucent clarins -

sol et luna morte Christi turbida;
Tellus herbida

resurgenti plaudit Christo,
quae tremula

eius morte se casuram minitat.

Dem aus Grabesnacht

Auferstandnen Heiland huldigt die Natur;
Blum und Saatgefild

Sind erwacht zu neuem Leben,

Der Vigel Chor

Nach des Winters Rauhreif singt sein Jubellied.
Heller strahlen nun

Mond und Sonne, die des Heilands Tod verstort,
Und in frischem Griin

Preist die Erde den Erstandnen,

Die, als er starb,

Dumpf erbebend ihrem Einsturz nahe schien.

Die Sequenz 18t noch ganz ihre Herkunft aus dem Alleluiagesang erkennen. Sie
ist Jubilus, Freudenruf, Preisgesang und Huldigung. Es geht nicht so sehr um die



Osterjubilus 83

inhaltliche Aussage, als um die in mannigfacher Variation wiederholte Preisung des
Auferstandenen. Der Tatsache der Auferstehung des Herrn, sowie ihrer Bedeutung
fiir das Leben des Christen wird an anderen Stellen der Liturgie gedacht; hier soll
nur ganz einfach der Freude, dem Dank und der Huldigung Raum gegeben werden.
Dabei wird ,das wortlos dahinstromende, geistgeborene Jauchzen der Ostkirche im
Abendland in Zucht, Klarheit und Mafl genommen und die Melodie ans Wort ge-
bunden® (Tichle).

Trotz des Fehlens einer eigentlich strophischen Gliederung und einer strengen
rhythmischen RegelmiBigkeit zeigt die Sequenz sprachlich einen klaren und geschlos-
senen Aufbau. Sie besteht aus 6 Langzeilen, die jeweils nach dem ersten Drittel eine
deutliche Zisur auf weisen. Es konnte gut sein, daf} je zwei Verse auf die gleiche Me-
lodie gesungen wurden, so dafl dem Text drei in sich abgerundete Tonsétze zugrunde
gelegen hitten. Der Rhythmus ist schwer und ausgesprochen wuchtig; er ist mehr
deutsch als lateinisch empfunden. Hin und wieder zeigt sich eine Neigung zu Asso-
nanz und Reim und damit de¢r Zug zur Regelmifigkeit und zur Ordnung. Die
dunklen Vokale sind bevorzugt und erhdhen die Gewichtigkeit der Worte. — Inhalt-
lich ist die Sequenz von einem einheitlichen Motiv durchformt. Die Natur, besser
gesagt die Erde bringt dem auferstandenen Christus ihr Preislied dar. Die einzelnen
Satze beanspruchen zunichst keine besondere Tiefsinnigkeit. Im Gegensatz zur Herb-
heit und Harte der Sprache und des Rhythmus verraten sie Sinn fiir Anmut und
Heiterkeit und verstrémen eine kindlich jubelnde Freude, ohne allerdings ganz der
Wehmut zu entbehren. Bei niherem Zusehen erkennt man aber, dafl die Verse r'licht'
frei und mithelos dem Herzen des Dichters entstrémt sind, sondern ihm vor allem der
Sinn fir Ordnung und Form, fir Zucht und Maf) zur Seite standen.:

Die erste Zeile gibt das Thema an. Das Mit{elstiick zeigt eine Bewegung von unten
nach oben: Blumen und Felder, die Vogel in der Luft und endlich Sonne und Mond
jubeln in ansteigender Linie dem Auferstandenen zu. Die beiden letzten Zeilen fas-
sen die Einzelaussagen noch einmal zusammen und geben dem Ganzen einen klaren
Abschluf und seinen eigentlichen Sinn; sie verraten eine tiefe und zusammenhin-
gende Schau des grundlegendsten aller christlichen Heilsmysterien. Von ihnen hat
darum auch die Interpretation der Sequenz auszugehen.

Es geht diesem Monch, der aus der Mitte des Glaubens zu denken gewohnt ist,
nicht darum, den j3hrlichen Rhythmus der sich wiedererneuernden Natur als schone
Folie zur Ausschmiickung und Feier des Ostergeheimnisses zu gebrauchen, noch viel
weniger will er selbstverstindlich das geschichtliche Geheimnis der Auferstehung
zu einem sich stindig wiederholenden Geschehen entwerten. Alles, buchstablich alles
Irdische (cuncta) steht fiir ihn mit der geschichtlichen Tatsache von Tod und Auf-
erstehung Christi in unmittelbarem Zusammenhang. Es ist nicht nur ein passendes
Symbol, wenn Sonne und Mond sich bei Christi Tod verfinsterten und die Felsen
barsten. Das feststellbare Erdbeben war ein wirkliches Anzeichen dafiir, dafl die
Erde zusammenzustiirzen drohte, dafl sie dem Untergang nahe war. In ihrer inner-
sten Mitte hat sie in Christi Tod schon den Tod erlitten. Denn Christus selbst ist die
Mitte der ganzen geschaffenen Welt. Seit seinem Tod ist diese Weltzeit, wie Paulus
sagt, zusammengedriickt worden (1 Kor 7, 29), ist diese Welt anf Abbruch gestelit,
stindig dem endgiltigen Untergang nahe.

&



84 Friedrich Wulf

Das ist aber nur die eine Seite des Geheimnisses. So wie die Erde in Christi Tod
mithineingenommen wurde, so erhielt sie auch Anteil an seiner Auferstehung. Im
Geheimnis der Auferstehung wurde die Mitte der geschaffenen Welt, vor allem
auch der materiellen Welt, vom Fluch des Todes befreit und zu neuem, immerwih-
rendem Leben berufen. In Christi Auferstehung wurde der Keim der Auferstehung
zum ewigen Leben so tief in die Erde gesenkt, dafl er nie wieder daraus entfernt wer-
den kann. Jedes Lebewesen trigt darum nicht nur den Keim der Verwesung in sich,
sondern noch viel mehr den Keim der Auferstehung. Denn die ganze Kreatur seufzt
und liegt wie in Wehen und sehnt sich nach dem Offenbarwerden der Herrlichkeit
der Kinder Gottes (R6m 8). Alles Lebendige, alles Blithen und Sich-Erneuvern der
Natur ist darum ein wirkliches Zeichen fiir jenes Leben, das mit Christi Auferste-
hung fiir die geschaffene Welt moglich geworden ist und schon begonnen hat.

Von hierher gesehen haben die Aussagen Notkers ein ganz anderes Gewicht. Die
wiedererwachte Natur in ihrem Prangen und Blihen, ihrem Jauchzen und Froh-
-locken zeigt mehr als den rein naturhaften Vorgang des Wechsels der Jahreszeiten an.
Es gibt iiberhaupt nichts rein Natiirliches mehr. Es gibt nur mehr die eine iibernatiir-
liche Ordnung in Christus, begonnen und begriindet in seiner Menschwerdung, voll-
endet und verewigt in seinem Tod und seiner Auferstehung. Alles Geschaffene spie-
gelt diese Ordnung des géttlichen Lebens im menschgewordenen, gestorbenen und
auferstandenen Gottessohn wider, und ohne diesen Bezug ist es hinfdllig und wert-
los. Darum kann auch die wiedererwachte Natur des Frithjahrs ebenso unmittelbar
in einen Zusammenhang mit der Auferstehung des Herrn gebracht werden wie die
Verfinsterung von Sonne und Mond und das Beben der Erde mit dem Tode Jesu.

Notker schrieb seine Sequenz im 9. Jahrhundert, in einer Zeit also, in der Uber-
natur und Natur, Glaube und Wissen in erster Linie noch als eine grofie Einheit ge-
seben wurden, nicht so sehr in ihrer Unterschiedenheit wie in der Hochscholastik des
18. Jahrhunderts. Dabei lag der Akzent eindeutig auf der ubernatirlichen Welt der
Heilsmysterien. Alles wird vom Glauben her erfafit und wieder in Hinsicht auf die
Geheimnisse des Glaubens gesehen. Die Kirche ist die eigentliche Sinnspitze der
Welt. Sie umfafit beides: Geistliches und Weltliches, Sacerdotium und Imperium,
Papsttum und Kaisertum. Sie und sie allein ist selbstverstindlich auch die Hiiterin
und Vermittlerin des geistigen Erbes der Antike. Ihr ist die Pflege der Kiinste und
Wissenschaften — noch ganz anders als in cluniazensischer Zeit — anvertraut;
nichts, was Himmel und Erde bewegt, nichts von allen geschaffenen Dingen wird von
ihr verurteilt und verworfen. Aus diesem religidsen Einheitsbewufitsein stammen
unsere Verse, aus dem ungebrochenen Glauben an die alles erneuernde Tat des auf-
erstandenen Christus.

So sehr ist unserem Monch die Glaubenswelt die eigentliche Welt, so sehr wird
alles Geschopfliche auf sie hingeordnet und von ibr aus gedeutet, dafl er selbst mit
seiner eigenen Person ganz dahinter zuriicktritt. Er redet nicht von seinem eigenen
Heil, das in der Auferstehung des Herrn seine Grundlage erhielt, er spricht nicht
einmal seine eigene Freude aus an diesem groflen und einzigartigen Freudentage.
Er sieht vielmehr die Heilstat Christi zunéchst in ihrer universalen, kosmischen Be-
deutung, wie es in der Theologie bis dahin iiberhaupt Brauch war.

Das ist um so bemerkenswerter, als Notker ein fast moderner Mensch genannt



Ostermysterium 85

werden kann und sich von seinen Zeitgenossen sichtlich abhob. Ekkehard IV., der
spitere Chronist, der Fortsetzer der casus Sti Galli, nennt ihn ,schmichtigen Leibes,
aber nicht Geistes, stotternd mit der Zunge, aber nicht mit dem Geiste, in gottlichen
Dingen kiihn emporstrebend, ein Gefifl des Heiligen Geistes, wie es damals in
gleicher Fiille keines gab“. ,Zart, dngstlich und schreckhaft kimpft er heroisch gegen
die vielen Anfechtungen, denen seine leicht nervise Natur ausgesetzt ist* (Tiichle).
Wie sehr mufite ihm da das Bediirfnis kommen, sich selbst auszusprechen, von seinen
eigenen Freuden und Leiden zu erzihlen. Aber das opus Dei und die Regula des
Vaters Benedikt haben ihn in die Schule genommen und geformt und ihm jenen Sinn
fir Objektivitdt, fiir Form und Mafl mitgegeben, wie sie in unserer Sequenz in so
vielfiltiger Weise zum Ausdruck kommen.

Stark und rein und wieder voller Anmut klingen seine Verse, wie aus grofler,
klarer Hohe, die den Kampf geschaut hat und den Sieg ihr eigen nennt. Es liegt
wirklich etwas von der Gréfle und Abgeklirtheit des Siegers von Golgotha iiber
ihnen. Nicht um den Menschen geht es, sondern um Gott, um den Preis seines Ruh-
mes, und alles Geschaffene ist nur dazu da, Christus, dem eingeborenen und aufer-
standenen Gottessohn in seinem Siege zuzujubeln. ,Dies ist der Tag, den der Herr ge-
macht hat; an ihm laflt uns jubeln und frohlich sein! Preiset den Herrn, denn er ist
gut und ewig wihret sein Erbarmen. Alleluia!“

Anmerkungen ungd Hinweise:

Zum Ganzen siche die neueste Monographie iiber Notker von W. v. d. Steinen, 2 Bde,
Bern 1948, — Ferner: Julius Schwietering, Die deutsche Dichtung des Mittelalters (Hand-
buch der Literatnrwissenschaft), Potsdam (0. J.) S. 16—19; dort auch das Zitat aus Augu-
stinus. — Hermann Tiichle, Kirchengeschichte Schwabens, Stuttgart 1950, 11. Die Kultur von
St. Gallen. 8. 162 ff. — Der lateinische Text der Sequenz ist zitiert nach Carl Bedk, Mittel-
lateinische Dichtung (Sammlung Géschen), Berlin und Leipzig 1926, S. 32; die deutsche
Ubersetzung stammt von Paul von Winterfeld, Deutsche Dichter des lateinischen Mittel-

alters in deutschen Versen, 3./4. Aufl. 1922, S. 192. Die dort noch hinzugefiigten Verse
scheinen eine spitere Zntat zu sein.

Das Ostermysterium
im Lichte der urapostolischen Verkiindigung

Von Univ.-Prof. Dr. Josef Rupert Geiselmann, Tiibingen

In jungen Jahren habe ich einmal eine Osterpredigt gehalten mit dem Thema:
Ostern, die Auferstchung der Natur — die Auferstehung des Herrn — unsere eigene
Auferstehung. Riickschauend von dem aus, was mir heute als das apostolische
Kerygma vom Ostermysterium feststeht!, wird es mir bei diesem Thema mehr wie
unbchaglich. Denn so kénnte man von Ostern anch predigen, wenn die Auferstehung
des Herrn ein Mythos wire, die Verdichtung von dem, was sich in der Natur immer
wiederholt, in das Schicksal eines Gottes. Die Auferwedkung des Herrn ist aber ge-
rade nicht Mythos, sondern ein heilsgeschichtliches Ereignis, ein Mysterium. In spi-

1 VYgl. mein Buch: Jesus der Christus, Kathol. Bibelwerk, Stuttgart 1951





