
Osterjubilus 
. Die Ostersequenz Kotkers des Stammlers 

Von Friedrich Wulf, S. J., München 

Kein Wort entspricht dem Jubel des Festes aller Feste so sehr wie der •wortlose" 
Alleluiaruf. Von ihm sagt Augustin: •Wer jubiliert, spricht keine Worte, sondern 
es ist ein Sang der Freude ohne Worte; es ist die Stimme des in Freude aufgelösten 
Herzens, das soviel wie möglich den Affekt auszudrücken sucht, wenn es auch den 
Sinn nicht versteht. Wenn der Mensch in seinem Jubel sich freut, so geht er nach 
einigen Lauten, die nicht der Sprache angehören und auch keinen besonderen Sinn 
haben, über zum Jauchzen ohne Worte, so daß es den Anschein hat, er freue sich zwar, 
die Freude sei aber zu groß, als daß sie sich in Worte umsetzen lasse". So geht es 
auch der Kirche am Ostertag. Immer wieder unterbricht sie sich in der festlichen 
Liturgie vor lauter innerem Jubel, um im Alleluia der wortlosen Freude Raum zu 
geben. Ihren Höhepunkt erreicht diese Freude im Jubilus des Graduale, der den 
feierlichen Ruf: •Dies ist der Tag, den der Herr gemacht hat; an ihm laßt uns jubeln 
und fröhlich sein!" überströmend und wortlos jauchzend weiterträgt. 

Dieser Jubilus war bis ins frühe Mittelalter hinein noch weit ausgedehnter und 
freier strömend, d. h. dem subjektiven Empfinden einen größeren Spielraum lassend, 
als das heute in der Römischen Liturgie der Fall ist. Vor allem die hohen Festtage 
waren durch besonders reich ausgeschmückte Alleluia-Jubilationen oder Melismen 
ausgezeichnet. Erst im 9. Jahrhundert begann man im Abendland diesen Jubilatio- 
nen, die auch sequentiae hießen (sequitur jubilatio, quam sequentiam vocant), einen 
fortlaufenden Text zu unterlegen (versus ad sequentias), aus dem sich eine eigene 
dichterische Form des liturgischen Gebetes und Gesanges, die sogenannte Sequenz 
entwickelte, die sich sowohl sprachlich wie auch musikalisch vom spätantiken römi- 
schen Hymnus abhob. Während der Hymnus durch den taktgegliederten Vers, durch 
Assonanz und Reim und die Gleichstrophigkeit gekennzeichnet ist, kann man bei 
der Sequenz, •wenn man den Text von der Musik löst und nicht auf den Bau des 
Ganzen achtet, . . . von silbenzählender Prosa sprechen" (Schwietering). 

Zunächst mögen es nur einzelne, besonders schwierige Melismen gewesen sein, 
für die man auf diese Weise dem ungeschulten Sänger eine Gedächtnisstütze gab. 
Der erste, von dem uns bezeugt ist, daß er der ganzen Alleluiamelodie einen Text 
unterlegte, war der Mönch Iso aus dem Kloster Jumieges in der Normandie. Als 
dieser nach der Zerstörung und Niederbrennung seines Heimatklosters durch die 
Normannen nach St. Gallen kam (um 860), wurde man auch hier mit dem neuen 
Brauch bekannt. St. Gallen erlebte damals unter dem Abt Grimalt (841•872), der 
vielleicht noch ein Schüler Alkuins an der Pfalzschule zu Aachen gewesen war und 
auf der Reichenau mit Walafrid Strabo in vertrautem Verhältnis gestanden hatte, 
gerade seine erste Blüte. Annalistik, Buchmalerei, Kirchengesang und Dichtkunst 
fanden hier in gleicher Weise eine Pflege. Isos Anregung fiel darum auf einen frucht- 
baren Boden. 

Notker (t 912), wegen eines kleinen Sprachfehlers balbulus, der Stammler genannt, 
wohl der bedeutendste St. Gallener Mönch jener Zeit, führte die Versuche Isos wei- 



82 Friedrich Wulf 

ter und wurde so zum eigentlichen Vollender der liturgischen Sequenz. So sehr war 
die neue dichterische Form mit seinem Namen verknüpft, daß viele Sequenzen der 
nachfolgenden Zeit einfachhin ihm zugeschrieben wurden, und es heute schwer fällt, 
das ursprüngliche Werk Notkers wieder sicher zu stellen. Notker schuf nicht nur 
eigene Texte, sondern ergänzte die zu seiner Zeit gebräuchlichen Alleluiamelodien 
durch solche aus der byzantinischen Liturgie. Dabei'unterlegte er häufig einer Melo- 
diephrase zwei Textsätze (clausulae), die dann wahrscheinlich von zwei Chören ab- 
wechselnd gesungen wurden. Zu den 40 Sequenzen, die nach der neuesten Forschung 
Notkers sicheres Eigengut sind, zählt als eine der besten die hier wiedergegebene 
Ostersequenz, die also anderthalb Jahrhunderte vor dem in die römische Litur- 
gie eingeführten •Victimae paschali laudes" Wipos (f nach 1048) entstanden ist. 
Um sie ganz würdigen zu können, müßte man allerdings auch ihre Melodie kennen, 
die oftmals dem Text gerade jene lineare Einfachheit, jene verhaltene Kraft, jene 
zuchtvolle, adlige Hoheit gibt, die das Stilempfinden der Frühromantik so sehr aus- 
zeichnen. 

Wir bringen den Text in seiner ursprünglichen, lateinischen Fassung und in 
einer modernen Übersetzung: 

Favent igitur 
resurgenti Christo cuncta gaudiis: 

Flores, segetes 
redivivo fructu vernant, 

et volucres 
gelu tristi terso dulce iubilant. 

Lucent clarius 
sol et luna morte Christi turbida; 

Tellus herbida 
resurgenti plaudit Christo, 

quae tremula 
eius morte se casuram minitat. 

Dem aus Grabesnacht 
Auferstandnen Heiland huldigt die Natur; 
Blum und Saatgefild 
Sind erwacht zu neuem Leben, 
Der Vögel Chor 
Nach des Winters Rauhreif singt sein Jubellied. 
Heller strahlen nun 
Mond und Sonne, die des Heilands Tod verstört, 
Und in frischem Grün 
Preist die Erde den Erstandnen, 
Die, als er starb, 
Dumpf erbebend ihrem Einsturz nahe schien. 

Die Sequenz läßt noch ganz ihre Herkunft aus dem Alleluiagesang erkennen. Sie 
ist Jubilus, Freudenruf, Preisgesang und Huldigung. Es geht nicht so sehr um die 



Oslerjubilus 83 

inhaltliche Aussage, als um die in mannigfacher Variation wiederholte Preisung des 
Auferstandenen. Der Tatsache der Auferstehung des Herrn, sowie ihrer Bedeutung 
für das Leben des Christen wird an anderen Stellen der Liturgie gedacht; hier soll 
nur ganz einfach der Freude, dem Dank und der Huldigung Raum gegeben werden. 
Dabei wird •das wortlos dahinströmende, geistgeborene Jauchzen der Ostkirche im 
Abendland in Zucht, Klarheit und Maß genommen und die Melodie ans Wort ge- 
bunden" (Tüchle). 

Trotz des Fehlens einer eigentlich strophischen Gliederung und einer strengen 
rhythmischen Regelmäßigkeit zeigt die Sequenz sprachlich einen klaren und geschlos- 
senen Aufbau. Sie besteht aus 6 Langzeilen, die jeweils nach dem ersten Drittel eine 
deutliche Zäsur aufweisen. Es könnte gut sein, daß je zwei Verse auf die gleiche Me- 
lodie gesungen wurden, so daß dem Text drei in sich abgerundete Tonsätze zugrunde 
gelegen hätten. Der Rhythmus ist schwer und ausgesprochen wuchtig; er ist mehr 
deutsch als lateinisch empfunden. Hin und wieder zeigt sich eine Neigung zu Asso- 
nanz und Reim und damit der Zug zur Regelmäßigkeit und zur Ordnung. Die 
dunklen Vokale sind bevorzugt und erhöhen die Gewichtigkeit der Worte. • Inhalt- 
lich ist die Sequenz von einem einheitlichen Motiv durchformt. Die Natur, besser 
gesagt die Erde bringt dem auferstandenen Christus ihr Preislied dar. Die einzelnen 
Sätze beanspruchen zunächst keine besondere Tiefsinnigkeit. Im Gegensatz zur Herb- 
heit und Härte der Sprache und des Rhythmus verraten sie Sinn für Anmut und 
Heiterkeit und verströmen eine kindlich jubelnde Freude, ohne allerdings ganz der 
Wehmut zu entbehren. Bei näherem Zusehen erkennt man aber, daß die Verse nicht 
frei und mühelos dem Herzen des Dichters entströmt sind, sondern ihm vor allem der 
Sinn für Ordnung und Form, für Zucht und Maß zur Seite standen. 

Die erste Zeile gibt das Thema an. Das Mittelstück zeigt eine Bewegung von unten 
nach oben: Blumen und Felder, die Vögel in der Luft und endlich Sonne und Mond 
jubeln in ansteigender Linie dem Auferstandenen zu. Die beiden letzten Zeilen fas- 
sen die Einzelaussagen noch einmal zusammen und geben dem Ganzen einen klaren 
Abschluß und seinen eigentlichen Sinn; sie verraten eine tiefe und zusammenhän- 
gende Schau des grundlegendsten aller christlichen Heilsmysterien. Von ihnen hat 
darum auch die Interpretation der Sequenz auszugehen. 

Es geht diesem Mönch, der aus der Mitte des Glaubens zu denken gewohnt ist, 
nicht darum, den jährlichen Rhythmus der sich wiedererneuernden Natur als schöne 
Folie zur Ausschmückung und Feier des Ostergeheimnisses zu gebrauchen, noch viel 
weniger will er selbstverständlich das geschichtliche Geheimnis der Auferstehung 
zu einem sich ständig wiederholenden Geschehen entwerten. Alles, buchstäblich alles 
Irdische (cuncta) steht für ihn mit der geschichtlichen Tatsache von Tod und Auf- 
erstehung Christi in unmittelbarem Zusammenhang. Es ist nicht nur ein passendes 
Symbol, wenn Sonne und Mond sich bei Christi Tod verfinsterten und die Felsen 
barsten. Das feststellbare Erdbeben war ein wirkliches Anzeichen dafür, daß die 
Erde zusammenzustürzen drohte, daß sie dem Untergang nahe war. In ihrer inner- 
sten Mitte hat sie in Christi Tod schon den Tod erlitten. Denn Christus selbst ist die 
Mitte der ganzen geschaffenen Welt. Seit seinem Tod ist diese Weltzeit, wie Paulus 
sagt, zusammengedrückt worden (1 Kor 7, 29), ist diese Welt auf Abbruch gestellt, 
ständig dem endgültigen Untergang nahe. 



84 Friedrich Wulf 

Das ist aber nur die eine Seite des Geheimnisses. So wie die Erde in Christi Tod 
mithineingenommen wurde, so erhielt sie auch Anteil an seiner Auferstehung. Im 
Geheimnis der Auferstehung wurde die Mitte der geschaffenen Welt, vor allem 
auch der materiellen Welt, vom Fluch des Todes befreit und zu neuem, immerwäh- 
rendem Leben berufen. In Christi Auferstehung wurde der Keim der Auferstehung 
zum ewigen Leben so tief in die Erde gesenkt, daß er nie wieder daraus entfernt wer- 
den kann. Jedes Lebewesen trägt darum nicht nur den Keim der Verwesung in sich, 
sondern noch viel mehr den Keim der Auferstehung. Denn die ganze Kreatur seufzt 
und liegt wie in Wehen und sehnt sich nach dem Offenbarwerden der Herrlichkeit 
der Kinder Gottes (Rom 8). Alles Lebendige, alles Blühen und Sich-Erneuern der 
Natur ist darum ein wirkliches Zeichen für jenes Leben, das mit Christi Auferste- 
hung für die geschaffene Welt möglich geworden ist und schon begonnen hat. 

Von hierher gesehen haben die Aussagen Notkers ein ganz anderes Gewicht. Die 
wiedererwachte Natur in ihrem Prangen und Blühen, ihrem Jauchzen und Froh- 
locken zeigt mehr als den rein naturhaften Vorgang des Wechsels der Jahreszeiten an. 
Es gibt überhaupt nichts rein Natürliches mehr. Es gibt nur mehr die eine übernatür- 
liche Ordnung in Christus, begonnen und begründet in seiner Menschwerdung, voll- 
endet und verewigt in seinem Tod und seiner Auferstehung. Alles Geschaffene spie- 
gelt diese Ordnung des göttlichen Lebens im menschgewordenen, gestorbenen und 
auferstandenen Gottessohn wider, und ohne diesen Bezug ist es hinfällig und wert- 
los. Darum kann auch die wiedererwachte Natur des Frühjahrs ebenso unmittelbar 
in einen Zusammenhang mit der Auferstehung des Herrn gebracht werden wie die 
Verfinsterung von Sonne und Mond und das Beben der Erde mit dem Tode Jesu. 

Notker schrieb seine Sequenz im 9. Jahrhundert, in einer Zeit also, in der Über- 
natur und Natur, Glaube und Wissen in erster Linie noch als eine große Einheit ge- 
sehen wurden, nicht so sehr in ihrer Unterschiedenheit wie in der Hochscholastik des 
13. Jahrhunderts. Dabei lag der Akzent eindeutig auf der übernatürlichen Welt der 
Heilsmysterien. Alles wird vom Glauben her erfaßt und wieder in Hinsicht auf die 
Geheimnisse des Glaubens gesehen. Die Kirche ist die eigentliche Sinnspitze der 
Welt. Sie umfaßt beides: Geistliches und Weltliches, Sacerdotium und Imperium, 
Papsttum und Kaisertum. Sie und sie allein ist selbstverständlich auch die Hüterin 
und Vermittlerin des geistigen Erbes der Antike. Ihr ist die Pflege der Künste und 
Wissenschaften • noch ganz anders als in cluniazensischer Zeit • anvertraut; 
nichts, was Himmel und Erde bewegt, nichts von allen geschaffenen Dingen wird von 
ihr verurteilt und verworfen. Aus diesem religiösen Einheitsbewußtsein stammen 
unsere Verse, aus dem ungebrochenen Glauben an die alles erneuernde Tat des auf- 
erstandenen Christus. 

So sehr ist unserem Mönch die Glaubenswelt die eigentliche Welt, so sehr wird 
alles Geschöpfliche auf sie hingeordnet und von ihr aus gedeutet, daß er selbst mit 
seiner eigenen Person ganz dahinter zurücktritt. Er redet nicht von seinem eigenen 
Heil, das in der Auferstehung des Herrn seine Grundlage erhielt, er spricht nicht 
einmal seine eigene Freude aus an diesem großen und einzigartigen Freudentage. 
Er sieht vielmehr die Heilstat Christi zunächst in ihrer universalen, kosmischen Be- 
deutung, wie es in der Theologie bis dahin überhaupt Brauch war. 

Das ist um so bemerkenswerter, als Notker ein fast moderner Mensch genannt 



Ostermysterium 85 

werden kann und sich von seinen Zeitgenossen sichtlich abhob. Ekkehard IV., der 
spätere Chronist, der Fortsetzer der casus St' Galli, nennt ihn •schmächtigen Leibes, 
aber nicht Geistes, stotternd mit der Zunge, aber nicht mit dem Geiste, in göttlichen 
Dingen kühn emporstrebend, ein Gefäß des Heiligen Geistes, wie es damals in 
gleicher Fülle keines gab". •Zart, ängstlich und schreckhaft kämpft er heroisch gegen 
die vielen Anfechtungen, denen seine leicht nervöse Natur ausgesetzt ist" (Tüchle). 
Wie sehr mußte ihm da das Bedürfnis kommen, sich selbst auszusprechen, von seinen 
eigenen Freuden und Leiden zu erzählen. Aber das opus Dei und die Regula des 
Vaters Benedikt haben ihn in die Schule genommen und geformt und ihm jenen Sinn 
für Objektivität, für Form und Maß mitgegeben, wie sie in unserer Sequenz in so 
vielfältiger Weise zum Ausdruck kommen. 

Stark und rein und wieder voller Anmut klingen seine Verse, wie aus großer, 
klarer Höhe, die den Kampf geschaut hat und den Sieg ihr eigen nennt. Es liegt 
wirklich etwas von der Größe und Abgeklärtheit des Siegers von Golgotha über 
ihnen. Nicht um den Menschen geht es, sondern um Gott, um den Preis seines Ruh- 
mes, und alles Geschaffene ist nur dazu da,' Christus, dem eingeborenen und aufer- 
standenen Gottessohn in seinem Siege zuzujubeln. •Dies ist der Tag, den der Herr ge- 
macht hat; an ihm laßt uns jubein und fröhlich sein! Preiset den Herrn, denn er ist 
gut und ewig währet sein Erbarmen. Alleluia!" 

Anmerkungen unji Hinweise: 
Zum Ganzen siehe die neueste Monographie über Notker von W. v. d. Steinen, 2 Bde, 

Bern 1948. • Ferner: Julius Schwietering, Die deutsche Dichtung des Mittelalters (Hand- 
buch der Literaturwissenschaft), Potsdam (o. J.) S. 16•19; dort auch das Zitat aus Augu- 
stinus. • Hermann Tüchle, Kirchengeschichte Schwabens, Stuttgart 1950, 11. Die Kultur von 
St. Gallen. S. 162 ff. • Der lateinische Text der Sequenz ist zitiert nach Carl Beck, Mittel- 
lateinische Dichtung (Sammlung Göschen), Berlin und Leipzig 1926, S. 32; die deutsche 
Übersetzung stammt von Paul von Winterfeld, Deutsche Dichter des lateinischen Mittel- 
alters in deutschen Versen, 3./4. Aufl. 1922, S. 192. Die dort noch hinzugefügten Verse 
scheinen eine spätere Zutat zu sein. 

Das Ostermysterium 
im Lichte der urapostolischen Verkündigung 

Von Univ.-Prof. Dr. Josef Rupert Geiselmann, Tübingen 

In jungen Jahren habe ich einmal eine Osterpredigt gehalten mit dem Thema; 
Ostern, die Auferstehung der Natur • die Auferstehung des Herrn • unsere eigene 
Auferstehung. Rückschauend von dem aus, was mir heute als das apostolische 
Kerygma vom Ostermysterium feststeht1, wird es mir bei diesem Thema mehr wie 
unbehaglich. Denn so könnte man von Ostern auch predigen, wenn die Auferstehung 
des Herrn ein Mythos wäre, die Verdichtung von dem, was sich in der Natur immer 
wiederholt, in das Schicksal eines Gottes. Die Auferweckung des Herrn ist aber ge- 
rade nicht Mythos, sondern ein heilsgeschichtliches Ereignis, ein Mysterium. In spä- 

Vgl. mein Buch: Jesus der Christus, Kathol. Bibelwerk, Stuttgart 1951 




