Ostermysterium 85

werden kann und sich von seinen Zeitgenossen sichtlich abhob. Ekkehard IV., der
spitere Chronist, der Fortsetzer der casus Sti Galli, nennt ihn ,schmichtigen Leibes,
aber nicht Geistes, stotternd mit der Zunge, aber nicht mit dem Geiste, in gottlichen
Dingen kiihn emporstrebend, ein Gefifl des Heiligen Geistes, wie es damals in
gleicher Fiille keines gab“. ,Zart, dngstlich und schreckhaft kimpft er heroisch gegen
die vielen Anfechtungen, denen seine leicht nervise Natur ausgesetzt ist* (Tiichle).
Wie sehr mufite ihm da das Bediirfnis kommen, sich selbst auszusprechen, von seinen
eigenen Freuden und Leiden zu erzihlen. Aber das opus Dei und die Regula des
Vaters Benedikt haben ihn in die Schule genommen und geformt und ihm jenen Sinn
fir Objektivitdt, fiir Form und Mafl mitgegeben, wie sie in unserer Sequenz in so
vielfiltiger Weise zum Ausdruck kommen.

Stark und rein und wieder voller Anmut klingen seine Verse, wie aus grofler,
klarer Hohe, die den Kampf geschaut hat und den Sieg ihr eigen nennt. Es liegt
wirklich etwas von der Gréfle und Abgeklirtheit des Siegers von Golgotha iiber
ihnen. Nicht um den Menschen geht es, sondern um Gott, um den Preis seines Ruh-
mes, und alles Geschaffene ist nur dazu da, Christus, dem eingeborenen und aufer-
standenen Gottessohn in seinem Siege zuzujubeln. ,Dies ist der Tag, den der Herr ge-
macht hat; an ihm laflt uns jubeln und frohlich sein! Preiset den Herrn, denn er ist
gut und ewig wihret sein Erbarmen. Alleluia!“

Anmerkungen ungd Hinweise:

Zum Ganzen siche die neueste Monographie iiber Notker von W. v. d. Steinen, 2 Bde,
Bern 1948, — Ferner: Julius Schwietering, Die deutsche Dichtung des Mittelalters (Hand-
buch der Literatnrwissenschaft), Potsdam (0. J.) S. 16—19; dort auch das Zitat aus Augu-
stinus. — Hermann Tiichle, Kirchengeschichte Schwabens, Stuttgart 1950, 11. Die Kultur von
St. Gallen. 8. 162 ff. — Der lateinische Text der Sequenz ist zitiert nach Carl Bedk, Mittel-
lateinische Dichtung (Sammlung Géschen), Berlin und Leipzig 1926, S. 32; die deutsche
Ubersetzung stammt von Paul von Winterfeld, Deutsche Dichter des lateinischen Mittel-

alters in deutschen Versen, 3./4. Aufl. 1922, S. 192. Die dort noch hinzugefiigten Verse
scheinen eine spitere Zntat zu sein.

Das Ostermysterium
im Lichte der urapostolischen Verkiindigung

Von Univ.-Prof. Dr. Josef Rupert Geiselmann, Tiibingen

In jungen Jahren habe ich einmal eine Osterpredigt gehalten mit dem Thema:
Ostern, die Auferstchung der Natur — die Auferstehung des Herrn — unsere eigene
Auferstehung. Riickschauend von dem aus, was mir heute als das apostolische
Kerygma vom Ostermysterium feststeht!, wird es mir bei diesem Thema mehr wie
unbchaglich. Denn so kénnte man von Ostern anch predigen, wenn die Auferstehung
des Herrn ein Mythos wire, die Verdichtung von dem, was sich in der Natur immer
wiederholt, in das Schicksal eines Gottes. Die Auferwedkung des Herrn ist aber ge-
rade nicht Mythos, sondern ein heilsgeschichtliches Ereignis, ein Mysterium. In spi-

1 VYgl. mein Buch: Jesus der Christus, Kathol. Bibelwerk, Stuttgart 1951



86 Dr. Jos. R. Geiselmann

teren Jahren habe ich dann einmal das Thema durchgefiihrt, das uns durch 1 Kor 15,
12—19 so nahegelegt wird: Die Auferstehung Jesu — die Grundlage unseres christ-
lichen Glaubens und Hoffens. Die Auferstehung wird hier als wirkliches Geschehen
und als das Wunder aller Wunder dadurch aufgezeigt, da alle natiirlichen Erkla-
rungsversuche, angefangen von der Hypothese des Betruges der Jiinger bis zur
Visionshypothese, als unhaltbar aufgewiesen werden. Riickschanend ist es mir anch
bei diesem Thema nicht mehr wohl. Denn hier ist das Geheimnis der Auferstehung
isoliert und nur nach seinem iibernatiirlichen Sein betrachtet. Beide Themen fehlen
dadurch, daf sie am eigentlichen Oster-Mysterium vorbeigehen und es im Wort der
Verkiindigung nicht ansschépfen.

So wie mir wird es wohl vielen dhnlich ergangen sein: Wir haben in unserer
Osterpredigt am eigentlichen Thema, dem Oster-Mysterium, vorbeigeredet und
haben dabei eigentlich ein Doppelleben gefiihrt, als Prediger und als Liturgiker.
Wir haben ein anderes verkiindigt und ein anderes in der Liturgie der Osternacht
gebetet. So haben wir mit der herkémmlichen Osterpredigt nicht nur am Oster-
Mysterium, sondern auch an dem vorbeigeredet, was uns die betende Kirche in ihrer
Osterliturgie des Karsamstages vom Ostermysterium kiindet. Wir haben in unserer
Predigt so getan, als ob es so etwas wie eine lex orandi vom Ostermysterium gar
nicht gebe und sie fiir uns keine lex credendi und darum auch keine lex praedicandi
sei. Aber gerade sie hiite uns sagen kénnen, was denn das Oster-Mysterium eigent-
lich sei. Schuld daran, warum das nicht geschehen ist, trug die Vorverlegung der
Liturgie der Osternacht auf den Karsamstag Morgen. Damit war eigentlich das
lebendige Band zwischen der Osterliturgie und der Verkiindigung des Oster-
Mysteriums zerschnitten. Das ist voriiber und damit ist fiir uns eine neue Situation
geschaffen, die wie von selbst die Verkiindigung des Oster-Mysteriums aus der
Liturgie der Osternacht herauswachsen 148t und es uns leicht macht, in unserer
Predigt wirklich vom Oster-Mysterium zu kiinden.

L

Das apostolische Kerygrﬁa vom Osterereignis

Was aber ist denn das Oster-Mysterium? Wir wollen die Frage von dem aposto-
lischen Kerygma, der Urform und Urnorm der Verkiindigung vom auferstandenen
Christus her beantworten. Kehren wir zum paulinischen Kerygma von 1 Kor 15,
12—19 zuriick! In diesem Abschnitt des Korintherbriefes geht es nicht um das Oster-
Mysterium. Das Thema, das Paulus hier durchfiihrt, ist vielmehr der Glaubens-
artikel von der Auferstehung der Toten. Dafiir fithrt Paulus die Erscheinungen des
auferstandenen Christus an: vor den 500 Briidern zugleich, vor Jakobus, dem Her-
renbruder, vor den Aposteln insgesamt und zuletzt die Erscheinung vor Paulus sel-
ber. Wo es um die resurrectio carnis geht, da tritt Paulus selbst als Zeuge dafiir auf,
daf der Herr auferstanden ist und lebt, da bezeugt er, was er geschen und gehért
hat in der Stunde vor Damaskus (Apg 22, 14 u. 15); da kann er darauf hinweisen:
,Auch mir ist er erschienen (1 Kor 15, 8); auch ich habe unseren Herrn Jesus gesehen
(1Kor 9, 1)“. Aber ein Zeugnis vom Oster-Mysterium sind diese Aussagen Pauli
nicht. Und warum nicht?



Ostermysterium 87

Um was geht es denn beim Oster-Mysterium? Und worum handelt es sich beim
yEvangelium“ von der Auferstehung des Herrn? Das sagt uns Paulus im gleichen
Kapitel des ersten Korintherbriefes: ,Ich habe euch vor allem iiberliefert, was ich
auch iiberkommen habe: Christus ist der Schrift gemifl am dritten Tage (nach seinem
Tode und Begribnis) wieder auferweckt worden und dem Kephas erschienen, her-
mnach den Zwolfen“ (1 Kor 15, 3—5). Dieses Christus-Kerygma von 1 Kor 15, 3—5
hebt sich schon durch seine Sprache und seinen Stil von den folgenden Versen 12—19
ab und zeigt, dafl Paulus das Christus-Kerygma nicht nur dem Inhalte, sondern auch
der Form nach, d. h. seiner sprachlichen Gestaltung nach der Uberlieferung ent-
nommen hat2. Fir uns steht hier nur der Inhalt des Kerygmas in Frage. Wir sehen,
sobald es um das Oster-Mysterium selber geht, da schweigt Paulus davon, daf} auch
er den Herrn gesechen habe und auch ihm der erhohte Herr vom Himmel her er-
schienen sei; da bezeugt er nicht vor allen Menschen, daf auch er den Gerechten ge-
sehen und die Stimme seines Mundes vernommen habe (Apg 22, 14). Wenn es um das
Oster-Mysterium geht, dann mufl Paulus die Paradosis zu Hilfe nchmen, das, was er
aus der lebendigen Uberlieferung iiberkommen hat. Wenn es um das Evangelium
der Auferweckung geht, dann mufl Paulus selbst als Zeuge abtreten. Und zwar muf}
er deshalb abtreten, weil er das nicht miterlebt hat, dafl der Herr am dritten Tage
nach seinem Begridbnis und den darauffolgenden Tagen seinen Jingern erschienen
ist. Auf das ,am dritten Tage“ kommt es an. Das aber haben nur Petrus und hernach
die Zwélfe erlebt. Sie und sie allein sind die Augenzeugen dieses heilsgeschicht-
lichen Ereignisses. Wenn es um das heilsgeschichtliche Ereignis geht, das am dritten
Tage nach Jesu Tod und Begrébnis eingetreten ist, dann ist Paulus angewiesen auf
das Zeugnis des Kephas und der Zwalfe.

So hat es Paulus in seinem Kerygma von der Auferweckung Jesu vor der Gemeinde
zu Korinth gehalten, wie er uns selbst berichtet. Und so auch in seiner Rede in Antio-
chien in Pisidien, von der uns Lukas, der Verfasser der Apostelgeschichte, Kunde
gibt (Apg 13, 29—37). Auch hier schweigt Paulus davon, daf} ,auch ihm der Herr er-
schienen sei“ (1 Kor 15, 8). Nein, es geht nicht an zu sagen, diese Stelle kénne un-
moglich die getreue Wiedergabe dessen sein, was Paulus in Antiochien verkiindet
habe. Denn es sei nicht anzunehmen, dafl Paulus von dem ,Auch mir ist er er-
schienen“ (I Kor 15, 8) geschwiegen haben sollte. So meint der neueste Kommentar
zur Apg.: ,Auffallend ist, dafl er (Paulus) mit keiner Silbe davon spricht, daf} der
auferstandene Herr auch ihm erschienen sei, wie er es 1 Kor 15, § tut, sondern von
sich und Barnabas nur sagt, daf} sie ihren Horern die in der Auferweckung Jesu er-
folgte Erfiilllung der den Vitern gegebenen Verheiflung Gottes verkiinden. Man
wird doch nicht daran zweifeln dirfen, dafl Paulus auch hier wie sonst seine eigene
Schau des Auferstandenen bezeugt (vgl. 1 Kor 9, 1: ,Habe ich nicht unseren Herrn

2 Joach. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, 21939, 95/97; J. R. Geiselmann, Jesus der
Christus, 1951, 73/74; A. Harnack, Die Verklirungsgeschichte Jesu, Der Bericht des Paulus
1Kor 15,3 ff. und die beiden Christusvisionen des Petrus, Sitzb. Berl. Akad. Wissensch.
Phil. Hist. Klasse 1983, 66/80; Einar Molland, Das paulinische Euangelion 1934, 79/82; Jos.
Gewiefl, Die urapostolische Heilsverkiindigung 1939, 79/81. Die eingehendste Analyse von
1 Kor. 15, 3—5 gibt Ernst Lichtenstein, Die dlteste christliche Glaubensformel, Zeitschr. f.
Kirchengeschichte, Bd. 63 (1950), 1/74.



88 Dr. Jos. R. Geiselmann

Jesus gesehen?“). Diese auffallende Tatsache ist nur so zn erkliren, dafl die Rede
nicht ein Auszug aus der Nachschrift der wirklich gehaltenen Rede ist, sondern nur
in groflen Ziigen darstellen will, wie Paulus vor jiidischen Hérern gesprochen hat.
In der Wiedergabe von Reden der handelnden Personen gestatteten sich die Ge-
schichtsschreiber der Alten grofle Freiheiten®s.

Und ein anderer Exeget meint: , Wir diirfen von einem Erzahler wie Lukas nicht
erwarten, daf er sich stets in der Ebene des Stenogramms bewegt, das will an dieser
Stelle noch einmal besonders beachtet sein: von dem geschichtlichen Paulus konnen
wir uns nicht denken, daf er das Oster-Martyrion der Zwélfe und das evaggelizesthai
der anderen Boten in dieser Weise nebencinander gestellt hitte ohne seiner cigenen
Osterstunde iiberhaupt zu gedenken. Sein Herr war ihm nicht dazu erschienen, da-
mit er sich ausschlief8lich auf andere — und wiren es auch die Zwolf — berufe und
selbst lediglich der zweiten Gruppe zurechne. Auch die Riicksicht auf Barnabas ware
kein Anlaff dafiir gewesen. Im Munde etwa eines Timotheus ware diese Predigt-
weise verstindlich, der geschichtliche Paulus hat von diesen Dingen schwerlich jemals
anders reden kénnen, als wie er 1 Kor 9, 1; 15, 8 redet: Bin ich nicht ein Apostel?
Habe ich nicht unseren Herrn gesehen? ... ophthd kdmoi (auch mir ist er erschie-
nen})“4,

Hier kann der Dogmatiker mit den Exegeten nicht mehr einig gehen. Die Situa-
tion mit Bezug auf diese Rede Pauli zu Antiochien ist insofern eine besondere, als
wir hier die Moglichkeit haben, den Bericht des Lukas mit den eigenen Angaben
Pauli iiber seine Verkiindigung von Jesus, dem am dritten Tage auferweckten Chri-
stus in 1 Kor 15, 1—5 zu vergleichen. Hier aber schweigt Paulus von dem ,auch mir
ist er erschienen® und wir wissen schon, warum er selbst nicht als Zeuge auftritt.
Nein, Paulus hat in Antiochien nicht seine eigene Schau des Auferstandenen be-
zeugt. Und zwar deshalb nicht, weil diese ja gar nicht das hatte bezeugen kénnen,
was es zu bezengen galt — das Oster-Mysterinm. Wer mit dem Gedanken spielt,
Paulus habe in seiner Rede zu Antiochien auf seine cigene Schau des Auferstandenen
zu sprechen kommen miissen, der verfehlt gerade das, um was es hier Paulus geht:
um das Ostermysterium und um das Kerygma vom Ostermysterium, um das ,Evan-
geliom® von der Aunferweckung des Herrn nach seinem Begrabnis (am dritten
Tage). Kerygma, Evangelium heifit aber nicht die Lehre vom Wunder der Aufer-
stehung, sondern das Ausrufen eines (freudigen) Ercignisses. Und welches ist dieses
frohe Ereignis, das da in der Rede Pauli zu Antiochien kund gemacht wird? Dafl
Gott, der Herr, Jesus am dritten Tage nach seinem Tode und seinem Begribnis von
den Toten auferweckt hat, dafl der Auferweckte eine Reihe von Tagen hindurch
denen erschienen ist, die mit ihm von Galilda nach Jerusalem hinaufgezogen waren
und daf diese jetzt seine Zeugen davon gegeniiber dem Volke sind (Apg 18, 30
u. 31). Wir sehen: Das Kerygma von der Auferweckung des Herrn in der Rede Pauli
zu Antiochien ist der Sache nach genau das, was Paulus auch in Korinth verkiindet
hat: ,Christus ist am dritten Tage (nach seinem Tode und seinem Begribnis) von
Gott auferweckt worden und dem Kephas und hernach den Zwolfen erschienen“
(1 Kor 15, 5).

3 Alfr. Wikenhauser, Apostelgeschichte, Regensburger NT 5 (21951), 126
4 0. Bauernfeind, Apostelgeschichte, Theolog. Handkommentar z. NT 5 (1939), 175/176



Ostermysterium 89

Aus der Paradosis von 1 Kor 15, 3—5 und der Rede zu Antiochien (Apg 18,
29—37), aus dem sechsten Kapitel des Romerbriefes und Kol 2, 12 konnen wir er-
heben, was das Wesen des Ostermysteriums ausmacht. Es sind vier Momente: 1. Die
Auferwedkung Jesu am dritten Tag (nach Tod und Begrédbnis). 2. Das Erscheinen
des Auferweckten vor Kephas und den Zwélfen, 3. dafl die Auferweckung Jesu ge-
schah ,gemdf den heiligen Schriften®; dazu kommt 4. als abschlieBendes Moment
die sakramentale Auswirkung dieses heilsgeschichtlichen Ereignisses im Ostersakra-
ment der Taufe. Dabei hidngen alle vier Momente aufs engste miteinander zusam-
men und machen das eine heilsgeschichtliche Ereignis der Auferweckung Jesu zu-
sammen mit seiner sakramentalen Auswirkung aus.

II.

Das erste Moment des urapostolischen Oster-Kerygmas:
Die Auferweckung Jesu am dritten Tage

Das erste Moment ist die Auferweckung Jesu ,am dritten Tage“.'Nicht die blofle
Tatsache, dafl der Herr auferweckt wurde und jetzt lebt, macht schon das Oster-
Mysterium aus. Dazu gehdrt notwendig die genaue Zeitbestimmung, wann dies
geschehen ist. Das ,am dritten Tage® ist ein integrierender Bestandteil des Oster-
Mysteriums. Gerade letzteres Moment findet in der Liturgie der Osternacht, nimlich
im Exsultet noch sein lebbaftes Echo. Beim Oster-Mysterium gilt es ,scire tempus
et horam in qua Christus ab inferis resurrexit® (= zu kennen Zeit und Stunde, da
Christus von den Toten erstand) Tempus et hora legen das Ereignis zeitlich genau
fest, um das es sich beim Oster-Mysterium handelt: um die Auferweckung Jesu von
den Toten. Tempus et hora als wesentliches Moment des Ostermysteriums der Auf-
erweckung Jesu heben dieses Ereignis ab von all den Ereignissen, die sich im Ablauf
der Zeiten und der Jahreszeiten immer wiederholen und machen es zu einem Ereig-
nis, das nur einmal und ¢in fiir allemal geschehen ist. Tempus et hora als wesentliches
Moment sagen uns, dafl es sich bei der Auferwedkung Jesu nicht um die Verdichtung
der immer sich wiederholenden Vorginge der Natur in das Schicksal eines Gottes,
d. h. nicht um einen Mythos, sondern um ein Mysterium handelt.

Durch das ,am dritten Tage® ist nun die Auferwedkung Jesu als ein einmaliges
Ereignis gekennzeichnet, aber noch nicht als ein geschidhtliches Freignis. Es wire
denkbar, dafl der Herr am dritten Tage nach seinem Tode von Gott auferweckt
worden wire, ohne sich irgend einem seiner Junger je einmal zu zeigen und dafl den
Aposteln die Tatsache der Auferweckung Jesu am dritten Tage nach seinem Tode
geoffenbart worden wire. Dann wire die Auferweckung Jesu ein einmaliges iiber-
natiirliches Ereignis, das uns im Wort Gottes erschlossen worden wire. Die Aufer-
weckung Jesu wire aber kein geschichtliches Ereignis.



90 Dr. Jos. R. Geiselmann

I11.

Das zweite Moment des urapostolischen Osterkerygmas:
Der Auferweckte erschien dem Kephas und den Zwéilfen

Daf die Auferweckung Jesu ein geschichtliches Ereignis ist, macht das zweite Mo-
ment des Ostermysteriums aus. Ein geschichtliches Ereignis aber wurde die Aufer-
weckung dadurch, dafl Jesus ,dem Kephas und hernach den Zwélfen“ (1 Kor 15, 5)
und durch eine Reihe von Tagen hindurch, anschliefend an seine Auferweckung,
denen erschienen ist, die mit ihm von Galilda nach Jerusalem hinaufgezogen waren
(Apg 13, 30 u. 31). Der Auferstandene hat also in das Leben des Kephas und der
Zwolfe eingegriffen. Sie haben ihn gesehen, gehort, mit eigenen Handen beriihrt, mit
ihm gegessen und getrunken (1 Joh 1, 1; Apg 10, 41), so dafl sie als Augen- und
Ohrenzeugen davon berichten konnten, wie sie von dem berichten konnten, was sie
sonst selbst erlebt haben. Dafl die Zwélfe Augenzeugen der Auferweckung des
Herrn geworden sind, ist der Grund dafiir, daf} wir von der Auferweckung Jesu in
der Weise wissen, wie wir von allen geschichtlichen Ereignissen wissen: durch das
Zeugnis derer, die dieses Ereignis als Augen- und Ohrenzeugen miterlebt haben.
Und der von den Toten Auferweckte ist auch allein aus dem Grunde anschlieRend
an seine Auferweckung Kephas und den Zwélfen erschienen, weil sie ,die von Gott
vorherbestimmten Zeugen“ (Apg 10, 41) seiner Auferwedkung sein sollten. Die
Zwolfe sind daher nicht blof Zeugen der Auferweckung, sie und sie allein sind
Augenzeugen vom auferstandenen Herrn und als solche auch dazu berufen, Zeugnis
davon abzulegen (Lk 24, 48; Apg 1, 8) und Kiinder seiner Auferweckung (Apg 1, 22)

zu sein.

Wesentlich ist also fiir das Ostermysterium der Zeitpunkt, an dem Jesu Aufer-
weckung sich ereignet hat; dafl sie geschah am dritten Tage nach seinem Tode und
so geschah, dafl Menschen sie erlebt haben, so dafl sie davon zeugen kénnen, wie man
von geschichtlichen Ereignissen zeugeu kann, die man als Augen- und Ohrenzeuge
selbst miterlebt hat. Dies konnen Petrus und die ZwéMe — aber nicht
Paulus. Und dies missen Petrus und die Zwolfe tun, weil auf ihnen die Last
der Berufung zum Zeugnis vou der Auferstehung ihres Herrn ruht. Daher gehort
zum Kerygma der Auferweckung Jesu nicht nur das ,am dritten Tage“. Ebenso not-
wendig gehort zu ihm das Zeugnis des Kephas und der Zwolfe, dafl der Auferweckte,
vom dritten Tage nach seinem Tode an, ihnen erschienen ist. Erst dadurch wird das
einmalige Ereignis der Auferweckung Jesu zum geschichtlichen Ereignis.

Und was kann Paulus angesichts des geschichtlich genau festgelegten Ereignisses
der Auferweckung Jesu am dritten Tage nach seinem Tode und Begrabnis tun? Das,
was er in 1 Kor 15, 5 und Apg 13,31 getan hat: sich auf das Zeugnis derer berufen,
die davon Zeugnis geben konnen und die berufen sind, davon Zeugnis zu geben,
d. h. auf das Zeugnis von Kephas und der Zwolfe. Wenn es gilt, seinen Apostolat
gegeniiber solchen zu rechtfertigen, die ihm diesen streitig machen wollen, dann kann
Paulus sein ,Auch ich habe unseren Herrn Jesus gesehen“ (1 Kor 9, 1), ins Feld
fithren. Wenn es sich darum handelt, die Auferstehung der Toten als Glaubenstat-
sache zu verteidigen, dann kann er darauf hinweisen, daf} der Auferstandene als



Ostermysterium 91

Erstling der Entschlafenen auch ihm erschienen sei (1 Kor 15, 8). Dafiir ist Paulus mit
seiner Damaskusstunde ein vollgiltiger Martys. Wenn es aber um die Auferweckung
Jesu am dritten Tage nach seinem Tode geht, kann Paulus sich nicht darauf berufen:
»Auch mir ist er erschienen® (1 Kor 15, 8), weil die Erscheinung des erhohten Herrn
vor Paulus vom Himmel her vor den Toren der Stadt Damaskus nicht das bezeugen
kann, was es zu bezeugen gilt, dafl der Herr am dritten Tage nach seinem Tode auf-
erweckt worden ist. Was Paulus hier nur tun kann, ist, sich auf das Zeugnis der
Zwolfe berufen. Und was er ferner tun kann, ist dies, aufzuweisen, dafl die Erwek-
kung Jesu erfolgt ist ,gemaf den heiligen Schriften® (Apg. 13, 33—37).

Das fiihrt uns auf das dritte Moment des Ostermysteriums: Christus ist auferweckt
worden ,gemdf den heiligen Schriften®.

Iv.

Das dritte Moment des urapostolischen Osterkerygmas:
Die Auferweckung Jesu am dritten Tage gemdfl den heiligen Schriften

Macht das ,am dritten Tage“ die Auferweckung zu einem einmaligen, zeitlich
genau fixierten Ereignis, macht das ,Er ist erschienen dem Kephas, hernach den
Zwolfen® diese zu einem geschichtlichen Ereignis, so sagt uns das dritte Moment:
Er ist auferweckt worden ,gemif den heiligen Schriften“, daf es sich beim Oster-
Mysterium um ein geschichtliches Ereignis ganz eigener Art handelt. Die Auferwek-
kung Jesu gehort nicht jener Geschichte an, bei der Menschen die Handelnden und
Ausfiihrenden und die Urheber der Ereignisse sind, bei der alles, was sich ereignet,
auf menschliche Motive und Krifte zuriidkgefiihrt werden kann. Die Auferweckung
Jesu gehort vielmehr jener Geschichte an, bei der Gott selbst am Werke ist. Gott ist
es, der Jesus auferweckt hat (Apg 2, 32; 10, 40; 13, 37). Gott ist es, der den Aufer-
weckten hat sichtbar erscheinen lassen den von Gott vorbestimmten Zeugen (Apg
10, 41). Dieses Ercignis der Auferweckung Jesu erfolgt gemifl den heiligen Schrif-
ten und erfiillt damit die alttestamentliche Prophetie vom Messias Gottes. Es gehort
jener Geschichte an, in der Gott zu wiederholten Malen und auf gar mannigfache
Weise in den Propheten, zuletzt in seinem Sohne, in die Geschicke der Vélker, be-
sonders seines ausgesonderten Volkes Israel, zum Heile der Menschen eingegriffen
hat (Hebr 1, 1). Daher gehért auch das zur Verkiindigung des Ostermysteriums, daf§
die Auferweckung Jesu am dritten Tage in die Heilsgeschichte eingereiht wird,
indem man aufweist, dafl diese erfolgt gemifl den heiligen Schriften, d. h. daf} in
Jesu Auferweckung am dritten Tage die alttestamentliche Prophetie erfiillt und ge-
schichtliche Wirklichkeit geworden ist. Das Ostermysterium hat sich ereignet zum
Heile des Volkes Israel, ja zunichst und zuerst zu seinem Heile; denn ,fir euch
zunéchst hat Gott seinen Knecht erweckt und gesandt, dafl er euch segne, wofern ihr
euch von euren Ubeltaten abwendet® (Apg 3, 26), dann aber zum Heil aller Vélker.

Wenn Paulus da, wo es um das heilsgeschichtliche Ereignis der Auferstehung Jesu
am dritten Tage nach seinem Tode geht, wo es also auf das tempus und die hora an-
kommt, von seinem: Auch mir ist er erschienen (1 Kor 15, 8), keinen Gebrauch
machen kann, vielmehr zu Zeugen gegeniiber dem Volke die anrufen mufl, die mit



92 Dr. Jos. R. Geiselmann

Jesus von Galilda nach Jerusalem hinaufgezogen waren und denen der Auferstan-
dene eine Reihe von Tagen hindurch erschien, so kann er aber Kiinder davon sein,
daf die Auferwedkung Jesu ,gemafl den heiligen Schriften® erfolgt ist, ,diese (die
Zwélfe) sind jetzt seine Zeugen gegeniiber dem Volke. Wir verkiinden euch nun die
frohe Botschaft, dal Gott die an die Viter ergangene Verheiflung fiir uns, ihre
Kinder, hat in Erfillung gehen lassen, indem er Jesus von den Toten auferweckte,
wie ja auch im zweiten Psalm geschrieben steht: Mein Sohn bist du, heute (in der
Auferweckung am dritten Tage) habe ich dich gezeugt (V. 7). Daf§ er ihn aber von
den Toten auferweckt hat, damit er nun niemals mehr der Vernichtung anheimfalle,
hat er so ausgesprochen: Ich werde euch die heiligen, zuverlassigen Giiter Davids ge-
ben (Is 55, 8). Deshalb sagt er auch an einer andern Stelle: Du wirst Deinen Heiligen
nicht die Verwesung schauen lassen (Ps 16, 10). David ist doch, nachdem er zu seiner
Zeit dem Willen Gottes gedient hat, entschlafen und zu seinen Vitern versammelt
worden und hat die Verwesung geschaut. Aber der, den Gott auferweckt hat, hat die
Verwesung nicht schauen diirfen“ (Apg 13, 31—387). Diese Rede des Paulus zu
Antiochien ist nach Inhalt und Form ein Kommentar zu 1 Kor 15, 55 und klart uns
dariber auf, was es heiflen will: ,Christus ist am dritten Tage auferweckt worden
gemifl den heiligen Schriften®.

So ist Paulus zwar nicht Zeuge der am dritten Tage erfolgten Auferweckung Jesu.
Aber er ist der Kiinder des mit der Auferweckung Jesu uns von Gott geschenkten
heilsgeschichtlichen Ereignisses, durch welches Gott seine Verheiflung an die Viter
hat fiir uns in Erfiilllung gehen lassen. Diese Erfiillung der alttestamentlichen Pro-
phetie in der Auferweckung Jesu stellt aber den Hohepunkt der Gottes-Geschichte
des Heiles dar, weil sich Gottes Herrlichkeit und Macht am gewaltigsten in der Auf-
erweckung seines Sohnes geoffenbart hat (Eph 1, 19—23)8. Allein auch dieser Kiin-
der ist Paulus nicht aus eigenem Entschlufl geworden. Er ist es geworden, weil er das
Kerygma von der Auferweckung Jesu so ,empfangen® hat, d. h. weil er die Verkiin-
digung von Jesu Auferweckung schon in fest gepragter und geformter Uberlieferung
iibernommen hat (1 Kor 15, 3). Zu dieser Uberlieferung hat aber das ,gemifi den
heiligen Schriften” als integrierender Bestandteil gehort.

Thre Quelle hat diese Uberlieferung aber im Kerygma der Zwélfe, deren Fithrer
und Reprisentant Petrus mit seinen Reden ist. Und damit sind wir nun auf die
Urform und Urnorm des Kerygmas vom Ostermysterium durchgestofien.

V.

Das urapostolische Oster-Kerygma im Unterschied
vom paulinischen Oster-Kerygma

Das petrinische Kerygma von 'der Auferweckung Jesu? ist auf einen andern Ton
gestimmt als das paulinische. ,Diesen Jesus hat Gott auferweckt, des sind wir alle
Zeugen“ (Apg 2, 32). ,Den Urheber des Lebens habt ihr getotet. Aber Gott hat ihn

5 Vgl. mein Buch, Jesus der Christus, 162/166
¢ Rud. Schnackenburg, Das Heilsgeschehen bet der Taufe nach dem Apostel Paulus, 1950, 64
7 Vgl. mein Buch, Jesus der Christus, 31/48



Ostermysterium 93

von den Toten auferweckt. Dafiir sind wir Zeugen® (Apg 3,15). ,Wir konnen un-
moglich von dem schweigen, was wir gesehen und gehort haben® (Apg 4,10): ,Im
Namen Jesu Christi von Nazareth, den ihr gekreuzigt habt, den aber Gott von den
Toten auferweckt hat, durch ihn steht dieser Mann gesund vor euch” (Apg 4,100.11).
,Gott hat ihn am dritten Tage auferweckt und sichtbar erscheinen lassen, zwar nicht
dem ganzen Volke, wohl aber den von Gott vorherbestimmten Zeugen, uns, die wir
nach seiner Auferweckung von den Toten mit ihm gegessen und getrunken haben®
(Apg 10,40 u. 41). Dieses Kerygma beruft sich auf keine anderen als Zeugen. Hier
kiindet der Augenzeuge, und er kiindet von diesem Ereignis genau so, wie er von
Jesn Verurteilung und Kreuzigung berichtet. Die Auferwecdkung Jesu am dritten
Tage nach seinem Tode ist ihm ein geschichtliches Ereignis derselben Art wie Jesu
Verurteilung, Tod und Begrabnis, weil der Auferweckte bis zu seiner Himmelfahrt
noch der Erde angehort, mit den Seinen Tischgemeinschaft pflegt, mit ihnen ifit und
trinkt. Das ist der neutestamentliche Tatbestand von der Aunferweckung Jesu. Es
geht nicht an, die geschichtliche Einheit von Tod und Auferweckung zu zerreiflen,
den Tod Jesu in die gemeingeschichtliche Ebene zu verlegen, Jesu Auferweckung
aber zum geschichtstranszendenten Geschehen zu stempeln. Damit wird das Kerygma
der Zwéolfe verzeichnet. In ihm ist weder Jesu Tod und Begribnis ein gemeinge-
schichtliches Faktum, noch Jesu Auferweckung ein geschichtstranszendentes Gesche-
hen; alle drei stehen vielmehr anf einer Ebene, sind heilsgeschichtliche Ereignisse,
die Geschichte Gottes mit seinem Christus und haben deshalb grundsitzlich keinen
verschiedenen Charakter8. Die Augenzeugenschaft unterscheidet die Verkiindigung
der Zwolfe von der des Paulus. Was aber beiden gemeinsam ist, das ist das, dafl
auch Petrus die Auferwedkung Jesu ,gemaf den heiligen Schriften” verkiindet, d. h.
diese dadurch als ein heilsgeschichtliches Ereignis herausstellt, daf} er aufweist, wie
Gott hier eingegriffen und in diesem Ereignis die alttestamentliche Prophetie erfiillt
und verwirklicht hat und so Jesus als den verheiflenen Messias erwiesen hat (Apg 2,
25—36; 3, 24—26).

VI.

Die Auferweckung Jesu als Hohepunkt der Heilsgeschichte
in der Darstellung der Liturgie

So erscheint in der urapostolischen Verkindigung das Ostermysterium, die Auf-
erweckung Jesu am dritten Tage gemafl den heiligen Schriften als der Hohepunkt
der Heilsgeschichte, in dem die alttestamentliche prophetische Geschichte des Heils
ihre Erfilllung und Verwirklichung gefunden hat. Und genau so erscheint das Oster-
mysterivm in der lex orandi, in der Liturgie der Osternacht, die fiir uns eine lex
credendi ist und eine lex praedicandi werden mag. In den zwo6lf Prophetien der
Karsamstagsliturgie kommt die ganze Heilsgeschichte zu ihrem Wort, angefangen
von Christus, dem Logos, der als das géttliche schopferische Prinzip die Welt und
den Menschen in ihr ins Dasein gerufen hat. Es zieht an unserem Auge voriiber der

8 W. Fr. Hakn, Das Mitsterben und Mitauferstehen mit Christus (Dissertation) 1937,
59/62; Rud. Schnadkenburg, a. a. 0. 145/146



94 Dr. Jos. R. Geiselmann

schaffende und begnadende, der richtende und strafende, der segnende und barm-
herzige Gott, der Gott, der mit Noe seinen Bund schlieft und mit Abraham, und der
in dessen Nachkommenschaft alle Voélker segnen will; der rettende Gott, der das
Volk, das er erwihlt, aus Agypten fithrt; der sich erbarmende Gott, der das bufi-
fertige Volk Ninives vor dem angedrohten Strafgericht bewahrt, der méchtige Gott,
der die drei Jinglinge vor der Gewalt des Feuners beschiitzt.

Und das alles zielt auf einen hin: auf Jesus Christus, in dem alles seinen Anfang
nahm, der aufrichtet, was am Boden liegt, neu macht, was alt geworden und alles zu
seinem urspriinglichen Ziele zuriickfiihrt. Der Hohepunkt aber des in die Geschichte
zum Heile der Volker eingreifenden, strafenden und rettenden Gottes ist die Nacht,
in der die Bande des Todes gelost und Christus als Sieger der Unterwelt entsteigt.
Dieses Licht aber, das in dieser Nacht aufgeleuchtet ist, wirft seinen verkliarenden
und erkldrenden Schein zuriick auf die ganze voraufgegangene Geschichte des Heiles.
In diesem Licht erst wird die Schuld Adams sinnvoll und erscheint geradezu in ihrem
vorherbestimmten gottlichen ,Mufl“. Wie Christus leiden ,mufite, so ,mufite”
Adam der Schuld verfallen, damit dieser Erléser von Gott uns geschenkt werden
konnte. Im Lichte des Ostermysteriums wandelt sich die Schuld in Seligkeit!

Aber noch eines zeigt uns die lex orandi, wie sie in der Osternacht zum Ausdruck
kommt: die Verbindung der Auferwedkung Jesu mit dem Sakrament der Taufe, die
dieses Sakrament zum Ostersakrament und zu einem wesentlichen Moment des
Ostermysteriums macht. Und das fithrt uns auf das vierte Moment des Oster-
mysteriums.

VIL

Das vierte Moment des urapostolischen Osterkerygmas:
Unser Mitbegraben- und Mitauferwecktwerden mit Christus im Sakrament der T aufe

Wir wissen es jetzt, was das Ostermysterium ist: die Auferwedkung Jesu am drit-
ten Tag gemaB den heiligen Schriften und das Erscheinen des Auferstandenen vor
Petrus und den Zwolfen, d. b. Jesu Auferweckung als das zeitlich genau begrenzte,
geschichtliche und heilsgeschichtliche Faktum. Allein damit ist das, was das Oster-
mysterium meint, noch nicht in seinem Vollsinn ausgeschopft. Eines haben wir noch
nicht beachtét: Paulns sagt, mit der Auferweckung Jesu habe Gott die an die Viter
crgan)genen Verheiflungen fiir uns in Erfiillung gehen lassen (Apg 13,33). Dieses
Jfiir uns“ enthiillt uns aber ein neues und zwar das letzte Moment des Ostermy-
steriums. Was will dieses ,fiir uns“ besagen?

Eines steht fest: die Auferweckung Jesu ist ein heilsgeschichtliches Faktum, das
einmal und ein fiir allemal geschehen ist. Aber ebenso sicher ist, dal Jesus, wie er
fur uns gestorben, auch fiir uns auferweckt worden ist. Dieses ,fiir uns® gestorben
und auferweckt ist der Grund, warum das Sakrament der Taufe in den innigsten
Zusammenhang riickt mit dem heilsgeschichtlichen Faktum der Auferwedkung Jesu,
der Grund, warum die Taufe das Ostersakrament und ein integrierender Bestandteil
des Ostermysteriums ist. Denn in der Taufe findet das heilsgeschichtliche Faktum der
Auferweckung Jesu seine sakramentale Auswirkung. In der Taufe kommt das Be-



Ostermysterium 95

grabenwerden und das Auferwecktwerden Jesu an uns zu seinem sakramentalen
Nachvollzug. So hat Paulus die Taufe als das Ostersakrament verstanden. In R6 6,
3 u. 4 wird das sakramentale ,Mitbegrabenwerden ausdriicklich ausgesprochen, da-
gegen das Mitauferstehen nur stillschweigend vorausgesetzt, da der Apostel sofort zur
cthischen Forderung des ,Wandels im neuen Leben® iibergeht: ,So sind wir also
durch die Taufe auf den Tod mit ihm begraben und sollen in einem neuen Leben
wandeln, so wie Christus durch die Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferstan-
den ist“. Aber was in R6 6 nur zwischen den Zeilen zu lesen ist, das ist in Kol 2,12
nun klar durchgefithrte Antithese geworden: Die Taufe ist ,sakramentales* Mit-
begrabenwerden und Mitauferstehen mit Christus in Einem: ,In der Taufe mit ihm
begraben, seid ihr in ihm durch den Glauben an die Kraft Gottes, der ihn von den
Toten auferweckt hat, mitauferwedkt worden® (Kol 2,12).

Wie wir dieses ,Mit“ ndherhin zu verstehen haben, darauf kommt freilich alles an.
Jedenfalls geht es nicht an, dieses ,Mit“ als unsere Gleichzeitigkeit mit Christus zu
verstehen oder mit O. Casel im Sinne der Mysteriengegenwart des heilsgeschicht-
lichen Faktums der Auferweckung Jesu im sakramentalen Geschehen zu erkliren.
Dieses Mitbegrabenwerden und Mitauferwecktwerden kann einerseits nur so ver-
standen werden, dafl dabei die Auferweckung Jesu am dritten Tage nach seinem
Tode und seinem Begrabnis, dieses einmal und ein fiir allemal eingetretene geschicht-
liche Ereignis, seiner Einmaligkeit nicht verlustig geht. Es darf aber auch ander-
seits nicht so gedeutet werden, dafl dadurch unsere eigene, einmalige Heilsgeschichte,
d. h. zeitlich genau umgrenzte heilsgeschichtliche Situation, aufgehoben wird, die
dadurch gekennzeichnet ist, daf wir in der Heilszeit stehen, die zwischen dem schon
eingetretenen einmaligen Faktum der Auferweckung Jesu und dem noch ausstehen-
den heilsgeschichtlichen Faktum der Parusie Jesu liegt. ,Die Urgemeinde hat von
der ersten Stunde an die Uberzeugung gehabt, in einem genau begrenzten und
inhaltlich genau bestimmten Zeitabschnitt zu stehen: zwischen Christi Himmelfahrt
und seiner Parusie®®.

1. Es geht daher nicht an, dieses ,Mit“ in dem sakramentalen Mitbegrabenwerden
und Mitauferwecktwerden im Sinne von Kierkegaard als unsere Gleichzeitigkeit mit
Christus zu verstehen, und zwar so, daf wir personlichen, realen Anteil an dem ge-
schichtlich einmaligen Faktum des Todes und der Auferweckung Jesu nach seinem
Tode gewinnen, wobei alles ausgeschaltet wird, was uns von diesen heilsgeschicht-
lichen Ereignissen trennt. Das sakramentale Mitbegraben- und Mitauferwecktwer-
den wire also die Einbezichung des ganzen Daseins des Christen in diese Heilsereig-
nisse, die sich an den Namen Jesu kniipfen. So versteht es W. Fr. Hahn!9. Das Mit-
begraben- und Mitauferwecktwerden so verstanden, droht aber die uns zugemessene
heilsgeschichtliche Situation, in der wir stehen, aufzuheben. So wesentlich es fiir die
Auferweckung Jesu ist, dafl sie am dritten Tage nach seinem Tode und Begribnis
erfolgt ist, so wesentlich ist es fiir uns, dafl unser Mitbegraben- und Mitauferweckt-
werden mit Christus im Bade der Wiedergeburt erfolgt in einer Zeit und zwar in
einer Heilszeit, die nach dem zeitlich genau festgelegten Ereignis der Auferwek-

* O. Gullmann, Christus und die Zeit, 21948, 182
10 A. a. 0.96/97. Vgl. Rud. Schnackenburg a. a. 0. 145/49



96 Dr. Jos. R. Geiselmann

kung Jesu und vor der Parusie Jesu liegt. Wenn wir in der Taufe Gliubige gewor-
den sind, so heifit das nicht, daf der zeitliche Ablauf des Heilsgeschehens nunmehr
fiir uns in seiner Zeitlichkeit belanglos geworden wire. Das geht schon daraus her-
vor, dafl wir, mitbegraben und mitauferweckt mit Christus im Sakrament der Taufe,
nicht schon in der Zukunft leben, sondern dieser Zukunft mit ihrem Kommen des
Herrn entgegenharren. So wenig aber die Zukunft fir uns als Gldubige nichts mehr
bedeutet, so wenig auch die Vergangenheit.

Wir werden im Glauben nicht ,Zeitgenossen der Propheten und Apostel“!t und
erleben die Auferweckung Jesu am dritten Tage nicht selbst mit. Miterlebt haben
die Erscheinungen des auferweckten Jesus am dritten und den darauf folgenden
Tagen nach seinem Tode nur die Zwolfe. Und wir wissen von der Auferweckung
Jesu am dritten Tage auch als Glaubige immer nur als von einem vergangenen heils-
geschichtlichen Ereignis. Die Zeit ist es, in der wir stehen, die uns von jenem Ge-
schehnis uniibersteigbar trennt. Allein auch die Zeit, in der wir stehen, ist Heilszeit,
weil die Heilsgeschichte auch nach der Auferweckung Jesu noch weitergeht. Das aber
will die Deutung, daf wir durch das Mitbegraben- und Mitauferwecktwerden mit
Christus gleichzeitig werden, nicht wahr haben. Denn ,der Begriff der Gleichzeitig-
keit setzt voraus, dal im Grunde die Zeit als Heilszeit mit Jesus bereits zum Still-
stand gekommen ist, so dafl wir uns nur zu ihm zuriick begeben konnen, um in den
Bereich des Heiles zu kommen®“12, Wenn Jesu Tod und Auferweckung auch der
Hohepunkt und das Zentrum alles Heilsgeschehens sind, so schliet das nicht aus,
daf} die nachosterliche Gegenwart das zeitliche Weitergehen des Heilsgeschehens ist.
Das kommt zum Ausdruck in dem urdchristlichen Bekenntnis: Christus herrscht. Und
das bedeutet, dafl Christus der Gekreuzigte und Auferweckte sich zu uns begibtts.
Wie aber begibt er sich zu uns? Das ist die Frage.

2. Gerade dies, dafl Christus der Gekreuzigte und Auferweckte sich zu uns begibt,
nimmt die katholische Theologie sehr ernst und legt darauf allen Nachdruck. Wie
aber die Ausrichtung an Jesu Tod und Auferweckung als dem Mittel- und Hohe-
punkt des Heilsgeschehens in Kierkegaard und Hahn zum Extrem unserer Gleich-
zeitigkeit mit Christus gefiihrt hat, so hat in Casels Mysterientheologie die Tatsache,
dafl Christus der Gekreuzigte und Auferstandene sich zu uns begibt, zu dem andern
Extrem gefithrt, dal der Tod und die Auferstehung Jesu selbst, diese zeitlich
genau festgelegten Ereignisse, sozusagen sich zu uns begeben und mit uns gleichzeitig
werden im Sakrament der Taufe.

Hier sind nicht wir gleichzeitig mit dem heilsgeschichtlichen Ereignis von Tod und
Auferweckung Jesu, sondern diese heilsgeschichtlichen Ereignisse werden durch
ihre Mysteriengegenwart gleichzeitig mit uns. Allein, das geht nicht an. Denn hier
wird das ,am dritten Tage“, das ein wesentliches Moment der Auferweckung Jesu
ist, nicht mehr in seinem ganzen Ernst genommen, sondern in ein sakramental immer
sich wiederholendes Gegenwirtigwerden dieses einmal und ein fiir allemal einge-
tretenen Heilsereignisses erweicht. Und damit ist die Gefahr heraufbeschworen, aus
dem heilsgeschichtlichen Ereignis der am dritten Tage nach seinem Tode erfolgten

1 K, Barth, Dogmatik I, 1, 62 ff. 12 O, Cullmann, a. a. O. 128
18 O, Cullmann, a. a. O. S. 128/129



Ostermysterium 97

Auferweckung Jesu einen Mythos von immer neuem Sterben und Auferwecktwerden
des Kultgottes Christus zu machen. Es ist nicht beachtet, dafl alles nachésterliche
sakramentale Geschehen, auch das Mitsterben und Mitauferwecktwerden mit Chri-
stus, nur so theologisch richtig gedeutet wird, wenn der Tod und die Auferweckung
Jesu am dritten Tage als einmal und ein fiir allemal geschehene Ereignisse in ihrer

Unwiederholbarkeit als Mittel- und Hohepunkt der Heilsgeschichte unangetastet
bleiben.

Nach diesem Mittelpunkt haben wir auch die Deutung des sakramentalen Mit-
begraben- und Mitauferwecktwerdens auszurichten. Das Auferwecktwerden Jesu am
dritten Tage nach seinem Tode ist denn auch im urapostolischen Christus-Kerygma
so stark in seiner geschichtlichen Einmaligkeit und Unwiederholbarkeit herausge-
stellt, dafl nur die als Zeugen dafiir angefithrt werden und gelten, denen der Auf-
erweckte am dritten und den darauf folgenden Tagen erschienen ist, Kephas und die
Zwolfe, in einem Mafle herausgestellt, daf selbst der Apostel, dem der erhéhte Herr
vor Damaskus personlich erschienen ist, nicht selbst als Zeuge fir die Auferweckung
Jesu am dritten Tage auftritt, sondern sich auf das Zeugnis der von Gott zum voraus -
bestimmten Zeugen der Auferweckung Jesu beruft, und das sind Kephas und die
Zwolfe (1 Kor 15,5), und dafl in dem verschiedenen Zeugnis von der Auferweckung

Jesu am dritten Tage der Unterschied des Apostolates der Zwolfe von dem des
Paulus begriindet ist.

Wenn Christus der Gekreuzigte und Auferstandene sich zu uns begibt, so kann das
also nicht heiflen, dafl die einmaligen heilsgeschichtlichen Fakta seines Todes und
seiner Auferweckung sich zu uns in der Form der Mysteriengegenwart begeben, so
kann auch das Mitbegraben- und Mitauferweckiwerden im Sakrament der Taufe
nicht sagen wollen, dafl die heilsgeschichtlichen Ereignisse von Tod und Auferwek-
kung Jesu selber mysterienhaft im Sakrament der Taufe gegenwartig geworden sind,
so daf} unser Dasein sakramental in diese Ereignisse hineingenommen werden kann.

3. Wenn wir im Sakrament der Taufe mit Christus begraben und auferweckt
werden, so kann das nur so verstanden werden, dafl dabei das Auferwecktwerden
Jesu am dritten Tage nach seinem Tode in seiner zeitlich genau umgrenzten Ein-
maligkeit gewahrt bleibt. So meint das auch Paulus. ,In den paulinischen Texten
behilt das historisch fixierbare Christusgeschehen stets seine primére und unverriick-
bare Stellung“14, Es kann sich daher bei unserm Begraben- und Auferwecktwerden
mit Christus nur um die sakramentale Auswirkung des ein fiir allemal geschehenen
Ereignisses der Auferweckung Jesu handeln. Unser sakramentales Mitbegraben- und
Mitauferwecktwerden in der Taufe macht uns daher mit Christus nicht , gleichzeitig®,
wohl aber ,gleichgestaltig“1s,

Das Gleichgestaltig mit Christus werden hat seinen Grund in der Tatsache, dafl
Christus, der erhohte Herr, das Haupt des Leibes ist, dessen Glieder wir, die an ihn
Glaubenden, sind. Er hat der Kirche den Heiligen Geist gesendet, dafl er sie belebe
und in thr wirke. Wenn wir im Sakrament der Taufe mit Christus begraben und auf-
erweckt werden, so deshalb, weil der im Sakrament der Taufe wirkende Heilige

14 Rud. Schnackenburg, a. a. O. S. 157
18 Ethelb. Stauffer, Theologie des NT 41948, A. 495



98 August Brunner

Geist, der der Geist Christi, des erhéhten Herrn, ist, uns dem einst gestorbenen und
auferweckten Christus gleichgestaltet. Der Heilige Geist ist aber der Geist des auf-
erweckten und durch die Rechte Gottes erhéhten Christus Jesus (Apg 2,33). In ihm
und durch ihn kommt die in der Auferweckung Jesu geschehene Uberwindung des
Todes zu ihrer sakramentalen Auswirkung. Dieses Wirken des Heiligen Geistes ist
daher Gsterliches Wirken, das den Tod vernichtet und Leben schafft. In diesem
Gleichgestaltetwerden durch den Geist Christi haben wir aber nur ein vorldufiges
Angeld (2 Kor 1, 22; 5, 5) erhalten. Und damit kommt die heilsgeschichtliche Situa-
tion, in der wir stehen, zu ihrem entsprechenden Ausdruck: Als Mitbegrabene und
Mitanferweckte mit Christus im Sakrament der Taufe sind wir hineingestellt in die
Heilsgeschichte, die zwischen Auferweckung und Parusie, zwischen der Mitte der
Heilsgeschichte und deren Vollendung liegt. Zwischen diesen beiden heilsgeschicht-
lichen Daten vollzieht sich das sakramentale Mitbegraben- und Mitauferwecktwer-
den, das zuriickweist auf das ein fiir allemal geschehene Ereignis der Auferweckung
Jesu und das an uns geschieht, ,bis dafl der Herr kommt“ (1 Kor 11, 26).

Das Sakrament der Taufe ist also die Form, in der das heilsgeschichtliche Faktum
des Todes und der Auferweckung Jesu am dritten Tage an uns zur Auswirkung
kommt, die wir heilsgeschichtlich gesehen in der ,mittleren Zeit“, im tempus medium
(Augustin) stehen. Dieses sakramentale ,Mitauferwecktwerden“ ist aber nur ein vor-
laufiges ,Angeld“. Im vollen und endgiltigen Mafle wird das ,Mitauferweckt-
werden® mit Christus erst verwirklicht werden, wenn unser jetziges Ausschauen nach
dem Kommen des auferweckten Herrn sein Ende in der Verwirklichung dieser Hoff-
nung findet. Wir alle werden dann zum Leben erweckt werden (1 Kor 15, 22). Aber
jetzt, in der von Gott bestimmten, uns eigenen Heilszeit (gv 1@ WOl tdypot 1 Kor
15, 238) ist dies noch nicht der Fall. Jetzt ist die Auferweckung nur an einem verwirk-
licht: an Christus.. Er aber ist nicht der Einzige, sondern der Anfang und damit die
Quelle und die Ursache der Auferweckung derer, die nach ihm an die Reihe kommen.
Und das sind wir, die seiner Parusie entgegenhoffen (1 Kor 15, 24). Dies wird der
Fall sein, wenn das Ende des tempus medium gekommen und die Heilsgeschichte an
ihrem Ziele angelangt ist. Denn ,der letzte Feind, der besiegt wird, ist der Tod*
(1 Kor 15, 26)1s.

Reue und Vergebung

Von August Brunner, S. J., Miinchen

Reue und Vergebung stellen uns bei nidherem Zusehen vor eine grofle Schwierig-
keit. Thr Sinn ist doch, daB sie die Vergangenheit aufheben, das Geschehene un-
geschehen machen wollen, so als sei es nie gewesen. Ist so etwas iiberhaupt méglich?
Oder sind Reue und Vergebung, wie dies zuweilen gesagt wird, nur Einbildung und
Selbsttauschung, oder gar ein Deckmantel fir Feigheit und psychische Schwichen?
Fine geschehene Tatsache lastet doch wie ein schwerer Block auf unserer Ver-

16 Eine kurze Zusammenfassung dieser Abhandlung ist aufgenommen in: Lebendige Seel-
sorge, 1952, S. 85—40





