
Ostermysterium 85 

werden kann und sich von seinen Zeitgenossen sichtlich abhob. Ekkehard IV., der 
spätere Chronist, der Fortsetzer der casus St' Galli, nennt ihn •schmächtigen Leibes, 
aber nicht Geistes, stotternd mit der Zunge, aber nicht mit dem Geiste, in göttlichen 
Dingen kühn emporstrebend, ein Gefäß des Heiligen Geistes, wie es damals in 
gleicher Fülle keines gab". •Zart, ängstlich und schreckhaft kämpft er heroisch gegen 
die vielen Anfechtungen, denen seine leicht nervöse Natur ausgesetzt ist" (Tüchle). 
Wie sehr mußte ihm da das Bedürfnis kommen, sich selbst auszusprechen, von seinen 
eigenen Freuden und Leiden zu erzählen. Aber das opus Dei und die Regula des 
Vaters Benedikt haben ihn in die Schule genommen und geformt und ihm jenen Sinn 
für Objektivität, für Form und Maß mitgegeben, wie sie in unserer Sequenz in so 
vielfältiger Weise zum Ausdruck kommen. 

Stark und rein und wieder voller Anmut klingen seine Verse, wie aus großer, 
klarer Höhe, die den Kampf geschaut hat und den Sieg ihr eigen nennt. Es liegt 
wirklich etwas von der Größe und Abgeklärtheit des Siegers von Golgotha über 
ihnen. Nicht um den Menschen geht es, sondern um Gott, um den Preis seines Ruh- 
mes, und alles Geschaffene ist nur dazu da,' Christus, dem eingeborenen und aufer- 
standenen Gottessohn in seinem Siege zuzujubeln. •Dies ist der Tag, den der Herr ge- 
macht hat; an ihm laßt uns jubein und fröhlich sein! Preiset den Herrn, denn er ist 
gut und ewig währet sein Erbarmen. Alleluia!" 

Anmerkungen unji Hinweise: 
Zum Ganzen siehe die neueste Monographie über Notker von W. v. d. Steinen, 2 Bde, 

Bern 1948. • Ferner: Julius Schwietering, Die deutsche Dichtung des Mittelalters (Hand- 
buch der Literaturwissenschaft), Potsdam (o. J.) S. 16•19; dort auch das Zitat aus Augu- 
stinus. • Hermann Tüchle, Kirchengeschichte Schwabens, Stuttgart 1950, 11. Die Kultur von 
St. Gallen. S. 162 ff. • Der lateinische Text der Sequenz ist zitiert nach Carl Beck, Mittel- 
lateinische Dichtung (Sammlung Göschen), Berlin und Leipzig 1926, S. 32; die deutsche 
Übersetzung stammt von Paul von Winterfeld, Deutsche Dichter des lateinischen Mittel- 
alters in deutschen Versen, 3./4. Aufl. 1922, S. 192. Die dort noch hinzugefügten Verse 
scheinen eine spätere Zutat zu sein. 

Das Ostermysterium 
im Lichte der urapostolischen Verkündigung 

Von Univ.-Prof. Dr. Josef Rupert Geiselmann, Tübingen 

In jungen Jahren habe ich einmal eine Osterpredigt gehalten mit dem Thema; 
Ostern, die Auferstehung der Natur • die Auferstehung des Herrn • unsere eigene 
Auferstehung. Rückschauend von dem aus, was mir heute als das apostolische 
Kerygma vom Ostermysterium feststeht1, wird es mir bei diesem Thema mehr wie 
unbehaglich. Denn so könnte man von Ostern auch predigen, wenn die Auferstehung 
des Herrn ein Mythos wäre, die Verdichtung von dem, was sich in der Natur immer 
wiederholt, in das Schicksal eines Gottes. Die Auferweckung des Herrn ist aber ge- 
rade nicht Mythos, sondern ein heilsgeschichtliches Ereignis, ein Mysterium. In spä- 

Vgl. mein Buch: Jesus der Christus, Kathol. Bibelwerk, Stuttgart 1951 



86 Dr. Jos. R. Geiselmann 

teren Jahren habe ich dann einmal das Thema durchgeführt, das uns durch 1 Kor 15, 
12•19 so nahegelegt wird: Die Auferstehung Jesu • die Grundlage unseres christ- 
lichen Glaubens und Hoffens. Die Auferstehung wird hier als wirkliches Geschehen 
und als das Wunder aller Wunder dadurch aufgezeigt, daß alle natürlichen Erklä- 
rungsversuche, angefangen von der Hypothese des Betruges der Jünger bis zur 
Visionshypothese, als unhaltbar aufgewiesen werden. Rückschauend ist es mir auch 
bei diesem Thema nicht mehr wohl. Denn hier ist das Geheimnis der Auferstehung 
isoliert und nur nach seinem übernatürlichen Sein betrachtet. Beide Themen fehlen 
dadurch, daß sie am eigentlichen Oster-Mysterium vorbeigehen und es im Wort der 
Verkündigung nicht ausschöpfen. 

So wie mir wird es wohl vielen ähnlich ergangen sein: Wir haben in unserer 
Osterpredigt am eigentlichen Thema, dem Oster-Mysterium, vorbeigeredet und 
haben dabei eigentlich ein Doppelleben geführt, als Prediger und als Liturgiker. 
Wir haben ein anderes verkündigt und ein anderes in der Liturgie der Osternacht 
gebetet. So haben wir mit der herkömmlichen Osterpredigt nicht nur am Oster- 
Mysterium, sondern auch an dem vorbeigeredet, was uns die betende Kirche in ihrer 
Osterliturgie des Karsamstages vom Ostermysterium kündet. Wir haben in unserer 
Predigt so getan, als ob es so etwas wie eine lex orandi vom Ostermysterium gar 
nicht gebe und sie für uns keine lex credendi und darum auch keine lex praedicandi 
sei. Aber gerade sie hätte uns sagen können, was denn das Oster-Mysterium eigent- 
lich sei. Schuld daran, warum das nicht geschehen ist, trug die Vorverlegung der 
Liturgie der Osternacht auf den Karsamstag Morgen. Damit war eigentlich das 
lebendige Band zwischen der Osterliturgie und der Verkündigung des Oster- 
Mysteriums zerschnitten. Das ist vorüber und damit ist für uns eine neue Situation 
geschaffen, die wie von selbst die Verkündigung des Oster-Mysteriums aus der 
Liturgie der Osternacht herauswachsen läßt und es uns leicht macht, in unserer 
Predigt wirklich vom Oster-Mysterium zu künden. 

I. 

Das apostolische Kerygma vom Osterereignis 

Was aber ist denn das Oster-Mysterium? Wir wollen die Frage von dem aposto- 
lischen Kerygma, der Urform und Urnorm der Verkündigung vom auferstandenen 
Christus her beantworten. Kehren wir zum paulinischen Kerygma von 1 Kor 15, 
12•19 zurück! In diesem Abschnitt des Korintherbriefes geht es nicht um das Oster- 
Mysterium. Das Thema, das Paulus hier durchführt, ist vielmehr der Glaubens- 
artikel von der Auferstehung der Toten. Dafür führt Paulus die Erscheinungen des 
auferstandenen Christus an: vor den 500 Brüdern zugleich, vor Jakobus, dem Her- 
renbruder, vor den Aposteln insgesamt und zuletzt die Erscheinung vor Paulus sel- 
ber. Wo es um die resurrectio carnis geht, da tritt Paulus selbst als Zeuge dafür auf, 
daß der Herr auferstanden ist und lebt, da bezeugt er, was er gesehen und gehört 
hat in der Stunde vor Damaskus (Apg 22, 14 u. 15); da kann er darauf hinweisen: 
•Auch mir ist er erschienen (1 Kor 15, 8); auch ich habe unseren Herrn Jesus gesehen 
(1 Kor 9, 1)". Aber ein Zeugnis vom Oster-Mysterium sind diese Aussagen Pauli 
nicht. Und warum nicht? 



Ostermysterium 87 

Um was geht es denn beim Oster-Mysterium? Und worum handelt es sich beim 
•Evangelium" von der Auferstehung des Herrn? Das sagt uns Paulus im gleichen 
Kapitel des ersten Korintherbriefes: •Ich habe euch vor allem überliefert, was ich 
auch überkommen habe: Christus ist der Schrift gemäß am dritten Tage (nach seinem 
Tode und Begräbnis) wieder auferweckt worden und dem Kephas erschienen, her- 
nach den Zwölfen" (1 Kor 15, 3•5). Dieses Christus-Kerygma von 1 Kor 15, 3•5 
hebt sich schon durch seine Sprache und seinen Stil von den folgenden Versen 12•19 
ab und zeigt, daß Paulus das Christus-Kerygma nicht nur dem Inhalte, sondern auch 
der Form nach, d. h. seiner sprachlichen Gestaltung nach der Überlieferung ent- 
nommen hat2. Für uns steht hier nur der Inhalt des Kerygmas in Frage. Wir sehen, 
sobald es um das Oster-Mysterium selber geht, da schweigt Paulus davon, daß auch 
er den Herrn gesehen habe und auch ihm der erhöhte Herr vom Himmel her er- 
schienen sei; da bezeugt er nicht vor allen Menschen, daß auch er den Gerechten ge- 
sehen und die Stimme seines Mundes vernommen habe (Apg 22, 14). Wenn es um das 
Oster-Mysterium geht, dann muß Paulus die Paradosis zu Hilfe nehmen, das, was er 
aus der lebendigen Überlieferung überkommen hat. Wenn es um das Evangelium 
der Auferweckung geht, dann muß Paulus selbst als Zeuge abtreten. Und zwar muß 
er deshalb abtreten, weil er das nicht miterlebt hat, daß der Herr am dritten Tage 
nach seinem Begräbnis und den darauffolgenden Tagen seinen Jüngern erschienen 
ist. Auf das •am dritten Tage" kommt es an. Das aber haben nur Petrus und hernach 
die Zwölfe erlebt. Sie und sie allein sind die Augenzeugen dieses heilsgeschicht- 
lichen Ereignisses. Wenn es um das heilsgeschichtliche Ereignis geht, das am dritten 
Tage nach Jesu Tod und Begräbnis eingetreten ist, dann ist Paulus angewiesen auf 
das Zeugnis des Kephas und der Zwölfe. 

So hat es Paulus in seinem Kerygma von der Auferweckung Jesu vor der Gemeinde 
zu Korinth gehalten, wie er uns selbst berichtet. Und so auch in seiner Rede in Antio- 
chien in Pisidien, von der uns Lukas, der Verfasser der Apostelgeschichte, Kunde 
gibt (Apg 13, 29•37). Auch hier schweigt Paulus davon, daß •auch ihm der Herr er- 
schienen sei" (1 Kor 15, 8). Nein, es geht nicht an zu sagen, diese Stelle könne un- 
möglich die getreue Wiedergabe dessen sein, was Paulus in Antiochien verkündet 
habe. Denn es sei nicht anzunehmen, daß Paulus von dem •Auch mir ist er er- 
schienen" (1 Kor 15, 8) geschwiegen haben sollte. So meint der neueste Kommentar 
zur Apg.: •Auffallend ist, daß er (Paulus) mit keiner Silbe davon spricht, daß der 
auferstandene Herr auch ihm erschienen sei, wie er es 1 Kor 15, 8 tut, sondern von 
sich und Barnabas nur sagt, daß sie ihren Hörern die in der Auferweckung Jesu er- 
folgte Erfüllung der den Vätern gegebenen Verheißung Gottes verkünden. Man 
wird doch nicht daran zweifeln dürfen, daß Paulus auch hier wie sonst seine eigene 
Schau des Auferstandenen bezeugt (vgl. 1 Kor 9, 1: •Habe ich nicht unseren Herrn 

2 Joach. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, 21939, 95/97; J. R. Geiselmann, Jesu« der 
Christus, 1951, 73/74; A. Harnack, Die Verklärungsgeschichte Jesu, Der Bericht des Paulus 
1 Kor 15, 3 ff. und die beiden Christusvisionen des Petrus, Sitzb. Berl. Akad. Wissensch. 
Phil. Hist. Klasse 1933, 66/80; Einar Molland, Das paulinische Euangelion 1934, 79/82; Jos. 
Gewieß, Die urapostolische Heilsverkündigung 1939, 79/81. Die eingehendste Analyse von 
1 Kor. 15, 3•5 gibt Ernst Lichtenstein, Die älteste christliche Glaubensformel, Zeitschr. f. 
Kirchengeschichte, Bd. 63 (1950), 1/74. 



88 Dr. Jos. R. Geiselmann 

Jesus gesehen?"). Diese auffallende Tatsache ist nur so zu erklären, daß die Rede 
nicht ein Auszug aus der Nachschrift der wirklich gehaltenen Rede ist, sondern nur 
in großen Zügen darstellen will, wie Paulus vor jüdischen Hörern gesprochen hat. 
In der Wiedergabe von Reden der handelnden Personen gestatteten sich die Ge- 
schichtsschreiber der Alten große Freiheiten"3. 

Und ein anderer Exeget meint: •Wir dürfen von einem Erzähler wie Lukas nicht 
erwarten, daß er sich stets in der Ebene des Stenogramms bewegt, das will an dieser 
Stelle noch einmal besonders beachtet sein: von dem geschichtlichen Paulus können 
wir uns nicht denken, daß er das Oster-Martyrion der Zwölfe und das euaggelizesthai 
der anderen Boten in dieser Weise nebeneinander gestellt hätte ohne seiner eigenen 
Osterstunde überhaupt zu gedenken. Sein Herr war ihm nicht dazu erschienen, da- 
mit er sich ausschließlich auf andere • und wären es auch die Zwölf • berufe und 
selbst lediglich der zweiten Gruppe zurechne. Auch die Rücksicht auf Barnabas wäre 
kein Anlaß dafür gewesen. Im Munde etwa eines Timotheus wäre diese Predigt- 
weise verständlich, der geschichtliche Paulus hat von diesen Dingen schwerlich jemals 
anders reden können, als wie er 1 Kor 9, 1; 15, 8 redet: Bin ich nicht ein Apostel? 
Habe ich nicht unseren Herrn gesehen? ... ophthä kamoi (auch mir ist er erschie- 
nen)"*. 

Hier kann der Dogmatiker mit den Exegeten nicht mehr einig gehen. Die Situa- 
tion mit Bezug auf diese Rede Pauli zu Antiochien ist insofern eine besondere, als 
wir hier die Möglichkeit haben, den Bericht des Lukas mit den eigenen Angaben 
Pauli über seine Verkündigung von Jesus, dem am dritten Tage auf erweckten Chri- 
stus in 1 Kor 15, 1•5 zu vergleichen. Hier aber schweigt Paulus von dem •auch mir 
ist er erschienen" und wir wissen schon, warum er selbst nicht als Zeuge auftritt. 
Nein, Paulus hat in Antiochien nicht seihe eigene Schau des Auferstandenen be- 
zeugt. Und zwar deshalb nicht, weil diese ja gar nicht das hätte bezeugen können, 
was es zu bezeugen galt • das Oster-Mysterium. Wer mit dem Gedanken spielt, 
Paulus habe in seiner Rede zu Antiochien auf seine eigene Schau des Auferstandenen 
zu sprechen kommen müssen, der verfehlt gerade das, um was es hier Paulus geht: 
um das Ostermysterium und um das Kerygma vom Ostermysterium, um das •Evan- 
gelium" von der Auf erweckung des Herrn nach seinem Begräbnis (am dritten 
Tage). Kerygma, Evangelium heißt aber nicht die Lehre vom Wunder der Aufer- 
stehung, sondern das Ausrufen eines (freudigen) Ereignisses. Und welches ist dieses 
frohe Ereignis, das da in der Rede Pauli zu Antiochien kund gemacht wird? Daß 
Gott, der Herr, Jesus am dritten Tage nach seinem Tode und seinem Begräbnis von 
den Toten auferweckt hat, daß der Auferweckte eine Reihe von Tagen hindurch 
denen erschienen ist, die mit ihm von Galiläa nach Jerusalem hinaufgezogen waren 
und daß diese jetzt seine Zeugen davon gegenüber dem Volke sind (Apg 13, 30 
u. 31). Wir sehen: Das Kerygma von der Auferweckung des Herrn in der Rede Pauli 
zu Antiochien ist der Sache nach genau das, was Paulus auch in Korinth verkündet 
hat: •Christus ist am dritten Tage (nach seinem Tode und seinem Begräbnis) von 
Gott auferweckt worden und dem Kephas und hernach den Zwölfen erschienen" 
(1 Kor 15, 5). 

3 Alfr. Wikenhauser, Apostelgeschichte, Regensburger NT 5 (21951), 126 
4 0. Bauernfeind, Apostelgeschichte, Theolog. Handkomnjentar z. NT 5 (1939), 175/176 



Ostermysterium 89 

Aus der Paradosis von 1 Kor 15, 3•5 und der Rede zu Antiochien (Apg 13, 
29•37), aus dem sechsten Kapitel des Römerbriefes und Kol2,12 können wir er- 
heben, was das Wesen des Ostermysteriums ausmacht. Es sind vier Momente: 1. Die 
Auferweckung Jesu am dritten Tag (nach Tod und Begräbnis). 2. Das Erscheinen 
des Auf erweckten vor Kephas und den Zwölfen, 3. daß die Auferweckung Jesu ge- 
schah •gemäß den heiligen Schriften"; dazu kommt 4. als abschließendes Moment 
die sakramentale Auswirkung dieses heilsgeschichtlichen Ereignisses im Ostersakra- 
ment der Taufe. Dabei hängen alle vier Momente aufs engste miteinander zusam- 
men und machen das eine heilsgeschichtliche Ereignis der Auferweckung Jesu zu- 
sammen mit seiner sakramentalen Auswirkung aus. 

II. 

Das erste Moment des urapostolischen Oster-Kerygmas: 
Die Auferweckung Jesu am dritten Tage 

Das erste Moment ist die Auferweckung Jesu •am dritten Tage". Nicht die bloße 
Tatsache, daß der Herr auferweckt wurde und jetzt lebt, macht schon das Oster- 
Mysterium aus. Dazu gehört notwendig die genaue Zeitbestimmung, wann dies 
geschehen ist. Das •am dritten Tage" ist ein integrierender Bestandteil des Oster- 
Mysteriums. Gerade letzteres Moment findet in der Liturgie der Osternacht, nämlich 
im Exsultet noch sein lebhaftes Echo. Beim Oster-Mysterium gilt es •scire tempus 
et horam in qua Christus ab inferis resurrexit" (= zu kennen Zeit und Stunde, da 
Christus von den Toten erstand) Tempus et hora legen das Ereignis zeitlich genau 
fest, um das es sich beim Oster-Mysterium handelt: um die Auferweckung Jesu von 
den Toten. Tempus et hora als wesentliches Moment des Ostermysteriums der Auf- 
erweckung Jesu heben dieses Ereignis ab von all den Ereignissen, die sich im Ablauf 
der Zeiten und der Jahreszeiten immer wiederholen und machen es zu einem Ereig- 
nis, das nur einmal und ein für allemal geschehen ist. Tempus et hora als wesentliches 
Moment sagen uns, daß es sich bei der Auferweckung Jesu nicht um die Verdichtung 
der immer sich wiederholenden Vorgänge der Natur in das Schicksal eines Gottes, 
d. h. nicht um einen Mythos, sondern um ein Mysterium handelt. 

Durch das •am dritten Tage" ist nun die Auferweckung Jesu als ein einmaliges 
Ereignis gekennzeichnet, aber noch nicht als ein geschichtliches Ereignis. Es wäre 
denkbar, daß der Herr am dritten Tage nach seinem Tode von Gott auf erweckt 
worden wäre, ohne sich irgend einem seiner Jünger je einmal zu zeigen und daß den 
Aposteln die Tatsache der Auferweckung Jesu am dritten Tage nach seinem Tode 
geoffenbart worden wäre. Dann wäre die Auferweckung Jesu ein einmaliges über- 
natürliches Ereignis, das uns im Wort Gottes erschlossen worden wäre. Die Aufer- 
weckung Jesu wäre aber kein geschichtliches Ereignis. 



90 Dr. Jos. R. Geiselmann 

III. 

Das zweite Moment des urapostolischen 0'sterkerygmas: 
Der Auf erweckte erschien dem Kephas und den Zwölfen 

Daß die Auferweckung Jesu ein geschichtliches Ereignis ist, macht das zweite Mo- 
ment des Ostermysteriums aus. Ein geschichtliches Ereignis aber wurde die Aufer- 
weckung dadurch, daß Jesus •dem Kephas und hernach den Zwölfen" (1 Kor 15, 5) 
und durch eine Reihe von Tagen hindurch, anschließend an seine Auferweckung, 
denen erschienen ist, die mit ihm von Galiläa nach Jerusalem hinaufgezogen waren 
(Apg 13, 30 u. 31). Der Auferstandene hat also in das Leben des Kephas und der 
Zwölfe eingegriffen. Sie haben ihn gesehen, gehört, mit eigenen Händen berührt, mit 
ihm gegessen und getrunken (1 Joh 1, 1; Apg 10, 41), so daß sie als Augen- und 
Ohrenzeugen davon berichten konnten, wie sie von dem berichten konnten, was sie 
sonst selbst erlebt haben. Daß die Zwölfe Augenzeugen der Auferweckung des 
Herrn geworden sind, ist der Grund dafür, daß wir von der Auferweckung Jesu in 
der Weise wissen, wie wir von allen geschichtlichen Ereignissen wissen: durch das 
Zeugnis derer, die dieses Ereignis als Augen- und Ohrenzeugen miterlebt haben. 
Und der von den Toten Auferweckte ist auch allein aus dem Grunde anschließend 
an seine Auferweckung Kephas und den Zwölfen erschienen, weil sie •die von Gott 
vorherbestimmten Zeugen" (Apg 10, 41) seiner Auferweckung sein sollten. Die 
Zwölfe sind daher nicht bloß Zeugen der Auferweckung, sie und sie allein sind 
Augenzeugen vom auferstandenen Herrn und als solche auch dazu berufen, Zeugnis 
davon abzulegen (Lk 24, 48; Apg 1, 8) und Künder seiner Auferweckung (Apg 1, 22) 
zu sein. 

Wesentlich ist also für das Ostermysterium der Zeitpunkt, an dem Jesu Aufer- 
weckung sich ereignet hat; daß sie geschah am dritten Tage nach seinem Tode und 
so geschah, daß Menschen sie erlebt haben, so daß sie davon zeugen können, wie man 
von geschichtlichen Ereignissen zeugen kann, die man als Augen- und Ohrenzeuge 
selbst miterlebt hat. Dies können Petrus und die Zwölfe • aber nicht 
Paulus. Und dies müssen Petrus und die Zwölfe tun, weil auf ihnen die Last 
der Berufung zum Zeugnis von der Auferstehung ihres Herrn ruht. Daher gehört 
zum Kerygma der Auferweckung Jesu nicht nur das •am dritten Tage". Ebenso not- 
wendig gehört zu ihm das Zeugnis des Kephas und der Zwölfe, daß der Auferweckte, 
vom dritten Tage nach seinem Tode an, ihnen erschienen ist. Erst dadurch wird das 
einmalige Ereignis der Auferweckung Jesu zum geschichtlichen Ereignis. 

Und was kann Paulus angesichts des geschichtlich genau festgelegten Ereignisses 
der Auferweckung Jesu am dritten Tage nach seinem Tode und Begräbnis tun? Das, 
was er in 1 Kor 15, 5 und Apg 13,31 getan hat: sich auf das Zeugnis derer berufen, 
die davon Zeugnis geben können und die berufen sind, davon Zeugnis zu geben, 
d. h. auf das Zeugnis von Kephas und der Zwölfe. Wenn es gilt, seinen Apostolat 
gegenüber solchen zu rechtfertigen, die ihm diesen streitig machen wollen, dann kann 
Paulus sein •Auch ich habe unseren Herrn Jesus gesehen" (1 Kor 9, 1), ins Feld 
führen. Wenn es sich darum handelt, die Auferstehung der Toten als Glaubenstat- 
sache zu verteidigen, dann kann er darauf hinweisen, daß der Auferstandene als 



Ostermysterium 91 

Erstling der Entschlafenen auch ihm erschienen sei (1 Kor 15, 8). Dafür ist Paulus mit 
seiner Damaskusstunde ein vollgültiger Martys. Wenn es aber um die Auferweckung 
Jesu am dritten Tage nach seinem Tode geht, kann Paulus sich nicht darauf berufen: 
•Auch mir ist er erschienen" (1 Kor 15, 8), weil die Erscheinung des erhöhten Herrn 
vor Paulus vom Himmel her vor den Toren der Stadt Damaskus nicht das bezeugen 
kann, was es zu bezeugen gilt, daß der Herr am dritten Tage nach seinem Tode auf- 
erweckt worden ist. Was Paulus hier nur tun kann, ist, sich auf das Zeugnis der 
Zwölfe berufen. Und was er ferner tun kann, ist dies, aufzuweisen, daß die Erwek- 
kung Jesu erfolgt ist •gemäß den heiligen Schriften" (Apg. 13, 33•37). 

Das führt uns auf das dritte Moment des Ostermysteriums: Christus ist auf erweckt 
worden •gemäß den heiligen Schriften". 

IV. 

Das dritte Moment des urapostolischen Osterkerygmas: 
Die Auferweckung Jesu am dritten Tage gemäß den heiligen Schriften 

Macht das •am dritten Tage" die Auferweckung zu einem einmaligen, zeitlich 
genau fixierten Ereignis, macht das •Er ist erschienen dem Kephas, hernach den 
Zwölfen" diese zu einem geschichtlichen Ereignis, so sagt uns das dritte Moment: 
Er ist auferweckt worden •gemäß den heiligen Schriften", daß es sich beim Oster- 
Mysterium um ein geschichtliches Ereignis ganz eigener Art handelt. Die Auferwek- 
kung Jesu gehört nicht jener Geschichte an, bei der Menschen die Handelnden und 
Ausführenden und die Urheber der Ereignisse sind, bei der alles, was sich ereignet, 
auf menschliche Motive und Kräfte zurückgeführt werden kann. Die Auferweckung 
Jesu gehört vielmehr jener Geschichte an, bei der Gott selbst am Werke ist. Gott ist 
es, der Jesus auferweckt hat (Apg 2, 32; 10, 40; 13, 37). Gott ist es, der den Aufer- 
weckten hat sichtbar erscheinen lassen den von Gott vorbestimmten Zeugen (Apg 
10, 41). Dieses Ereignis der Auferweckung Jesu erfolgt gemäß den heiligen Schrif- 
ten und erfüllt damit die alttestamentliche Prophetie vom Messias Gottes. Es gehört 
jener Geschichte an, in der Gott zu wiederholten Malen und auf gar mannigfache 
Weise in den Propheten, zuletzt in seinem Sohne, in die Geschicke der Völker, be- 
sonders seines ausgesonderten Volkes Israel, zum Heile der Menschen eingegriffen 
hat (Hebr 1,1). Daher gehört auch das zur Verkündigung des Ostermysteriums, daß 
die Auferweckung Jesu am dritten Tage in die Heilsgeschichte eingereiht wird, 
indem man aufweist, daß diese erfolgt gemäß den heiligen Schriften, d. h. daß in 
Jesu Auferweckung am dritten Tage die alttestamentliche Prophetie erfüllt und ge- 
schichtliche Wirklichkeit geworden ist. Das Ostermysterium hat sich ereignet zum 
Heile des Volkes Israel, ja zunächst und zuerst zu seinem Heile; denn •für euch 
zunächst hat Gott seinen Knecht erweckt und gesandt, daß er euch segne, wofern ihr 
euch von euren Übeltaten abwendet" (Apg 3, 26), dann aber zum Heil aller Völker. 

Wenn Paulus da, wo es um das heilsgeschichtliche Ereignis der Auferstehung Jesu 
am dritten Tage nach seinem Tode geht, wo es also auf das tempus und die hora an- 
kommt, von seinem: Auch mir ist er erschienen (1 Kor 15, 8), keinen Gebrauch 
machen kann, vielmehr zu Zeugen gegenüber dem Volke die anrufen muß, die mit 



92 Dr. Jos. R. Geiselmann 

Jesus von Galiläa nach Jerusalem hinaufgezogen waren und denen der Auferstan- 
dene eine Reihe von Tagen hindurch erschien, so kann er aber Künder davon sein, 
daß die Auferweckung Jesu •gemäß den heiligen Schriften" erfolgt ist, •diese (die 
Zwölfe) sind jetzt seine Zeugen gegenüber dem Volke. Wir verkünden euch nun die 
frohe Botschaft, daß Gott die an die Väter ergangene Verheißung für uns, ihre 
Kinder, hat in Erfüllung gehen lassen, indem er Jesus von den Toten auferweckte, 
wie ja auch im zweiten Psalm geschrieben steht: Mein Sohn bist du, heute (in der 
Auferweckung am dritten Tage) habe ich dich gezeugt (V. 7). Daß er ihn aber von 
den Toten auf erweckt hat, damit er nun niemals mehr der Vernichtung anheimfalle, 
hat er so ausgesprochen: Ich werde euch die heiligen, zuverlässigen Güter Davids ge- 
ben (Is 55, 3). Deshalb sagt er auch an einer andern Stelle: Du wirst Deinen Heiligen 
nicht die Verwesung schauen lassen (Ps 16, 10). David ist doch, nachdem er zu seiner 
Zeit dem Willen Gottes gedient hat, entschlafen und zu seinen Vätern versammelt 
worden und hat die Verwesung geschaut. Aber der, den Gott auferweckt hat, hat die 
Verwesung nicht schauen dürfen" (Apg 13, 31•37). Diese Rede des Paulus zu 
Antiochien ist nach Inhalt und Form ein Kommentar zu 1 Kor 15, 55 und klärt uns 
darüber auf, was es heißen will: •Christus ist am dritten Tage auf erweckt worden 
gemäß den heiligen Schriften". 

So ist Paulus zwar nicht Zeuge der am dritten Tage erfolgten Auferweckung Jesu. 
Aber er ist der Künder des mit der Auferweckung Jesu uns von Gott geschenkten 
heilsgeschichtlichen Ereignisses, durch welches Gott seine Verheißung an die Väter 
hat für uns in Erfüllung gehen lassen. Diese Erfüllung der alttestamentlichen Pro- 
phetie in der Auferweckung Jesu stellt aber den Höhepunkt der Gottes-Geschichte 
des Heiles dar, weil sich Gottes Herrlichkeit und Macht am gewaltigsten in der Auf- 
erweckung seines Sohnes geoffenbart hat (Eph 1, 19•23)6. Allein auch dieser Kün- 
der ist Paulus nicht aus eigenem Entschluß geworden. Er ist es geworden, weil er das 
Kerygma von der Auferweckung Jesu so •empfangen" hat, d. h. weil er die Verkün- 
digung von Jesu Auferweckung schon in fest geprägter und geformter Überlieferung 
übernommen hat (1 Kor 15, 3). Zu dieser Überlieferung hat aber das •gemäß den 
heiligen Schriften" als integrierender Bestandteil gehört. 

Ihre Quelle hat diese Überlieferung aber im Kerygma der Zwölfe, deren Führer 
und Repräsentant Petrus mit seinen Reden ist. Und damit sind wir nun auf die 
Urform und Urnorm des Kerygmas vom Ostermysterium durchgestoßen. 

V. 

Das urapostolische Oster-Kerygma im Unterscliied 
vom paulinischen Oster-Kerygma 

Das petrinische Kerygma von der Auferweckung Jesu7 ist auf einen andern Ton 
gestimmt als das paulinische. •Diesen Jesus hat Gott auferweckt, des sind wir alle 
Zeugen" (Apg 2, 32). •Den Urheber des Lebens habt ihr getötet. Aber Gott hat ihn 

5 Vgl. mein Buch, Jesus der Christus, 162/166 
6 Rud. Schnadienburg, Das Heilsgeschehen bei der Taufe nach dem Apostel Paulus, 1950,64 
7 Vgl. mein Buch, Jesus der Christus, 31/48 



Ostermysterium 93 

von den Toten auferweckt. Dafür sind wir Zeugen" (Apg 3,15). •Wir können un- 
möglich von dem schweigen, was wir gesehen und gehört haben" (Apg 4,10): •Im 
Namen Jesu Christi von Nazareth, den ihr gekreuzigt habt, den aber Gott von den 
Toten auf erweckt hat, durch ihn steht dieser Mann gesund vor euch" (Apg 4,10 u. 11). 
•Gott hat ihn am dritten Tage auferweckt und sichtbar erscheinen lassen, zwar nicht 
dem ganzen Volke, wohl aber den von Gott vorherbestimmten Zeugen, uns, die wir 
nach seiner Auferweckung von den Toten mit ihm gegessen und getrunken haben" 
(Apg 10,40 u. 41). Dieses Kerygma beruft sich auf keine anderen als Zeugen. Hier 
kündet der Augenzeuge, und er kündet von diesem Ereignis genau so, wie er von 
Jesu Verurteilung und Kreuzigung berichtet. Die Auferweckung Jesu am dritten 
Tage nach seinem Tode ist ihm ein geschichtliches Ereignis derselben Art wie Jesu 
Verurteilung, Tod und Begräbnis, weil der Auferweckte bis zu seiner Himmelfahrt 
noch der Erde angehört, mit den Seinen Tischgemeinschaft pflegt, mit ihnen ißt und 
trinkt. Das ist der neutestamentliche Tatbestand von der Auferweckung Jesu. Es 
geht nicht an, die geschichtliche Einheit von Tod und Auferweckung zu zerreißen, 
den Tod Jesu in die gemeingeschichtliche Ebene zu verlegen, Jesu Auferweckung 
aber zum geschichtstranszendenten Geschehen zu stempeln. Damit wird das Kerygma 
der Zwölfe verzeichnet. In ihm ist weder Jesu Tod und Begräbnis ein gemeinge- 
schichtliches Faktum, noch Jesu Auferweckung ein geschichtstranszendentes Gesche- 
hen; alle drei stehen vielmehr auf einer Ebene, sind Aei/sgeschichtliche Ereignisse, 
die Geschichte Gottes mit seinem Christus und haben deshalb grundsätzlich keinen 
verschiedenen Charakter8. Die Augenzeugenschaft unterscheidet die Verkündigung 
der Zwölfe von der des Paulus. Was aber beiden gemeinsam ist, das ist das, daß 
auch Petrus die Auferweckung Jesu •gemäß den heiligen Schriften" verkündet, d. h. 
diese dadurch als ein heilsgeschichtliches Ereignis herausstellt, daß er aufweist, wie 
Gott hier eingegriffen und in diesem Ereignis die alttestamentliche Prophetie erfüllt 
und verwirklicht hat und so Jesus als den verheißenen Messias erwiesen hat (Apg 2, 
25•36; 3, 24•26). 

VI. 

Die Auferweckung Jesu als Höhepunkt der Heilsgeschichte 
in der Darstellung der Liturgie 

So erscheint in der urapostolischen Verkündigung das Ostermysterium, die Auf- 
erweckung Jesu am dritten Tage gemäß den heiligen Schriften als der Höhepunkt 
der Heilsgeschichte, in dem die alttestamentliche prophetische Geschichte des Heils 
ihre Erfüllung und Verwirklichung gefunden hat. Und genau so erscheint das Oster- 
mysterium in der lex orandi, in der Liturgie der Osternacht, die für uns eine lex 
credendi ist und eine lex praedicandi werden mag. In den zwölf Prophetien der 
Karsamstagsliturgie kommt die ganze Heilsgeschichte zu ihrem Wort, angefangen 
von Christus, dem Logos, der als das göttliche schöpferische Prinzip die Welt und 
den Menschen in ihr ins Dasein gerufen hat. Es zieht an unserem Auge vorüber der 

8 W. Fr. Hahn, Das Mitsterben und Mitauferstehen mit Christus (Dissertation)  1937, 
59/62; Rud. Sdinackenburg, a. a. 0. 145/146 



94 Dr. Jos. R. Geiselmann 

schaffende und begnadende, der richtende und strafende, der segnende und barm- 
herzige Gott, der Gott, der mit Noe seinen Bund schließt und mit Abraham, und der 
in dessen Nachkommenschaft alle Völker segnen will; der rettende Gott, der das 
Volk, das er erwählt, aus Ägypten führt; der sich erbarmende Gott, der das buß- 
fertige Volk Ninives vor dem angedrohten Strafgericht bewahrt, der mächtige Gott, 
der die drei Jünglinge vor der Gewalt des Feuers beschützt. 

Und das alles zielt auf einen hin: auf Jesus Christus, in dem alles seinen Anfang 
nahm, der aufrichtet, was am Boden liegt, neu macht, was alt geworden und alles zu 
seinem ursprünglichen Ziele zurückführt. Der Höhepunkt aber des in die Geschichte 
zum Heile der Völker eingreifenden, strafenden und rettenden Gottes ist die Nacht, 
in der die Bande des Todes gelöst und Christus als Sieger der Unterwelt entsteigt. 
Dieses Licht aber, das in dieser Nacht aufgeleuchtet ist, wirft seinen verklärenden 
und erklärenden Schein zurück auf die ganze voraufgegangene Geschichte des Heiles. 
In diesem Licht erst wird die Schuld Adams sinnvoll und erscheint geradezu in ihrem 
vorherbestimmten göttlichen •Muß". Wie Christus leiden •mußte", so •mußte" 
Adam der Schuld verfallen, damit dieser Erlöser von Gott uns geschenkt werden 
konnte. Im Lichte des Ostermysteriums wandelt sich die Schuld in Seligkeit! 

Aber noch eines zeigt uns die lex orandi, wie sie in der Osternacht zum Ausdruck 
kommt: die Verbindung der Auf erweckung Jesu mit dem Sakrament der Taufe, die 
dieses Sakrament zum Ostersakrament und zu einem wesentlichen Moment des 
Ostermysteriums macht. Und das führt uns auf das vierte Moment des Oster- 

mysteriums. 

VII. 

Das vierte Moment des urapostolischen Osterkerygmas: 
Unser Mitbegraben- und Mitauf erwecktwerden mit Christus im Sakrament der Taufe 

Wir wissen es jetzt, was das Ostermysterium ist: die Auf erweckung Jesu am drit- 
ten Tag gemäß den heiligen Schriften und das Erscheinen des Auferstandenen vor 
Petrus und den Zwölfen, d. h. Jesu Auferweckung als das zeitlich genau begrenzte, 
geschichtliche und heilsgeschichtliche Faktum. Allein damit ist das, was das Oster- 
mysterium meint, noch nicht in seinem Vollsinn ausgeschöpft. Eines haben wir noch 
nicht beachtet: Paulus sagt, mit der Auferweckung Jesu habe Gott die an die Väter 
ergangenen Verheißungen für uns in Erfüllung gehen lassen (Apg 13,33). Dieses 
•für uns" enthüllt uns aber ein neues und zwar das letzte Moment des Ostermy- 
steriums. Was will dieses •für uns" besagen? 

Eines steht fest: die Auferweckung Jesu ist ein heilsgeschichtliches Faktum, das 
einmal und ein für allemal geschehen ist. Aber ebenso sicher ist, daß Jesus, wie er 
für uns gestorben, auch für uns auferweckt worden ist. Dieses •für uns" gestorben 
und auferweckt ist der Grund, warum das Sakrament der Taufe in den innigsten 
Zusammenhang rückt mit dem heilsgeschichtlichen Faktum der Auferweckung Jesu, 
der Grund, warum die Taufe das Ostersakrament und ein integrierender Bestandteil 
des Ostermysteriums ist. Denn in der Taufe findet das heilsgeschichtliche Faktum der 
Auferweckung Jesu seine sakramentale Auswirkung. In der Taufe kommt das Be- 



Ostermyslerium 95 

grabenwerden und das Auferwecktwerden Jesu an uns zu seinem sakramentalen 
Nachvollzug. So hat Paulus die Taufe als das Ostersakrament verstanden. In Rö 6, 
3 u. 4 wird das sakramentale •Mitbegrabenwerden" ausdrücklich ausgesprochen, da- 
gegen das Mitauferstehen nur stillschweigend vorausgesetzt, da der Apostel sofort zur 
ethischen Forderung des •Wandels im neuen Leben" übergeht: •So sind wir also 
durch die Taufe auf den Tod mit ihm begraben und sollen in einem neuen Leben 
wandeln, so wie Christus durch die Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferstan- 
den ist". Aber was in Rö 6 nur zwischen den Zeilen zu lesen ist, das ist in Kol 2,12 
nun klar durchgeführte Antithese geworden: Die Taufe ist •sakramentales" Mit- 
begrabenwerden und Mitauferstehen mit Christus in Einem: •In der Taufe mit ihm 
begraben, seid ihr in ihm durch den Glauben an die Kraft Gottes, der ihn von den 
Toten auf erweckt hat, mitauf erweckt worden" (Kol 2,12). 

Wie wir dieses •Mit" näherhin zu verstehen haben, darauf kommt freilich alles an. 
Jedenfalls geht es nicht an, dieses •Mit" als unsere Gleichzeitigkeit mit Christus zu 
verstehen oder mit O. Casel im Sinne der Mysteriengegenwart des heilsgeschicht- 
lichen Faktums der Auferweckung Jesu im sakramentalen Geschehen zu erklären. 
Dieses Mitbegrabenwerden und Mitauferwecktwerden kann einerseits nur so ver- 
standen werden, daß dabei die Auferweckung Jesu am dritten Tage nach seinem 
Tode und seinem Begräbnis, dieses einmal und ein für allemal eingetretene geschicht- 
liche Ereignis, seiner Einmaligkeit nicht verlustig geht. Es darf aber auch ander- 
seits nicht so gedeutet werden, daß dadurch unsere eigene, einmalige Heilsgeschichte, 
d. h. zeitlich genau umgrenzte heilsgeschichtliche Situation, aufgehoben wird, die 
dadurch gekennzeichnet ist, daß wir in der Heilszeit stehen, die zwischen dem schon 
eingetretenen einmaligen Faktum der Auferweckung Jesu und dem noch ausstehen- 
den heilsgeschichtlichen Faktum der Parusie Jesu liegt. •Die Urgemeinde hat von 
der ersten Stunde an die Überzeugung gehabt, in einem genau begrenzten und 
inhaltlich genau bestimmten Zeitabschnitt zu stehen: zwischen Christi Himmelfahrt 
und seiner Parusie"9. 

1. Es geht daher nicht an, dieses •Mit" in dem sakramentalen Mitbegrabenwerden 
und Mitauferwecktwerden im Sinne von Kierkegaard als unsere Gleichzeitigkeit mit 
Christus zu verstehen, und zwar so, daß wir persönlichen, realen Anteil an dem ge- 
schichtlich einmaligen Faktum des Todes und der Auferweckung Jesu nach seinem 
Tode gewinnen, wobei alles ausgeschaltet wird, was uns von diesen heilsgeschicht- 
lichen Ereignissen trennt. Das sakramentale Mitbegraben- und Mitauferwecktwer- 
den wäre also die Einbeziehung des ganzen Daseins des Christen in diese Heilsereig- 
nisse, die sich an den Namen Jesu knüpfen. So versteht es W. Fr. Hahn10. Das Mit- 
begraben- und Mitauferwecktwerden so verstanden, droht aber die uns zugemessene 
heilsgeschichtliche Situation, in der wir stehen, aufzuheben. So wesentlich es für die 
Auferweckung Jesu ist, daß sie am dritten Tage nach seinem Tode und Begräbnis 
erfolgt ist, so wesentlich ist es für uns, daß unser Mitbegraben- und Mitauferweckt- 
werden mit Christus im Bade der Wiedergeburt erfolgt in einer Zeit und zwar in 
einer Heilszeit, die nach dem zeitlich genau festgelegten Ereignis der Auferwek- 

» O. Cullmann^ Christus und die Zeit, 21948, 132 
10 A. a. 0. 96/97. Vgl. Rud. Schnadtenburg a. a. O. 145/49 



96 Dr. Jos. R. Geiselmann 

kung Jesu und vor der Parusie Jesu liegt. Wenn wir in der Taufe Gläubige gewor- 
den sind, so heißt das nicht, daß der zeitliche Ablauf des Heilsgeschehens, nunmehr 
für uns in seiner Zeitlichkeit belanglos geworden wäre. Das geht schon daraus her- 
vor, daß wir, mitbegraben und mitauferweckt mit Christus im Sakrament der Taufe, 
nicht schon in der Zukunft leben, sondern dieser Zukunft mit ihrem Kommen des 
Herrn entgegenharren. So wenig aber die Zukunft für uns als Gläubige nichts mehr 
bedeutet, so wenig auch die Vergangenheit. 

Wir werden im Glauben nicht •Zeitgenossen der Propheten und Apostel"11 und 
erleben die Auferweckung Jesu am dritten Tage nicht selbst mit. Miterlebt haben 
die Erscheinungen des auferweckten Jesus am dritten und den darauf folgenden 
Tagen nach seinem Tode nur die Zwölfe. Und wir wissen von der Auferweckung 
Jesu am dritten Tage auch als Gläubige immer nur als von einem vergangenen heils- 
geschichtlichen Ereignis. Die Zeit ist es, in der wir stehen, die uns von jenem Ge- 
schehnis unübersteigbar trennt. Allein auch die Zeit, in der wir stehen, ist Heilszeit, 
weil die Heilsgeschichte auch nach der Auferweckung Jesu noch weitergeht. Das aber 
will die Deutung, daß wir durch das Mitbegraben- und Mitauferwecktwerden mit 
Christus gleichzeitig werden, nicht wahr haben. Denn •der Begriff der Gleichzeitig- 
keit setzt voraus, daß im Grunde die Zeit als Heilszeit mit Jesus bereits zum Still- 
stand gekommen ist, so daß wir uns nur zu ihm zurück begeben können, um in den 
Bereich des Heiles zu kommen"12. Wenn Jesu Tod und Auferweckung auch der 
Höhepunkt und das Zentrum alles Heilsgeschehens sind, so schließt das nicht aus, 
daß die nachösterliche Gegenwart das zeitliche Weitergehen des Heilsgeschehens ist. 
Das kommt zum Ausdruck in dem urchristlichen Bekenntnis: Christus herrscht. Und 
das bedeutet, daß Christus der Gekreuzigte und Auferweckte sich zu uns begibt13. 
Wie aber begibt er sich zu uns? Das ist die Frage. 

2. Gerade dies, daß Christus der Gekreuzigte und Auferweckte sich zu uns begibt, 
nimmt die katholische Theologie sehr ernst und legt darauf allen Nachdruck. Wie 
aber die Ausrichtung an Jesu Tod und Auferweckung als dem Mittel- und Höhe- 
punkt des Heilsgeschehens in Kierkegaard und Hahn zum Extrem unserer Gleich- 
zeitigkeit mit Christus geführt hat, so hat in Casels Mysterientheologie die Tatsache, 
daß Christus der Gekreuzigte und Auferstandene sich zu uns begibt, zu dem andern 
Extrem geführt, daß der Tod und die Auferstehung Jesu selbst, diese zeitlich 
genau festgelegten Ereignisse, sozusagen sich zu uns begeben und mit uns gleichzeitig 
werden im Sakrament der Taufe. 

Hier sind nicht wir gleichzeitig mit dem heilsgeschichtlichen Ereignis von Tod und 
Auferweckung Jesu, sondern diese heilsgeschichtlichen Ereignisse werden durch 
ihre Mysteriengegenwart gleichzeitig mit uns. Allein, das geht nicht an. Denn hier 
wird das •am dritten Tage", das ein wesentliches Moment der Auferweckung Jesu 
ist, nicht mehr in seinem ganzen Ernst genommen, sondern in ein sakramental immer 
sich wiederholendes Gegenwärtigwerden dieses einmal und ein für allemal einge- 
tretenen Heilsereignisses erweicht. Und damit ist die Gefahr heraufbeschworen, aus 
dem heilsgeschichtlichen Ereignis der am dritten Tage nach seinem Tode erfolgten 

11 K. Barth, Dogmatik I, 1, 62 ff.        12 0. Cullmann, a. a. O. 128 
13 O. Cullmann, a. a. O. S. 1287129 



Ostermysterium 97 

Auferweckung Jesu einen Mythos von immer neuem Sterben und Auferwecktwerden 
des Kultgottes Christus zu machen. Es ist nicht beachtet, daß alles nachösterliche 
sakramentale Geschehen, auch das Mitsterben und Mitauferwecktwerden mit Chri- 
stus, nur so theologisch richtig gedeutet wird, wenn der Tod und die Auferweckung 
Jesu am dritten Tage als einmal und ein für allemal geschehene Ereignisse in ihrer 
Unwiederholbarkeit als Mittel- und Höhepunkt der Heilsgeschichte unangetastet 
bleiben. 

Nach diesem Mittelpunkt haben wir auch die Deutung des sakramentalen Mit- 
begraben- und Mitauferwecktwerdens auszurichten. Das Auferwecktwerden Jesu am 
dritten Tage nach seinem Tode ist denn auch im urapostolischen Christus-Kerygma 
so stark in seiner geschichtlichen Einmaligkeit und Unwiederholbarkeit herausge- 
stellt, daß nur die als Zeugen dafür angeführt werden und gelten, denen der Auf- 
erweckte am dritten und den darauf folgenden Tagen erschienen ist, Kephas und die 
Zwölfe, in einem Maße herausgestellt, daß selbst der Apostel, dem der erhöhte Herr 
vor Damaskus persönlich erschienen ist, nicht selbst als Zeuge für die Auferweckung 
Jesu am dritten Tage auftritt, sondern sich auf das Zeugnis der von Gott zum voraus 
bestimmten Zeugen der Auferweckung Jesu beruft, und das sind Kephas und die 
Zwölfe (1 Kor 15,5), und daß in dem verschiedenen Zeugnis von der Auferweckung 
Jesu am dritten Tage der Unterschied des Apostolates der Zwölfe von dem des 
Paulus begründet ist. 

Wenn Christus der Gekreuzigte und Auferstandene sich zu uns begibt, so kann das 
also nicht heißen, daß die einmaligen heilsgeschichtlichen Fakta seines Todes und 
seiner Auferweckung sich zu uns in der Form der Mysteriengegenwart begeben, so 
kann auch das Mitbegraben- und Mitauferwecktwerden im Sakrament der Taufe 
nicht sagen wollen, daß die heilsgeschichtlichen Ereignisse von Tod und Auferwek- 
kung Jesu selber mysterienhaft im Sakrament der Taufe gegenwärtig geworden sind, 
so daß unser Dasein sakramental in diese Ereignisse hineingenommen werden kann. 

3. Wenn wir im Sakrament der Taufe mit Christus begraben und auferweckt 
werden, so kann das nur so verstanden werden, daß dabei das Auferwecktwerden 
Jesu am dritten Tage nach seinem Tode in seiner zeitlich genau umgrenzten Ein- 
maligkeit gewahrt bleibt. So meint das auch Paulus. •In den paulinischen Texten 
behält das historisch fixierbare Christusgeschehen stets seine primäre und unverrück- 
bare Stellung"14. Es kann sich daher bei unserm Begraben- und Auferwecktwerden 
mit Christus nur um die sakramentale Auswirkung des ein für allemal geschehenen 
Ereignisses der Auferweckung Jesu handeln. Unser sakramentales Mitbegraben- und 
Mitauferwecktwerden in der Taufe macht uns daher mit Christus nicht •gleichzeitig", 
wohl aber •gleichgestaltig"15. 

Das Gleichgestaltig mit Christus werden hat seinen Grund in der Tatsache, daß 
Christus, der erhöhte Herr, das Haupt des Leibes ist, dessen Glieder wir, die an ihn 
Glaubenden, sind. Er hat der Kirche den Heiligen Geist gesendet, daß er sie belebe 
und in ihr wirke. Wenn wir im Sakrament der Taufe mit Christus begraben und auf- 
erweckt werden, so deshalb, weil der im Sakrament der Taufe wirkende Heilige 

14 Rud. Schnackenburg, a. a. O. S. 157 
*5 Ethelb. Stauffer, Theologie des NT *1948, A. 495 



98 August Brunner 

Geist, der der Geist Christi, des erhöhten Herrn, ist, uns dem einst gestorbenen und 
auferweckten Christus gleichgestaltet. Der Heilige Geist ist aber der Geist des auf- 
erweckten und durch die Rechte Gottes erhöhten Christus Jesus (Apg 2,33). In ihm 
und durch ihn kommt die in der Auferweckung Jesu geschehene Überwindung des 
Todes zu ihrer sakramentalen Auswirkung. Dieses Wirken des Heiligen Geistes ist 
daher österliches Wirken, das den Tod vernichtet und Leben schafft. In diesem 
Gleichgestaltetwerden durch den Geist Christi haben wir aber nur ein vorläufiges 
Angeld (2 Kor 1, 22; 5, 5) erhalten. Und damit kommt die heilsgeschichtliche Situa- 
tion, in der wir stehen, zu ihrem entsprechenden Ausdruck: Als Mitbegrabene und 
Mitauferweckte mit Christus im Sakrament der Taufe sind wir hineingestellt in die 
Heilsgeschichte, die zwischen Auferweckung und Parusie, zwischen der Mitte der 
Heilsgeschichte und deren Vollendung liegt. Zwischen diesen beiden heilsgeschicht- 
lichen Daten vollzieht sich das sakramentale Mitbegraben- und Mitauferwecktwer- 
den, das zurückweist auf das ein für allemal geschehene Ereignis der Auferweckung 
Jesu und das an uns geschieht, •bis daß der Herr kommt" (1 Kor 11, 26). 

Das Sakrament der Taufe ist also die Form, in der das heilsgeschichtliche Faktum 
des Todes und der Auferweckung Jesu am dritten Tage an uns zur Auswirkung 
kommt, die wir heilsgeschichtlich gesehen in der •mittleren Zeit", im tempus medium 
(Augustin) stehen. Dieses sakramentale •Mitauferwecktwerden" ist aber nur ein vor- 
läufiges •Angeld". Im vollen und endgültigen Maße wird das •Mitauferweckt- 
werden" mit Christus erst verwirklicht werden, wenn unser jetziges Ausschauen nach 
dem Kommen des auferweckten Herrn sein Ende in der Verwirklichung dieser Hoff- 
nung findet. Wir alle werden dann zum Leben erweckt werden (1 Kor 15, 22). Aber 

jetzt, in der von Gott bestimmten, uns eigenen Heilszeit (EV TCö löicp TctyiiaTi 1 Kor 
15, 23) ist dies noch nicht der Fall. Jetzt ist die Auferweckung nur an einem verwirk- 
licht: an Christus.. Er aber ist nicht der Einzige, sondern der Anfang und damit die 
Quelle und die Ursache der Auferweckung derer, die nach ihm an die Reihe kommen. 
Und das sind wir, die seiner Parusie entgegenhoffen (1 Kor 15, 24). Dies wird der 
Fall sein, wenn das Ende des tempus medium gekommen und die Heilsgeschichte an 
ihrem Ziele angelangt ist. Denn •der letzte Feind, der besiegt wird, ist der Tod" 
(1 Kor 15, 26)1«. 

Reue und Vergebung 
Von August B r u n n e r , S. J., München 

Reue und Vergebung stellen uns bei näherem Zusehen vor eine große Schwierig- 
keit. Ihr Sinn ist doch, daß sie die Vergangenheit aufheben, das Geschehene un- 
geschehen machen wollen, so als sei es nie gewesen. Ist so etwas überhaupt möglich? 
Oder sind Reue und Vergebung, wie dies zuweilen gesagt wird, nur Einbildung und 
Selbsttäuschung, oder gar ein Deckmantel für Feigheit und psychische Schwächen? 
Eine geschehene Tatsache lastet doch wie ein schwerer Block auf unserer Ver- 

16 Eine kurze Zusammenfassung dieser Abhandlung ist aufgenommen in: Lebendige Seel- 
sorge, 1952, S. 35•40 




