
98 August Brunner 

Geist, der der Geist Christi, des erhöhten Herrn, ist, uns dem einst gestorbenen und 
auferweckten Christus gleichgestaltet. Der Heilige Geist ist aber der Geist des auf- 
erweckten und durch die Rechte Gottes erhöhten Christus Jesus (Apg 2,33). In ihm 
und durch ihn kommt die in der Auferweckung Jesu geschehene Überwindung des 
Todes zu ihrer sakramentalen Auswirkung. Dieses Wirken des Heiligen Geistes ist 
daher österliches Wirken, das den Tod vernichtet und Leben schafft. In diesem 
Gleichgestaltetwerden durch den Geist Christi haben wir aber nur ein vorläufiges 
Angeld (2 Kor 1, 22; 5, 5) erhalten. Und damit kommt die heilsgeschichtliche Situa- 
tion, in der wir stehen, zu ihrem entsprechenden Ausdruck: Als Mitbegrabene und 
Mitauferweckte mit Christus im Sakrament der Taufe sind wir hineingestellt in die 
Heilsgeschichte, die zwischen Auferweckung und Parusie, zwischen der Mitte der 
Heilsgeschichte und deren Vollendung liegt. Zwischen diesen beiden heilsgeschicht- 
lichen Daten vollzieht sich das sakramentale Mitbegraben- und Mitauferwecktwer- 
den, das zurückweist auf das ein für allemal geschehene Ereignis der Auferweckung 
Jesu und das an uns geschieht, •bis daß der Herr kommt" (1 Kor 11, 26). 

Das Sakrament der Taufe ist also die Form, in der das heilsgeschichtliche Faktum 
des Todes und der Auferweckung Jesu am dritten Tage an uns zur Auswirkung 
kommt, die wir heilsgeschichtlich gesehen in der •mittleren Zeit", im tempus medium 
(Augustin) stehen. Dieses sakramentale •Mitauferwecktwerden" ist aber nur ein vor- 
läufiges •Angeld". Im vollen und endgültigen Maße wird das •Mitauferweckt- 
werden" mit Christus erst verwirklicht werden, wenn unser jetziges Ausschauen nach 
dem Kommen des auferweckten Herrn sein Ende in der Verwirklichung dieser Hoff- 
nung findet. Wir alle werden dann zum Leben erweckt werden (1 Kor 15, 22). Aber 

jetzt, in der von Gott bestimmten, uns eigenen Heilszeit (EV TCö löicp TctyiiaTi 1 Kor 
15, 23) ist dies noch nicht der Fall. Jetzt ist die Auferweckung nur an einem verwirk- 
licht: an Christus.. Er aber ist nicht der Einzige, sondern der Anfang und damit die 
Quelle und die Ursache der Auferweckung derer, die nach ihm an die Reihe kommen. 
Und das sind wir, die seiner Parusie entgegenhoffen (1 Kor 15, 24). Dies wird der 
Fall sein, wenn das Ende des tempus medium gekommen und die Heilsgeschichte an 
ihrem Ziele angelangt ist. Denn •der letzte Feind, der besiegt wird, ist der Tod" 
(1 Kor 15, 26)1«. 

Reue und Vergebung 
Von August B r u n n e r , S. J., München 

Reue und Vergebung stellen uns bei näherem Zusehen vor eine große Schwierig- 
keit. Ihr Sinn ist doch, daß sie die Vergangenheit aufheben, das Geschehene un- 
geschehen machen wollen, so als sei es nie gewesen. Ist so etwas überhaupt möglich? 
Oder sind Reue und Vergebung, wie dies zuweilen gesagt wird, nur Einbildung und 
Selbsttäuschung, oder gar ein Deckmantel für Feigheit und psychische Schwächen? 
Eine geschehene Tatsache lastet doch wie ein schwerer Block auf unserer Ver- 

16 Eine kurze Zusammenfassung dieser Abhandlung ist aufgenommen in: Lebendige Seel- 
sorge, 1952, S. 35•40 



Reue und Vergebung 99 

gangenheit, und keine Macht vermag ihn mehr von seiner Stelle zu rücken. Ver- 
geblich quält sich der reuige Mensch mit dem herum, was einmal geschehen ist; 
und nicht weniger vergeblich versucht die Verzeihung geschehenes Unrecht auf- 
zuheben; sie kann höchstens so tun, als ob es nie geschehen sei. 

Nun ist es sicher, daß es falsche Formen von Reue und Vergebung gibt, auf die 
solche Bedenken wirklich zutreffen. Wer nur den bitteren Folgen seiner Tat ent- 
gehen möchte, ohne diese selbst zu verwerfen, wer der Verantwortung zu ent- 
schlüpfen versucht oder nur aus einem krankhaften Zwang immer wieder in seiner 
Wunde herumwühlt, weil sein Stolz es nicht ertragen kann, daß er solcher Taten 
fähig war, der hat keine wahre Reue. Und wer nur die äußere Haltung des Ver- 
zeihenden einnimmt, aber die ihm zugefügte Beleidigung in Wahrheit innerlich 

nicht überwunden hat, der ändert tatsächlich an der Vergangenheit nichts. Er betrügt 
nur die anderen und öfter auch sich selbst. Sobald sich die Gelegenheit bietet, sich 
ohne Gefahr zu rächen, wird ein solcher auch zum Schlage ausholen. Unterdessen 
aber leidet er an dem Widerspruch zwischen seinem Innern und seinem Äußern, 
und er wird daran seelisch und oft auch leiblich krank. In solchen Fällen wäre eine, 
wenn auch heftige, Auseinandersetzung oft noch besser als die hinterhältige Ver- 
stellung oder eine bloße Verdrängung; wie ein Gewitter könnte sie die vergiftete 
Luft reinigen und die Ordnung wieder herstellen. 

Wahre Reue und echte Vergebung sind aber ihrem Wesen nach etwas anderes. 
Beide behaupten, das geschehene Böse wirklich aufheben, es ungeschehen machen 
zu können. 

Durch die Reue wendet sich der Mensch gegen das Böse, das er selbst getan hat, 
und das in ihm weiterlebt und sein Leben vergiftet. Durch sie soll der Grund und 
Ursprung seines Handelns umgeschaffen werden, so als habe er sich das getane 
Böse nie zuschulden kommen lassen; und aus diesem erneuerten und entgifteten 
Grund heraus wird sich dann der Mensch als ein anderer, besserer der Zukunft zu- 
wenden1. 

Die Vergebung will auf ähnliche Weise die Kette von Unrecht und Vergeltung 
abbrechen und die Folge von Schlag und Gegenschlag zum Stehen bringen, aber nicht 
durch müdes oder feiges Abstehen von der äußeren Tat, sondern durch eine innere 
Überwindung der Rache und des Willens zur Vergeltung, so daß der durch das 
Vergangene auferlegte Zwang gelöst und das Unrecht ungeschehen gemacht wird. 
Gibt es eine derartige Aufhebung der Vergangenheit? Oder steht die Wirklichkeit 
nicht auf Seiten derer, die all dies für unmöglich erklären? 

Ein bloßer Blick auf die Welt des Stofflichen scheint in der Tat zu genügen, um 
die letzte Ansicht zu beweisen. Und nichts wirkt gerade heute überzeugender als 
dieses Gebiet. Da ist an dem Vergangenen offenbar nichts mehr zu ändern. Einmal 
geschehen, wirkt es in alle Zukunft weiter. Kein Tun geht verloren. Die Wirkung 
ergibt sich jeweils aus der ganzen Ursächlichkeit aller beteiligten Ursachen. Der 
so geschaffene Zustand wirkt alsbald selbst als Ursache weiter. Der Verlauf wäre 
anders, wäre irgend etwas von dem Geschehenen nicht geschehen. Und so wird es 

1 Vgl. M. Scheler, Reue und Wiedergeburt, in: Vom Ewigen im Menschen, Leipzig 1921, 
S. 5•58 



100 August Brunner 

bleiben; denn alle aufeinanderfolgenden Weltzustände hängen durch eine not- 
wendige Ursächlichkeit untereinander zusammen und nichts unterbricht diese un- 
zerreißbare Kette. Damit scheint aber die Unmöglichkeit, am Vergangenen etwas 
zu ändern, unwiderleglich bewiesen zu sein. 

Sie wäre es in der Tat, wenn alles, was für eine bestimmte Seinsstufe gilt, ohne 
weiteres auch für alle anderen Gesetz wäre. Dem ist aber nicht so. Sonst würden 
sich die Seinsstufen voneinander ja gar nicht unterscheiden. Es bleibt also erst noch 
zu untersuchen, ob die Unmöglichkeit, etwas ungeschehen zu machen, ein allgemei- 
nes Gesetz ist oder nicht. 

Da bemerken wir nun gleich, daß es Seinsbereiche gibt, wo der notwendige Zu- 
sammenhang zwischen Früher und Später nicht so eindeutig besteht, wie wir ihn auf 
dem Gebiet des rein Stofflichen feststellen. Schon die Pflanze wirkt auf äußere Ein- 
flüsse nicht mehr genau entsprechend der Größe der gegebenen Ursachen. Welche 
Mengen und welche Arten von Stoffen auch in ihrem Bereich liegen, sie nimmt nicht 
alle auf, noch von den nutzbaren jeweils die ganze verfügbare Menge. Sie wählt 
aus und eignet sich nur soviel an, als für ihr Wachstum gut ist. In einem gewissen 
Sinn, einem noch sehr schwachen Sinn, ist das übrige nicht da für sie; es ist, wie 
wenn es nicht geschehen wäre. Die Pflanze macht es ungeschehen. 

Was hier aber nur ein schattenhafter Anfang ist, das wird beim Tier, besonders 
bei den höheren Tieren, viel deutlicher. Von der Welt nimmt jede Tierart nur das 
wahr, was zu ihrem Leben ein Verhältnis hat, sei es als Nahrung oder als Gefahr. 
Das übrige geht nicht in das Tier ein und existiert somit für es nicht. 

Für das leibliche Leben des Menschen ist es zunächst genau so. Es gab Elektrizität, 
ultraviolette und kosmische Strahlen schon bevor der Mensch darum wußte. Un- 
mittelbar merkte sein Leib nichts davon, weil es unter den naturgegebenen Ver- 
hältnissen ohne Einfluß auf das Leben blieb. Erst der menschliche Geist hat die 
Instrumente geschaffen, die diese Wirklichkeiten so umsetzen, daß sie wahrnehm- 
bar werden und nun auch für unseren Leib da sind. 

Wir stellen somit fest, daß mit steigender Seinshöhe ein Doppeltes geschieht. Es 
erweitert sich einerseits der Kreis des Wahrgenommenen; die Seienden werden 
immer mehr offen für anderes. Aber gleichzeitig wird das, was tatsächlich da ist, 
einer Auswahl unterworfen, gleichsam gesiebt und ein Teil so weggetan, als gäbe 
es ihn nicht, als sei er nicht geschehen. Und für die betreffende Seinsebene ist er 
auch nicht geschehen; denn sie ist seiner Einwirkung entzogen. Es zeigt sich da etwas 
wie eine erste Freiheit der bloßen Tatsächlichkeit gegenüber an, eine leise Über- 
legenheit gewisser Seiender über den Zwang des Geschehenseins. 

Allerdings war bis jetzt die Auswahl unfrei. Sie vollzieht sich nach den Ge- 
setzen der Art, dem einzelnen Tier und mehr noch der einzelnen Pflanze ganz un- 
bewußt. Und auch wir haben es nicht in der Hand, ob wir die Bewegung der Erde 
im Weltall und die oben erwähnten Strahlungen unmittelbar verspüren wollen 
oder nicht, wie wir umgekehrt es nicht verhindern können, daß wir auch gegen 
unseren Willen Geräusche hören und den Schmerz eines Schlages empfinden. Es sei 
denn • und hier meldet sich etwas Neues an •, wir seien in unserer Aufmerksam- 
keit so auf etwas gebannt, so von etwas in Anspruch genommen, daß wir für alles 
übrige blind und taub und stumpf werden. 



Reue und Vergebung 101 

Es ist uns also möglich, wenn auch nur ausnahmsweise, uns so völlig an eine Sache 
hinzugeben, daß für uns nur das geschieht, was auf diese Sache Bezug hat; alles 
andere geht unbemerkt an uns vorbei, als sei es nicht geschehen, und jede Gegen- 
wirkung bleibt aus. Wir nehmen uns gleichsam aus dem Zusammenhang des Ge- 
schehenen heraus, stellen uns darüber, auf eine Ebene, wohin es nicht reicht. Immer- 
hin handelt es sich hier noch um Zustände, die ein starkes Moment der Unfreiheit 
enthalten; man ist hingerissen von einer Sache, ist völlig von ihr gefangen. Jedoch 
liegt es in unserer Hand, ob wir uns an.sie auf diese Weise hingeben, uns von ihr 
so vollständig mit Beschlag belegen lassen wollen. 

Langsam erscheint der Gedanke, etwas Geschehenes ungeschehen machen zu 
wollen, nicht mehr ganz so unsinnig. Wir brauchen uns jetzt nur auf eine noch 
höhere Ebene zu erheben, auf die Ebene unseres Selbstseins, unserer Freiheit. Auch 
diese ist zwar nicht einfach der Kette der Ursächlichkeit entnommen. Das zeigt sich 
daran, daß wir ohne Beweggründe nicht entscheiden können. Die Beweggründe ent- 
stammen aber dem Gegebenen außer uns oder noch öfter unserer eigenen seelischen 
Anlage. Sie sind nicht einfach frei, sondern drängen sich uns auf. Sie wirken auf uns 
anziehend oder abstoßend ohne und auch gegen unseren freien Entscheid. Und 
damit steht, wie wir sagten, die Freiheit mitten in der Kette der Ursächlichkeit. 

Aber sie steht in dieser Kausalität so, daß sie diese in jeder Entscheidung über- 
steigt und von oben her als neue Ursache, als Ursprung, auf sie zurückwirkt und sie 
ändert. In Freiheit bestimmt der Mensch, welchen Beweggründen er stattgeben und 
welche er zur Unwirksamkeit verurteilen will. Ihre Wirkung liegt vor dieser Ent- 
scheidung; von ihr her gesehen sind sie Vergangenheit, wenn auch unmittelbare Ver- 
gangenheit. Indem sie einen Teil der Beweggründe ablehnt und damit außer Kraft 
setzt, macht jede Entscheidung einen Teil dieser Vergangenheit für sich un- 
geschehen. 

In den Beweggründen wird unsere Vergangenheit wirksam. Indem Menschen und 
Dinge auf unser seelisches Sein anziehend oder abstoßend wirken, sprechen sie 
uns als die an, die wir geworden sind. Dieses Seelische hat sich durch Anlage und 
Erfahrung zu dem gebildet, was es jetzt ist. In ihm ist unsere Vergangenheit 
gegenwärtig und wirksam2. Und in dieser Gegenwärtigkeit ist sie für unsere Frei- 
heit zugänglich. Denn die freie Entscheidung läßt diese Vergangenheit nur soweit 
zur Wirkung kommen, als wir selbst es wollen. Das bloß naturhafte Weiterwirken 
wird unterbrochen. Die Vergangenheit ist damit wieder in unsere Gewalt gekommen. 
Was sie für uns bedeutet, ihr Sein für uns, läßt sich völlig verwandeln; sie erhält 
einen neuen Sinn, der in unsere Zukunft wirkt. In jeder tiefen Umkehr geschieht, 
dieses Wunder, daß der Mensch nunmehr verbrennt, was er bis dahin angebetet, 
und anbetet, was er bis dahin verbrannt hatte. Dies ist aber nur möglich durch eine 
tiefgreifende Umwandlung des Grundes selbst, aus dem unser Urteilen und Handeln 
hervorgeht, durch eine Rückwendung auf ihn, die ihn und in ihm unsere Vergangen- 
heit unter Schmerzen wirklich umgestaltet und heilt. Das Böse, das diesen Grund 
vergiftete, so daß er nur Unheil hervorbringen konnte, ist aufgehoben und besteht 
nicht mehr. 

2 A. Brunner, Der Stufenbau der Welt, München 1950, Kösel-Verlag, S. 224 ff. 



102 August Brunner 

Die Reue besteht also nicht darin, daß der Mensch der Verantwortung ausweicht 
und es nicht, gewesen sein will. Er anerkennt die Tat im Gegenteil gerade als die 
seine, bekennt sich als ihren schuldigen Täter. Denn was man unfrei getan hat, dessen 
Täter ist man nicht im eigentlichen Sinne; darum kann man es auch nicht bereuen. 
Wer bereut, der nimmt die Schuld ganz auf sich, aber nicht, um sich in ihr zu ge- 
fallen • dadurch zeigte er ja nur, daß er die Tat nicht als schuldbar und schlecht 
betrachtet; denn wer wollte sich in dem gefallen, was er wirklich als böse und un- 
heilvoll beurteilt? •, sondern um das Böse mit der ganzen Kraft seines Herzens zu 
verurteilen und abzulehnen. Damit erhebt er sich gleichsam über sich selbst als den 
Täter des Bösen dahin, wohin dieses noch nicht gedrungen ist, und gestaltet von 
diesem unberührten Boden aus die Vergangenheit um, soweit sie in seinem geistigen 
Sein lebt und wirksam ist. In der Reue gibt sich der Mensch ein neues Ich, das über 
dem Ich, das schuldig wurde, hinausliegt, eine größere Freiheit. Er vermag dies 
aber nur, insoweit er sich dabei von einer noch höheren Wirklichkeit gehalten weiß. 
Reue ist eigenste Tat und doch zugleich reinste Gnade. 

In unserer Vergangenheit stehen auch die Einwirkungen anderer Menschen auf 
uns, ihre Eingriffe in unser Leben. Da ist ein Mensch, der uns willentlich Schmerz, 
Verlust und Unglück bereitet, unsere Pläne durchkreuzt und zum Scheitern gebracht 
hat. Er hat uns damit als Menschen vermindert und seiner Einwirkung zwangsweise 
unterworfen. Die nächstliegende Antwort auf derart feindliches Tun besteht darin, 
den Übeltäter ebenfalls zu schädigen und ihn seinerseits dem Zwang zu unterwerfen. 
So wird man wieder zum Subjekt des Handelns, statt sein erleidender Gegenstand zu 
bleiben; und darin erscheint die eigene Würde als Mensch wieder hergestellt. 

In Wirklichkeit schafft man aber nur eine neue Unfreiheit. Man läßt sich vom 
Verhalten des Übeltäters bestimmen. Sein Wille zur Schädigung, ja zur Vernichtung 
des Mitmenschen, erregt in diesem den gleichen haßvollen Willen. Eine böse Tat 
vergilt die andere; Schlag folgt auf Schlag; und es ist nicht abzusehen, wann die 
Kette des Unheils abreißen wird. Auch wo sie tatsächlich abbricht, da geschieht es 
nur äußerlich, etwa weil der «ine zu unvermögend oder zu müde ist, weiter zurück- 
zuschlagen. Die Ohnmacht seines Hasses quält ihn dann um so bitterer. Er bleibt aber 
der Gefangene der Vergangenheit; und die Kette, die ihn hält, heißt Vergeltung, 
Rache. 

Aus dieser Folge von Ursache und Wirkung, die wie ein Verhängnis auf dem 
Menschen liegt, aus diesem Fluch der bösen Tat, kann nur ein Aufschwung Erlösung 
bringen, der aus einer noch größeren Freiheit hervorgeht, aus einer Freiheit, die 
über den Notwendigkeiten seelischer Verknüpfungen und wirkursächlicher Zusam- 
menhänge steht. Diese letzte und höchste Freiheit ist aber das innerste Selbst, da wo 
der Mensch Ursprung und Anfang zu sein vermag, statt wie im Naturhaften immer 
nur bewirkt zu werden. 

Dieses Selbst steht dem Gewordenen in der eigenen Seele noch frei und überlegen 
gegenüber. Es, und es allein, ist fähig, die Vergangenheit durch Reue und Ver- 
zeihung zu verwandeln und für die Gegenwart und Zukunft ungeschehen zu machen. 
Es kann sich allerdings dem Weiterwirken des Vergangenen träge überlassen; dann 
wuchert das Böse einfach weiter. Es vermag sich ihm aber zu entziehen und einen 
neuen Anfang zu machen. Dies geschieht durch die Reue, wenn es sich um Böses han- 



Reue und Vergebung 103 

delt, das durch die eigene Tat den Grund vergiftet hat, durch Vergebung, wo es 
sich um Bitterkeit und Rachsucht handelt, die fremdes Unrecht in uns erregte. Die 
Freiheit kann zu diesem Bösen, das geschehen ist, nein sagen, ihm das Weiterwirken 
im eigenen Haus versagen und seine Ursächlichkeit unterbrechen. Sie überläßt sich 
nicht mehr blind dem Zwang des Geschehenen, sondern zerreißt diesen Zusammen- 
hang des Unheils durch einen neuen Anfang. Sie läßt sich nicht mehr bestimmen, 
sondern bestimmt selbst. 

Sie vermag dies im Hinblick auf den Wert des Guten und die hohe Würde der 
Freiheit. Nur das Gute hat Bestand; nur im Guten kommt der Mensch zur letzten 
Freiheit, kommt er ganz zu sich selbst. Diese Würde, diese Freiheit und diesen Wert 
sieht sie aber nicht nur in sich selbst und schwingt sich durch eine machtvolle Be- 
wegung, die in der Reue nicht ohne tiefen, aber heilsamen Schmerz sich vollzieht, zu 
ihnen auf; sie schaut die gleichen Werte auch im Mitmenschen, auch im Mitmenschen, 
von dem sie Übles erlitten hat. Neben diesen hohen Gütern zählt das geschehene 
Unrecht nicht mehr, verliert es sein Gewicht. Die allerletzte Würde gilt ihr mehr 
als die feindliche Einstellung und der Wille zum Bösen. Sie dringt durch diese hin- 
durch zu der letzten Möglichkeit jedes Menschen, an der gemessen alle anderen 
Möglichkeiten vordergründig sind, zu dem Selbstseinkönnen in selbstloser Liebe. 
Mit Schmerz erkennt sie, wie sehr der Wille zum Bösen diese allerhöchste Möglich- 
keit versperrt, und in selbstloser Liebe wünscht sie, daß auch der Mitmensch dem 
verhängnisvollen Zusammenhang der Vergeltung entnommen werde. Sich selbst 
tut er ja durch seinen Haß mehr Böses an als seinem Feind. 

Das ist also das Geheimnis von Reue und Vergebung, daß im Menschen ein 
Letztes und Tiefstes west, das dem Bösen und dem Vergangenen nur soweit zu- 
gänglich ist, als ein jeder ihm freie Wirkung darauf verstattet. Zu jeder Zeit kann 
sich dieses Letzte durch einen freien Aufschwung zum Guten hin der Ursächlichkeit 
des Bösen entziehen und einen neuen Anfang schaffen, Ursprung statt bloße Wir- 
kung werden, aus eigener Entscheidung leben, statt immer bloß Antwort auf das 
Geschehene zu bleiben. 

Somit kann jemand um so leichter und wirksamer vergeben, je mächtiger und 
unverletzlicher dieser letzte Bereich seiner Freiheit ist, je weniger das ewige Auf 
und Ab der naturhaften, zwangsmäßigen Ursächlichkeit an ihn heranreicht und in 
ihn eindringt. Daraus ergibt sich, daß gerade Gott verzeihen und dadurch das Ge- 
schehene in einer Weise ungeschehen machen kann, die über jedes menschliche Be- 
greifen weit hinausliegt. Das hat Iwan Karamasow in seinen Einwänden gegen die 
Welt Gottes verkannt3. Gottes unendliche Freiheit steht in der Burg seiner Ewigkeit 
unangreifbar allem Geschaffenen in voller Unabhängigkeit gegenüber. Aller Haß 
und alle Bosheit kann ihm nichts anhaben. In seiner ewigen Gegenwart wirkt nichts 
bereits Vergangenes naturhaft nach und zwingt ihm sein Gesetz auf. Deswegen ist 
er auch über unsere Vergangenheit unbedingter und unbeschränkter Herr; sie steht 
ihm nicht mit der Endgültigkeit und Undurchdringlichkeit gegenüber, wie sie auf 
uns lastet. Somit gibt es für Gott nichts, was nicht wieder gutzumachen wäre, es 
sei denn, das Geschöpf halte frei daran fest. Diese Überlegenheit bewahrt die gött- 

3 Dostojewski, Die Brüder Karamasow. 5. Buch, 4. Kapitel: Die Auflehnung. 



104 August Brunner 

liehe Liebe vor jeder Rachsucht und Verbitterung. •Denn Gott bin ich und kein 
Mensch, in deiner Mitte der Heilige" (Os 11,9). Immer wieder und in jedem Augen- 
blick ist sie zur Vergebung bereit, bereit den verhängnisvollen Zusammenhang 
zwischen böser Ursache und böser Wirkung zu unterbrechen, damit er nicht jener 
nie mehr aufzuhebenden Erstarrung verfalle, die Hölle heißt. 

Die Unbegreiflichkeit der Liebe Gottes erweist sich gerade dadurch, daß er sich 
der Menschen annahm, obschon ihre Bosheit niemals an ihn heranreichen und ihn 
schädigen konnte. In einem solchen Fall hätten wir die Toren gleichgültig oder gar 
schadenfroh ihrem eigenen Wahnsinn überlassen. Wir geraten erst dann in Be- 
wegung, wenn etwas unmittelbar unser eigenes Wohlergehen betrifft. Aber die 
vollkommene Liebe bedarf eines solchen Anstoßes von außen nicht; in sich selber 
besitzt sie die hohe Kraft der Ursprünglichkeit, das Gute zu tun, nicht weil es von 
Vorteil ist, sondern weil es gut ist. 

Aus dieser unendlichen Kraft heraus hat Gott in der Erlösung die Vergangen- 
heit der Menschheit ungeschehen gemacht, die unselige Kette böser Wirkungen 
zerbrochen und dem, was nur Unheil bringen konnte, den neuen Sinn verleihen, ein 
Mittel zur Seligkeit zu sein. 0 felix culpa! 0 glückliche Schuld! Aus dem uralten 
Verhängnis herausgenommen ist der Mensch neu geworden. Wie wir aus der freien 
Kraft der Gegenwart uns auf unsere Vergangenheit zurückwenden und sie um- 
wandeln, so hat die ewige, mächtige Gegenwart Gottes, der in sich keine Ver- 
gangenheit kennt, die Vergangenheit der ganzen Menschheit aus der Starre des 
Geschehenseins erlöst und sie neu gemacht. •Siehe, ich mache alles neu" (Geh. Offb. 
21, 5), dieses Versprechen Gottes ist wörtlich, ja mehr als wörtlich zu nehmen. 

Jeder Mensch, der wahrhaft von Herzen bereut oder vergibt, der nimmt teil 
an dieser göttlichen Macht, der gleicht Gott. Der hat durch Gottes Gnade in sich 
den festen Grund, von dem aus er die so schwer lastende Vergangenheit aufheben 
kann. In keiner Tat ist der Mensch größer, mächtiger, freier. Denn hier vollbringt 
er das scheinbar Unmögliche. Schwer hat die Menschheit immer an dem Unaus- 
weichlichen des Schicksals gelitten, daran, daß die eherne Kette der bösen Ursachen 
und bösen Wirkungen ins Unabsehbare weiterwirkt und niemand sie zu durch- 
brechen die Macht besitzt, daß die Vergangenheit der Gegenwart übermächtig ist 
und die Zukunft bereits vorbestimmt hat. 

Man denke an die indische Lehre vom Karma und an die Predigt Buddhas. 
Eine tiefe Wahrheit verbirgt sich hinter diesen Lehren. Aber es ist zu unserem Glück 
keine letzte Wahrheit. Es gibt einen Ausweg aus der Notwendigkeit, eine Erlösung 
aus der Verstrickung in die Folgen der eigenen Taten. Mitten durch die undurch- 
dringliche Mauer der Vergangenheit, die uns ringsum umstellt und nur einen ein- 
zigen Weg in die Zukunft offen läßt, den Weg des sich ständig weiterzeugenden 
Bösen, erschließt Gott einen Ausgang, die Vergebung: Die Vergebung Gottes als 
erste, menschliche Reue und Verzeihung als Teilnahme an dem göttlichen Vorrecht, 
durch nichts Geschehenes gebunden zu sein, sondern nur durch die eigene Treue und 
Güte. Wer nicht bereuen und nicht vergeben will, der schließt sich selbst in das Ge- 
fängnis der Vergangenheit ein, der versteift sich darauf, ihr Sklave zu bleiben und 
verweigert die Teilnahme an der schöpferischen Kraft Gottes, die alles neu macht. 



Reue und Vergebung 105 

Vergebung und Reue entfließen hoher geistiger Kraft. Aber der Mensch ist nicht 
reiner Geist. Er reicht mit seinem Leib in das körperliche Leben und bis in den toten 
Stoff hinein. Und wie wir gesehen haben, sind diese Bereiche immer weniger einer 
Erneuerung zugänglich, sondern immer unausweichlicher der Fortwirkung des ein- 
mal Geschehenen überantwortet. Unmittelbar vollzieht sich die Befreiung vom Bösen 
nur auf der hohen Spitze des Geistes; dort allein kann es aber auch endgültig werden; 
alles andere vergeht einmal. 

Da jedoch der Mensch eine Einheit bildet, wird die Erneuerung von da aus auch auf 
die übrigen Gebiete übergreifen wollen. Aber diese leisten ihr Widerstand. Seelische 
Gewohnheiten und Gefühle, die sich in der Vergangenheit gebildet haben, weichen 
nicht in einem Augenblick der neuen Haltung. Abneigung, Übelwollen, Schaden- 
freude steigen auch weiterhin gegen den freien Willen im Menschen auf. 

Stärker noch ist die Beharrung im stofflichen, im äußeren Geschehen. Da ist vieles 
der erneuernden Umgestaltung einfach entzogen. Schäden an Gesundheit oder 
äußerem Besitz und Erfolg werden durch Reue und Verzeihung nicht einfach wieder 
gutgemacht; und vieles Zerbrochene wird nicht mehr heil. Wie die Narben von ver- 
gangenen Wunden zeugen und von Zeit zu Zeit wieder schmerzen, so bleiben diese 
beschämenden Folgen der einstigen Tat als Mahnung. Weil wir dies Äußere für die 
ganze Wirklichkeit zu nehmen geneigt sind, glauben wir, daß Geschehenes nicht mehr 
ungeschehen gemacht werden kann, und daß eine Tatsache nicht mehr aufzuheben ist. 
Aber im menschlichen Bereich ist jede Tatsache, wie wir sehen, eine vielschichtige 
Wirklichkeit, von der wir immer nur Bruchstücke erkennen. 

Aber selbst diese äußeren Bereiche entziehen sich nicht vollständig der neuschaf- 
fenden Macht der Liebe. Langsam wandelt die neue Haltung auch die Gefühle und 
Strebungen des Seelischen um, bis der Mensch sich dem Ziele annähert, daß er in sich 
die Gesinnungen Christi habe (Phil 2,5). Selbst in das stoffliche Geschehen greift die 
neue Gesinnung ein. Denn der Mensch vermag ja durch seinen Leib in die Welt 
hinein zu wirken. Als erneuerter wird er es auf neue Weise tun, es aus dem Anstoß 
der Liebe statt unter dem Zwang des Hasses tun. Und so wird er wenigstens zum 
Teil vieles wieder gutmachen können. 

Jedenfalls aber wird die weiterbestehende Notwendigkeit der unteren Schichten 
immer weniger in seine letzte Freiheit, da wo er eigentlich er selber ist, einzugreifen 
vermögen. An der Grenze seiner Liebe kommt ihre Ursächlichkeit zum Stillstand. 
Die unguten Gefühle und Begierden gewinnen, auch wo sie noch aufkommen, keinen 
Einfluß mehr auf seine Entscheidung. Je mehr und je beharrlicher aber der Mensch 
aus der Freiheit der Liebe lebt, um so mächtiger erweitert sich ihr Kreis. Um so mehr 
gleicht er Gott, dessen Freiheit an keine Grenzen stößt. Immer stärker bestimmt der 
Mensch von sich aus sein eigenes Verhalten, statt es sich durch seine Vergangenheit 
oder durch das Tun anderer unfrei vorschreiben zu lassen, setzt er von sich aus die 
Grenze, an der ihre Ursächlichkeit aufgefangen wird und wirkungslos verhallt. 

Äußerlich allerdings wird es gerade umgekehrt aussehen. Da der liebende Mensch 
nicht mehr blind zurückschlägt, erscheint er dem unerlösten Urteil wie ein Schwäch- 
ling, gegen den man sich ungestraft alles erlauben darf. Wehrlos steht er in einer 
Welt, wo nur Vergeltung zählt und Gewalt gegen Gewalt gesetzt wird. Darum ist 



106 August Brunner 

er in den äußeren Bereichen mehr bedroht als die übrigen Menschen, und zwar um 
so gefährlicher, je unverwundbarer er im Innersten geworden ist. Er fühlt die Bos- 
heit der andern schärfer und schmerzlicher. Kann er doch den Schmerz nicht durch die 
Wut der Rache und durch die Freude an dem Schaden, den er dem Feind zugefügt 
hat, betäuben. Er muß sich ihm stellen und ihn aushalten aus der alleinigen Kraft 
des innersten Herzens. In den weltlichen Belangen ist er der Unterlegene. 

Verzeihung ist darum etwas so unsagbar Schweres, daß es der Mensch nur im 
Glauben an Christus und in der Liebe zu ihm über sich bringt, wirklich und von 
Herzen zu vergeben. In Christus steht der vor ihm, der die Verzeihung selbst ist, 
dessen Lebenswerk in der Aufhebung der Vergangenheit durch die Macht der Liebe 
bestand. In der Welt, so wie sie war, in der sündigen Welt, war auch er zum äußeren 
Mißerfolg und zum Untergang verurteilt. Aber in diesem Untergang lag der Sieg. 
Nur indem der Mensch sich in den Liebeswillen Christi hineinstellt, wird er das 
Übermenschliche zu leisten die Kraft finden. Solange der Mensch nicht zu dieser 
höchsten Höhe gelangt ist, wird er nicht eigentlich vergeben können. Sein Selbst 
bleibt noch dem Naturhaften versklavt; im Naturhaften gilt aber der Satz von der 
notwendigen Folge von Ursache und Wirkung. Der Mensch mag da wohl vergessen 
oder des ewigen Streites müde werden. Aber das Vergessene hört nicht auf, zu sein 
und weiterzuwirken und läßt es nicht zu, daß sich der Mensch zur vollen Freiheit 
emporringe. Er bleibt gebunden durch die eigene Vergangenheit. 

Die Wirkung der wahren Vergebung bleibt aber nicht auf den Verzeihenden be- 
schränkt. Sie wirkt auch auf den Beleidigenden. Allerdings so, daß diesem die Frei- 
heit gewahrt bleibt, der Aufforderung, die von der Verzeihung ausgeht, Folge zu 
leisten oder sich ihr zu versperren. In dem Verzeihenden wird er einer Möglichkeit 
gewahr, die auch ihm eine bisher nicht vermutete Freiheit verspricht, die ihn aus der 
bösen Kette der Notwendigkeit herausnimmt. So fühlt er sich mächtig zu einem 
ähnlichen Tun angesprochen. Gibt er diesem Anspruch statt, so wird auch er 
von der Tiefe her umgewandelt und ein neuer Mensch. Nicht dieser oder jener 
äußere Punkt wird verändert, sondern seine gesamte Stellung zu seinem bisherigen 
Feind, ja zu allen Menschen. Denn auch allen übrigen Menschen tritt er nunmehr als 
ein Gewandelter gegenüber und handelt aus seiner neuen Freiheit heraus. Durch 
ihren Ansatzpunkt schon ist diese Wirkung auf einen andern Menschen die mächtig- 
ste und umfassendste, die es geben kann. Sie hebt die Welt des Feindes aus den 
Angeln und verwandelt sie in eine freundliche, wohlgesinnte. Sie beleidigt nicht wie 
das bloße Mitleid; denn sie wendet sich unmittelbar an die Freiheit und die Kraft des 
Nächsten und fordert Hohes von ihm. So vermehrt sie seine Würde, statt sie herab- 
zusetzen wie das Mitleid, das immer auf die Schwäche dessen hinblickt, dem Leiden 

auferlegt werden. 
Allerdings kann man sich diesem Anruf zur verzeihenden Liebe auch versagen. 

Dann tritt eine Verhärtung ein. Die Wirkung des Vergangenen wird unausweich- 
licher und legt sich wie ein blindes und grausames Schicksal über das Leben. Der 
Mensch versteinert; verhält er sich doch wie der Stoff, der sich nie aus der Kette 
Ursache-Wirkung herausnehmen kann. An der Liebe tritt auch hier jene Scheidung 
ein, von der Christus gesprochen hat (Joh 3,19•21; 9,39 ff). Das ist das Geheimnis 

der Freiheit. 




