98 August Brunner

Geist, der der Geist Christi, des erhéhten Herrn, ist, uns dem einst gestorbenen und
auferweckten Christus gleichgestaltet. Der Heilige Geist ist aber der Geist des auf-
erweckten und durch die Rechte Gottes erhéhten Christus Jesus (Apg 2,33). In ihm
und durch ihn kommt die in der Auferweckung Jesu geschehene Uberwindung des
Todes zu ihrer sakramentalen Auswirkung. Dieses Wirken des Heiligen Geistes ist
daher Gsterliches Wirken, das den Tod vernichtet und Leben schafft. In diesem
Gleichgestaltetwerden durch den Geist Christi haben wir aber nur ein vorldufiges
Angeld (2 Kor 1, 22; 5, 5) erhalten. Und damit kommt die heilsgeschichtliche Situa-
tion, in der wir stehen, zu ihrem entsprechenden Ausdruck: Als Mitbegrabene und
Mitanferweckte mit Christus im Sakrament der Taufe sind wir hineingestellt in die
Heilsgeschichte, die zwischen Auferweckung und Parusie, zwischen der Mitte der
Heilsgeschichte und deren Vollendung liegt. Zwischen diesen beiden heilsgeschicht-
lichen Daten vollzieht sich das sakramentale Mitbegraben- und Mitauferwecktwer-
den, das zuriickweist auf das ein fiir allemal geschehene Ereignis der Auferweckung
Jesu und das an uns geschieht, ,bis dafl der Herr kommt“ (1 Kor 11, 26).

Das Sakrament der Taufe ist also die Form, in der das heilsgeschichtliche Faktum
des Todes und der Auferweckung Jesu am dritten Tage an uns zur Auswirkung
kommt, die wir heilsgeschichtlich gesehen in der ,mittleren Zeit“, im tempus medium
(Augustin) stehen. Dieses sakramentale ,Mitauferwecktwerden“ ist aber nur ein vor-
laufiges ,Angeld“. Im vollen und endgiltigen Mafle wird das ,Mitauferweckt-
werden® mit Christus erst verwirklicht werden, wenn unser jetziges Ausschauen nach
dem Kommen des auferweckten Herrn sein Ende in der Verwirklichung dieser Hoff-
nung findet. Wir alle werden dann zum Leben erweckt werden (1 Kor 15, 22). Aber
jetzt, in der von Gott bestimmten, uns eigenen Heilszeit (gv 1@ WOl tdypot 1 Kor
15, 238) ist dies noch nicht der Fall. Jetzt ist die Auferweckung nur an einem verwirk-
licht: an Christus.. Er aber ist nicht der Einzige, sondern der Anfang und damit die
Quelle und die Ursache der Auferweckung derer, die nach ihm an die Reihe kommen.
Und das sind wir, die seiner Parusie entgegenhoffen (1 Kor 15, 24). Dies wird der
Fall sein, wenn das Ende des tempus medium gekommen und die Heilsgeschichte an
ihrem Ziele angelangt ist. Denn ,der letzte Feind, der besiegt wird, ist der Tod*
(1 Kor 15, 26)1s.

Reue und Vergebung

Von August Brunner, S. J., Miinchen

Reue und Vergebung stellen uns bei nidherem Zusehen vor eine grofle Schwierig-
keit. Thr Sinn ist doch, daB sie die Vergangenheit aufheben, das Geschehene un-
geschehen machen wollen, so als sei es nie gewesen. Ist so etwas iiberhaupt méglich?
Oder sind Reue und Vergebung, wie dies zuweilen gesagt wird, nur Einbildung und
Selbsttauschung, oder gar ein Deckmantel fir Feigheit und psychische Schwichen?
Fine geschehene Tatsache lastet doch wie ein schwerer Block auf unserer Ver-

16 Eine kurze Zusammenfassung dieser Abhandlung ist aufgenommen in: Lebendige Seel-
sorge, 1952, S. 85—40



Reue und Vergebung 99

gangenheit, und keine Macht vermag ihn mehr von seiner Stelle zu riicken. Ver-
geblich qualt sich der reuige Mensch mit dem herum, was einmal geschehen ist;
und nicht weniger vergeblich versucht die Verzeihung geschehenes Unrecht auf-
zuheben; sie kann héchstens so tun, als ob es nie geschehen sei.

Nun ist es sicher, dafl es falsche Formen von Reue und Vergebung gibt, auf die
solche Bedenken wirklich zutreffen. Wer nur den bitteren Folgen seiner Tat ent-
gehen mdodhte, ohne diese selbst zu verwerfen, wer der Verantwortung zu ent-
schliipfen versucht oder nur aus einem krankhaften Zwang immer wieder in seiner
Wunde herumwiihlt, weil sein Stolz es nicht ertragen kann, dafl er solcher Taten
fahig war, der hat keine wahre Reue. Und wer nur die duflere Haltung des Ver-
zeihenden einnimmt, aber die ihm zugefiigte Beleidigung in Wahrheit innrerlich
nicht iiberwunden hat, der dndert tatsichlich an der Vergangenheit nichts. Er betriigt
nur die anderen und 6fter auch sich selbst. Sobald sich die Gelegenheit bietet, sich
ohne Gefahr zu richen, wird ein solcher auch zum Schlage ausholen. Unterdessen
aber leidet er an dem Widerspruch zwischen seinem Innern und seinem Auflern,
und er wird daran seelisch und oft auch leiblich krank. In solchen Fallen wire eine,
wenn auch heftige, Auseinandersetzung oft noch besser als die hinterhaltige Ver-
stellung oder eine blofle Verdrangung; wie ein Gewitter kénnte sie die vergiftete
Luft reinigen und die Ordnung wieder herstellen.

Wahre Reue und echte Vergebung sind aber ihrem Wesen nach etwas anderes.
Beide behaupten, das geschehene Bése wirklich aufheben, es ungeschehen machen
zu kénnen.

Durch die Reue wendet sich der Mensch gegen das Bose, das er selbst getan hat,
und das in ihm weiterlebt und sein Leben vergiftet. Durch sie soll der Grund und
Ursprung seines Handelns umgeschaffen werden, so als habe er sich das getane
Bése nie zuschulden kommen lassen; und aus diesem erneuerten und entgifteten
Grund heraus wird sich dann der Mensch als ein anderer, besserer der Zukunft zu-
wenden!.

Die Uergebung will auf ihnliche Weise die Kette von Unrecht und Vergeltung
abbrechen und die Folge von Schlag und Gegenschlag zum Stehen bringen, aber nicht
durch miides oder feiges Abstehen von der dufleren Tat, sondern durch eine innere
Uberwindung der Rache und des Willens zur Vergeltung, so dafl der durch das
Vergangene auferlegte Zwang gelost und das Unrecht ungeschehen-gemacht wird.
Gibt es eine derartige Aufhebung der Vergangenheit? Oder steht die Wirklichkeit
nicht auf seiten derer, die all dies fiir unmdéglich erklaren?

Ein blofler Blick anf die Welt des Stofflichen scheint in der Tat zu gentigen, um
die letzte Ansicht zu beweisen. Und nichts wirkt gerade heute iiberzeugender als
dieses Gebiet. Da ist an dem Vergangenen offenbar nichts mehr zu dndern. Einmal
geschehen, wirkt es in alle Zukunft weiter. Kein Tun geht verloren. Die Wirkung
ergibt sich jeweils aus der ganzen Ursichlichkeit aller beteiligten Ursachen. Der
so geschaffene Zustand wirkt alsbald selbst als Ursache weiter. Der Verlauf wire
anders, wire irgend etwas von dem Geschehenen nicht geschehen. Und so wird es

1 Vgl. M. Scheler, Reue und Wiedergeburt, in: Vom Ewigen im Menschen, Leipzig 1921,
S. 5—58 -

7



100 August Brunner

bleiben; denn alle aufeinanderfolgenden Weltzustinde hingen durch eine not-
wendige Ursachlichkeit untereinander zusammen und nichts unterbricht diese un-
zerreiflbare Kette. Damit scheint aber die Unméglichkeit, am Vergangenen etwas
zu dndern, unwiderleglich bewiesen zu sein.

Sie wire es in der Tat, wenn alles, was fir eine bestimmte Seinsstufe gilt, ohne
weiteres auch fiir alle anderen Gesetz ware. Dem ist aber nicht so. Sonst wiirden
sich die Seinsstufen voneinander ja gar nicht unterscheiden. Es bleibt also erst noch
zu untersuchen, ob die Unmdglichkeit, etwas ungeschehen zu machen, ein allgemei-
nes Gesetz ist oder nicht.

Da bemerken wir nun gleich, daf es Seinsbereiche gibt, wo der notwendige Zu-
sammenhang zwischen Frither und Spéter nicht so eindeutig besteht, wie wir ihn auf
dem Gebiet des rein Stofflichen feststellen. Schon die Pflanze wirkt auf duflere Ein-
flisse nicht mehr genau entsprechend der Grofle der gegebenen Ursachen. Welche
‘Mengen und welche Arten von Stoffen auch in ihrem Bereich liegen, sie nimmt nicht
alle auf, noch von den nutzbaren jeweils die ganze verfiighare Menge. Sie wihlt
aus und eignet sich nur soviel an, als fiir ihr Wachstum gut ist. In €inem gewissen
Sinn, einem noch sehr schwachen Sinn, ist das iibrige nicht da fiir sie; es ist, wie
wenn es nicht geschehen wire. Die Pflanze macht es ungeschehen.

Was hier aber nur ein schattenhafter Anfang ist, das wird beim Tier, besonders
bei den hoheren Tieren, viel deutlicher. Von der Welt nimmt jede Tierart nur das
wahr, was zu ihrem Leben ein Verhiltnis hat, sei es als Nahrung oder als Gefahr.
Das iibrige geht nicht in das Tier ein und existiert somit fiir es nicht.

Fiir das leibliche Leben des Menschen ist es zunachst genau so. Es gab Elektrizitit,
ultraviolette und kosmische Strahlen schon bevor der Mensch darum wufite. Un-
mittelbar merkte sein Leib nichts davon, weil es unter den naturgegebenen Ver-
haltnissen ohne Einfluf auf das Leben blieb. Erst der menschliche Geist hat die
Instrumente geschaffen, die diese Wirklichkeiten so umsetzen, dafl sie wahrnehm-
bar werden und nun auch fiir unseren Leib da sind.

Wir stellen somit fest, daf mit steigender Seinshéhe ein Doppeltes geschleht Es
erweitert sich einerseits der Kreis des Wahrgenommenen; die Seienden werden
immer mehr offen fiir anderes. Aber gleichzeitig wird das, was tatsichlich da ist,
einer Auswahl unterworfen, gleichsam gesiebt und ein Teil so weggetan, als gibe
es ihn nicht, als sei er nicht geschehen. Und fir die betreffende Seinsebene ist er
auch nicht geschehen; denn sie ist seiner Einwirkung entzogen. Es zeigt sich da etwas
wie eine erste Freiheit der blofen Tatsdchlichkeit gegeniiber an, eine leise Uber-
legenheit gewisser Seiender iiber den Zwang des Geschehenseins.

Allerdings war bis jetzt die Auswahl unfrei. Sie vollzieht sich nach den Ge-
setzen der Art, dem einzelnen Tier und mehr noch der einzelnen Pflanze ganz un-
bewufit. Und auch wir haben es nicht in der Hand, ob wir die Bewegung der Erde
im Weltall und die oben erwidhnten Strahlungen unmittelbar verspiiren wollen
oder nicht, wie wir umgekehrt es nicht verhindern konnen, daff wir auch gegen
unseren Willen Geriusche horen und den Schmerz eines Schlages empfinden. Es sei
denn — und hier meldet sich etwas Neues an —, wir seien in unserer Aufmerksam-
- keit so auf etwas gebannt, so von etwas in Anspruch genommen, dafl wir fir alles
iibrige blind und taub und stumpf werden.



Reue und Vergebung 101

Es ist uns also moglich, wenn auch nur ausnahmsweise, uns so vollig an eine Sache
hinzugeben, dafl fiir uns nur das geschicht, was auf diese Sache Bezug hat; alles
andere geht unbemerkt an uns vorbei, als sei es nicht geschehen, und jede Gegen-
wirkung bleibt aus. Wir nebmen uns gleichsam aus dem Zusammenhang des Ge-
schehenen heraus, stellen uns dariiber, auf eine Ebene, wohin es nicht reicht. Immer-
hin handelt es sich hier noch um Zustinde, die ein starkes Moment der Unfreiheit
enthalten; man ist hingerissen von einer Sache, ist vollig von ihr gefangen. Jedoch
liegt es in unserer Hand, ob wir uns an sie auf diese Weise hingeben, uns von ihr
so vollstindig mit Beschlag belegen lassen wollen.

Langsam erscheint der Gedanke, etwas Geschehenes ungeschehen machen zu
wollen, nicht mehr ganz so unsinnig. Wir brauchen uns jetzt nur auf eine noch
hohere Ebene zu erheben, auf die Ebene unseres Selbstseins, unserer Freiheit. Auch
diese ist zwar nicht einfach der Kette der Ursdchlichkeit entnommen. Das zeigt sich
daran, dafl wir ohne Beweggriinde nicht entscheiden kdnnen. Die Beweggriinde ent-
stammen aber dem Gegebenen aufier uns oder noch 6fter unserer eigenen seelischen
Anlage. Sie sind nicht einfach frei, sondern dréngen sich uns auf. Sie wirken auf uns
anzichend oder abstofiend ohne und auch gegen unscren freien Entscheid. Und
damit steht, wie wir sagten, die Freiheit mitten in der Kette der Ursachlichkeit.

Aber sie steht in dieser Kausalitat so, dafl sie diese in jeder Entscheidung iiber-
steigt und von oben her als neue Ursache, als Ursprung, auf sie zuriickwirkt und sie
andert. In Freiheit bestimmt der Mensch, welchen Beweggriinden er stattgeben und
- welche er zur Unwirksamkeit verurteilen will. Thre Wirkung liegt vor dieser Ent-
scheidung; von ihr her gesehen sind sie Vergangenheit, wenn auch unmittelbare Ver-
gangenheit. Indem sie einen Teil der Beweggriinde ablehnt und damit aufler Kraft
setzt, macht jede Entscheidung einen Teil dieser Vergangenheit fir sich un-
geschehen.

In den Beweggriinden wird unsere Vergangenheit wirksam. Indem Menschen und
Dinge auf unser seelisches Sein anzichend oder abstoflend wirken, sprechen sie
uns als die an, die wir geworden sind. Dieses Seelische hat sich durch Anlage und
Erfahrung zu dem gebildet, was es jetzt ist. In ihm ist unsere Vergangenheit
gegenwirtig und wirksam?. Und in dieser Gegenwirtigkeit ist sie fiir unsere Frei-
heit zuginglich. Denn die freie Entscheidung 148t diese Vergangenheit nar soweit
zur Wirkung kommen, als wir selbst es wollen. Das blof§ naturhafte Weiterwirken
wird unterbrochen. Die Vergangenbeit ist damit wieder in unsere Gewalt gekommen.
Woas sie fiir uns bedeutet, ihr Sein fir uns, a8t sich véllig verwandeln; sie erhilt
einen neuen Sinn, der in unsere Zukunft wirkt. In jeder tiefen Umkehr geschieht
dieses Wunder, dafl der Mensch nunmehr verbrennt, was er bis dahin angebetet,
und anbetet, was er bis dahin verbrannt hatte. Dies ist aber nur moglich durch eine
tiefgreifende Umwandlung des Grundes selbst, aus dem unser Urteilen und Handeln
hervorgeht, durch eine Riickwendung auf ihn, die ihn und in ihm unsere Vergangen-
heit unter Schmerzen wirklich umgestaltet und heilt. Das Bose, das diesen Grund
vergiftete, so dafl er nur Unheil hervorbringen konnte, ist aufgehoben und besteht
nicht mehr.

2 A. Brunner, Der Stufenbau der Welt, Miinchen 1950, Késel-Verlag, S, 224 ff.



102 August Brunner

Die Reue besteht also nicht darin, dafl der Mensch der Verantwortung ausweicht
und es nicht gewesen sein will. Er anerkennt die Tat im Gegenteil gerade als die
seine, bekennt sich als ihren schuldigen Téter. Denn was man unfrei getan hat, dessen
Tater ist man nicht im eigentlichen Sinne; darum kann man es auch nicht bereuen.
Wer bereut, der nimmt die Schuld ganz auf sich, aber nicht, um sich in ihr zu ge-
fallen — dadurch zeigte er ja nur, dafl er die Tat nicht als schuldbar und schlecht
betrachtet; denn wer wollte sich in dem gefallen, was er wirklich als bose und un-
heilvoll beurteilt? —, sondern um das Bése mit der ganzen Kraft seines Herzens zu
verurteilen und abzulehnen. Damit erhebt er sich gleichsam iiber sich selbst als den
Titer des Bosen dahin, wohin dieses noch nicht gedrungen ist, und gestaltet von
diesem unberiithrten Boden aus die Vergangenheit um, soweit sie in seinem geistigen
Sein lebt und wirksam ist. In der Reue gibt sich der Mensch ein neues Ich, das iiber
dem Ich, das schuldig wurde, hinausliegt, eine groflere Freiheit. Er vermag dies
aber nur, insoweit er sich dabei von einer noch hoheren Wirklichkeit gehalten weifl.
Reue ist eigenste Tat und doch zugleich reinste Grade.

In unserer Vergangenheit stehen auch die Einwirkungen anderer Menschen auf
uns, ihre Eingriffe in unser Leben. Da ist ein Mensch, der uns willentlich Schmerz,
Verlust und Ungliick bereitet, unsere Pliane durchkreuzt und zum Scheitern gebracht
hat. Er hat uns damit als Menschen vermindert und seiner Einwirkung zwangsweise
unterworfen. Die nichstliegende Antwort auf derart feindliches Tun besteht darin,
den Ubeltater ebenfalls zu schddigen und ihn seinerseits dem Zwang zu unterwerfen.
So wird man wieder zum Subjekt des Handelns, statt sein erleidender Gegenstand zu
bleiben; und darin erscheint die eigene Wiirde als Mensch wieder hergestellt.

In Wirklichkeit schafft man aber nur eine neue Unfreiheit. Man 1ifit sich vom
Verhalten des Ubeltaters bestimmen. Sein Wille zur Schadigung, ja zur Vernichtung
des Mitmenschen, erregt in diesem den gleichen hafivollen Willen. Eine bose Tat
vergilt die andere; Schlag folgt auf Schlag; und es ist nicht abzusehen, wann die
Kette des Unheils abreiflen wird. Auch wo sie tatsdchlich abbricht, da geschieht es
nur auflerlich, etwa weil der eine zu unvermégend oder zu mude ist, weiter zurick-
zuschlagen. Die Ohnmacht seines Hasses quilt ihn dann um so bitterer. Er bleibt aber
der Gefangene der Vergangenheit; und die Kette, die ihu halt, heifit Vergeltung,
Rache.

Aus dieser Folge von Ursache und Wirkung, die wie ein Verhdngnis auf dem
Menschen liegt, aus diesem Fluch der bésen Tat, kann nur ein Aufschwung Erlosung
bringen, der aus einer noch grofleren Freiheit hervorgeht, aus einer Freiheit, die
iiber den Notwendigkeiten seelischer Verkniipfungen und wirkursachlicher Zusam-

“menhinge steht. Diese letzte und hochste Freiheit ist aber das innerste Selbst, da wo
der Mensch Ursprung und Anfang zu sein vermag, statt wie im Naturhaften immer
nur bewirkt zu werden.

Dieses Selbst steht dem Gewordenen in der eigenen Seele noch frei und iiberlegen
gegeniiber. Es, und es allein, ist fahig, die Vergangenheit durch Reue und Ver-
zeihung zu verwandeln und fiir die Gegenwart und Zukunft ungeschehen zu machen.
Es kann sich allerdings dem Weiterwirken des Vergangenen trage iiberlassen; dann
wuchert das Bose einfach weiter. Es vermag sich ihm aber zu entziehen und einen
neuen Anfang zu machen. Dies geschieht durch die Reue, wenn es sich um Boses han-



Reue und Vergebung 103

delt, das durch die cigene Tat den Grund vergiftet hat, durch Uergebung, wo es
sich um Bitterkeit und Rachsucht handelt, die fremdes Unrecht in uns erregte. Die
Freiheit kann zo diesem Bosen, das geschehen ist, nein sagen, ihm das Weiterwirken
im cigenen Haus versagen und seine Ursichlichkeit unterbrechen. Sie iiberlifit sich
nicht mehr blind dem Zwang des Geschehenen, sondern zerreifit diesen Zusammen-
hang des Unheils durch einen neuen Anfang. Sie 1afit sich nicht mehr bestimmen,
sondern bestimmt selbst.

Sie vermag dies im Hinblick auf den Wert des Guten und die hohe Wiirde der
Freiheit. Nur das Gute hat Bestand; nur im Guten kommt der Mensch zur letzten
Freiheit, kommt er ganz zu sich selbst. Diese Wirde, diese Freiheit und diesen Wert
sieht sie aber nicht nur in sich selbst und schwingt sich durch eine machtvolle Be-
wegung, die in der Reue nicht ohne tiefen, aber heilsamen Schmerz sich vollzieht, zy
ihnen auf; sie schaut die gleichen Werte auch im Mitmenschen, auch im Mitmenschen,
von dem sie Ubles erlitten hat. Neben diesen hohen Gitern zihlt das geschehene
Unrecht nicht mehr, verliert es sein Gewicht. Die allerletzte Wiirde gilt ihr mehr
als die feindliche Einstellung und der Wille zum Bésen. Sie dringt durch diese hin-
durch zu der letzten Moglichkeit jedes Menschen, an der gemessen alle anderen
Méglichkeiten vordergriindig sind, zu dem Selbstseinkénnen in selbstloser Liebe.
Mit Schmerz erkennt sie, wie sehr der Wille zum Bésen diese allerhdchste Moglich-
keit versperrt, und in selbstloser Liebe wiinscht sie, dafl auch der Mitmensch dem
verhdngnisvollen Zusammenhang der Vergeltung entnommen werde. Sich selbst
tut er ja durch seinen Hafl mehr Boses an als seinem Feind.

Das ist also das Geheimnis von Reue und Vergebung, dafl im Menschen ein
Letztes und Tiefstes west, das dem Bosen und dem Vergangenen nur soweit zu-
ginglich ist, als ein jeder ihm freie Wirkung darauf verstattet. Zu jeder Zeit kann
sich dieses Letzte durch einen freien Aufschwung zum Guten hin der Ursichlichkeit
des Bosen entzichen und einen neuen Anfang schaffen, Ursprung statt blole Wir-
kung werden, aus eigener Entscheidung leben, statt immer blo Antwort auf das
Geschehene zu bleiben.

Somit kann jemand um so leichter und wirksamer vergeben, je michtiger und
unverletzlicher dieser letzte Bereich seiner Freiheit ist, je weniger das ewige Auf
und Ab der natarhaften, zwangsmifligen Ursichlichkeit an ihn heranreicht und in
ihn eindringt. Daraus ergibt sich, dafl gerade Gott verzeihen und dadurch das Ge-
schehene in einer Weise ungeschehen machen kann, die iiber jedes menschliche Be-
greifen weit hinausliegt. Das hat Iwan Karamasow in seinen Einwinden gegen die
Welt Gottes verkannt3. Gottes unendliche Freiheit steht in der Burg seiner Ewigkeit
unangreifbar allem Geschaffenen in voller Unabhingigkeit gegeniiber. Aller Hafl
und alle Bosheit kann ihm nichts anhaben. In seiner ewigen Gegenwart wirkt nichts
bereits Vergangenes naturhaft nach und zwingt ihm sein Gesetz auf. Deswegen ist
er auch iiber unsere Vergangenheit unbedingter und unbeschrinkter Herr; sie steht
ihm nicht mit der Endgiiltigkeit und Undurchdringlichkeit gegeniiber, wie sic anf
uns lastet. Somit gibt es fiir Gott nichts, was nicht wieder gutzumachen wire, cs
sei denn, das Geschépf halte frei daran fest. Diese Uberlegenheit bewahrt die gott-

3 Dostojewski, Die Briidder Karamasow. 5. Buch, 4. Kapitel: Die Auflehnung.



104 August Brunner

liche Liebe vor jeder Rachsucht und Verbitterung. ,,Denn Gott bin ich und kein
Mensdch, in deiner Mitte der Heilige“ (Os 11, 9). Immer wieder und in jedem Augen-
blick ist sie zur Vergebung bereit, bereit den verhingnisvollen Zusammenhang
zwischen bdser Ursache und boser Wirkung zu unterbrechen, damit er nicht jener
nie mehr aufzuhebenden Erstarrung verfalle, die Hélle heifit.

Die Unbegreiflichkeit der Liebe Gottes erweist sich gerade dadurch, daf§ er sich
der Menschen annahm, obschon ihre Bosheit niemals an ibn heranreichen und ihn
schadigen konnte. In einem solchen Fall hitten wir die Toren gleichgiiltig oder gar
schadenfroh ihrem eigenen Wahnsinn {iberlassen. Wir geraten erst dann in Be-
wegung, wenn etwas unmittelbar unser eigenes Wohlergehen betrifft. Aber die
vollkommene Liebe bedarf eines solchen Anstofles von aufien nicht; in sich selber
besitzt sie die hohe Kraft der Urspriinglichkeit, das Gute zu tun, nicht weil es von
Vorteil ist, sondern weil es gut ist.

Ans dieser unendlichen Kraft heraus hat Gott in der Erlésung die Vergangen-
heit der Menschheit ungeschehen gemacht, die unselige Kette béser Wirkungen
zerbrochen und dem, was nur Unheil bringen konnte, den neuen Sinn verleihen, ein
Mittel zur Seligkeit zu sein. O felix culpa! O gliickliche Schuld! Aus dem uralten
Verhingnis herausgenommen ist der Mensch neu geworden. Wie wir aus der freien
Kraft der Gegenwart uns auf unsere Vergangenheit zurlikwenden und sie um-
wandeln, so hat die ewige, michtige Gegenwart Gottes, der in sich keine Ver-
gangenheit kennt, die Vergangenheit der ganzen Menschheit aus der Starre des
Geschehenseins erlost und sie neu gemacht. ,Siehe, ich mache alles nen” (Geh. Offb.
21, 5), dieses Versprechen Gottes ist wortlich, ja mehr als wortlich zu nehmen.

Jeder Mensch, der wahrhaft von Herzen bereut oder vergibt, der nimmt teil
an dieser gottlichen Madht, der gleicht Gott. Der hat durch Gottes Gnade in sich .
den festen Grund, von dem aus er die so schwer lastende Vergangenheit anfheben
kann. In keiner Tat ist der Mensch grofler, madhtiger, freier. Denn hier vollbringt
er das scheinbar Unmogliche. Schwer hat die Menschheit immer an dem Unans-
weichlichen des Schicksals gelitten, daran, daf die eherne Kette der bosen Ursachen
und bésen Wirkungen ins Unabsehbare weiterwirkt und niemand sie zu durch-
brechen die Macht besitzt, dafl die Vergangenheit der Gegenwart iibermichtig ist
und die Zukunft bereits vorbestimmt hat.

Man denke an die indische Lehre vom Karma und an die Predigt Buddhas.
Eine tiefe Wahrheit verbirgt sich hinter diesen Lehren. Aber es ist zu unserem Gliick
keine letzte Wahrheit. Es gibt einen Ausweg aus der Notwendigkeit, eine Erlésung
aus der Verstridkung in die Folgen der eigenen Taten. Mitten durch die undurch-
dringliche Mauer der Vergangenheit, die uns ringsum umstellt und nur einen ein-
zigen Weg in die Zukunft offen 1afit, den Weg des sich stindig weiterzeugenden
Bosen, erschlielt Gott einen Ausgang, die Uergebung: Die Vergebung Gottes als
erste, menschliche Reue und Verzeihung als Teilnahme an dem gottlichen Vorredt,
durch nichts Geschehenes gebunden zu sein, sondern nur durch die eigene Treue und
Giite. Wer nicht berenen und nicht vergeben will, der schliefit sich selbst in das Ge-
fangnis der Vergangenheit ein, der versteift sich darauf, ihr Sklave zu bleiben und
verweigert die Teilnahme an der schopferischen Kraft Gottes, die alles neu macht.



Reue und Vergebung 105

Vergebung und Reue entflieflen hoher geistiger Kraft. Aber der Mensch ist nicht
reiner Geist. Er reicht mit seinem Leib in das kérperliche Leben und bis in den toten
Stoff hinein. Und wie wir gesehen haben, sind diese Bereiche immer weniger einer
Erneuerung zuginglich, sondern immer unausweichlicher der Fortwirkung des ein-
mal Geschehenen iiberantwortet. Unmittelbar vollzieht sich die Befreiung vom Bésen
nur auf der hoben Spitze des Geistes; dort allein kann es aber auch endgiiltig werden;
alles andere vergeht einmal.

Da jedoch der Mensch eine Einkeit bildet, wird die Erneuerung von da aus auch auf
die ibrigen Gebiete iibergreifen wollen. Aber diese leisten ihr Widerstand. Seelische
Gewohnheiten und Gefiihle, die sich in der Vergangenheit gebildet haben, weichen
nicht in einem Augenblick der neuen Haltung. Abneigung, Ubelwollen, Schaden-
freude steigen auch weiterhin gegen den freien Willen im Menschen auf.

Stirker noch ist die Beharrung im stofflichen, im dufleren Geschehen. Da ist vieles
der erneuernden Umgestaltung einfach entzogen. Schiden an Gesundheit oder
duflerem Besitz und Erfolg werden durch Reue und Verzeihung nicht einfach wieder
gutgemacht; und vieles Zerbrochene wird nicht mehr heil. Wie die Narben von ver-
gangenen Wunden zeugen und von Zeit zu Zeit wieder schmerzen, so bleiben diese
beschamenden Folgen der einstigen Tat als Mahnung. Weil wir dies Aufiere fiir die
ganze Wirklichkeit zu nehmen geneigt sind, glauben wir, dal Geschehenes nicht mehr
ungeschehen gemacht werden kann, und daf eine Tatsache nicht mehr aufzuheben ist.
Aber im menschlichen Bereich ist jede Tatsache, wie wir sehen, eine vielschichtige
Wirklichkeit, von der wir immer nur Bruchstiicke erkennen.

- Aber selbst diese dufieren Bereiche entziehen sich nicht vollstindig der neuschaf-
fenden Macht der Liebe. Langsam wandelt die neue Haltung auch die Gefiihle und
Strebungen des Seelischen um, bis der Mensch sich dem Ziele annihert, daf er in sich
die Gesinnungen Christi habe (Phil 2, 5). Selbst in das stoffliche Geschehen greift die
neue Gesinnung ein. Denn der Mensch vermag ja durch seinen Leib in die Welt
hinein zu wirken. Als erneuerter wird er es auf ncue Weise tun, es aus dem Anstofl
der Liebe statt unter dem Zwang des Hasses tun. Und so wird er wenigstens zum
Teil vieles wieder gutmachen konnen.

Jedenfalls aber wird die weiterbestehende Notwendigkeit der unteren Schichten
immer weniger in seine letzte Freiheit, da wo er eigentlich er selber ist, einzugreifen
vermogen. An der Grenze seiner Liebe kommt ihre Ursichlichkeit zum Stillstand.
Die unguten Gefiihle und Begierden gewinnen, auch wo sie noch aufkommen, keinen
Einflufl mehr auf seine Entscheidung. Je mehr und je beharrlicher aber der Mensch
aus der Freiheit der Liebe lebt, um so machtiger erweitert sich ihr Kreis. Um so mehr
gleicht er Gott, dessen Freiheit an keine Grenzen stofit. Immer stirker bestimmt der
Mensch von sich aus sein eigenes Verhalten, statt es sich durch seine Vergangenheit
oder durch das Tun anderer unfrei vorschreiben zu lassen, setzt er von sich aus die
Grenze, an der ihre Ursichlichkeit aufgefangen wird und wirkungslos verhallt.

Auferlich allerdings wird es gerade umgekehrt aussehen. Da der liecbende Mensch
nicht mehr blind zuriickschligt, erscheint er dem unerlosten Urteil wie ein Schwich-
ling, gegen den man sich ungestraft alles erlauben darf. Wehrlos steht er in einer
Welt, wo nur Vergeltung zihlt und Gewalt gegen Gewalt gesetzt wird. Darum ist



106 August Brunner

er in den dufleren Bereichen mehr bedroht als die Gbrigen Menschen, und zwar um
so gefahrlicher, je unverwundbarer er im Innersten geworden ist. Er fihlt die Bos- -
heit der andern schirfer und schmerzlicher. Kann er doch den Schmerz nicht durch die
Waut der Rache und durch die Frende an dem Schaden, den er dem Feind zugefiigt
hat, betiuben. Er muf} sich ihm stellen und ihn aushalten aus der alleinigen Kraft
des innersten Herzens. 1n den weltlichen Belangen ist er der Unterlegene.

Uerzeihung ist darum etwas so unsagbar Schweres, daf es der Mensch nur im
Glauben an Christus und in der Liebe zu ihm iber sich bringt, wirklich und von
Herzen zu vergeben. In Christus steht der vor ihm, der die Verzeihung selbst ist,
dessen Lebenswerk in der Aufhebung der Vergangenheit durch die Macht der Liebe
bestand. In der Welt, so wie sie war, in der sindigen Welt, war auch er zum dufleren
Miflerfolg und zum Untergang verurteilt. Aber in diesem Untergang lag der Sieg.
Nur indem der Mensch sich in den Liebeswillen Christi hineinstellt, wird er das
Ubermenschliche zu leisten die Kraft finden. Solange der Mensch nicht zu dieser
hochsten Hohe gelangt ist, wird er nicht eigentlich vergeben kénnen. Sein Selbst
bleibt noch dem Naturhaften versklavt; im Naturhaften gilt aber der Satz von der
notwendigen Folge von Ursache und Wirkung. Der Mensch mag da wohl vergessen
oder des ewigen Streites miide werden. Aber das Vergessene hért nicht auf, zu sein
und weiterzuwirken und 138t es nicht zu, dal sich der Mensch zur vollen Freiheit
emporringe. Er bleibt gebunden durch die eigene Vergangenheit.

Die Wirkung der wahren Vergebung bleibt aber nicht auf den Verzeihenden be-
schrinkt. Sie wirkt auch auf den Beleidigenden. Allerdings so, dafl diesem die Frei-
heit gewahrt bleibt, der Aufforderung, die von der Verzeihung ausgeht, Folge zu
leisten oder sich ihr zu versperren. In dem Verzeihenden wird er einer Moglichkeit
gewahr, die auch ihin eine bisher nicht vermutete Freiheit verspricht, die ihn aus der
bosen Kette der Notwendigkeit herausnimmt. So fihlt er sich michtig zu einem
dhnlichen Tun angesprochen. Gibt er diesem Anspruch statt, so wird auch er
von der Tiefe her umgewandelt und ein neuer Mensch. Nicht dieser oder jener
duRere Punkt wird verdndert, sondern seine gesamte Stellung zu seinem bisherigen
Feind, ja zu allen Menschen. Denn auch allen ibrigen Menschen tritt er nunmehr als
ein Gewandelter gegeniiber und handelt aus seiner neuen Freiheit heraus. Durch
ihren Ansatzpunkt schon ist diese Wirkung auf einen andern Menschen die méchtig-
ste und umfassendste, die es geben kann. Sie hebt die Welt des Feindes aus den
Angeln und verwandelt sie in eine freundliche, wohlgesinnte. Sie beleidigt nicht wie
das blofle Mitleid; denn sie wendet sich unmittelbar an die Freiheit und die Kraft des
Nidhsten und fordert Hohes von ihm. So vermehrt sie seine Wiirde, statt sie herab-
zusetzen wie das Mitleid, das immer auf die Schwiche dessen hinblickt, dem Leiden
auferlegt werden.

Allerdings kann man sich diesem Anruf zur verzeihenden Liebe auch versagen.
Dann tritt eine Verhartung ein. Die Wirkung des Vergangenen wird unausweich-
licher und legt sich wie ein blindes und grausames Schicksal iiber das Leben. Der
Mensch versteinert; verhilt er sich doch wie der Stoff, der sich nie aus der Kette
Ursache-Wirkung herausnehmen kann. An der Liebe tritt auch hier jene Scheidung
ein, von der Christus gesprochen hat (Joh 3,19—21; 9, 39f). Das ist das Geheimnis
der Freiheit.





