
112 Hubert Thurn 

uno [nämlich villancico] que hice una vez, estando con harta oraciön, y parecia quc 
descansaba mäs" (jetzt erinnere ich mich eines solchen [nämlich eines villancico], den 
ich einmal gemacht habe, wie ich in reichlicher Verzückung war, und mein Gefühl des 
Ruhens schien mir daraufhin noch stärker zu sein"). Die mitgeteilten Verse seien 
nicht der ganze Wortlaut und es sei auch nicht das ganze Gedicht, aber mehr falle 
ihr nicht ein; ihr Gedächtnis lasse sie im Stich. 

Integration der Seele 
Gedanken zum Problem des •Sdiattens" 

Von Hubert Thurn, S. J., München 

Es bedeutet einen wichtigen Wendepunkt im Leben des Menschen, wenn er zur 
Überzeugung gelangt, daß sich die • zwar reformbedürftige, aber doch nicht wand- 
lungswillige • Umwelt nicht entscheidend ändern wird. Ist nun die Sehnsucht nach 
einer Wandlung groß, sei es aus Vervollkommnungsbestrebungen innerer oder 
äußerer Art, sei es aus echten apostolischen Absichten, so bleibt nur der Weg nach 
innen hin offen, der Weg ins eigene Herz. 

Es dürfte nicht übertrieben sein zu behaupten, daß es vieler schwerer Enttäuschun- 
gen und Verdemütigungen bedarf und dazu noch eines heroischen Einsatzes an 
Selbstüberwindung, diesen Weg zu beschreiten. Es ist ja so leicht, an bestehenden 
äußeren Unordnungen und Fehlentwicklungen herumzunörgeln, und so schwer, die 
eigene Unordnung in den Blick zu nehmen und sie zu ändern zu suchen. Aber diese 
•Schwere" ist ja nicht nur eine Schwierigkeit der moralischen Anstrengung, sondern 
weitgehend eine solche des Vermögens, der Fähigkeit. Der Mensch, der sich wan- 
deln, sich bessern möchte, steht vor der Notwendigkeit, schwierige Zusammenhänge 
seelischer Art, seiner Eigenart zu durchleuchten, sie also in ihren Gründen und weit- 
verzweigten Abhängigkeiten zu durchklären. Darüber hinaus ist die Praxis, die sich 
aus den Einsichten als Folgerung ergibt, keineswegs immer durchsichtig. Ganz abge- 
sehen davon, daß es Begabung • in jedem Fall besonderer Art • bedeutet, Er- 
fahrungen und Einsichten für das Verhalten auszuwerten; Erkenntnisse für das 
Handeln fruchtbar werden zu lassen, erfordert Kraft, ein immer erneutes Experi- 
mentieren, viel Risiko, schließlich Spannungsfähigkeit • Dinge, die nicht auf der 
Straße liegen und auch nicht mit noch soviel Geld zu kaufen sind. 

Es ist eine dankenswerte Aufgabe, Erfahrungen der seelischen Heilbehandlung für 
die Selbsterziehung, d. h. hier für den wandlungswilligen Menschen auszuwerten. 
Die seelische Heilbehandlung hat ihre Erfahrungen an Menschen gewonnen, die an 
sich und der Umwelt leiden, die aber andererseits den ernsten Willen haben, die 
innere Not zu wenden. Solche Menschen leiden im Grunde beispielhaft, sie leiden in 
besonderem Grade, woran jeder Mensch, der •strebend sich bemüht", zu leiden pflegt. 
Die Beispielhaftigkeit ist besonders darin zu suchen, daß die Erfahrung einer Um- 
weltveränderung negativer Art ist: der Kranke hat es gleichsam am eigenen Leibe 
erlebt, daß von daher wenig oder gar nichts zu erwarten ist. 



Integration der Seele 113 

Soll sich sein Schicksal wenden, dann muß er selbst zupacken und zwar im eigenen 
Bereich. Ein gleichsam •dumpfes Gefühl" hat vielleicht schon seit langem in diese 
Richtung gewiesen. Er muß bereit sein, sich selbst in den Blick zu bekommen und 
mühsam versuchen, eine •Umlebung", eine neue Orientierung des Handelns, der 
Einstellung und Bereitschaften, der Reaktionen zustande zu bringen. L 

Die seelische Heilbehandlung hat nun erwiesen, daß mit diesen Versuchen und 
Bemühungen eng verbunden ist: die Ermittlung des •Schattens". Ja man darf sagen, 
daß keine Umlebung und Neuorientierung möglich ist, es sei denn über eine Klärung 
des •Schattens". Unter Schatten versteht die Psychotherapie einen doppelten Sach- 
verhalt. 

Zum ersten ist er etwas Seelisches, das wertvoll ist. •Schatten" in diesem Sinn sind 
die ungelebten Möglichkeiten, hier einmal verstanden als Begabungen. Ein einfaches 
Beispiel: Ein Mensch, der durch Erziehungseinflüsse mannigfacher Art auf eine, und 
zwar ausschließliche Aktivierung seiner Verstandesbegabung dressiert ist, besitzt als 
•Schatten" möglicherweise eine reiche Gefühlswelt, die er jedoch nicht zum Zug kom- 
men ließ, bei seinem Handeln auszuschließen pflegte. Das Gefühl liegt bei ihm dem- 
nach im Schatten, er weiß wenig darum, benützt es nicht. Wie wir später zeigen 
werden, entartet es infolge der Mißachtung und mangelnden Beachtung leicht, 
d. h. es drängt sich unbeherrscht und unkultiviert bei unpassender Gelegenheit vor. 
Andererseits vermag es • weil es ja unbeachtet bleibt • nicht dem Verstand bera- 
tend zur Seite zu stehen. Ein solcher Mensch wird oft unbeherrscht sein, er ist auch 
•kalt", er vermag keinen Kontakt zu fassen, weil er keine Wärme um sich verbreitet. 
Er trifft •gefühllos" Fehlentscheidungen. Er leidet also • da die doch vorhandene 
Gemütswelt nicht nur Leistung, sondern vor allem auch Bestätigung persönlicher Art 
beansprucht. Andererseits wirken die Fehlentscheidungen störend auf das Wohl- 
befinden zurück. 

Zum zweiten besagt •Schatten" das Böse, im besonderen die böse Gesinnung. 
Darin und dadurch ist der •Schatten" ein moralischer Sachverhalt. Mag die böse Ge- 
sinnung in mannigfacher Hinsicht der Schwäche und dem moralischen Unvermögen 
ihr Dasein verdanken, sie ist als böse Gesinnung auch Schuld, jedenfalls kann sie es 
sein. •Schatten" bedeutet in diesem Sinn die persönliche Schwäche und das persön- 
liche Böse. Vielfach ist sich der Mensch infolge von Verdrängungen, die zu schweren 
Selbsttäuschungen anwachsen können, seiner Schwächen und des Bösen, das in ihm 
ist, nur dumpf oder auch gar nicht bewußt. Man pflegt dann in der Fachsprache zu 
sagen, daß er das eigene Böse projiziert: er findet es bei anderen Menschen vor, hat 
gleichsam eine Nase für deren Schwäche und ärgert sich beträchtlich über sie. Der 
•Schatten", d. i. also das unerkannte eigene Böse, wirkt sich so leicht vergiftend für 
die Umwelt aus: abträgliches Reden und Verleumdungen gehen sehr häufig auf 
Projektionen des Bösen zurück, auf Strahlungen, die vom eigenen Innern ausgehen 
und am anderen Menschen aufleuchten. 

Was man selbst uneingestandenerweise ist, das sucht und findet man beim anderen. 
Die Psychotherapie spricht nun von einer Integration des Schattens. Gemeint ist, 

daß die Seele durch Selbsterkenntnis und Selbsterforschung mannigfacher Art des 
•Schattens" in doppeltem Sinn ansichtig wird, mit dem Minderwertigen oder Unent- 
wickelten rechnet, das Böse als Tatsache und Gefahr sieht, ihm vorbeugt, und alles, 



114 Hubert Thurn 

was unberechtigterweise verdrängt wurde, entfaltet und zum Zug kommen läßt. 
Ein schweres Problem stellt der Schatten im zweiten Sinn dar, also das Böse, das 

persönliche Böse. Dieses widerstreitet oft gerade dem am meisten und glühendsten 
Erstrebten, dem Ich-Ideal. Daher unterliegt es am stärksten der Verdrängung und 
bildet vielfach die Grundlage härtester Verurteilung seiner selbst und anderer. Es 
scheint eine Tatsache zu sein, daß der Mensch sein Ideal gerne wählt • in der 
Spannung zu seinen tatsächlichen Neigungen, Begierden und Trieben. Er möchte sich 
darin am ehesten und am meisten auszeichnen, worin er am schwächsten ist. Es ent- 
steht dann leicht eine besondere Spannung, die man eine Überkompensation nennen 
kann, belastet mit all den Fragwürdigkeiten, die dieser eigentümlich ist. Überspan- 
nungen, die oft von Überkompensationen ausgelöst werden, können zu körperlichen 
Erkrankungen Anlaß werden. Sie können jedoch auch eines Tages umschlagen, aus 
einer extrem gelebten oder verfochtenen Tugend wird ein ebenso heftiges Laster. 
Die Geschichte der Kirche ist reich an solchen Fehlentwicklungen und liefert den Be- 
weis dafür, wie oft fanatischer Rigorismus in schamloser Hemmungslosigkeit endete. 

Die •Integration des Schattens" im Sinne des Bösen kann jedoch nicht einfachhin 
ein Ausleben des Bösen bedeuten. Das ist theoretisch ebenso unmöglich wie praktisch. 
Theoretisch: würde es reflex und gewollt ausgelebt, so könnte das nur geschehen, 
wenn es vorher legalisiert würde. Das Böse läßt sich aber nicht legalisieren, es bleibt 
böse, auch wenn man es zu tun sich anschickt. Praktisch: der Mensch trägt, wie Paulus 
sagt, Gottes Gesetz ins Herz geschrieben. Ein einfaches Ausleben des Bösen würde 
sich rächen und in Spannungen in Erscheinung treten, die den Widerspruch offenbar 
werden ließen. Integration des Bösen kann vernünftigerweise nur zweierlei bedeu- 
ten: einmal ein Wissen um die eigene Schwäche, um die Gefahren des eigenen Bösen, 
und zum anderen ein daraus sich ergebendes demütiges Bekenntnis der Schwäche 
im Kämmerlein des Herzens. Wenn die Schrift sagt, daß der Gerechte siebenmal am 
Tage fällt, dann weiß Gott um die Schwäche des Menschen. Annehmen, integrieren 
im Hinblick auf den •Schatten" bedeutet: demütiges Stehen zu seinen Schwächen • 
trotz ernster Bemühung, sie zu überwinden. 

Im übrigen kann der Mensch sehr wohl trotz ernster Anstrengung an die Grenzen 
seiner moralischen Leistungsfähigkeit stoßen, kann vor der Erreichung des Zieles 
stecken bleiben; dann nicht zu resignieren oder in Protesthaltungen zu vergrämen, 
bedeutet viel. 

Es gibt Grenzen der Freiheit, die im einzelnen Menschen auf verschiedenen Gebie- 
ten, in verschiedenem Maß, in verschiedenen Situationen zu Tage treten können. Eine 
Zurechnungsfähigkeit, die überspannt wird, ist deshalb ebenso zu verwerfen wie 
Laxheit und Unverbindlichkeit. Freilich ist die Bestimmung des Maßes der Freiheit 
und damit auch des Maßes der Schuld, eine sehr schwierige Aufgabe. Der Mensch, 
selbst erliegt leicht Selbsttäuschungen, die sich unfehlbar in seelischen Reaktionen, 
wie Unruhe, Unsicherheit, Gereiztheit oder auch in körperlichen Symptomen kund- 
geben. Wenn man im Hinblick auf die Selbsttäuschungen gerne von der •natura 
callida", der Schlauheit der Natur, spricht, so wird man doch daran festhalten müs- 
sen, daß das Gewissen in den allermeisten Fällen eine vernehmbare • wenn auch 
nicht zu allen Zeiten gleichmäßig deutliche • und deshalb auch in der Wirkung 
nachteilige, wenn auch heilsame Sprache zu sprechen weiß. 



Integration der Seele 115 

Was nun den Schatten im ersten Sinn angeht, so ist es reizvoll, eine Anzahl von 
Möglichkeiten namentlich im Hinblick auf das geistliche Leben durchzudenken. 
C. G. Jung hat eine Typenlehre entwickelt, die er gerade auch unter Rücksicht des 
•Schattens" in mannigfacher Weise verdeutlicht hat. Die Typenlehre C. G. Jungs 
sieht folgende Einteilungen vor: Er unterscheidet zunächst die Introversion von der 
Extraversion. Diese Einteilung hat sich sehr bewährt und ist in fast alle Typologien 
übernommen worden. Introversion und Extraversion sind sehr bedeutsame Hal- 
tungen, die eine große Folge von Eigenschaften bedingen. 

Introversion bedeutet, daß die seelischen Kräfte vorwiegend nach innen gerichtet 
sind. Bei der Extraversion strömt die seelische Energie vorwiegend nach außen, in 
die Umwelt ab. An Hand einiger Fragen kann man sich selbst leicht in einen der 
genannten Typengegensätze einordnen. Solche Fragen sind: 1. Halten Sie an Regeln 
und Gewohnheiten fest? 2. Sind Sie verschlossen? 3. Stört sie eine verstümmelte 
Adresse auf einem Brief, den Sie erhalten? Diese Fragen ergeben, positiv beant- 
wortet, die Diagnose auf vorwiegende Introversion. Die Fragen für den Extraver- 
tierten lauten: 1. Laden Sie gerne Ihnen bisher Unbekannte zu sich ein? 2. Haben Sie 
viele freundschaftliche Beziehungen? 3. Können Sie leicht verzeihen? 

Noch einige Hinweise praktischer Art. Während sich der Introvertierte gerne nach 
außen absperrt, die Umwelt gleichsam zwingt, sich ihm anzupassen, ferner zur Kon- 
sequenz bis zur Starre neigt, bejaht der Extravertierte die Umwelt, öffnet sich ihr 
bereitwillig, paßt sich an und liebt die Kompromisse. Auf einen Nenner gebracht 
besagen die Haltungen im Fall des Introvertierten Abstand, im Fall des Extraver- 
tierten Verflechtung. Folgen der aufgewiesenen Einstellungen sind neben Vorteilen 
Gefahren. Die Gefahren des Introvertierten sind Einsamkeit und Verhaltenheit. In 
der Bemühung, die Kontrolle über sich zu behalten, geht er oft zu weit, so daß er sich 
nicht zu geben versteht. Die Selbstbewahrung ist ihm dann wichtiger als die Ge- 
meinsamkeit. Als die Gefahren des Extravertierten dürften Gemeinsamkeit und 
Offenheit gelten. Anpassung, reger Austausch mit der Umwelt und freundschaftliche 
Beziehungen stören die Integration nach innen hin, die Festigkeit und Besinnlichkeit. 
Der Extravertierte verliert sich leicht. Übereinstimmung mit der Umwelt erscheint 
ihm bedeutsamer als Festigkeit. 

Es soll noch erwähnt werden, daß sich diese beiden Typen oft anziehen • und zu- 
gleich, namentlich bei längerem Beisammensein, abstoßen: sie verstehen sich nicht, 
obwohl sie sich gegenseitig oft (heimlich) schätzen. 

Schon jetzt lassen sich manche Beziehungen zum geistlichen Leben erkennen, die 
wert sind, bedacht zu werden. Im christlichen Bereich kommt dem Ethos sehr hohe 
Bedeutung zu. Der Introvertierte besitzt aber für das ethische Streben eine gute Vor- 
aussetzung: seine Neigung zu Konsequenz, Verhaltenheit, Festigkeit. Er geht gerne 
aufs Grundsätzliche. Aber auch der Extravertierte gehört legitim in den christlichen 
Raum: die soziale Aufgeschlossenheit und Wärme sind gute Voraussetzungen für ein 
christliches Leben, das doch von der Liebe bestimmt sein soll. 

Da es sich bei den meisten Menschen lediglich um eine Vorbetontheit introversiver 
oder extravertierter Art handelt, besitzen sie durchgängig beide Verhaltungsweisen 
und Einstellungen, aber diese sind voraussetzungsgemäß nicht gleichmäßig entwik- 
kelt. Wir können von der geringer ausgeprägten Ausrichtung sagen, sie sei •minder- 



116 Hubert Thurn 

wertig", was dann nichts weiter heißt als, sie sei eben geringer entwickelt. Die 
schwächer ausgebildete Richtung gehört nun meist dem •Schatten" an. Da der Mensch 
mit dieser Verhaltensweise weniger zu spielen oder auch zu arbeiten versteht, ver- 
sagt er leicht, wenn sie spielen oder in Tätigkeit treten sollte. 

Das Merkwürdige ist nun, daß dieser Zusammenhang oft gar nicht gesehen wird. 
Noch merkwürdiger ist, daß die minderwertige Richtung negativ gesehen wird, ob- 
wohl ihre Bedeutung doch immer wieder erfahren wird. So neigt der Extravertierte, 
dem Grundsätze weniger liegen, dazu, das Grundsätzliche zu fürchten und zu hassen, 
aber auch die grundsätzlichen Menschen. Er mag sie nicht, obwohl er sich meist ein 
Gefühl bewahrt für den Wert ihrer Einstellung. Umgekehrt erscheint dem Intro- 
vertierten der leichte und ungezwungene Kontakt als oberflächlich, die Verflochten- 
heit in die Welt als eines geistlichen Menschen unwürdig. Integration des Seelischen 
bedeutet es, diese Zusammenhänge zu sehen und sich um eine Wertschätzung der 
unterentwickelten Richtung zu bemühen. Mit der Wertschätzung wird auch eine 
Entfaltung ermöglicht, zumal dann, wenn die Erfahrung Motive erstellt hat. 

Wie sehr Projektionen des •Schattens" in Bezug auf Introversion und Extraver- 
sion im christlichen Gemeinschaftsleben schaden können, lehrt die Erfahrung. Men- 
schen, die extravertiert zu leben pflegen, sehen in der Kirche das Grundsätzliche, das 
Rechtliche, das Harte in einem Ausmaß und in einer Bewertung, die durchaus nicht 
mit der Wirklichkeit übereinstimmt. Zugegeben, daß grundsätzliche Menschen, die 
die Kirche repräsentieren, oftmals zu solchen Beurteilungen Anlaß geben. Über der 
Regel und dem Gesetz wird eben oft die Liebe vergessen. Aber darin allein ist die 
Abneigung meist nicht begründet. Hinzu kommt ein Ignorieren des •Schattens", der 
unentwickelten Grundsatztreue im eigenen Herzen, die dann Anlaß wird zu Fehl- 
entwicklungen und Versagen. Das Nicht-Gekonnte ärgert und das Ressentiment ver- 
leitet zu Ungerechtigkeit und Unsachlichkeit. 

Der Introvertierte, richtiger der vorwiegend Introvertierte, hat innerhalb seines 
religiösen Lebens alles oder vieles auf Regel und Gesetz abgestellt. Er leidet unter 
Einsamkeit und Strenge. Daher ärgert er sich im kirchlichen Raum über Ungezwun- 
genheit und Unbeschwertheit, die er gerne Ausgegossenheit und Flachheit nennt. Es 
ist bekannt, daß nördliche (also vorwiegend introvertierte) Menschen, die zum ersten 
Mal mit dem katholischen Kult und Brauchtum in Berührung kommen, an vielem An- 
stoß nehmen, besonders an der Ungezwungenheit und Sorglosigkeit, die sie als mit 
der Strenge christlichen Geistes in Widerspruch stehend erachten und verurteilen. 
Aber auch diese Bewertung hat ihren Grund, neben vielleicht objektiv zu Bean- 
standendem, im eigenen Verhalten, in einer Einseitigkeit gesetzlichen Denkens, in 
einer Überbetonung des Willens, also in der eigenen Starre. Gerade solche Erleb- 
nisse könnten Anlaß werden zu einer Gewissenserforschung in jenem psychologischen 
Sinn einer Berücksichtigung der unentwickelten Extraversion. Der Erfolg solcher Be- 
sinnung könnte eine neue Orientierung für das eigene Handeln werden, aber auch 
zu Verstehen fremder Art hinführen. 

Ein Gedanke, der sowohl die Introversion wie auch die Extraversion in gleicher 
Weise in ihrem Wert ansichtig macht, daher zu einer Harmonisierung anzuleiten 
vermag, ist der Grundsatz des hl. Ignatius: •hallar Dios en todas las cosas", Gott in 
allem zu finden. Sowohl Regel und Gesetz wie auch das Geöffnetsein für die Welt 



Integration der Seele 117 

sind Wege zu Gott, der sicherste jedenfalls die Vereinigung beider Haltungen. Ge- 
netisch, also entwicklungsmäßig, ist das Werden des Christen oft so geartet, daß aus 
der Introversion langsam die Extraversion hervorwächst. Das Gesetz Christi führt 
den Menschen zunächst zur Verinnerlichung. Schon früh ist die christliche Seele der 
Schauplatz der Auseinandersetzungen zwischen dem Gesetz und der Neigung, dem 
Guten und dem Bösen. Dieser Kampf zieht vielleicht für Jahre sehr viele Energie 
nach innen ab. Wird der Mensch richtig geführt, so wird aus dieser Wendung nach 
innen keine sterile Starrheit, oder wenn sie es werden sollte, wird das Unange- 
messene der Haltung irgendwann gespürt. Nicht nur im Innern Gott und sein Reich 
zu suchen, sondern auch im Außen, in der Verflochtenheit in die Welt, ist dann eine 
Einsicht, die beide Richtungen anerkennt und sie zu verwirklichen als Verpflichtung 
spüren läßt1. 

C. G. Jung unterscheidet neben der Introversion und der Extraversion vier Funk- 

tionen der Seele, die er Grundfunktionen nennt. Je zwei stehen meist in einem eigen- 
tümlichen Spannungsverhältnis, sie finden sich also gerne beieinander. Diese Funk- 
tionen sind: Denken-Fühlen, Intuieren-Empfinden. Meist ist im konkreten Menschen 
eine dieser Funktionen in besonderem Maße ausgebildet, also etwa das Denken oder 
Fühlen oder auch das Empfinden oder Intuieren. Die besonders ausgebildete Funk- 
tion gibt dem Charakter das Gepräge, man pflegt zu sagen, sie sei seine Leitfunktion. 
Die im Spannungsverhältnis stehende Funktion ist die minderwertige oder auch die 
unterdrückte und verdrängte Funktion, also der •Schatten". 

Beim Denktypus ist beispielsweise die Gefühlsfunktion am schlechtesten ausge- 
bildet. Die Gefühle haben in diesem Fall nicht die gleiche Reife erlangt wie das Den- 
ken, das geschult, also methodisch geübt ist, das ferner, vielfältig geartet, zu umfang- 
reichen Komplexen gewachsener Einsichten heranreifte. Das Gefühl besitzt dagegen 
lediglich Kümmerformen, als welche man Sentimentalität, Empfindlichkeit und Reiz- 
barkeit ansprechen kann. Da der Denktypus keine reifen, kultivierten Gefühle kennt, 
bekämpft er überall, auch bei den anderen, die Gefühle, die er als •Gefühlsduselei" 
oder •Sentimentalität" empfindet. Der Denktypus lehnt den Gefühlsmenschen als 
unverständlich und unlogisch ab, er ist für ihn unausstehlich und •geht ihm auf die 
Nerven". 

Umgekehrt verhält es sich beim Gefühlstypus. Seine Gefühle sind reif, reich und 
vielartig. Im Gefühl und erlebnismäßigen Erfassen und Bewerten ist er sicher, eigen- 
artig. Er besitzt Wärme und Natürlichkeit. Er ist plastisch. Das Denken ist jedoch 
unentwickelt, also minderwertig. Das bedeutet praktisch, daß seine Gedanken unreif, 
unscharf, unausgedehnt sind. Die Folge sind Überlegungen, die zu wenig aus einem 
strukturierten, geistigen Ganzen erwachsen, also banal, unklar, sprunghaft, oft 
kleinlich und konventionell sind. Die Projektion seiner Schwäche tritt in einer Ab- 
lehnung des Denktypus zu tage, den er als kalt, berechnend, zynisch, als hart und 
unverbindlich ablehnt. 

Beide Typen finden sich innerhalb des geistlichen, des religiösen Bereiches oft 
scharf ausgeprägt. Der Denktypus vermag Ethos und Religion als notwendig zu er- 
kennen, er durchdenkt beide Bereiche, ist vielleicht belesen, geschult, bewandert. Zu 

1 Vgl. dazu: Ein russisches Pilgerleben, hrg. von R. von Walter, Berlin 1925. 



118 Hubert Thurn 

erleben, was doch für die Wirkung der Gedanken nach innen und nach außen von 
großer Bedeutung wäre, ist er wenig oder gar nicht fähig. Dem religiösen Gefühl ge- 
genüber ist er unsicher, findet es leicht sentimental oder unwesentlich. Die religiöse 
und sittliche Wahrheit imponiert ihm. Aber er vergißt, daß die Wahrheit zur Liebe 
hinführen muß, daß das religiöse Leben erst schöpferisch wird, wenn es von Wärme, 
Güte, Herzlichkeit erfüllt und getragen wird. 

Der Gefühlstypus ist vom Erlebnis bestimmt. Das ist etwas Wertvolles. Im Er- 
lebnis, im gefühlsdurchwirkten Erkennen erschließt sich dem Gefühlsmenschen 
manche religiöse Wahrheit. Er wird davon ergriffen und vermag auch andere zu 
ergreifen. Da aber die Wahrheit in ihrer Eigenständigkeit, also in ihrer gefühls- 
freien Gegebenheit nicht gewertet wird, bleibt das Unerlebte unwesentlich. Die 
Folge ist eine Verzerrung des Bildes der Wahrheit, der Durchbruch zur ganzen 
Wahrheit gelingt nicht. Das Welt- und Gottesbild bleibt fragmentarisch. So versagt 
der Gefühlsmensch, weil er nur aus einem Teil, nicht aus dem Ganzen der Wahrheit 
lebt, zu leben versteht. 

Innerhalb des religiösen Bereiches stehen sich diese Typen oft ausgesprochen feind- 
selig gegenüber. Sie verdächtigen einander, sie fürchten einander, sie mißverstehen 
einander. Dabei ist eben entscheidend die eigene Schwäche, die Minderwertigkeit 
der der Leitfunktion entgegenstehenden Funktion. An ihren Gegensätzen könnten 
beide lernen, was ihnen fehlt, was sie entfalten müßten, um zur Ganzheit zu ge- 
langen. Aus ihren Ressentimenten könnten sie erkennen, was entwicklungsbedürftig 
und -fähig ist. 

Das zweite Gegensatzpaar Intuieren-Empfinden ist weniger scharf zu umreißen 
wie das erste: Denken-Fühlen. Immerhin lassen sich Beziehungen aufweisen, die 
einiges für sich haben. 

Der Intuitionstypus ist der Mensch der Kombination und der Ahnung, beides her- 
vorwachsend aus einer besonderen Phantasiebegabung. Er ist deshalb auch der 
Mensch, der Symbole versteht, liebt, für den sie hintergründige Bedeutung haben. 
Symbole werden für ihn zu Zeichen, die komplizierte Sachverhalte und Beziehungen 
einleuchtend darstellen und darin Wirkung tun. Der Welt der Tatsachen und damit 
auch der schlichten Gegebenheiten steht er fremd und manchmal auch hilflos gegen- 
über. Der einfache Nutzwert und ebenso der Genußwert erscheinen ihm trivial, 
dumm, spießig. Menschen, denen diese Wertbereiche etwas bedeuten, nennt er gerne 
•Genießer", •Materialisten", primitiv. Das verächtliche Lächeln über sie will ihm 
allerdings oft nicht recht gelingen. Die •Empfindung", mit welchem Wort wir hier 
einmal die Gegenseite bezeichnen wollen, ist ja bei ihm unterentwickelt und wird 
häufig Anlaß zu Fehlentscheiden, die wiederum aus einer Fehlorientierung erwach- 
sen. Die Empfindung, die beim Intuitionstypus im •Schatten" liegt, wird in ihrer 
Bedeutung oft •dumpf" empfunden, aber sie selbst, wie auch die •conscienta con- 
comitans", wird ja verdrängt. Der Intuitionstypus spürt oft schmerzlich die man- 
gelnde Wirklichkeitsorientierung. Jedoch sucht er den Grund des Versagens meist 
beim •anderen", er projiziert ja sein Unvermögen und dessen Gründe. Bleibt noch zu 
erwähnen, daß die Verdrängung der Empfindung bewirkt, daß Nutzen und Genuß 
beim Intuitionstyp gerne unbeherrscht und primitiv in Erscheinung treten, weil sie 
als Funktionen ja ungeübt und unkontrolliert bleiben. 



Integration der Seele 119 

Beim Empfindungstyp handelt es sich um eine besondere Ausprägung des Wirk- 
lichkeitssinnes, etwa im Sinne des zyklothymen Temperaments. Die Sinne spielen 
beim Empfindungstyp eine hervorragende Rolle. Was mit den Sinnen erfaßt werden 
kann, ist wahr und nur das. Die Wahrnehmung bedeutet mehr als die Vorstellung, 
das Assoziative mehr als die Kombination. Nutzen und Genuß stehen im Mittel- 
punkt des Interesses. Überlegungen, die abstrakt oder auch phantasiebetont sind, er- 
scheinen ihm als •Hirngespinst" oder •Schwärmerei". Die Weltanschauung bleibt so 
notwendigerweise fragmentarisch. Wichtiger noch ist die Wirkung dieser Einseitig- 
keit auf die Urteilsbildung innerhalb •übersinnlicher Dinge". Weil die Intuition, der 
innere •Sinn" so mangelhaft entwickelt ist, wird der Mensch für die nicht-sinnlichen 
Dinge kritiklos und •fällt auf groben Unfug herein", wie die vielen •realistischen 
Geschäftsmänner beweisen, die sich geistig von spiritistischen Botschaften nähren 
oder von Kartenschlägerinnen beraten lassen". 

Sowohl die Intuition im erläuterten Sinn wie auch die Empfindung haben inner- 
halb des religiös-sittlichen Lebens und Strebens große Bedeutung. Die Intuition als 
Funktion der Phantasie steht bei der Betrachtung im Sinne der Kontemplation ja 
ganz im Mittelpunkt. Aber auch in anderen Bereichen bedeutet das Kombinieren 
und Bildern viel. Die persönliche Anwendung der Offenbarung, der Offenbarungs- 
wahrheiten, das Aufleuchten der persönlichen Beziehungen (Ichfunktion) ist ohne 
Intuition, ohne Kombination, ohne Phantasie kaum denkbar. Eigentätigkeit, schöp- 
ferische Einfälle, Initiative gehören wohl ebenso hierher. Wenn es das Ziel des 
geistlichen Lebens ist, ein persönliches Verhältnis zu Christus zu gewinnen, eine 
familiaritas cum Christo, so dürfte die Intuition neben der Wärme des Gefühls, des 
Gemüts doch den entscheidenden Anteil haben. Auch die Symbolik hat im geistlichen 
Raum große Bedeutung. Einsichten von besonderem Tiefgang und Bedeutungsge- 
halt werden gerne im Symbol geborgen und aufbewahrt. Religiöse Vertiefung und 
Symbol einerseits und Symbol und Intuition andererseits stehen in einsichtiger 
Wechselbeziehung. 

Es läßt sich in der Kirche die Richtung des Intuitiv- Mystischen von der des Nüch- 
tern-Sachlichen unterscheiden. An der ersten ist der Intuitionstypus entscheidend be- 
teiligt. Die Weltflüchtigkeit und eine Abneigung gegen eine Übersetzung des Er- 
fahrenen in die Welt der Sinne und Tatsachen führt oft zu Schwarmgeisterei • viel- 
leicht äußern sich beide aber auch in einer recht undifferenzierten Verachtung des 
Wirklichen im Sinne des Greifbaren, Nützlichen und Vernünftigen, ferner in einer 
Verkennung eines edlen und geläuterten Genusses, einer Lebensfreude, ohne die das 
geistliche Leben, von wenigen außergewöhnlichen Fällen abgesehen, doch nicht na- 
türlich und echt bleiben kann. 

Auch die Empfindung und deshalb auch der Empfindungstypus sind für das geist- 
liche Leben, das doch immer ein Leben in der Welt bleiben wird, von Bedeutung. 
Das geht schon hinlänglich deutlich aus den vorhin vorgebrachten Gedankengängen 
hervor. Das geistliche Leben besitzt Bezüge, die man ausgesprochen sachlich und 
nüchtern nennen kann. Der Christ soll ja nicht weltfern und unpraktisch, versponnen 
und •theoretisch" sein. Der Einfalt der Taube steht die Klugheit der Schlange ge- 
genüber. Klugheit, Weltklugheit bedarf der Orientierung an den Tatsachen, am 
einfach Gegebenen. 



120 Hubert Thurn 

Andererseits artet Wirklichkeitsnähe sehr bald in Geschäftigkeit und Geschäfts- 
tüchtigkeit aus, die nicht nur der werbenden Kraft des Christentums abträglich sind, 
sondern noch viel mehr den jeweiligen Menschen, die sich ohne starke Innenfront, 
ohne inneren Reichtum und Lebendigkeit, ohne Verbundenheit und •Eingebung" 
bald verausgaben werden. 

Die Projektionen, die den beiden Typen innerhalb des geistlichen Bereiches eigen 
sind, dürften nicht schwer zu ermitteln sein. Der Intuitionstyp wird an der Tiefe und 
Echtheit des Gegentyps zweifeln und seine eigene Schwäche gegenüber der Wirklich- 
keit darin zu entschuldigen suchen. Dabei wird er, sollte er zum Handeln, zum 
Stehen in der Wirklichkeit gezwungen sein, sehr bald erfahren, wie wenig er doch 
dieser Wirklichkeit gewachsen ist. Seine Ablehnung des Gegentyps würde das Res- 
sentiment offenkundig werden lassen, das er aus dem Versagen gebildet hat. Um- 
gekehrt wird sich der Empfindungstyp verhalten. Sein mangelnder Sinn für die Be- 
deutung der •inneren Front" wird ihn veranlassen, die Innerlichkeit, Phantasie und 
Beschaulichkeit zu entwerten. Aber er wird •leer" sein, ehe er sich versieht. Und 
vielleicht ist er als der Wirklichkeitsmensch am ehesten geneigt, auf Außergewöhn- 
liches (Erscheinungen!) hereinzufallen, weil ihm das Unterscheidungsvermögen ab- 
geht, das ja nur aus Erfahrungen wachsen kann, über die er nicht verfügt. 

Für die Auffindung des •Schattens" im psychologischen Sinn vermag die Jungsche 
Psychologie, wie ersichtlich, manches beizutragen. Es wäre sehr interessant, auch 
andere Typenlehren oder die Charakterkunde von Ludwig Klages auf Gegensätze 
ähnlicher Art zu prüfen. In der Charakterkunde von Klages haben die Triebfedern 
der Selbsthingabe und der Selbstbehauptung z. B. eine besondere Bedeutung. Auch 
hier handelt es sich offensichtlich um Gegensätze, bei denen die •andere" Haltung 
jeweils im •Schatten" liegt, daher •minderwertig" ist und projiziert wird. Wieviel 
Ressentiment findet sich doch bei seelisch reich begabten Menschen gegenüber der 
•Behauptung", auch im sittlichen Bereich, und wieviel Unverständnis und unbe- 
gründete Ablehnung erwächst aus einseitiger •Behauptung" im Hinblick auf all das, 
was die •Seele" reich, weit und tief macht, Weichheit des Gemüts und Erlebnis- 
fähigkeit2. 

Die Ermittlung des •Schattens" hat für den geistlichen Fortschritt große Bedeu- 
tung. Integration in diesem Sinn ist der Weg zur •Seelsorge", nun einmal in dem 
eingeengten Sinn persönlichen Wachsens und Reifens gesehen. Sehr treffend sagt 
Th. Bovet: •Erst wenn der Mensch seine Illusionen über sich selbst verliert, wenn er 
anfängt, sich zu sehen, wie er wirklich ist, wenn er die bei anderen so oft kritisierten 
und gehaßten Eigenschaften bei sich selbst wahrnimmt und darob zutiefst erschrickt, 
dann verliert er seine selbstherrliche Sicherung und gerät in die Not, ohne die man 
sich nicht nach Gott ausstreckt". 

Literatur: 
C. G. Jung, Psychologische Typen, 1925. • Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem 

Unbewußten, 4. Aufl., 1945. • Die Beziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge, 1937. • 
Aion, 1951. 

/. Goldbrunner, Individuation, 1949. • P. Plattner, Glücklichere Ehen, 1950. • 
G. Schmaltz, östliche Weisheit und westliche Psychotherapie, 1951 (bes. S. 36/44). • 
Th.ßovet, Lebendige Seelsorge, 1952. • /. Jacobi, Die Psychologievon C. G. Jung, 3. Aufl. 1949. 

2 Siehe diese Zeitschrift 22 (1949) 457 ff. 




