112 ’ Hubert Thurn

uno [namlich villancico]que hice una vez, estando con harta oracién, y parecia que
descansaba mas® (jetzt erinnere ich mich eines solchen [nimlich eines villancico], den
ich einmal gemacht habe, wie ich in reichlicher Verziickung war, und mein Gefiihl des
Ruhens schien mir daraufhin noch stirker zu sein“). Die mitgeteilten Verse seien
nicht der ganze Wortlaut und es sei anch nicht das ganze Gedicht, aber mehr falle
ihr nicht ein; ihr Gedichtnis lasse sie im Stich.

Integration der Seele

Gedanken zum Problem des ,Schattens”

Von Hubert Thurn, S. J., Minchen

Es bedeutet einen wichtigen Wendepunkt im Leben des Menschen, wenn er zur
Uberzeugung gelangt, daf sich die — zwar reformbediirftige, aber doch nicht wand-
lungswillige — Umwelt nicht entscheidend dndern wird. Ist nun die Sehnsucht nach
einer Wandlung grofl, sei es aus Vervollkommnungsbestrebungen innerer oder
auflerer Art, sei es aus echten apostolischen Absichten, so bleibt nur der Weg nach
innen hin offen, der Weg ins eigene Herz.

Es diirfte nicht libertrieben sein zu behaupten, daf es vieler schwerer Enttiduschun-
gen. und Verdemiitigungen bedarf und dazu noch eines heroischen Einsatzes an
Selbstiiberwindung, diesen Weg zu beschreiten. Es ist ja so leicht, an bestehenden
aufleren Unordnungen und Fehlentwicklungen herumzundorgeln, und so schwer, die
eigene Unordnung in den Blick zu nehmen und sie zu dndern zu suchen. Aber diese
+Schwere® ist ja nicht nur eine Schwierigkeit der moralischen Anstrengung, sondern
weitgehend eine solche des Vermogens, der Fahigkeit. Der Mensch, der sich wan-
deln, sich bessern modchte, steht vor der Notwendigkeit, schwierige Zusammenhinge
seelischer Art, seiner Eigenart zu durchlenchten, sie also in ihren Griinden und weit-
verzweigten Abhingigkeiten zu durchkliren. Dariiber hinaus ist die Praxis, die sich
aus den Einsichten als Folgerung ergibt, keineswegs immer durchsichtig. Ganz abge-
sehen davon, dafl es Begabung — in jedem Fall besonderer Art — bedentet, Er-
fahrungen und Einsichten fiir das Verhalten auszuwerten; Erkenntnisse fiir das
Handeln fruchtbar werden zu lassen, erfordert Kraft, ein immer erneutes Experi-
mentieren, viel Risiko, schliefilich Spannungsfihigkeit — Dinge, die nicht auf der
Strafle liegen und aunch nicht mit noch soviel Geld zu kanfen sind.

Es ist eine dankenswerte Aufgabe, Erfahrungen der seelischen Heilbehandlung fiir
die Selbsterziehung, d. h. hier fiir den wandlungswilligen Menschen auszuwerten.
Die seelische Heilbehandlung hat ihre Erfahrungen an Menschen gewonnen, die an
sich und der Umwelt leiden, die aber andererseits den ernsten Willen haben, die
innere Not zu wendén. Solche Menschen leiden im Gruade beispielhaft, sie leiden in
besonderem Grade, woran jeder Mensch, der ,strebend sich bemiiht“, zu leiden pflegt.
Die Beispielhaftigkeit ist besonders darin zu suchen, dafl die Erfahrung einer Um-
weltverinderung negativer Art ist: der Kranke hat es gleichsam am eigenen Leibe
erlebt, dafl von daher wenig oder gar nichts zu erwarten ist.



Integration der Seele - 118

Soll sich sein Schicksal wenden, dann mufl er selbst zupacken und zwar im eigenen
Bereich. Ein gleichsam ,dumpfes Gefiihl“ hat vielleicht schon seit langem in diese
Richtung gewiesen. Er muf} bereit sein, sich selbst in den Blick zu bekommen und
miihsam versuchen, eine ,Umlebung®, eine neue Orientierung des Handelns, der
Einstellung und Bereitschaften, der Reaktionen zustande zu bringen.

Die seelische Heilbehandlung hat nun erwiesen, dafl mit diesen Versuchen und
Bemiihungen eng verbunden ist: die Ermittlung des ,Schattens“. Ja man darf sagen,
daf} keine Umlebung und Neuorientierung moglich ist, es sei denn iiber eine Klirung
des ,Schattens“. Unter Schatten versteht die Psychotherapie einen doppelten Sach-
verhalt.

' Zum ersten ist er etwas Seelisches, das wertvoll ist. ,Schatten in diesem Sinn sind
die ungelebten Moglichkeiten, hier einmal verstanden als Begabungen. Ein einfaches
Beispiel: Ein Mensch, der durch Erziechungseinfliisse mannigfacher Art auf eine, und
zwar ausschliefliche Aktivierung seiner Verstandesbegabung dressiert ist, besitzt als
»Schatten® moglicherweise eine reiche Gefiihlswelt, die er jedoch nicht zum Zug kom-
men lie, bei seinem Handeln auszuschlieBen pflegte. Das Gefiihl liegt bei ihm dem-
nach im Schatten, er weifl wenig darum, beniitzt es nicht. Wie wir spater zeigen
werden, entartet es infolge der MiBachtung und mangelnden Beachtung leicht,
d. h. es drangt sich unbeherrscht und unkultiviert bei unpassender Gelegenheit vor.
Andererseits vermag es — weil es ja unbeachtet bleibt — nicht dem Verstand bera-
tend zur Seite zu stehen. Ein solcher Mensch wird oft unbeherrscht sein, er ist auch
skalt®, er vermag keinen Kontakt zu fassen, weil er keine Wirme um sich verbreitet.
Er trifft ,gefithllos“ Fehlentscheidungen. Er leidet also — da die doch vorhandene
Gemiitswelf nicht nur Leistung, sondern vor allem auch Bestitigung personlicher Art
beansprucht. Andererseits wirken die Fehlentscheidungen storend auf das Wohl-
befinden zuriick.

Zum zweiten besagt ,Schatten“ das Bdse, im besonderen die bose Gesinnung.
Darin und dadurch ist der ,Schatten® ein moralischer Sachverhalt. Mag die bose Ge-
sinnung in mannigfacher Hinsicht der Schwiche und dem moralischen Unvermégen
ihr Dasein verdanken, sie ist als bose Gesinnung auch Schuld, jedenfalls kann sie es
sein. ,Schatten® bedeutet in diesem Sinn die personliche Schwiche und das person-
liche Bose. Vielfach ist sich der Mensch infolge von Verdrangungen, die zu schweren
Selbsttauschungen anwachsen kionnen, seiner Schwichen und des Bdsen, das in ihm
ist, nur dumpf oder auch gar nicht bewufit. Man pflegt dann in der Fachsprache zu
sagen, dafl er das eigene Bose projiziert: er findet es bei anderen Menschen vor, hat
gleichsam eine Nase fiir deren Schwiche und 4rgert sich betrachtlich {iber sie. Der
»Schatten®, d. i. also das unerkannte eigene Bose, wirkt sich so leicht vergiftend fiir
die Umwelt aus: abtrigliches Reden und Verleumdungen gehen sehr hiufig auf
Projektionen des Bosen zuriick, auf Strahlungen, die vom eigenen Innern ausgehen
und am anderen Menschen aufleuchten.

Was man selbst uneingestandenerweise ist, das sucht und findet man beim anderen.

Die Psychotherapie spricht nun von einer Integration des Schattens. Gemeint ist,
dafl die Seele durch Selbsterkenntnis und Selbsterforschung mannigfacher Art des
»Schattens” in doppeltem Sinn ansichtig wird, mit dem Minderwertigen oder Unent-
wickelten rechnet, das Bose als Tatsache und Gefahr sieht, ihm vorbeugt, und alles,

8



114 Hubert Thurn 7

was unberechtigterweise verdriangt wurde, entfaltet und zum Zug kommen 1ifit.

Ein schweres Problem stellt der Sckatten im zweiten Sinn dar, also das Bose, das
personliche Bose. Dieses widerstreitet oft gerade dem am meisten und glithendsten
Erstrebten, dem Ich-Ideal. Daher unterliegt es am starksten der Verdrangung und
bildgt vielfach die Grundlage hirtester Verurteilung seiner selbst und anderer. Es
scheint eine Tatsache zu sein, dafl der Mensch sein Ideal gerne wahlt — in der
Spannung zu seinen tatsdchlichen Neigungen, Begierden und Trieben. Er mochte sich
darin am chesten und am meisten auszeichnen, worin er am schwachsten ist. Es ent-
steht dann leicht eine besondere Spannung, die man eine Uberkompensation nennen
kann, belastet mit all den Fragwiirdigkeiten, die dieser eigentiimlich ist. Uberspan-
nungen, die oft von Uberkompensationen ausgeldst werden, kénnen zu korperlichen
Erkrankungen Anlafl werden. Sie konnen jedoch auch eines Tages umschlagen, aus
einer extrem gelebten oder verfochtenen Tugend wird ein ebenso heftiges Laster.
Die Geschichte der Kirche ist reich an solchen Fehlentwidklungen und liefert den Be-
weis dafir, wie oft fanatischer Rigorismus in schamloser Hemmungslosigkeit endete.

Die ,Integration des Schattens” im Sinne des Bosen kann jedoch nicht einfachhin
ein Ausleben des Basen bedeuten. Das ist theoretisch ebenso unméglich wie praktisch.
Theoretisch: wiirde es reflex und gewollt ausgelebt, so kdnnte das nur geschehen,
wenn es vorher legalisiert wiirde. Das Bose 1af}t sich aber nicht legalisieren, es bleibt
bose, auch wenn man es zu tun sich anschickt. Praktisch: der Mensch tragt, wie Paulus
sagt, Gottes Gesetz ins Herz geschrieben. Ein einfaches Ausleben des Bosen wiirde
sich rdchen und in Spannungen in Erscheinung treten, die den Widerspruch offenbar
werden liefen. Integration des Bisen kann verniinftigerweise nur zweierlei bedeu-
ten: einmal ein Wisser um die eigene Schwiche, um die Gefahren des eigenen Bésen,
und zum anderen ein daraus sich ergebendes demiitiges Bekenntnis der Schwiche
im Kdmmerlein des Herzens. Wenn die Schrift sagt, daf der Gerechte siebenmal am
Tage fallt, dann weifl Gott um die Schwiche des Menschen. Annehmen, integrieren
im Hinblick auf den ,Schatten“ bedeutet: demiitiges Stehen zu seinen Schwdichen —.
trotz ernster Bemiihung, sie zu iiberwinden.

Im ibrigen kann der Mensch sehr wohl trotz ernster Anstrengung an die Grenzen:
seiner moralischen Leistungsfahigkeit stoflen, kann vor der Erreichung des Zieles.
stecken bleiben; dann nicht zu resignieren oder in Protesthaltungen zu vergrdmen,,
bedeutet viel. :

Es gibt Grenzen der Freiheit, die im einzelnen Menschen auf verschiedenen Gebie--
ten, in verschiedenem Maf, in verschiedenen Situationen zu Tage treten kdnnen. Eine
Zurechnungsfihigkeit, die iberspannt wird, ist deshalb ebenso zu verwerfen wie
Laxheit und Unverbindlichkeit. Freilich ist die Bestimmung des Mafles der Freiheit
und damit anch des Mafles der Schuld, eine sehr schwierige Aufgabe. Der Mensch.
selbst erliegt leicht Selbsttduschungen, die sich unfehlbar in seelischen Reaktionen,
wie Unruhe, Unsicherheit, Gereiztheit oder auch in korperlichen Symptomen kund-
geben. Wenn man im Hinblick auf die Selbsttauschungen gerne von der ,natura
callida“, der Schlauheit der Natur, spricht, so wird man doch daran festhalten miis-
sen, dafl das Gewissen in den allermeisten Fillen eine vernehmbare — wenn auch
nicht zu allen Zeiten gleichmiflig deutliche — und deshalb auch in der Wirkung
nachteilige, wenn auch heilsame Sprache zu sprechen weifl.



Integration der Seele 115

Was nun den Schatten im ersten Sinn angeht, so ist es reizvoll, eine Anzahl von
Moglichkeiten namentlich im Hinblick auf das geistliche Leben durchzudenken.
C. G. Jung hat eine Typenlehre entwickelt, die er gerade auch unter Riicksicht des
»Schattens“ in mannigfacher Weise verdeutlicht hat. Die Typenlehre C. G. Jungs
sieht folgende Einteilungen vor: Er unterscheidet zunichst die Introversion von der
Extraversion. Diese Einteilung hat sich sehr bewahrt und ist in fast alle Typologien
iibernommen worden. Introversion und Extraversion sind sehr bedeutsame Hal-
tungen, die eine grofle Folge von Eigenschaften bedingen.

Introversion bedeutet, dafl die seelischen Krifte vorwiegend nach innen gerichtet
sind. Bei der Extraversion strémt die seelische Energie vorwiegend nach auflen, in
die Umwelt ab. An Hand einiger Fragen kann man sich selbst leicht in einen der
genannten Typengegensitze einordnen. Solche Fragen sind: 1. Halten Sie an Regeln
und Gewohnheiten fest? 2. Sind Sie verschlossen? 3. Stort sie eine verstiimmelte
Adresse auf einem Brief, den Sie erhalten? Diese Fragen ergeben, positiv beant-
wortet, die Diagnose auf vorwiegende Introversion. Die Fragen fiir den Extraver-
tierten lauten: 1. Laden Sie gerne Thnen bisher Unbekannte zu sich ein? 2. Haben Sie
viele freundschaftliche Beziehungen? 3. Konnen Sie leicht verzeihen?

Noch einige Hinweise praktischer Art. Wihrend sich der Introvertierte gerne nach
auflen absperrt, die Umwelt gleichsam zwingt, sich ihm anzupassen, ferner zur Kon-
sequenz bis zur Starre neigt, bejaht der Extravertierte die Umwelt, 6ffnet sich ihr
bereitwillig, pafit sich an und liebt die Kompromisse. Auf einen Nenner gebracht
besagen die Haltungen im Fall des Introvertierten Abstand, im Fall des Extraver-
tierten Verflechtung. Folgen der anfgewiesenen Einstellungen sind neben Vorteilen
Gefahren. Die Gefahren des Introvertierten sind Einsamkeit und Verhaltenheit. In
der Bemiihung, die Kontrolle iiber sich zu behalten, geht er oft zu weit, so dafl er sich
nicht zu geben versteht. Die Selbstbewahrung ist ihm dann wichtiger als die Ge-
meinsamkeit. Als die Gefahren des Extravertierten dirften Gemeinsamkeit und
Offenheit gelten. Anpassung, reger Austausch mit der Umwelt und frenndschaftliche
Beziehungen storen die Integration nach innen hin, die Festigkeit und Besinnlichkeit.
Der Extravertierte verliert sich leicht. Ubereinstimmung mit der Umwelt erscheint
ihm bedeutsamer als Festigkeit.

Es soll noch erwihnt werden, dafl sich diese beiden Typen oft anziehen — und zu-
gleich, namentlich bei lingerem Beisammensein, abstoflen: sie verstehen sich nicht,
obwohl sie sich gegenseitig oft (heimlich) schitzen.

Schon jetzt lassen sich manche Beziehungen zum geistlichen Leben erkennen, die
wert sind, bedacht zu werden. Im christlichen Bereich kommt dem Ethos sehr hohe
Bedeutung zn. Der Introvertierte besitzt aber fiir das ethische Streben eine gute Vor-
aussetzung: seine Neigung zu Konsequenz, Verhaltenheit, Festigkeit. Er geht gerne
aufs Grundsitzliche. Aber auch der Extravertierte gehort legitim in den christlichen
Raum: die soziale Aufgeschlossenheit und Wirme sind gute Voraussetzungen fiir ein
christliches Leben, das doch von der Liebe bestimmt sein soll.

Da es sich bei den meisten Menschen lediglich um eine Vorbetontheit introversiver
oder extravertierter Art handelt, besitzen sie durchgingig beide Verhaltungsweisen
und Einstellungen, aber diese sind voraussetzungsgemifl nicht gleichmifig entwik-
kelt. Wir kénnen von der geringer ausgeprigten Ausrichtung sagen, sie sei ,minder-



116 Hubert Thurn

wertig®, was dann nichts weiter heiflt als, sie sei eben geringer entwickelt. Die
schwicher ausgebildete Richtung gehort nun meist dem ,Schatten® an. Da der Mensch
mit dieser Verhaltensweise weniger zu spielen oder auch zu arbeiten versteht, ver-
sagt er leicht, wenn sie spielen oder in Tétigkeit treten sollte.

Das Merkwiirdige ist nun, dafl dieser Zusammenhang oft gar nicht gesehen wird.
Noch merkwiirdiger ist, dafl die minderwertige Richtung negativ gesehen wird, ob-
wohl ihre Bedentung doch immer wieder erfahren wird. So neigt der Extravertierte,
dem Grundsatze weniger liegen, dazu, das Grundsatzliche zn fitrchten und zu hassen,
aber auch die grundsdtzlichen Menschen. Er mag sie nicht, obwohl er sich meist ein
Gefiihl bewahrt fiir den Wert ihrer Einstellung. Umgekehrt erscheint dem Intro-
vertierten der leichte und ungezwungene Kontakt als oberflichlich, die Verflochten-
heit in die Welt als eines geistlichen Menschen unwiirdig. Integration des Seelischen
bedeutet es, diese Zusammenhinge zu sehen und sich um eine Wertschitzung der
unterentwickelten Richtung zn bemithen. Mit der Wertschiatzung wird auch eine
Entfaltung erméglicht, zuomal dann, wenn die Erfahrung Motive erstellt hat.

Wie sehr Projektionen des ,Schattens” in Bezug auf Introversion und Extraver-
sion im christlichen Gemeinschaftsleben schaden konnen, lehrt die Erfahrung. Men-
schen, die extravertiert zu leben pflegen, sehen in der Kirche das Grundsitzliche, das
Rechtliche, das Harte in einem Ausmaf und in einer Bewertung, die durchans nicht
mit der Wirklichkeit iibereinstimmt. Zngegeben, dafl grundsitzliche Menschen, die
die Kirche reprasentieren, oftmals zu solchen Beurteilungen Anlafl geben. Uber der
Regel und dem Gesetz wird eben oft die Liebe vergessen. Aber darin allein ist die
Abneigung meist nicht begriindet. Hinzu kommt ein Ignorieren des ,Schattens“, der
unentwickelten Grundsatztreue im eigenen Herzen, die dann Anlaf wird zu Fehl-
entwicklungen und Versagen. Das Nicht-Gekonnte drgert und das Ressentiment ver-
leitet zu Ungerechtigkeit und Unsachlichkeit.

Der Introvertierte, richtiger der vorwiegend Introvertierte, hat innerhalb seines
religiésen Lebens alles oder vieles auf Regel und Gesetz abgestellt. Er leidet unter
Einsamkeit und Strenge. Daher édrgert er sich im kirchlichen Raum iiber Ungezwun-
genheit und Unbeschwertheit, die er gerne Ausgegossenheit und Flachheit nennt. Es
ist bekannt, daf nordliche (also vorwiegend introvertierte) Menschen, die zum ersten
Mal mit dem katholischen Kult und Brauchtum in Beriihrung kommen, an vielem An-
stofl nehmen, besonders an der Ungezwungenheit und Sorglosigkeit, die sie als mit
der Strenge christlichen Geistes in Widerspruch stehend erachten und verurteilen.
Aber anch diese Bewertung hat ihren Grund, neben vielleicht objektiv zu Bean-
standendem, im eigenen Verhalten, in einer Einseitigkeit gesetzlichen Denkens, in
einer Uberbetonung des Willens, also in der eigenen Starre. Gerade solche Erleb-
nisse konnten Anlafl werden zn einer Gewissenserforschung in jenem psychologischen
Sinn einer Beriicksichtigung der unentwidkelten Extraversion. Der Erfolg solcher Be-
sinnung konnte eine neue Orientierung fir das eigene Handeln werden, aber auch
zu Verstehen fremder Art hinfithren.

Ein Gedanke, der sowohl die Introversion wie auch die Extraversion in gleicher
Weise in ihrem Wert ansichtig macht, daher zu einer Harmonisierung anzuleiten
vermag, ist der Grundsatz des hl. Ignatius: ,hallar Dios en todas las cosas®, Gott in
allem zu finden. Sowohl Regel und Gesetz wie auch das Geéffnetsein fiir die Welt



Integration der Seele 117

sind Wege zu Gott, der sicherste jedenfalls die Vereinigung beider Haltungen. Ge-
netisch, also entwicklungsmaBig, ist das Werden des Christen oft so geartet, dafl aus
der Introversion langsam die Extraversion hervorwichst. Das Gesetz Christi fiihrt
den Menschen zundchst zur Verinnerlichung. Schon friih ist die christliche Seele der
Schauplatz der Auseinandersetzungen zwischen dem Gesetz nnd der Neigung, dem
Guten und dem Bosen. Dieser Kampf zieht vielleicht fiir Jahre sehr viele Energie
nach innen ab. Wird der Mensch richtig gefuhrt, so wird aus dieser Wendung nach
innen keine sterile Starrheit, oder wenn sie es werden sollte, wird das Unange-
messene der Haltung irgendwann gespiirt. Nicht nur im Innern Gott und sein Reich
zu suchen, sondern auch im Auflen, in der Verflochtenheit in die Welt, ist dann eine
Einsicht, die beide Richtungen anerkennt und sie zu verwirklichen als Verpflichtung
spuren lafit1,

C. G. Jung unterscheidet neben der Introversion und der Extraversion vier Funk-
tionen der Seele, die er Grundfunktionen nennt. Je zwei stehen meist in einem eigen-
tumlichen Spannungsverhdltnis, sie finden sich also gerne beieinander. Diese Funk-
tionen sind: Denken-Fiihklen, Intuieren-Empfinden. Meist ist im konkreten Menschen
eine dieser Funktionen in besonderem Mafe ausgebildet, also etwa das Denken oder
Fihlen oder auch das Empfinden oder Intuieren. Die besonders ausgebildete Funk-
tion gibt dem Charakter das Geprége, man pflegt zu sagen, sie sei seine Leitfunktion.
Die im Spannungsverhaltnis stehende Funktion ist die minderwertige oder anch die
unterdriickte und verdrangte Funktion, also der ,Schatten®.

Beim Denktypus ist beispielsweise die Gefihlsfunktion am schlechtesten ausge-
bildet. Die Gefiihle haben in diesem Fall nicht die gleiche Reife erlangt wie das Den-
ken, das geschult, also methodisch geiibt ist, das ferner, vielfaltig geartet, zu umfang-
reichen Komplexen gewachsener Finsichten heranreifte. Das Gefiihl besitzt dagegen
lediglich Kiimmerformen, als welche man Sentimentalitit, Empfindlichkeit und Reiz-
barkeit ansprechen kann. Da der Denktypus keine reifen, kultivierten Gefiihle kennt,
bekdmpft er iiberall, auch bei den anderen, die Gefiihle, die er als ,Gefithlsduselei®
oder ,Sentimentalitat empfindet. Der Denktypus lehnt den Gefithlsmenschen als
unverstindlich und unlogisch ab, er ist fiir ihn unausstehlich und , geht ihm auf die
Nerven*.

Umgekehrt verhilt es sich beim Gefiihlstypus. Seine Gefiihle sind reif, reich und
vielartig. Im Gefiithl und erlebnisméfigen Erfassen und Bewerten ist er sicher, eigen-
artig. Er besitzt Wirme und Natiirlichkeit. Er ist plastisch. Das Denken ist jedoch
unentwickelt, also minderwertig. Das bedeutet praktisch, daff seine Gedanken nnreif,
unscharf, unausgedehnt sind. Die Folge sind Uberlegungen, die zu wenig aus einem
strukturierten, geistigen Ganzen erwachsen, also banal, unklar, sprunghaft, oft
kleinlich und konventionell sind. Die Projektion seiner Schwiche tritt in einer Ab-
lehnung des Denktypus zu tage, den er als kalt, berechnend, zynisch, als hart und
unverbindlich ablehnt.

Beide Typen finden sich innerhalb des geistlichen, des religiésen Bereiches oft
scharf ausgepragt. Der Denktypus vermag Ethos und Religion als notwendig zu er-
kennen, er durchdenkt beide Bereiche, ist vielleicht belesen, geschult, bewandert. Zu

t Vgl. dazu: Ein russisches Pilgerleben, hrg. von R. von Walter, Berlin 1925.



118 Hubert Thurn

erleben, was doch fiir die Wirkung der Gedanken nach innen und nach auflen von
grofler Bedeutung wire, ist er wenig oder gar nicht fihig. Dem religitsen Gefiihl ge-
geniiber ist er unsicher, findet es leicht sentimental oder unwesentlich. Die religise
und sittliche Wahrheit imponiert ihm. Aber er vergifit, dafl die Wahrheit zur Liebe
hinfithren muf}, dafl das religiose Leben erst schépferisch wird, wenn es von Wirme,
Giite, Herzlichkeit erfiillt und getragen wird.

Der Gefiihlstypus ist vom Erlebnis bestimmt. Das ist etwas Wertvolles. Im Er-
lebnis, im gefihlsdurchwirkten Erkennen erschlieft sich dem Gefihlsmenschen
manche religiose Wahrheit. Er wird daven ergriffen und vermag auch andere zu
ergreifen. Da aber die Wahrheit in ihrer Eigenstindigkeit, also in ihrer gefihls-
freien Gegebenheit nicht gewertet wird, bleibt das Unerlebte unwesentlich. Die
Folge ist eine Verzerrung des Bildes der Wahrheit, der Durchbruch zur ganzen
Wabhrheit gelingt nicht. Das Welt- und Gottesbild bleibt fragmentarisch. So versagt
der Gefiilhlsmensch, weil er nur aus einem Teil, nicht aus dem Ganzen der Wahrheit
lebt, zu leben versteht.

Innerhalb des religiésen Bereiches stehen sich diese Typen oft ausgesprochen feind-
selig gegeniber. Sie verdichtigen einander, sie fiirchten einander, sie mifiverstehen
einander. Dabei ist eben entscheidend die eigene Schwiche, die Minderwertigkeit
der der Leitfunktion entgegenstehenden Funktion. An ihren Gegensitzen kénnten
beide lernen, was ihnen fehlt, was sie entfalten mifiten, um zur Ganzheit zu ge-
langen. Aus ihren Ressentimenten konnten sie erkennen, was entwicklungsbediirftig
und -fahig ist.

Das zweite Gegensatzpaar Intuieren-Empfinden ist weniger scharf zu umreifien
wie das erste: Denken-Fithlen. Immerhin lassen sich Beziehungen aufweisen, die
einiges fur sich haben.

Der Intuitionstypus ist der Mensch der Kombination und der Ahnung, beides her-
vorwachsend aus einer besonderen Phantasiebegabung. Er ist deshalb auch der
Mensch, der Symbole versteht, liebt, fiir den sie hintergriindige Bedeutung haben.
Symbole werden fiir ihn zu Zeichen, die komplizierte Sachverhalte und Beziehungen
einleuchtend darstellen und darin Wirkung tun. Der Welt der Tatsachen und damit
auch der schlichten Gegebenheiten steht er fremd und manchmal auch hilflos gegen-
iiber. Der einfache Nutzwert und ebenso der Genulwert erscheinen thm trivial,
dumm, spiefig. Menschen, denen diese Wertbereiche etwas bedeuten, nennt er gerne
,Geniefler”, ,Materialisten“, primitiv. Das verachtliche Licheln iber sie will ihm
allerdings oft nicht recht gelingen. Die ,Empfindung®, mit welchem Wort wir hier
einmal die Gegenseite bezeichnen wollen, ist ja bei ihm unterentwickelt und wird
haufig Anlafl zu Fehlentscheiden, die wiederum aus einer Fehlorientierung erwach-
sen. Die Empfindung, die beim Intuitionstypus im ,Schatten“ liegt, wird in ihrer
Bedentung oft ,dumpf“ empfunden, aber sie selbst, wie auch die ,conscienta con-
comitans®, wird ja verdriangt. Der Intuitionstypus spiirt oft schmerzlich die man-
gelnde Wirklichkeitsorientierung. Jedoch sucht er den Grund des Versagens meist
beim ,anderen®, er projiziert ja sein Unvermogen und dessen Griinde. Bleibt noch zu
erwahnen, daf die Verdrangung der Empfindung bewirkt, dafl Nutzen-und Genuf}
beim Intuitionstyp gerne unbeherrscht und primitiv in Erscheinung treten, weil sie
als Funktionen ja ungeiibt und unkontrolliert bleiben.



Integration der Seele 119

Beim Empfindungstyp handelt es sich um eine besondere Ausprigung des Wirk-
lichkeitssinnes, etwa im Sinne des zyklothymen Temperaments. Die Sinne spielen
beim Empfindungstyp eine hervorragende Rolle. Was mit den Sinnen erfafit werden
kann, ist wahr und nur das. Die Wahrnehmung bedeutet mehr als die Vorstellung,
das Assoziative mehr als die Kombination. Nutzen und Genuf} stehen im Mittel-
punkt des Interesses. Uberlegungen, die abstrakt oder auch phantasiebetont sind, er-
scheinen ihm als ,Hirngespinst oder ,Schwiarmerei“. Die Weltanschauung bleibt so
notwendigerweise fragmentarisch. Wichtiger noch ist die Wirkung dieser Einseitig-
keit auf die Urteilsbildung innerhalb ,iibersinnlicher Dinge*. Weil die Intuition, der
innere ,Sinn“ so mangelhaft entwickelt ist, wird der Mensch fiir die nicht-sinnlichen
Dinge kritiklos und ,fallt auf groben Unfug herein“, wie die vielen ,realistischen
Geschiftsmanner beweisen, die sich geistig von spiritistischen Botschaften nahren
oder von Kartenschldgerinnen beraten lassen®.

Sowohl die Intuition im erlduterten Sinn wie auch die Empfindung haben inner-
halb des religiis-sittlichen Lebens und Strebens grofie Bedeutung. Die Intuition als
Funktion der Phantasie steht bei der Betrachtung im Sinne der Kontemplation ja
ganz im Mittelpunkt. Aber auch in anderen Bereichen bedeutet das Kombinieren
und Bildern viel. Die personliche Anwendung der Offenbarung, der Offenbarungs-
wahrheiten, das Aufleuchten der personlichen Beziehungen (Ichfunktion) ist ohne
Intuition, ohne Kombination, ohne Phantasie kaum denkbar. Eigentatigkeit, schop-
ferische Einfélle, Initiative gehoren wohl ebenso hierher. Wenn es das Ziel des
geistlichen Lebens ist, ein persénliches Verhiltnis zu Christus zu gewinnen, eine
familiaritas com Christo, so diirfte die Intuition neben der Wirme des Gefiihls, des
Gemiits doch den entscheidenden Anteil haben. Auch die Symbolik bat im geistlichen
Raum grofle Bedeutung. Einsichten von besonderem Tiefgang und Bedeutungsge-
halt werden gerne im Symbol geborgen und aufbewahrt. Religise Vertiefung und
Symbol einerseits und Symbol und Intuition andererseits stehen in einsichtiger
Wecdhselbeziehung. _

Es 1488t sich in der Kirdhe die Richtung des Intuitiv- Mystischen von der des Niich-
tern-Sachlichen unterscheiden. An der ersten ist der Intuitionstypus entscheidend be-
teiligt. Die Weltfliichtigkeit und eine Abneigung gegen eine Ubersetzung des Er-
fahrenen in die Welt der Sinne und Tatsachen fithrt oft zu Schwarmgeisterei — viel-
leicht dufiern sich beide aber auch in einer recht undifferenzierten Verachtung des
Wirklichen im Sinne des Greifbaren, Niitzlichen und Verniinftigen, ferner in einer
Verkennung eines edlen und gelduterten Genusses, einer Lebensfreude, ohne die das
geistliche Leben, von wenigen auflergewéhnlichen Fallen abgesehen, doch nicht na-
tirlich und echt bleiben kann.

Auch die Empfindung und deshalb auch der Empfindungstypus sind fir das geist-
liche Leben, das doch immer ein Leben in der Welt bleiben wird, von Bedeutung.
Das geht schon hinldnglich deutlich aus den vorhin vorgebrachten Gedankengingen
hervor. Das geistliche Leben besitzt Beziige, die man ausgesprochen sachlich und
niichtern nennen kann. Der Christ soll ja nicht weltfern und unpraktisch, versponnen
und ,theoretisch® sein. Der Einfalt der Taube steht die Klugheit der Schlange ge-
genitber. Klugheit, Weltklugheit bedarf der Orientierung an den Tatsachen, am
einfach Gegebenen.



120 Hubert Thurn

Andererseits artet Wirklichkeitsnihe sehr bald in Geschiftigkeit und Geschifts-
tiichtigkeit aus, die nicht nur der werbenden Kraft des Christentums abtraglich sind,
sondern noch viel mehr den jeweiligen Menschen, die sich ohne starke Innenfront,
ohne inneren Reichtum und Lebendigkeit, ohne Verbundenheit und ,Eingebung*
bald verausgaben werden.

Die Projektionen, die den beiden Typen innerhalb des geistlichen Bereiches eigen
sind, diirften nicht schwer zu ermitteln sein. Der Intuitionstyp wird an der Tiefe und
Echtheit des Gegentyps zweifeln und seine eigene Schwiche gegeniiber der Wirklich-
keit darin zu entschuldigen suchen. Dabei wird er, sollte er zum Handeln, zum
Stehen in der Wirklichkeit gezwungen sein, sehr bald erfahren, wie wenig er doch
dicser Wirklichkeit gewachsen ist. Seine Ablehnung des Gegentyps wiirde das Res-
sentiment offenkundig werden lassen, das er aus dem Versagen gebildet hat. Um-
gekehrt wird sich der Empfindungstyp verhalten. Sein mangelnder Sinn fiir die Be-
deutung der ,inneren Front“ wird ihn veranlassen, die Innerlichkeit, Phantasie und
Beschaulichkeit zu entwerten. Aber er wird ,leer” sein, ehe er sich versieht. Und
vielleicht ist er als der Wirklichkeitsmensch am ehesten gencigt, auf Aufergewohn-
liches (Erscheinungen!) hereinzufallen, weil ihm das Unterscheidungsvermégen ab-
geht, das ja nur aus Erfahrungen wachsen kann, iber die er nicht verfiigt.

Fiir die Auffindung des ,Schattens” im psychologischen Sinn vermag die Jungsdhe
Psychologie, wie ersichtlich, manches beizutragen. Es wire schr interessant, auch
andere Typenlehren oder die Charakterkunde von Ludwig Klages auf Gegensitze
ahnlicher Art zu priifen. In der Charakterkunde von Klages haben die Triebfedern
der Selbsthingabe und der Selbstbehauptung z. B. eine besondere Bedeutung. Auch
hier handelt es sich offensichtlich um Gegensitze, bei denen die ,andere“ Haltung
jeweils im ,Schatten licgt, daher ,minderwertig“ ist und projiziert wird. Wieviel
Ressentiment findet sich doch bei seelisch reich begabten Menschen gegeniiber der
»Behauptung®, auch im sittlichen Bereich, und wieviel Unverstindnis und unbe-
grindete Ablehnung erwichst aus einseitiger ,Behauptung® im Hinblick auf all das,
was die ,Seele“ reich, weit und tief macht, Weichheit des Gemiits und Erlebnis-
fahigkeite.

Die Ermittlung des ,Schattens” hat fir den geistlichen Fortschritt grofle Bedeu-
tung. Integration in diesem Sinn ist der Weg zur ,Seelsorge”, nun einmal in dem
eingeengten Sinn personlichen Wachsens und Reifens geschen. Sehr treffend sagt
Th. Bovet: ,Erst wenn der Mensch seine Illusionen iiber sich selbst verliert, wenn er
anfingt, sich zu sehen, wie er wirklich ist, wenn er die bei anderen so oft kritisierten
und gehafiten Eigenschaften bei sich selbst wahrnimmt und darob zutiefst erschrickt,
dann verliert er seine selbstherrliche Sicherung und gerit in die Not, ohne die man
sich nicht nach Gott ausstreckt”.

Literatur:

C. G. Jung, Psychologische Typen, 1925. — Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem
Unbewuflten, 4. Aufl., 1945. — Die Bezichungen der Psychotherapie zur Seelsorge, 1937, —
Aion, 1951.

J. Goldbrunner, Individuation, 1949. — P. Platiner, Gliiklichere Ehen, 1950, —

G. Schmaltz, Ustliche Weisheit und westliche Psychotherapie, 1951 (bes. S. 36/44). —
Th..Bovet, Lebendige Seelsorge, 1952. — J. Jacobi, Die Psychologievon'C. G. Jung, 3. Aufl. 1949.

2 Siehe diese Zeitschrift 22 (1949) 457 ff,





