121

Die Teufelaustreibung nach dem Rituale Romanum
Von Adolf Rodewyk,S. ], Bireni. W.

Dafl die Fille echter dimonischer Besessenheit nach der Himmelfahrt Christi nicht
aufgehdrt haben, wird von der Praxis der Kirche vorausgesetzt, und kann von keinem
gldubigen Katholiken bezweifelt werden. Dafl sie verhiltnismifig selten sind und
manche der behandelten Fille auf Betrug oder Tduschung zuriickzufiihren sind, oder
als nicht erkannte Krankheiten bzw. auflergewéhnliche Veranlagungen in das Gebiet
der Psychiatrie und Parapsychologie gehoren, diirfte ebenso feststehen. Dennoch
mag es gerade in unserer Zeit, da so hdufig und in unklaren Vorstellungen von Di-
monie und dimonischer Besessenheit die Rede ist und der Teufel tatsichlich in ver-
starkter Weise am Werk zu sein scheint, angebradht sein, das Urteil und die Wei-
sungen der Kirche in dieser Frage genauer vorzulegen. Die wenigsten — Priester
nicht ausgenommen — haben nimlich eine klare Vorstellung davon, wie die Kirche
im Falle einer konkreten Besessenheit vorgeht. Im Rituale Romanum, einem unserer
wichtigsten liturgischen Biicher, ist dartiber auf wenigen Seiten alles Wissenswerte
gesagt!, aber mit einer solch prignanten Kiirze, dafl man ohne nihere Auslegung
leicht iiber den vollen Sinn der Worte hinweglesen kann. Die heutige Formulierung
der dort aufgefiihrten 21 Anweisungen geht auf die erste Ausgabe dieses offi-
ziellen kirchlichen Buches aus dem Jahre 1614 zuriick. Im Laufe der Zeit sind bei der
Revision des Textes nur ganz geringfiigige Anderungen vorgenommen worden, die
mehr die kirchenrechtliche Seite betreffen. Das gilt auch von der Neuausgabe des
Jahres 1925, die auf den jetzt geltenden Codex Juris Canonici Riicksicht nimmt.
Schon im 16. Jahrhundert bereitet sich der spitere Text des Rituale Romanum vor,
wie ein Studium des ,Liber Sacerdotalis“ von Castellani (Venedig 1523 ff), des
Sacerdotale Romanum (1554 ff, seit 1679 von Samarini herausgegeben), des Rituale
des Kardinals Julius Antonius Sanctorius und des ,Ordo baptizandi iuxta ritum S.
Romanae Ecclesiae” (1575 ff, in erweiterter Form 1592 {f)2 beweist.

In unserem Aufsatz ,Dimonische Besessenheit im Lichte der Psychiatrie und
Theologie“¢ haben wir anhand neuerer Literatur dargelegt, wie ein Priester in Zu-
sammenarbeit mit dem Arzt zur Uberzeugung kommen kann, in einem konkreten
Falle liege Besessenheit vor, bzw. zu dem praktischen Urteil: ,Hier mufl ich den
feierlichen Exorzismus sprechen®. Es war das ein Beitrag zur Beurteilung und An-
wendung der vom Rituale (3) angegebenen Anzeichen der Besessenheit. Im folgen-
den setzen wir voraus, es liege ein mutmaflicher Fall von Besessenheit vor und
untersuchen, wie ein Priester auf Grund des Rituale vorgehen mufl. Wir nehmen an,
mit der bischoflichen Behorde sei alles geregelt und der Ordinarius habe auf Grund
des Kirchenrechtes (CJC can. 1151) und des Rituale (1) einen bestimmten Priester
zum Exorzisten ernannt und mit der Durchfihrung des Falles betraut.

1 Rituale Romanum, Titulus XI,, ¢. 1. (Die Nummern in den Klammern bezichen sich
auf die Zahleneinteilung dieses Kapitels. Eine vorangestellte 2 bedeutet c. 2. Die deutsche
Ubersetzung zitieren wir bis auf kleine Anderungen nach: Das Rémische Rituale iibers. v.
Dr. P. Lieger, OSB., Klosterneuburg 1936, S. 331—334)

2 B. Lowenberg, Die Erstausgabe des Rituale Romanum von 1614, In: Zeitschr. f. kath.
Theol. 16 (1942), S. 141 ff. 3 Diese Zeitschr. 24 (1951) 56 ff,



122 Adolf Rodewyk S. ].

I. Die Klirung des Falles

Zunichst muf sich der Exorzist um die Klarung des Falles bemithen. Er wird des-
halb beginnen, iiber den Besessenen den Exorzismus zu sprechen. Dieser galt von jeher
als das Hauptmittel, die Tatsache damonischer Besessenheit als solche sicherzustellen.
So sagt schon das Sacerdotale Romanum: ,Ob jemand besessen ist, erkennt man
hauptsichlich daran, ob er in Verwirrung gerit, wenn die Exorzismen gebetet wer-
den. Dies ist ein Zeichen, dafl der Teufel da ist“ {c. 3). Catalani bemerkt in seinem
Kommentar zum Rituale: , Weil mehrere Anzeichen fiir die dimonische Besessenheit
nur wahrscheinlich und doppeldeutig sind, kdnnen sie durch Anwendung des Exor-
zismus sicher und ganz eindeutig werden“,

Ist der Exorzismus gesprochen, wird der Priester ,,den Besessenen fragen, was er in
seiner Seele oder an seinem Leibe gespiirt habe“ (4). Es kann sein, dafl der Betref-
fende gar nichts gespiirt hat, entweder weil keine Besessenheit vorliegt (dann klart
sich alles rasch), oder aber weil die sogenannte Krise eingetreten ist, in der sich der
Teufel ganz einschaltet. Fiir den Besessenen ist diese mit vollstindiger Amnesie
verbunden, so daf} er nicht wissen kann, was in ihm und mit ihm vorgegangen ist;
infolgedessen vermag er iiber sich auch keine Auskunft zu geben. Kommt es nicht
zur vollen Krise, sondern zu einem Zustand, den man wohl am besten mit ,Benom-
menheit“ bezeichnet, so konnen sich Korpergefithle verschiedenster Art einstellen.
Das Sacerdotale z3hlt u. a. auf: eine starke Kilteempfindung, das Gefiihl eines kal-
ten Windes oder der Schwere im Kopf; ferner das Gefiihl des Durchbohrtwerdens,
Hitzegefithle, Fiebergefiihle mit Kopfschmerzen. Andere haben das Gefiihl, als
wiirde ihnen die Kehle zugeschniirt, wieder andere miissen brechen, andere bekom-
men furchtbare Schmerzen im Unterleib usw. (c. 6). Im allgemeinen kann man aber
sagen, der Besessene kann iiber seine Zustande selbst am wenigsten Auskunft geben.
Der Exorzist ist hier auf seine eigene Beobachtung angewiesen — und anf die Teufel.

An sie muf} er von Amts wegen Fragen stellen. So heifit es z. B. in einer Beschwo-
rungsformel des Rituale {(2,2) ausdriicklich: ,Ich befehle dir, unreiner Geist, nenne
Deinen Namen, den Tag und die Stunde deines Ausfahrens“. Das Rituale macht
einen sehr deutlichen Unterschied zwischen iiberfliissig neugierigen und notwendigen
Fragen. Erstere werden ausdriicklich abgelehnt: ,Der Exorzist ergehe sich nicht in
Geschwitz oder in iiberfliissigen und neugierigen Fragen, zumal nicht iiber zukinftige
und verborgene Dinge, die mit seinem Amt nichts zu tun haben; vielmehr gebiete er
dem unreinen Geist, zu schweigen und nur auf Befragen zu antworten® (14). Wenn
es sich nicht um eine stumme Besessenheit handelt (vgl. Mt 9, 32—33), in der der
Teufel nur durch Zeichen anworten kann, reden die Teufel viel und gern, Dummes
und sehr Gescheites. Mit Vorliebe sprechen sie iber Entferntes und Verborgenes,
Vergangenes und Gegenwirtiges. Sie sagen Dinge, die {iberraschend genau stimmen,
so dafl die Versuchung nahe liegt, Fragen an sie zu stellen, um noch mehr von ihnen
zu erfahren. Gerade das wollen die Teufel; haben sie nimlich den Exorzisten erst
einmal dazu verfithrt, dann werden sie ihn auch schon festzuhalten und irrezufithren
wissen.

4 ]. Catalani, Rituale Romanum Benedicti PP X1IV. jussu editum et auctum perpetuis
commentariis exornatum (2 vol.). Romae 1757, de Rubeis, II, 304



Teufelsaustreibung 123

Anders stebt es mit den notwendigen Fragen: ,Notwendig aber sind die Fragen
z. B. iiber die Zahl und Namen der Geister, tiber die Zeit, in der sie von dem Kran-
ken Besitz genommen haben, tiber die Ursache und dergleichen mehr“ (15)5. Diese
Fragen zielen darauf ab, ein klares Bild der konkreten Besessenheit zu erhalten.
Darum kommt ihnen eine grofle Bedeutung zu. Wenn die Kirche so sehr auf diese
Fragen dringt, so steht dahinter die Uberzeugung, dafl die Teufel anf sie wahrheits-
gemif antworten miissen, in diesem Punkt also nicht liigen werden. Damit ist aber
nicht gesagt, dafl sie es nicht wenigstens versuchen, sie miifiten sonst keine Teufel
sein. Darum sagt das Rituale: ,Sie geben hiufig triigerische Antworten® (5). Haufig,
das ist nicht immer, und in bezug auf die oben genannten Fragen jedenfalls nicht
auf die Dauer. Oft gestehen sie sogar in grofler Wut, dafl sie gern die Unwahrheit
sagen mochten, aber nicht kénnen, weil eine iibernatiirliche Madht sie zu bekennen
zwinge. Wenn der Exorzist diese Aussagen teils an den Tatsachen der Offenbarung
mifit, teils sie mit dem gesunden Menschenverstand unter Bericksichtigung aller
konkreten Umstande iiberpriift, kann er mit ihnen zum Ziele kommen.

Den Umfang der notwendigen Fragen hat schon Hieronymus Menghi umschrie-
ben, wenn er sagt, es gehore dazu ,alles, was sich auf die Befreiung des Besessenen
beziehe“s. Catalani betont genauer: ,Die Fragen miissen sich auf Dinge beziehen, die
zur Austreibung des Teufels fithren, weil der Kirche nur fir diese Wirkung die geist-
liche Gewalt zu exorzisieren und Teufel auszutreiben gegeben ist und folglich auch
iiber die Mittel, die zu diesem Ziele fithren“7. Damit ist zugleich die Begrindung der
Erlaubtheit und Wirksamkeit solcher Fragen gegeben: sie sind Mittel, um das Ziel
der Austreibung zu erreichen.

Auf diese Weise mufl zunichst geklirt werden, wie viele Teufel da sind, denn es
gibt nicht nur eine einfache, sondern auch eine mehrfache Besessenheit. Es sei nur an
Maria Magdalena erinnert, aus der Jesus ,sieben Teufel ausgetrieben hatte“s. Es
konnte verbingnisvolle Folgen haben und sogar die ganze aufgewandte Miihe in
Frage stellen, wenn der Exorzist tiber diesen Punkt nicht im Klaren ware und nur
einen Teufel vermutete, wo mehrere sind.

Uns moderne Menschen mutet es etwas merkwirdig an, dafl nach den Namen der
Teufel gefragt werden soll. Blittert man aber in der Literatur tiber die Besessenheit
nadch, so findet man, angefangen vom Evangelium (Mk 5, 9) und den frithchristlichen
Apologeten bis herauf in unsere Tage, eine sehr grofle Zahl von ganz verschiedenen
Namen?, die teils einmalig sind, teils 6fter wiederkehren wie Luzifer, Beelzebub,
Bel, Jupiter, Serapis, Cisar, Nero usw. Es sind z. T. Namen von Menschen, so dafl
der Gedanke aufkommen kénnte, man habe es hier etwa mit den Seelen von Ver-
dammten zu tun. Aber das Rituale mahnt nachdriicklich: ,Man schenke dem bdsen
Geist keinen Glauben, wenn er behaupten sollte, er sei die Seele irgendeines Hei-
ligen oder eines Verstorbenen® (14). Nennt sich der Teufel etwa Kain, so besagt das

5 Die Ubersetzung ist nicht ganz erschépfend, weil das lateinische Wort ,causa® nicht nur
Ursache bedeutet (causa efficiens), sondern auch Zweck (causa finalis). Beides ist aber hier

emeiut.
s 8 Hier. Menghi, Flagellum daemonum, Bologna 1577. (Wir zitieren nach der Ausgabe im
.Malleus maleficarum* Mainz 1582). Exorzismus septimus.

7 Catalani a. a. 0. 11, 317 8 Lks§, 2; Mk 16, 9
* A.Rodewyk, DieBeurteilung der Besessenheit. In: Zeitschr. f. kath. Theol. 72 (1950), S. 464



124 Adolf Rodewyk S. ].

weder, dafl man es hier mit der Seele des Brudermdrders Kain zu tun habe, noch dafl
dieser verdammt sei, sondern nur, daf} der Teufel in diesem Falle die Rolle des Kain
spiele und den Besessenen in bestimmter Richtung, die mit dem Namen angedeutet
ist, beeinflusse, ihn z. B. ,unstet und flichtig“ mache. Es 1aft sich nicht von vorne-
herein ahnen, welcher Einfluf} gemeint ist. Wiirde sich z. B. ein Teufel Herodes nen-
nen, so mifite zunachst gefragt werden, welcher Herodes gemeint ist, denn es gibt
viele Manner dieses Namens. Auch damit, ddff man vielleicht erfithre, es sei der
Kindermorder von Bethlehem gemeint, ist die Sache noch nicht klar. Dahinter konnte
sich z. B. ein Teufel der religiosen Heuchelei verbergen — ,damit auch ich komme
und anbete“ — oder ein Teufel des Zornes d. h. eines solchen, der den Besessenen
in diesem Sinne beeinflufit — ,da wurde Herodes sehr zornig“ —; was hier gemeint
ist, muf} durch Fragen herausgebracht werden. Das allein geniigt noch nicht, es mufl
auch die Gegenprobe gemacht werden, d. h. es mul beobachtet werden, ob diese kon-
krete Besessenheit wirklich von dem angegebenen Namen oder Stichwort geprigt
erscheint.

Die weitere Frage nach dem Beginn der Besessenheit, ,wann die Teufel einge-
fahren sind“, hilft, die Vorgeschichte derselben aufzuhellen. Einiges kann auch der
Besessene selbst oder seine Umgebung sagen. Beiden bleibt aber sehr oft der genaue
Zeitpunkt des Einfahrens verborgen. Die Teufelaussage iiber diesen Punkt 1afit sich
insofern nachprifen, als mit dem angegebenen Termin auch eine Verdnderung im
Verhalten des bis dahin unbefangenen Menschen eingetreten sein mufi, die irgend-
wie auffiel. Der Zeitpunkt kann zugleich ein Anhaltspunkt werden, um andere Zu-
sammenhange aufzudecken (Verbrechen oder Einfluff von bestimmten Personen), die
fiir die Klarung des Falles nicht ohne Belang sind.

Eng damit zusammen hingt dann schon die Erfragung der Ursache. Sie fidhrt zur
Quelle, der dieses Ubel entstromt ist. Der Anlafl zur Besessenheit kann ja ein sehr
verschiedener sein. Da das Rituale zur Zeit des Hexenwahns abgefafit wurde, ist es
nicht verwunderlich, daf§ es der Verzauberung oder Verhexung eine dimonische Wir-
kung zuschreibt (8 u. 20): ,Er (der Exorzist) befehle dem basen Geist zu sagen, ob er
in jenem Leibe festgehalten sei durch irgendwelche Zauberei oder gottlose Zeichen
und Mittel. Wenn der Besessene solche in den Mund genommen hat, speie er sie aus.
Sind sie anderswo an seinem Leibe, so zeige er sie; und werden sie gefunden, so sol-
len sie verbrannt werden® (20). Andere Fragen sind: ob man die Besessenheit als
Strafe auffassen mufl — so wie frither oft das Wort des hl. Paulus gegen den Blut-
schander von Korinth verstanden wurde (1 Kor 5, 5) — oder als ein Sihneleiden,
wie bei der seligen Eustochia von Padua®®, oder ob sie zugelassen wurde, wie das
Leiden des Blindgeborenen, ,damit die Werke Gottes offenbar werden“ (Joh 9, 3).
Die Griinde kénnen so ungemein verschieden sein, dafl sie sich nicht einfach erraten
lassen.

Was iiber die Wirkursache gesagt wurde, gilt noch vielmehr von der Zweckursache.
In ihr liegt eigentlich der Schliissel fiir das Verstindnis jeder konkreten Besessenheit.
Die Aufdeckung des von Gott gewollten Zweckes der Besessenheit bringt in das zu-
nichst uniibersichtliche, wirre Bild klare Grundlinien. Vieles von dem, was erst sinn-

1§, v. Gorres, Die christl. Mystik. Regensburg 1842, Bd. 4,1 S. 103 f.



Teufelsaustreibung ' 125

los erschien, kann dann sehr sinnvoll werden. Wo in einer Besessenheit z. B. schwere
Kérperverletzungen vorkommen, wie bei dem Besessenen von Gerasa, der sich mit
Steinen die Brust blutig schlug (Mk 5, 5), gewinnt dies einen Sinn, wenn die Beses-
senheit ein Siihneleiden ist, wie bei der bereits erwdhnten seligen Eustochia, die sich
mit Glasscherben stets von neuem schwere Schnitte beibringen mufite.

Mit der Kldrung dieser und dhnlicher Fragen, welche der Strukturaufhellung des
Falles dienen, gewinnt der Exorzist festen Boden. Er weifl nun, was er zu tun hat und
auf welche Ziele er hinarbeiten muf.

I1. Das Uerhalten der Teufel

Die Teufel werden es dem Exorzisten nicht leicht machen, zur notigen Klarheit zu
kommen, und erst recht nicht, sein Ziel zu erreichen. Sie sind seine geschworenen
Feinde und gebrauchen alle ihnen zur Verfiigung stehenden Mittel, um ihm seine
Aufgabe zu erschweren. Sie sind allerdings in ihren Mitteln beschrinkt, denn sie
kénnen nur wirken durch den Besessenen, im Rahmen seiner korperlichen und gei-
stigen Moglichkeiten.

Zunichst werden sie es vielleicht als Spafimacher versuchen und mit dem Exor-
zisten ihr Spiel treiben, so dafl das Rituale sagen muf}: ,Sonstige Scherze, Lachen
und Unsinn des bosen Feindes verhindere oder verachte der Exorzist* (15). Der
Teufel wird dem Exorzisten zuerst einmal zeigen, daf er ihn nicht ernst nimmt,
und wird ihn spiiren lassen, wie sehr er ihm der Natur nach iiberlegen ist. Alles, was
der Priester sagt, wird er verdrehen und ins Licherliche ziehen und versuchen, ihn
vor den Umstehenden blofzustellen. Darum mufl dieser ,die Umstehenden er-
mahnen, sich darum nicht zu kiilmmern“ (15). Hinter der teuflischen Taktik steckt
weiter das Bestreben, den Priester von seiner Aufgabe abzulenken, so daf} er viel-
leicht etwas vergifit oder in Verwirrung gerit. Das ist bei dem groflen Theater, das
der Teufel auffiihrt, leicht méglich, wenn sich der Exorzist nicht sehr in der Gewalt
hat. Deshalb stellen die Teufel auch so gern ihre grofen Phanomene zur Schau: Ge-
dankenlesen, Mitteilung unbekannter Dinge, oder sie werfen den Besessenen hin und
lier, rufen Feuererscheinungen hervor, lassen ihn in seltenen Fillen sogar empor-
schweben (Levitation), oder machen ihn so schwer, daf} er nicht von der Stelle ge-
bracht werden kann.

Viel gefahrlicher sind aber ,die Kiinste und TZuschungsmittel, welche die bosen
Geister gebrauchen, um den Exorzisten zu betriigen® (5). Das gilt vor allem im An-
fang, wo vielleicht noch ein Zweifel besteht, ob wirklich Besessenheit vorliegt. Dann
,machen sie es schwer, sie zu erkennen, damit der Exorzist ermiide und aufhére,
oder damit es scheine, der Kranke sei gar nicht besessen® (5). Der Teufel legt alles
darauf ab, den Exorzisten entweder zu tauschen oder ihn so zu verdrgern, dafl er
seine Bemilthungen aufgibt und mit dem Fall nichts mehr zu tun haben will.

Diese Tauschungsabsicht geben die Teufel auch nicht anf, wenn sie bereits erkannt
sind, denn ,manchmal, wenn sie schon erkannt sind, verbergen sie sich und lassen
den Leib des Kranken beinahe frei von jeder Beldstigung, damit der Kranke glaube,
er sei schon vollig frei. Doch der Exorzist darf nicht nachgeben, bis er die Zeichen
der Befreiung sieht“ (6). ,Manchmal legen die bosen Geister alle méglichen Hinder-



126 Adolf Rodewyk S. ].

nisse in den Weg, dafl der Kranke sich der Beschwirung nicht unterwerfe, oder suchen
ihn zu Gberzeugen, die Krankheit sei eine natirliche. Bisweilen machen sie ihn wah-
rend der Beschworung einschlafen und gaukeln ihm irgend ein Gesicht vor, indem sie
sich zuriickzichen, damit der Kranke befreit erscheine“ (7). ,Manchmal 148t der
Teufel den Kranken ruhen und selbst die allerheiligste Fucharistie empfangen, da-
mit es scheine, er sei gewichen. Uberhaupt sind die Kiinste und Schliche des Teufels
unzihlbar, um einen Menschen zu tiuschen (9).

Wenn sie erkannt sind, versuchen also die Teufe! zuerst einen anderen Grund fir
die Erscheinungen glaubhaft zu machen, tduschen z. B. eine Krankheit vor oder legen
selbst die Tatsachen in diesem Sinne aus. Es werden z. B. hysterische Phinomene
in den Vordergrund geschoben. Das geht um so leichter, als sie, wie auch die korper-
lichen Phinomene der Besessenheit, psychogen gesteuert werden. Ein ganz grofles
Spiel treiben die Teufel mit den verschiedenen Besessenheitszustinden?!, Bald las-
sen siec den Menschen in Ruhe, so dafl er wie jeder andere seiner Beschiftigung nach-
gehen kann, bald schalten sie sich plétzlich, d. h. in wenigen Augenblicken voll ein.
Das Gefahrlichste ist aber das Zwischenstadium der Benommenheit, in dem die Ein-
schaltung dem Grade nach sehr verschieden sein kann, je nach dem Umfang, in dem
Verstand und Wille ausgeschaltet oder belassen werden. Das ist die Quelle vieler
Miflverstandnisse; denn oft, wenn der Exorzist meint, der Besessene habe ihn ver-
standen und alles richtig aufgenommen, zumal er auch die richtigen Antworten er-
halten hat, muf} er nachher zu seiner Uberraschung feststellen, dafi sich in jene Unter-
haltung bereits die Teufel eingeschaltet und die geistigen Krafte des Besessenen ge-
bunden hatten, so dafl dieser von dem Gesagten nichts weifl und darum auch nicht tut,
was ihm gesagt worden war.

Das Einschlifern, von dem oben die Rede war, ist uns nicht mehr so unerklirlich,
seit wir erkannt haben, dafl die Besessenheitszustinde im wesentlichen hypnotische,
also Schlafzustinde, sind. Wihrend der Exorzist seine Fragen stellt, wird der Be-
sessene plotzlich schlifrig, so dal man mit thm nichts mehr anfangen kann, oder
es setzt jener Schlaf ein, der die Beendigung der Krise einleitet. Auf diese Weise
kann der Teufel oft die Antworten auf die gestellten Fragen lange hinausschieben.
Laflt sich aber der Exorzist durch all das nicht tiuschen und abschiitteln, wird er
doch zum Ziele kommen.

Ein sehr geschickter Tauschungsversuch besteht auch darin, dafl-der Teufel sich
scheinbar zuriickzieht. Er 1488t den Besessenen vielleicht erleben, dafl Rauch aufsteigt
oder ein schwarzer Mann aus dem Zimmer geht, und redet ihm ein, das sei das Zei-
chen seines Abriickens. Es kommt aber nicht auf das an, was der Besessene sieht,
sondern auf das, was der Exorzist selbst beobachtet. Nach diesem ,Abzichen” werden
sich die Teufel freilich sehr still verhalten und auf den Exorzismus scheinbar nicht
reagieren. Dem geiibten Auge des Exorzisten kann es jedoch nicht entgehen, daf der
Besessene noch nicht ganz frei ist. Vielleicht ist der Priester gewohnt, dafl der Teufel
in der Krise redet und dem Besessenen einen eindeutig charakteristischen Gesichts-
ausdruck aufprigt. Von all dem ist jetzt zwar nichts zu merken, jedoch will es nicht
gelingen, mit dem Besessenen ordentlich zu beten, oder dieser wirft ein Kruzifix

1t Vgl. dariiber diese Zeitschr. 24 (1951), S. 59



Teufelsaustreibung 127

plotzlich weg oder driickt sonst irgendwie seinen Abscheu vor heiligen Dingen aus
oder seine Scheu vor Weihwasser. Das ist a u ¢ h eine Reaktion auf den Exorzismus,
wenn auch nicht die bis dahin gewohnte. Sie geniigt aber schon, um zu vermuten,
daR noch eine List des Teufels dahintersteckt, denn nach dem wirklichen Ausfahren
ist das Verhalten des Kranken klarer und ruhiger.

I1L. Der Kampf des Exorzisten

Bisher war nur die Rede vom Verhalten des Teufels bzw. des Besessenen unter
dessen Einflufl. Wie hat nun der Exorzist voranzugehen, um-Satan zu vertreiben? Es
ist ein eigentlicher Kampf. Auf diesen muf er sich gut vorbereiten: ,Er erinnere sich
an das Herrenwort (Mt 17, 21), es gebe eine Art von bosen Geistern, die nur durch
Gebet und Fasten ausgetrieben werden kann; und so trachte er, hauptsachlich diese
beiden Mittel anzuwenden, um den gottlichen Beistand zu gewinnen und die bdsen
Geister zu verjagen® (10). Wenn hier gesagt wird ,eine Art von Teufeln®, dann
liegt darin wohl die Andeutung, dafl die Teufel nicht alle gleich und auch nicht alle
gleich schwer zu iiberwinden sind. Maldonat!? bemerkt, dafl manche Schrifterkldrer
unter , diese Art“ Teufel solche verstehen, die schon lange in dem betreffenden
Menschen sind, etwa ,von Jugend an* (Mk 9, 21). Die kirchliche Erfabrung dirfte
diese Auffassung bestitigen.

Neben der aszetischen Vorbereitung wird der Exorzist auch auf das Studium ,,an-
erkannter Autoren“ hingewiesen (2), die ihm die fiir sein Amt notwendigen Kennt-
nisse vermitteln sollen. So vorbereitet wird er damit beginnen, den Teufel zu stellen,
nicht nur durch die Beschwérungen des Exorzismus, sondern auch durch andere
Worte. Er soll den Besessenen nach dem, was dieser beim Exorzismus gespiirt hat,
gerade deshalb fragen, ,um zu erfahren, bei welchen Worten die Teufel mehr ein-
geschiichtert werden, und in der Folge diese Worte um so eindringlicher und ofter
gebrauchen® (4). Gemeint sind hier vor allem Worte aus der Heiligen Schrift: , Wah-
rend der Beschwdrung gebrauche er licher Worte aus der Heiligen Schrift als eigene
oder fremde® {20). ,Er beobachte, bei welchen Worten die bésen Geister besonders
erzittern, und wiederhole diese 6fter; und wenn er zu einer Drohung kommt, so
bringe er diese wieder und wieder vor, wobei er die Strafe immer wieder vergrofiert;
und sieht er einen Erfolg, so beharre er dabei durch zwei, drei, vier Stunden und
langer, nach Moglichkeit, bis er den Sieg errungen hat* (17).

Solche Drohungen spielten im Orient eine grofle Rolle13, finden sich aber auch noch
im Rituale in gehdufter Form. So heif}t es z. B. im ersten Exorzismus: ,Hére also und
zittere, Satan, Feind des Glaubens, Todfeind des Menschengeschlechtes: denn du
bist des Todes Bringer und des Lebens Rauber, du beugst das Recht und bist die
Waurzel alles Ubels, die Brutstitte der Laster, der Verfithrer der Menschen, der Ver-
rater der Volker, der Anstifter des Neides, die Quelle der Habsucht, die Ursache der
Zwietracht, der Erreger der Schmerzen!® (2, 4).

Worte, vor denen die Teufel zittern, konnen aber auch anderen Gebetstexten
entnommen werden, so etwa der Hinweis auf das kommende Gericht: ,Der kommen

12 T Maldonatus, Comment. in Mt 17,20
3 Vgl. A. Strithmatter, Ein griechisches Exorzismusbiichlein. In: Oriens christ.25 (1932), 125 1.



128 Adolf Rodewyk S. J.

wird zu richten, die Lebendigen und die Toten“. Was man unter den anzudrohen-
den Strafen zu verstehen hat, ist nicht klar. Einige haben gemeint, der Exorzist konne
die Hollenstrafen des Teufels vermehren, was andere wohl mit Recht bezweifeln.
Vielleicht ist nur eine Vermehrung der Qualen gemeint, die der Teufel in der Beses-
senheit selbst erduldet. Das Sacerdotale {c. 9) hat sogar einen eigenen Exorzismus,
der dem Teufel kirchliche Strafen androht. Dazu bemerkt aber Catalani sehr richtig,
dafl man diese Form heute nicht mehr anwenden konne, denn der Teufel gehore ja
nicht zur Gemeinschaft der Kirche, und das Rituale Romanum sehe so etwas auch nicht
vor, vielmehr werde der Teufel ,nur durch Verwiinschung und Verfluchung iiber-
wunden und durch die Gebete, dal Gott die Pline des Teufels verhindere, uns aber
vor seinen Nachstellungen bewahre“14.

Viele Bibelleser stellen sich die Teufelaustreibung als Werk eines Augenblicks
vor. So etwa, wenn Kretschmer ,das Bild vom Besessenen erwahnt, der einen Teufel
in sich hat, ... der mit einem Ruck ausfahrt“15. Aber im Evangelium ist nirgends
darauf hingewiesen, dafl dieses Ausfahren immer schnell erfolgt sei. Die Geschichte
der Besessenheit kennt jedenfalls viele Falle, in denen sich das Austreiben lange hin-
zog, nicht nur bis man iiberhaupt zum Schlulexorzismus schreiten konnte, sondern
auch nachdem alles dafiir geklart und geregelt war. Eine Ausnahme bilden die
Déimeonenaustreibungen Jesu. Sie erfolgten durch ein blofles Machtwort, das von
bestimmten Formeln und Praktiken vollig unabhingig war und unbedingte sofor-
tige Wirkung hatte. Die Teufelaustreibungen Jesu sind TWundertaten, die deshalb
von den Evangelisten neben seinen anderen Wundern als Beweise der gottlichen
Macht Jesu angefithrt werden.

Der kirchliche Exorzismus als solcher hat nicht einfach die Kraft, eine sofortige
Austreibung zu erzwingen. Gopfert sagt im Anschlu an Suarez: ,Es kann die
Wirkung (des Exorzismus) gehindert werden durch die Schuld des Besessenen, aber
auch nach dem Plan der gottlichen Vorsehung, weil es so zum grofieren Nutzen fiir
die Seele oder zum Beispiel fur andere oder zum grofieren Nutzen der Kirche
gereicht“18,

Uber die Art und Weise, wie der Exorzismus gesprochen werden soll, sagt das
Rituale: ,Die Beschworung mache und lese der Priester in befehlendem, macht-
bewufitem Ton, mit groflem Vertrauen und Eifer® (16). Im Lateinischen steht einfach
Llegat cum imperio et auctoritate“. Es kommt dabei nicht so sehr auf den Ton, als
auf die innere Einstellung an. Es handelt sich um eine Beschworung ,per modum
compulsionis“, wie der hl. Thomas es nennt, d. h. ,wir kénnen die Teufel nur be-
schworen durch die Kraft des gottlichen Namens, sie als Feinde zuriicktreiben, damit
sie uns nicht kérperlich und geistig schaden — dazu hat uns Christus die Macht ge-
geben® — aber nicht ,per modum deprecationis®, indem wir sie um etwas bitten!7,
Der Priester vertritt also die Kirche, bzw. Christus, und in seiner Autoritit muf} er
auftreten. Dazu wird er schon in der zweiten der niederen Weihen von seinem
Ordinarius eigens bevollmichtigt und gesegnet, ,damit er als geistiger Machthaber

U Catalani a.a. 0. II 323

15 E. Kretschmer, Hysterie, Reflex und Instinkt. 5. Aufl, Stuttgart 1948, Thieme, S. 112

16 Fr. A. Gipfert, Moraltheologie, 4. Aufl., Paderborn 1903. I, Nr. 365. Vgl. auch Suarez,
De religione, lib. 4, de adjuratione 17 Thomas, S. Th. 2.2 qu 90 a. 2



Teufelsaustreibung 129

(spiritualis imperator) aus dem Leib der Besessenen ,die Teufel samt ihrer viel-
gestaltigen Bosheit austreiben kann“.

Ist der Exorzismus gesprochen, so wird er nicht ohne sichtbare Wirkung bleiben.
Der Teufel wird dagegen aufbegehren und sich wie ein Wurm winden, dem Beses-
senen aber aus Wut allerlei Schmerzen und Quélereien bereiten. Dann gilt fiir den
Exorzisten: ,Sieht er, dafl der Geist sich in Angst windet, so dringe und drohe er
noch mehr. Wenn er bemerkt, der Besessene fiihle sich an irgendeinem Korperteil
beunruhigt oder empfinde irgendwo einen stechenden Schmerz oder es erscheine
irgendwo eine Geschwulst, so mache er dort das Zeichen des Kreuzes und besprenge
die Stelle mit Weihwasser: daher mufl er dieses zur Hand haben® (16).

Der Besessene macht ganz den Eindruck, als ob der Teufel physisch irgendwo in
seinem Kérper seinen Siiz habe, ctwa in der Lunge, oder der Leber oder im Kopf
usw. Dort stellen sich dann Schmerzen ein. Auflerdem treten oft noch Schwellungen
auf. Dabei handelt es sich nicht um Geschwiilste im eigentlichen Sinne, sondern um
plétzliches Anschwellen des Halses oder des Leibes (Meteorismus) oder um knoten-
formige Gebilde, die manchmal sich von selbst rasch hin- und herbewegen, wie im
Fall der Juliana Steimel'8. Kreuzzeichen oder Weihwasser konnen hier beruhigend
wirken, kénnen aber auch das Gegenteil bewirken, so daf z. B. das Weihwasser auf
der Haut Brandblasen hervorruft.

Der Exorzist muf sich hiiten, bei solchen Erscheinungen den Arzt spielen zu wol-
len, indem er durch Medikamente, die er selbst fiir gut hilt, helfen méchte. Das ist
nicht seine Aufgabe. ,Der Exorzist vermeide es, einem besessenen Kranken irgend-
welche Medizin zu reichen oder zu empfehlen; diese Sorge iiberlasse er den Arzten
(18). Der Arzt wird aber mehr als einmal die Beobachtung machen, daf} seine Heil-
mitte]l genau die entgegengesetzte Wirkung haben und die Schmerzen eher noch
steigern, wie es manchmal vorkommt, wenn psychogene Stérungen durch Medika-
mente geheilt werden sollen. Dagegen kann es sein, daff ein Schluck Wasser, dem
ein paar Tropfen Weihwasser beigemischt sind, dem Besessenen Ruhe verschaffen.
Jedoch gibt es hierfiir keine allgemeine Regel. Es gilt darum von Fall zu Fall zu
entscheiden und bald dieses, bald jenes zu versuchen. Man muf} eben bedenken: in
der Besessenheit zeigt sich eine Willkiirlichkeit der Phinomene, wie wir sie bei nor-
malen Krankheiten nicht kennen.

In den Krisenzustinden wird der Besessene heftig erregt und tobt oft so sehr, daf§
man ihn festhalten muff, damit er nicht sich oder anderen schade. Dadurch kommt
der Exorzist in nicht geringe Verlegenheit. Er mufl sich kraftige Leute mitnehmen,
die den Rasenden festhalten, sonst wiirde sich dieser auf ihn stiirzen und ihm die
Durchfithrung der-Beschwiérung unméglich machen. Man denke nur an das, was den
judischen Teufelbeschworern in der Apostelgeschichte widerfuhr (Apg 19, 16).
Daraus wird verstindlich, was das Rituale beziiglich besessener Frauen vorschreibt:
~Bei der Beschworung einer Frau, soll er (Exorzist) immer ehrbare, weibliche Per-
sonen um sich haben, die die Besessene halten, wihrend sie vom b&sen Geist geplagt
wird; diese Personen seien womdglich nahe Verwandte der Patientin, und um der

18 J. Miklik, C. ss. R., Der Satan auf dem hl. Berge in Pfibram; iibersetzt v. Fr. Spirago,
Lingen 1933, S. 53 '

‘9



130 Adolf Rodewyk S. ].

Ehrbarkeit willen hiite sich der Exorzist, irgend etwas zu sagen oder zu tun, was ihm
oder anderen Gelegenheit zu cinem bosen Gedanken geben konnte* (19).

Neben diesen Helfern kénnen noch andere Beobachter oder Beter zugelassen wer-
den, doch ,darf deren Zahl nur gering sein® (15). Auch an sie wendet sich der Teufel
und sucht sie durch seine Scherze und Reden ins Gesprich zu ziehen. Darum muf sie
der Exorzist ermahnen, ,sich nicht darum zu kilmmern und ja nicht selbst an den
Besessenen Fragen zu stellen; vielmehr sollen sie demiitig und instdndig bei Gott fiir
ihn bitten® (15).

Wihrend man im Mittelalter und anch noch zu Beginn der Neuzeit, ehe sich das
Rituale Romanum durchgesetzt hatte, die Teufelaustreibungen vor zahlreichem
Volk vornahm, in der Uberzeugung, dafl es durch solchen Anblick heilsam erschreckt
oder belehrt werde, heifit es jetzt: ,Man fithre den Besessenen, wenn es bequem még-
lich ist, in die Kirche oder an einen anderen religiésen und ehrbaren Ort, fern von
der Menge, und dort soll er beschworen werden; doch wenn er krank ist oder aus
einem anderen ehrbaren Grunde, kann die Beschwérung auch im Privathause ge-
schehen® (11).

Das vierte Maildnder Provinzialkonzil®® kennt die gleiche Bestimmung mit der
weiteren Einschrinkung, dafl nur eine Kirche in Betracht komme, die der Bischof
bestimmt habe. Auflerdem wird hier noch genauer angegeben, wer anwesend sein
darf und wer nicht. Als Griinde fiir die Wahl einer Kirche als Ort der Austreibung
zahlt Catalani folgende auf: 1. Die Teufel wollen viele Zuschauer haben, um viel
Eitles und Falsches, auch Aberglaubisches vorzubringen und so die Anwesenden zu
tauschen. 2. Um die geheimen Fehler zu offenbaren. 3. Die Teufel versuchen eitle Ge-
danken zu erregen und einige von den Umstehenden als Heilige zu bezeichnen.
4. Weil, wie das Sacerdotale sagt, in der Kirche leichter der Sieg errungen werden
kann?®. Die Synode zu Neapel vom Jahre 1699 verlangte sogar, der Bischof solle den
Exorzisten, der die Beschworung nicht in der Kirche vornehme, bestrafen?!.

Anlifilich der Besessenheitsepidemien, die im 17. Jahrhundert hiufiger vorkamen
und besonders in manchen Nonnenkléstern viel Verwirrung stifteten, erliefl die Re-
ligiosenkongregation eine Reihe von Bestimmungen22. Es wird verlangt, 1. keinen
Exorzismus in der Klausur vorzunehmen, 2. nur mit Erlaubnis der Religiosenkongre-
gation in der dufleren Klosterkirche, 3. in Begleitung von einigen ernsten Frauen, am
besten von Verwandten der Besessenen, 4. so wenig Liarm als méglich zu machen,
5. den Exorzismus bei verschlossenen Tiiren vorzunehmen, 6. den Weg zur Kirche
und zuriick ohne jeden Umweg zu machen, 7. die Dauer der Exorzismen nur auf drei,
hochstens aber sechs Monate auszudehnen, 8. sollte sich bei einer Nonne die Beses-
senheit als Betrug herausstellen (Hysterie), diese schwer zu bestrafen. Diese Bestim-
mungen lassen auf zahlreiche und offenkundige Mifistinde schliefien.

Uber die Zeit, wann der Exorzismus vorgenommen werden soll, sagt das Rituale
nichts mehr. Die frithere Praxis erhellt aus Menghi. Er bemerkt, eine bestimmte Zeit
gebe es nicht, die Vornahme der Exorzismen sei vielmehr zu jeder Zeit moglich. Am

19 Pars secunda, sect.: Quae ad sacramentalia vel ad sacramenta communiter pertinent.

20 Catalani a. a. Q. 11, 313 2t Tit, 111, c. 8,3 in: Collectio Lacensis I p. 197

22 S, Congr. Episc. et Relig., besonders das Dekret vom 1. 7. 1609 und 8. 10. 1649, Vgl
Ferrari, Prompta bibliotheca canonica, art.: exorcizare nr. 11—15



Teufelsaustreibung 131

besten geschehe es aber morgens nach der heiligen Messe und an besonders heiligen
Tagen wie Weihnachten, Ostern, Christi Himmelfahrt usw.28. Verboten war nur
durch die oben erwihnte Synode von Neapel die Beschwérung bei Nacht.

IV. Uorschriften fir den Besessenen

Uber den Besessenen selbst sagt das Rituale nicht viel. Nur zwei Punkte werden
herausgehoben: 1. wie er sich auf die Exorzismen vorbereiten solle und 2. wie er
sich dabei verhalten misse. Uber die Vorbereitung heifit es: ,Man ermahne den Be-
sessenen, falls er an Leib und Seele gesund ist, er mége zu Gott beten und fasten und
sich nach der Entscheidung des Priesters ofter durch die heilige Beichte und Kom-
munion stirken; und wihrend der Beschwérung soll er gesammelt sein, sich zu Gott
wenden und von ihm in festem Vertrauen, mit aller Demut seine Heilung erbitten.
Heftigere Anfille soll er in Geduld ertragen, ohne an Gottes Hilfe zu zweifeln“ (12).
All das geht nur, ,falls er gesund ist”.

Die Vorbereitung des Besessenen ist eine der schwierigsten Fragen in der Anwen-
dung des Exorzismus. In den Krisenzustinden, und anch schon in den Benommen-
heitszustidnden, ist eine seelische Beeinflussung nicht moglich, weil der Besessene die
Gedanken nicht aufnimmt oder nicht behélt (Amnesie). Im Zustand der Ruhe kann
man mit ihm reden, aber meist schaltet sich der Teufel ein, sobald man von religiésen
Dingen spricht. Zwar hat der Exorzist die Macht, ihm zu befchlen, den Besessenen in
Ruhe zu lassen, um die notwendige geistliche Betreuung durchfithren zu konnen,
jedoch muf sich im Einzelfall zeigen, wie weit der Teufel diese Befehle annimmt,
denn Gott 1488t thm einen gewissen Spielraum, der je nach dem Stirkegrad der
Besessenheit sehr verschieden ist. Bei schweren Fillen ist erst mit dem Nachlassen
der dimonischen Einfliisse etwas zu erreichen, und auch das oft nur mit viel Miihe.
Es kann z. B. sein, daf der Teufel den Empfang der heiligen Kommunion lange Zeit
vollstindig unmoéglich macht oder die Beichte ungemein erschwert, indem er sich
plétzlich darin einschaltet. Der Exorzist darf sich dadurch nicht beirren lassen, son-
dern mufl mit unermiidlicher Geduld bestrebt sein, sein Ziel zu erreichen. Das gilt
um so mehr in Fillen, in denen die Besessenheit als Strafe fiir eine Schuld verhingt
wurde und der Erfolg nicht eher zu erwarten ist, als bis das Leben des betreffenden
Menschen wieder geordnet ist. Damit in diesem Fall eine Seelenfiithrung maglich sei,
»ermahne man den Besessenen, alle Versuchungen dem Exorzisten zu offenbaren” (20).

Das Schwierigste wird wohl darin bestehen, den Besessenen zum festen Vertranen
zu bringen und ihn zu lehren, all das Schwere dieser Tage — oder vielleicht gar
Wochen und Monate — geduldig auf sich zu nehmen; denn die Besessenheit bringt ein
fast iibermenschliches korperliches und seelisches Leiden mit sich. Zudem arbeitet der
Teufel mit allen Mitteln daran, das Vertrauen auf Gottes Gnade und Barmherzig-
keit nicht anfkommen zu lassen, und redet dem Besessenen immer wieder ein, seine
Lage sei hoffnungslos. Dabei sucht er alle Schuld auf den Exorzisten zu schieben. Das
kann er um so leichter, wenn diec Besessenheit nach auflen und anch fiir das Be-
wufltsein des Gequilten erst durch die Exorzismen in aller Deutlichkeit hervortritt.

2 Menghi a. a. O. Docum. XII, S. 125



132 Adolf Rodewyk S. ].

In dem Ringen um die Seele wird der Exorzist erst ganz erleben, wessen die Teufel
an Liige und Verdrehung fihig sind.

Auch das iiber das duflere Verhalten wihrend der Exorzismen Gesagte gilt nur,
Jfalls er gesund ist“. Gewiinscht wird: ,Vor den Handen oder wenigstens vor den
Augen habe er (der Besessene) ein Kruzifix; auch Reliquien der Heiligen, wo sie zu
baben sind, geziemend und sicher befestigt, bringe man an die Brust oder an das
Haupt des Besessenen, doch sehe man darauf, dafl jene heiligen Dinge nicht un-
wiirdig behandelt werden oder daf} ihnen von dem bésen Geist kein Unfug zugefiigt
werde. Die heilige Eucharistie aber bringe man nicht iiber das Haupt oder sonst an
seinen Leib wegen der Gefahr der Verunehrung* (13).

Hinter diesen Sitzen steht eine reiche Erfahrung. Ein Kreuz wird der Besessene
nur solange in Héinden halten, als die Krise noch nicht eingesetzt hat. In derselben
wird er es wegwerfen, es sei denn, dafl man es ihm mit Gewalt in die Hand prefit
und darin festhalt, was aber wenig Sinn hat. Dasselbe gilt von den Reliquien und
fast noch mehr vom Agnus Dei, das ja u. a. auch zur Abwehr der bosen Geister ge-
weiht wird. Der Besessene wird in der Krise, z. T. durch teuflische List, versuchen,
dieser Dinge habhaft za werden, um sie dann in Stiicke zu reiflen oder sonstwie zu
verunehren. Die heilige Eucharistie in diesem Kampfe gegen die Teufel zu ver-
wenden, liegt nahe, so wie einst die Juden in den Kampf mit den Philistern die Bun-
deslade mitnahmen, in dem Glauben, ihr konne nichts zustoflen und sie wiirde sicher
die Rettung bringen. Aber sie ging verloren (1 Sam 4,11). Wie kithn man im Mittel-
alter die heilige Eucharistie verwandte, sehen wir im Leben des hl. Bernhard von
Clairvaux. Im Anschluf an die heilige Messe wollte er aus ciner Besessenen den
Teufel austreiben. ,Nach dem Pater Noster griff nun der heilige Mann den Teufel
wirksamer an. Er legte den Leib des Herrn auf die Patene, hielt sie Gber den Kopf der
Frau und sprach ... Dann kehrte der heilige Vater wieder an den Altar zariick“24.

So schwer es sein mag, den Besessenen vor den Exorzismen zur Mitarbeit zu brin-
gen25, so notwendig ist es, sie nach der Befreiung und Heilung von ihm zua fordern:
»Ist der Besessene befreit, so ermahne man ihn, sich sorgfiltig vor der Siinde zu
hiiten, damit er ja dem bosen Geiste keinen Anlafl gebe zuriickzukehren, auf dafl die
letzten Dinge jenes Menschen nicht schlimmer werden als die ersten(21). Dieser
Text spielt wortlich auf die Stelle im Evangelium an, wo vom Rickfall die Rede ist
und der eine Teufel ,mit sieben anderen Geistern, die schlimmer sind als er, zariick-
kehrt* (Mt 12, 43—45). Christus selbst hat also auf die Méglichkeit solcher Riickfalle
aufmerksam gemacdht. )

Den Termin des Ausfahrens kann der Exorzist selbst nicht bestimmen. Daher ja
auch die Frage bzw. der Befehl an den Teufel: ,Nenne mir den Tag und die Stunde
deines Ausfahrens® (2,2). Dieser Termin ist kein willkiirlicher, sondern hingt mit
dem Zwedk der konkreten Besessenheit zasammen. Erst wenn dieser erreicht ist, kann
an ein Ausfahren gedacht werden. Darum sagt Jeiler mit Recht: ,Der Exorzist soll
erst dann, wenn er sich durch eine eingehende Priifung tiber die gute Disposition des
Leidenden vergewissert hat, zum letzten Akt, dem eigentlichen Exorzismus des Aus-

# Vita prima c. 3, 14. ML 185, 277
% Vgl. dazu auch, was Thomas iiber die Bedentung des Taufexorzismus sagt. S. Th. 11,
qu7la 3et4



Teufelsaustreibung 133

treibens iibergehen. Sonst wiirde die Heilung entweder nicht erfolgen oder, wenn
sie durch die Glaubenskraft des Exorzisten doch erfolgte, kénnte leicht Ridkfall ein-
treten“26, Daran wiirde auch die im ,,Gebet nach der Befreiung“ ausgesprochene Bitte
nichts dndern: , Wir bitten dich, alimichtiger Gott, daf der base Geist keine Gewalt
mehr habe an diesem deinem Diener, sondern dafl er entweiche und nie mehr zuriick-
kehre® (2,6).

Die Moglichkeit des Riickfalls und die andere Maglichkeit, dafl der Teufel durch
ein Tauschungsmandver nur zum Schein ausfuhr, machen es notwendig, den Besesse-
nen auch nach der Austreibung noch im Auge zu behalten, namentlich darauf zu
achten, ob die fiir diesen konkreten Besessenheitsfall charakteristischen Eigenheiten,
die meist im Namen des Teufels angedeutet liegen, ganz verschwunden sind.

Neben der volligen Austreibung, und damit neben der endgiiltigen Beendigung
der Besessenheit, gibt es auch noch eine andere Form ihres Aufhorens: der Ubergang
in eine Umsessenheit, ahnlich wie eine solche auch einer Besessenheit vorausgehen
kann. Eine solche Umsessenheit verliert sich erst langsam in dem Mafle, wie der einst
Besessene nun selbst mitarbeitet und an iibernatiirlicher Kraft gewinnt. Es kann
dabei so sein, dafl der Teufel auch hier vorher angibt, bis zu welchem Zeitpunkt sie
noch andauern wird. Entweder gibt er dann einen genauen Termin an oder Um-
stinde, aus denen spiter der Termin zu entnehmen ist.

In diesem Zusammenhang wird auch klar, warum Besessenheit eine Irregularitat
zur Folge hat. Unter den ,irregulares ex defectu® werden nimlich auch die aufge-
zahlt, ,die vom Teufel besessen sind oder es waren“??. Dafl ein Besessener keine
priesterlichen Funktionen versehen darf, ist wohl nach dem oben Dargelegten klar;
von dort fallt auch auf das ,oder es waren“ die richtige Beleuchtung. Freilich wenn
die Befreiung sicher feststeht und wegen der vollen Erfilllung der causa finalis auch
kein Riickfall zu erwarten ist, dann wird auch der weitere Text des Kanons verstand-
lich: ,Wenn aber jemand erst nach Empfang der Weihen von Besessenheit befallen
wurde und es sicher ist, daf} er jetzt nicht mehr daran leidet, dann kann einem solchen
von seinem Ordinarius die Ausiibung der bereits empfangenen Weihen gestattet
werden®. In der Literatur wird oft das Beispiel des hl. Benedikt von Nursia erzihlt.
Dieser hatte einen Kleriker aus der Diozese Aquino von der Besessenheit befreit, thm
aber zur Bedingung gemacht, er diirfe sich unter keinen Umstinden zum Priester
weihen lassen. Lange hielt sich der Kleriker daran. Als aber alles gut ging und
ruhig blieb, lief§ er sich schlieRlich doch weihen. Da kehrte die Besessenheit zuriick“2e.

Die Regeln, die das Rituale Romanum fiir die Teufelaustreibung angibt, sind
zunichst fiir die Schluflexorzismen gedacht. Man wird in ihnen im allgemeinen
normae directivae, nicht praeceptivae sehen diirfen, eine Instructio, die darlegen will,
wie man sich in solchen Fillen verniinftigerweise verhalten kann. Das ergibt sich
schon daraus, dafl diese Regeln mehrfach iiber sich selbst hinausweisen und keinen
Anspruch anf Vollstandigkeit machen. Hierhin gehoren der Hinweis auf das Studium
-anerkannter Autoren“ (2) und die Warnungen an den Exorzisten wie ,advertat® (5),
»cautus esse debet“ (9), ,caveat® (18) usw. Sie enthalten aber audh fiir die Fille von

2 fgn, Jeiler in Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon II (1883) 526 27 CJC can. 984, 3
28 Gregorius M., Dialoge IT, 16. ML 77, 194



134 Im Spiegel der Zeit

langandauernder Besessenheit, welche oft Komplikationen mit sich bringen, eine
sichere Anweisung, so dafl man nicht fehlgehen kann, wenn man sich treu danach
richtet. Sie sind von einer solchen Sicherheit und Klarheit, dafl man wohl ohne Uber-
treibung sagen kann: wo Fehlgriffe vorkamen, 143t sich anhand dieser Regeln leicht
zeigen, wo der Fehler lag.

Das Denken, das uns in diesen Anweisungen entgegentritt, ist vollig anders als
das naturwissenschaftliche. Es baut eben ganz auf der Offenbarung und einer fast
zweitausendjihrigen Erfahrung auf. Die Einwinde, die bisweilen dagegen erhoben
wurden, beziehen sich fast alle auf die darin angegebenen Kennzeichen der Besessen-
heit (3), aber nicht auf das weitere Vorangehen, wie es hier geschildert ist. Steht
einmal die Besessenheit fest, dann gibt auch heute noch das Rituale die Heilmittel an,
um sie zu iberwinden. Nicht mechanisch angewandt, sondern verniinftig interpre-
tiert, wird es auch weiter in Geltung bleiben.

IM SPIEGEL DER ZETIT

Thomas Merton. Konvertit und Monch.

Von Dr. Clemens A hrens, Minchen

Sozusagen fiber Nacht ist Thomas Merton
in der katholischen Welt bekannt geworden.
Seine Werke — es sind inzwischen mehr als
ein halbes Dutzend — haben nicht nur in
USA. und in der englisch sprechenden Welt
Aufsehen erregt, sandern auch in vielen an-
deren Lindern eine erstaunlich schnelle Ver-
breitung gefunden. Zwei von ihnen liegen
auch in deutscher Sprache vor. Zunidhst die
Aautobiographie ,The seven storey moun-
tain“!, Sie hat ihm seinen Namen einge-
bracht. Merton schrieb sie mit 33 Jahren als
Trappistenfrater der Abtei Gethsemani in
Kentucky (USA.), in die er gut 6 Jahre vor-
her, als Sechsundzwanzigjihriger, eingetre-
ten war. Es ist die Konversionsgeschichte
ecines modernen Intellektuellen, der die
morbide westliche Welt — einst Abendland
genannt — in sich aufnimmt und an ihrer
Leere und Sinnlosigkeit zu scheitern droht.
1915 an der spanisch-franzésischen Grenze
als Sohn ecines neuseeldndischen Malers und

1 Deutsche Ubersetzung: Der Berg der
sieben Stufen. Finsiedeln/Ziirich/Kéln, Ben-
ziger Verlag (1950), 442 S., Ln. DM 14,20.

einer Amerikanerin geboren, erfihrt er
seine Ausbildung nacheinander in Frank-
reich, England und in USA. Vom Eltern-
haus her nicht unreligids, aber ohne kirch-
liche Bindung erzogen, entwickelt er sich
mehr und mehr zu einem ausgesprochenen
Einzelginger, der sein Ideal in der an keine
Autoritit gebundenen Persdnlichkeitsgestal-
tung sieht. Nach einem kurzen Aufenthalt
im Lycée Ingres von Montauban im Siiden
Frankreichs, wechselt er auf englische Schu-
len fiber. Reisen fiihren ihn durch halb West-
europa. Er spricht verschiedene Sprachen.
Als Student von Cambridge und spiter der
New Yorker Columbia kostet er jahrelang
die ,goldene“ Freibeit. Er lernt die Welt
in all ihren Schichten kennen, ohne aber
einem eigentlich unmoralischen Lebenswan-
del zu verfallen. Daran hindert ihn sein
religioser Untergrund, sein ewig suchender,
nach dem Idealen strebender Geist und eine
aus mangelnder Vitalitit herrithrende in-
nerste Unsicherheit dem Leben und sich
sclbst gegeniiber. Merton ist ein typisch
moderner Mensch — eben darum finden sich





