
121 

Die Teufelaustreibung nach dem Rituale Romanum 
Von Adolf R o d e w y k , S. J., Buren i. W. 

Daß die Fälle echter dämonischer Besessenheit nach der Himmelfahrt Christi nicht 
aufgehört haben, wird von der Praxis der Kirche vorausgesetzt, und kann von keinem 
gläubigen Katholiken bezweifelt werden. Daß sie verhältnismäßig selten sind und 
manche der behandelten Fälle auf Betrug oder Täuschung zurückzuführen sind, oder 
als nicht erkannte Krankheiten bzw. außergewöhnliche Veranlagungen in das Gebiet 
der Psychiatrie und Parapsychologie gehören, dürfte ebenso feststehen. Dennoch 
mag es gerade in unserer Zeit, da so häufig und in unklaren Vorstellungen von Dä- 
monie und dämonischer Besessenheit die Rede ist und der Teufel tatsächlich in ver- 
stärkter Weise am Werk zu sein scheint, angebracht sein, das Urteil und die Wei- 
sungen der Kirche in dieser Frage genauer vorzulegen. Die wenigsten • Priester 
nicht ausgenommen • haben nämlich eine klare Vorstellung davon, wie die Kirche 
im Falle einer konkreten Besessenheit vorgeht. Im Rituale Romanum, einem unserer 
wichtigsten liturgischen Bücher, ist darüber auf wenigen Seiten alles Wissenswerte 
gesagt1, aber mit einer solch prägnanten Kürze, daß man ohne nähere Auslegung 
leicht über den vollen Sinn der Worte hinweglesen kann. Die heutige Formulierung 
der dort aufgeführten 21 Anweisungen geht auf die erste Ausgabe dieses offi- 
ziellen kirchlichen Buches aus dem Jahre 1614 zurück. Im Laufe der Zeit sind bei der 
Revision des Textes nur ganz geringfügige Änderungen vorgenommen worden, die 
mehr die kirchenrechtliche Seite betreffen. Das gilt auch von der Neuausgabe des 
Jahres 1925, die auf den jetzt geltenden Codex Juris Canonici Rücksicht nimmt. 
Schon im 16. Jahrhundert bereitet sich der spätere Text des Rituale Romanum vor, 
wie ein Studium des •Liber Sacerdotalis" von Castellani (Venedig 1523 ff), des 
Sacerdotale Romanum (1554 ff, seit 1679 von Samarini herausgegeben), des Rituale 
des Kardinals Julius Antonius Sanctorius und des •Ordo baptizandi iuxta ritum S. 
Romanae Ecclesiae" (1575 ff, in erweiterter Form 1592 ff)2 beweist. 

In unserem Aufsatz •Dämonische Besessenheit im Lichte der Psychiatrie und 
Theologie"3 haben wir anhand neuerer Literatur dargelegt, wie ein Priester in Zu- 
sammenarbeit mit dem Arzt zur Überzeugung kommen kann, in einem konkreten 
Falle liege Besessenheit vor, bzw. zu dem praktischen Urteil: •Hier muß ich den 
feierlichen Exorzismus sprechen". Es war das ein Beitrag zur Beurteilung und An- 
wendung der vom Rituale (3) angegebenen Anzeichen der Besessenheit. Im folgen- 
den setzen wir voraus, es liege ein mutmaßlicher Fall von Besessenheit vor und 
untersuchen, wie ein Priester auf Grund des Rituale vorgehen muß. Wir nehmen an, 
mit der bischöflichen Behörde sei alles geregelt und der Ordinarius habe auf Grund 
des Kirchenrechtes (CJC can. 1151) und des Rituale (1) einen bestimmten Priester 
zum Exorzisten ernannt und mit der Durchführung des Falles betraut. 

1 Rituale Romanum, Titulus XL, c. 1. (Die Nummern in den Klammern beziehen sich 
auf die Zahleneinteilung dieses Kapitels. Eine vorangestellte 2 bedeutet c. 2. Die deutsche 
Übersetzung zitieren wir bis auf kleine Änderungen nach: Das Römische Rituale übers, v. 
Dr. P. Lieger, OSB., Klosterneuburg 1936, S. 331•334) 

2 B. Löwenberg, Die Erstausgabe des Rituale Romanum von 1614. In: Zeitschr. f. kath. 
Theol. 16 (1942), S. 141 ff. 3 Diese Zeitschr. 24 (1951) 56 ff. 



122 Adolf Rodewyk S. J. 

I. Die Klärung des Falles 

Zunächst muß sich der Exorzist um die Klärung des Falles bemühen. Er wird des- 
halb beginnen, über den Besessenen den Exorzismus zu sprechen. Dieser galt von jeher 
als das Hauptmittel, die Tatsache dämonischer Besessenheit als solche sicherzustellen. 
So sagt schon das Sacerdotale Romanum: •Ob jemand besessen ist, erkennt man 
hauptsächlich daran, ob er in Verwirrung gerät, wenn die Exorzismen gebetet wer- 
den. Dies ist ein Zeichen, daß der Teufel da ist" (c. 3). Catalani bemerkt in seinem 
Kommentar zum Rituale: •Weil mehrere Anzeichen für die dämonische Besessenheit 
nur wahrscheinlich und doppeldeutig sind, können sie durch Anwendung des Exor- 
zismus sicher und ganz eindeutig werden"4. 

Ist der Exorzismus gesprochen, wird der Priester •den Besessenen fragen, was er in 
seiner Seele oder an seinem Leibe gespürt habe" (4). Es kann sein, daß der Betref- 
fende gar nichts gespürt hat, entweder weil keine Besessenheit vorliegt (dann klärt 
sich alles rasch), oder aber weil die sogenannte Krise eingetreten ist, in der sich der 
Teufel ganz einschaltet. Für den Besessenen ist diese mit vollständiger Amnesie 
verbunden, so daß er nicht wissen kann, was in ihm und mit ihm vorgegangen ist; 
infolgedessen vermag er über sich auch keine Auskunft zu geben. Kommt es nicht 
zur vollen Krise, sondern zu einem Zustand, den man wohl am besten mit •Benom- 
menheit" bezeichnet, so können sich Körpergefühle verschiedenster Art einstellen. 
Das Sacerdotale zählt u. a. auf: eine starke Kälteempfindung, das Gefühl eines kal- 
ten Windes oder der Schwere im Kopf; ferner das Gefühl des Durchbohrtwerdens, 
Hitzegefühle, Fiebergefühle mit Kopfschmerzen. Andere haben das Gefühl, als 
würde ihnen die Kehle zugeschnürt, wieder andere müssen brechen, andere bekom- 
men furchtbare Schmerzen im Unterleib usw. (c. 6). Im allgemeinen kann man aber 
sagen, der Besessene kann über seine Zustände selbst am wenigsten Auskunft geben. 
Der Exorzist ist hier auf seine eigene Beobachtung angewiesen • und auf die Teufel. 

An sie muß er von Amts wegen Fragen stellen. So heißt es z. B. in einer Beschwö- 
rungsformel des Rituale (2,2) ausdrücklich: •Ich befehle dir, unreiner Geist, nenne 
Deinen Namen, den Tag und die Stunde deines Ausfahrens". Das Rituale macht 
einen sehr deutlichen Unterschied zwischen überflüssig neugierigen und notwendigen 
Fragen. Erstere werden ausdrücklich abgelehnt: •Der Exorzist ergehe sich nicht in 
Geschwätz oder in überflüssigen und neugierigen Fragen, zumal nicht über zukünftige 
und verborgene Dinge, die mit seinem Amt nichts zu tun haben; vielmehr gebiete er 
dem unreinen Geist, zu schweigen und nur auf Befragen zu antworten" (14). Wenn 
es sich nicht um eine stumme Besessenheit handelt (vgl. Mt 9, 32•33), in der der 
Teufel nur durch Zeichen anworten kann, reden die Teufel viel und gern, Dummes 
und sehr Gescheites. Mit Vorliebe sprechen sie über Entferntes und Verborgenes, 
Vergangenes und Gegenwärtiges. Sie sagen Dinge, die überraschend genau stimmen, 
so daß die Versuchung nahe liegt, Fragen an sie zu stellen, um noch mehr von ihnen 
zu erfahren. Gerade das wollen die Teufel; haben sie nämlich den Exorzisten erst 
einmal dazu verführt, dann werden sie ihn auch schon festzuhalten und irrezuführen 
wissen. 

* J. Catalani, Rituale Romanum Benedicti PP XIV. jussu editum et auctum perpetuis 
commentariis exornatum (2 vol.). Romae 1757, de Rubeis, II, 304 



Teufelsaustreibung 123 

Anders steht es mit den notwendigen Fragen: •Notwendig aber sind die Fragen 
z. B. über die Zahl und Namen der Geister, über die Zeit, in der sie von dem Kran- 
ken Besitz genommen haben, über die Ursache und dergleichen mehr" (15)5. Diese 
Fragen zielen darauf ab, ein klares Bild der konkreten Besessenheit zu erhalten. 
Darum kommt ihnen eine große Bedeutung zu. Wenn die Kirche so sehr auf diese 
Fragen dringt, so steht dahinter die Überzeugung, daß die Teufel auf sie wahrheits- 
gemäß antworten müssen, in diesem Punkt also nicht lügen werden. Damit ist aber 
nicht gesagt, daß sie es nicht wenigstens versuchen, sie müßten sonst keine Teufel 
sein. Darum sagt das Rituale: •Sie geben häufig trügerische Antworten" (5). Häufig, 
das ist nicht immer, und in bezug auf die oben genannten Fragen jedenfalls nicht 
auf die Dauer. Oft gestehen sie sogar in großer Wut, daß sie gern die Unwahrheit 
sagen möchten, aber nicht können, weil eine übernatürliche Macht sie zu bekennen 
zwinge. Wenn der Exorzist diese Aussagen teils an den Tatsachen der Offenbarung 
mißt, teils sie mit dem gesunden Menschenverstand unter Berücksichtigung aller 
konkreten Umstände überprüft, kann er mit ihnen zum Ziele kommen. 

Den Umfang der notwendigen Fragen hat schon Hieronymus Menghi umschrie- 
ben, wenn er sagt, es gehöre dazu •alles, was sich auf die Befreiung des Besessenen 
beziehe"6. Catalani betont genauer: •Die Fragen müssen sich auf Dinge beziehen, die 
zur Austreibung des Teufels führen, weil der Kirche nur für diese Wirkung die geist- 
liche Gewalt zu exorzisieren und Teufel auszutreiben gegeben ist und folglich auch 
über die Mittel, die zu diesem Ziele führen"7. Damit ist zugleich die Begründung der 
Erlaubtheit und Wirksamkeit solcher Fragen gegeben: sie sind Mittel, um das Ziel 
der Austreibung zu erreichen. 

Auf diese Weise muß zunächst geklärt werden, wie viele Teufel da sind, denn es 
gibt nicht nur eine einfache, sondern auch eine mehrfache Besessenheit. Es sei nur an 
Maria Magdalena erinnert, aus der Jesus •sieben Teufel ausgetrieben hatte"8. Es 
könnte verhängnisvolle Folgen haben und sogar die ganze aufgewandte Mühe in 
Frage stellen, wenn der Exorzist über diesen Punkt nicht im Klaren wäre und nur 
einen Teufel vermutete, wo mehrere sind. 

Uns moderne Menschen mutet es etwas merkwürdig an, daß nach den Namen der 
Teufel gefragt werden soll. Blättert man aber in der Literatur über die Besessenheit 
nach, so findet man, angefangen vom Evangelium (Mk 5, 9) und den frühchristlichen 
Apologeten bis herauf in unsere Tage, eine sehr große Zahl von ganz verschiedenen 
Namen9, die teils einmalig sind, teils öfter wiederkehren wie Luzifer, Beelzebub, 
Bei, Jupiter, Serapis, Cäsar, Nero usw. Es sind z. T. Namen von Menschen, so daß 
der Gedanke aufkommen könnte, man habe es hier etwa mit den Seelen von Ver- 
dammten zu tun. Aber das Rituale mahnt nachdrücklich: •Man schenke dem bösen 
Geist keinen Glauben, wenn er behaupten sollte, er sei die Seele irgendeines Hei- 
ligen oder eines Verstorbenen" (14). Nennt sich der Teufel etwa Kain, so besagt das 

5 Die Übersetzung ist nicht ganz erschöpfend, weil das lateinische Wort .causa" nicht nur 
Ursache bedeutet (causa efficiens), sondern auch Zweck (causa finalis). Beides ist aber hier 
gemeint. 

6 Hier. Menghi, Flagellum daemonum, Bologna 1577. (Wir zitieren nach der Ausgabe im 
•Malleus maleficarum'* Mainz 1582). Exorzismus septimus. 

7 Catalani a. a. O. II, 317 8 Lk 8, 2; Mk 16, 9 
8 A.Rodewyk, Die Beurteilung der Besessenheit. In:Zeitschr. f.kath.Theol.72 (1950),S.464 



124 Adolf Rodewyk S. J. 

weder, daß man es hier mit der Seele des Brudermörders Kain zu tun habe, noch daß 
dieser verdammt sei, sondern nur, daß der Teufel in diesem Falle die Rolle des Kain 
spiele und den Besessenen in bestimmter Richtung, die mit dem Namen angedeutet 
ist, beeinflusse, ihn z. B. •unstet und flüchtig" mache. Es läßt sich nicht von vorne- 
herein ahnen, welcher Einfluß gemeint ist. Würde sich z. B. ein Teufel Herodes nen- 
nen, so müßte zunächst gefragt werden, welcher Herodes gemeint ist, denn es gibt 
viele Männer dieses Namens. Auch damit, daß man vielleicht erführe, es sei der 
Kindermörder von Bethlehem gemeint, ist die Sache noch nicht klar. Dahinter könnte 
sich z. B. ein Teufel der religiösen Heuchelei verbergen • •damit auch ich komme 
und anbete" • oder ein Teufel des Zornes d. h. eines solchen, der den Besessenen 
in diesem Sinne beeinflußt • •da wurde Herodes sehr zornig" •; was hier gemeint 
ist, muß durch Fragen herausgebracht werden. Das allein genügt noch nicht, es muß 
auch die Gegenprobe gemacht werden, d. h. es muß beobachtet werden, ob diese kon- 
krete Besessenheit wirklich von dem angegebenen Namen oder Stichwort geprägt 
erscheint. 

Die weitere Frage nach dem Beginn der Besessenheit, •wann die Teufel einge- 
fahren sind", hilft, die Vorgeschichte derselben aufzuhellen. Einiges kann auch der 
Besessene selbst oder seine Umgebung sagen. Beiden bleibt aber sehr oft der genaue 
Zeitpunkt des Einfahrens verborgen. Die Teufelaussage über diesen Punkt läßt sich 
insofern nachprüfen, als mit dem angegebenen Termin auch eine Veränderung im 
Verhalten des bis dahin unbefangenen Menschen eingetreten sein muß, die irgend- 
wie auffiel. Der Zeitpunkt kann zugleich ein Anhaltspunkt werden, um andere Zu- 
sammenhänge aufzudecken (Verbrechen oder Einfluß von bestimmten Personen), die 
für die Klärung des Falles nicht ohne Belang sind. 

Eng damit zusammen hängt dann schon die Erfragung der Ursache. Sie führt zur 
Quelle, der dieses Übel entströmt ist. Der Anlaß zur Besessenheit kann ja ein sehr 
verschiedener sein. Da das Rituale zur Zeit des Hexenwahns abgefaßt wurde, ist es 
nicht verwunderlich, daß es der Verzauberung oder Verhexung eine dämonische Wir- 
kung zuschreibt (8 u. 20): •Er (der Exorzist) befehle dem bösen Geist zu sagen, ob er 
in jenem Leibe festgehalten sei durch irgendwelche Zauberei oder gottlose Zeichen 
und Mittel. Wenn der Besessene solche in den Mund genommen hat, speie er sie aus. 
Sind sie anderswo an seinem Leibe, so zeige er sie; und werden sie gefunden, so sol- 
len sie verbrannt werden" (20). Andere Fragen sind: ob man die Besessenheit als 
Strafe auffassen muß • so wie früher oft das Wort des hl. Paulus gegen den Blut- 
schänder von Korinth verstanden wurde (1 Kor 5, 5) • oder als ein Sühneleiden, 
wie bei der seligen Eustochia von Padua10, oder ob sie zugelassen wurde, wie das 
Leiden des Blindgeborenen, •damit die Werke Gottes offenbar werden" (Joh 9, 3). 
Die Gründe können so ungemein verschieden sein, daß sie sich nicht einfach erraten 
lassen. 

Was über die Wirkursache gesagt wurde, gilt noch vielmehr von der Zweckursache. 
In ihr liegt eigentlich der Schlüssel für das Verständnis jeder konkreten Besessenheit. 
Die Aufdeckung des von Gott gewollten Zweckes der Besessenheit bringt in das zu- 
nächst unübersichtliche, wirre Bild klare Grundlinien. Vieles von dem, was erst sinn- 

J. v. Görres, Die christl. Mystik. Regensburg 1842, Bd. 4, 1   S. 103 ff. 



Teufelsaustreibung 125 

los erschien, kann dann sehr sinnvoll werden. Wo in einer Besessenheit z. B. schwere 
Körperverletzungen vorkommen, wie bei dem Besessenen von Gerasa, der sich mit 
Steinen die Brust blutig schlug (Mk 5, 5), gewinnt dies einen Sinn, wenn die Beses- 
senheit ein Sühneleiden ist, wie bei der bereits erwähnten seligen Eustochia, die sich 
mit Glasscherben stets von neuem schwere Schnitte beibringen mußte. 

Mit der Klärung dieser und ähnlicher Fragen, welche der Strukturaufhellung des 
Falles dienen, gewinnt der Exorzist festen Boden. Er weiß nun, was er zu tun hat und 
auf welche Ziele er hinarbeiten muß. 

II. Das Verhalten der Teufel 

Die Teufel werden es dem Exorzisten nicht leicht machen, zur nötigen Klarheit zu 
kommen, und erst recht nicht, sein Ziel zu erreichen. Sie sind seine geschworenen 
Feinde und gebrauchen alle ihnen zur Verfügung stehenden Mittel, um ihm seine 
Aufgabe zu erschweren. Sie sind allerdings in ihren Mitteln beschränkt, denn sie 
können nur wirken durch den Besessenen, im Rahmen seiner körperlichen und gei- 
stigen Möglichkeiten. 

Zunächst werden sie es vielleicht als Spaßmacher versuchen und mit dem Exor- 
zisten ihr Spiel treiben, so daß das Rituale sagen muß: •Sonstige Scherze, Lachen 
und Unsinn des bösen Feindes verhindere oder verachte der Exorzist" (15). Der 
Teufel wird dem Exorzisten zuerst einmal zeigen, daß er ihn nicht ernst nimmt, 
und wird ihn spüren lassen, wie sehr er ihm der Natur nach überlegen ist. Alles, was 
der Priester sagt, wird er verdrehen und ins Lächerliche ziehen und versuchen, ihn 
vor den Umstehenden bloßzustellen. Darum muß dieser •die Umstehenden er- 
mahnen, sich darum nicht zu kümmern" (15). Hinter der teuflischen Taktik steckt 
weiter das Bestreben, den Priester von seiner Aufgabe abzulenken, so daß er viel- 
leicht etwas vergißt oder in Verwirrung gerät. Das ist bei dem großen Theater, das 
der Teufel aufführt, leicht möglich, wenn sich der Exorzist nicht sehr in der Gewalt 
hat. Deshalb stellen die Teufel auch so gern ihre großen Phänomene zur Schau: Ge- 
dankenlesen, Mitteilung unbekannter Dinge, oder sie werfen den Besessenen hin und 
her, rufen Feuererscheinungen hervor, lassen ihn in seltenen Fällen sogar empor- 
schweben (Levitation), oder machen ihn so schwer, daß er nicht von der Stelle ge- 
bracht werden kann. 

Viel gefährlicher sind aber •die Künste und Täuschungsmittel, welche die bösen 
Geister gebrauchen, um den Exorzisten zu betrügen" (5). Das gilt vor allem im An- 
fang, wo vielleicht noch ein Zweifel besteht, ob wirklich Besessenheit vorliegt. Dann 
•machen sie es schwer, sie zu erkennen, damit der Exorzist ermüde und aufhöre, 
oder damit es scheine, der Kranke sei gar nicht besessen" (5). Der Teufel legt alles 
darauf ab, den Exorzisten entweder zu täuschen oder ihn so zu verärgern, daß er 
seine Bemühungen aufgibt und mit dem Fall nichts mehr zu tun haben will. 

Diese Täuschungsabsicht geben die Teufel auch nicht auf, wenn sie bereits erkannt 
sind, denn •manchmal, wenn sie schon erkannt sind, verbergen sie sich und lassen 
den Leib des Kranken beinahe frei von jeder Belästigung, damit der Kranke glaube, 
er sei schon völlig frei. Doch der Exorzist darf nicht nachgeben, bis er die Zeichen 
der Befreiung sieht" (6). •Manchmal legen die bösen Geister alle möglichen Hinder- 



126 Adolf Rodewyk S. J. 

nisse in den Weg, daß der Kranke sich der Beschwörung nicht unterwerfe, oder suchen 
ihn zu überzeugen, die Krankheit sei eine natürliche. Bisweilen machen sie ihn wäh- 
rend der Beschwörung einschlafen und gaukeln ihm irgend ein Gesicht vor, indem sie 
sich zurückziehen, damit der Kranke befreit erscheine" (7). •Manchmal läßt der 
Teufel den Kranken ruhen und selbst die allerheiligste Eucharistie empfangen, da- 
mit es scheine, er sei gewichen. Überhaupt sind die Künste und Schliche des Teufels 
unzählbar, um einen Menschen zu täuschen" (9). 

Wenn sie erkannt sind, versuchen also die Teufel zuerst einen anderen Grund für 
die Erscheinungen glaubhaft zu machen, täuschen z. B. eine Krankheit vor oder legen 
selbst die Tatsachen in diesem Sinne aus. Es werden z. B. hysterische Phänomene 
in den Vordergrund geschoben. Das geht um so leichter, als sie, wie auch die körper- 
lichen Phänomene der Besessenheit, psychogen gesteuert werden. Ein ganz großes 
Spiel treiben die Teufel mit den verschiedenen Besessenheitszuständen11. Bald las- 
sen sie den Menschen in Ruhe, so daß er wie jeder andere seiner Beschäftigung nach- 
gehen kann, bald schalten sie sich plötzlich, d. h. in wenigen Augenblicken voll ein. 
Das Gefährlichste ist aber das Zwischenstadium der Benommenheit, in dem die Ein- 
schaltung dem Grade nach sehr verschieden sein kann, je nach dem Umfang, in dem 
Verstand und Wille ausgeschaltet oder belassen werden. Das ist die Quelle vieler 
Mißverständnisse; denn oft, wenn der Exorzist meint, der Besessene habe ihn ver- 
standen und alles richtig aufgenommen, zumal er auch die richtigen Antworten er- 
halten hat, muß er nachher zu seiner Überraschung feststellen, daß sich in jene Unter- 
haltung bereits die Teufel eingeschaltet und die geistigen Kräfte des Besessenen ge- 
bunden hatten, so daß dieser von dem Gesagten nichts weiß und darum auch nicht tut, 
was ihm gesagt worden war. 

Das Einschläfern, von dem oben die Rede war, ist uns nicht mehr so unerklärlich, 
seit wir erkannt haben, daß die Besessenheitszustände im wesentlichen hypnotische, 
also Schlafzustände, sind. Während der Exorzist seine Fragen stellt, wird der Be- 
sessene plötzlich schläfrig, so daß man mit ihm nichts mehr anfangen kann, oder 
es setzt jener Schlaf ein, der die Beendigung der Krise einleitet. Auf diese Weise 
kann der Teufel oft die Antworten auf die gestellten Fragen lange hinausschieben. 
Läßt sich aber der Exorzist durch all das nicht täuschen und abschütteln, wird er 
doch zum Ziele kommen. 

Ein sehr geschickter Täuschungsversuch besteht auch darin, daß der Teufel sich 
scheinbar zurückzieht. Er läßt den Besessenen vielleicht erleben, daß Rauch aufsteigt 
oder ein schwarzer Mann aus dem Zimmer geht, und redet ihm ein, das sei das Zei- 
chen seines Abrückens. Es kommt aber nicht auf das an, was der Besessene sieht, 
sondern auf das, was der Exorzist selbst beobachtet. Nach diesem •Abziehen" werden 
sich die Teufel freilich sehr still verhalten und auf den Exorzismus scheinbar nicht 
reagieren. Dem geübten Auge des Exorzisten kann es jedoch nicht entgehen, daß der 
Besessene noch nicht ganz frei ist. Vielleicht ist der Priester gewohnt, daß der Teufel 
in der Krise redet und dem Besessenen einen eindeutig charakteristischen Gesichts- 
ausdruck aufprägt. Von all dem ist jetzt zwar nichts zu merken, jedoch will es nicht 
gelingen, mit dem Besessenen ordentlich zu beten, oder dieser wirft ein Kruzifix 

« Vgl. darüber diese Zeitschr. 24 (1951), S. 59 



Teufelsaustreibung 127 

plötzlich weg oder drückt sonst irgendwie seinen Abscheu vor heiligen Dingen aus 
oder seine Scheu vor Weihwasser. Das ist a u c h eine Reaktion auf den Exorzismus, 
wenn auch nicht die bis dahin gewohnte. Sie genügt aber schon, um zu vermuten, 
daß noch eine List des Teufels dahintersteckt, denn nach dem wirklichen Ausfahren 
ist das Verhalten des Kranken klarer und ruhiger. 

III. Der Kampf des Exorzisten 

Bisher war nur die Rede vom Verhalten des Teufels bzw. des Besessenen unter 
dessen Einfluß. Wie hat nun der Exorzist voranzugehen, um Satan zu vertreiben? Es 
ist ein eigentlicher Kampf. Auf diesen muß er sich gut vorbereiten: •Er erinnere sich 
an das Herrenwort (Mt 17, 21), es gebe eine Art von bösen Geistern, die nur durch 
Gebet und Fasten ausgetrieben werden kann; und so trachte er, hauptsächlich diese 
beiden Mittel anzuwenden, um den göttlichen Beistand zu gewinnen und die bösen 
Geister zu verjagen" (10). Wenn hier gesagt wird •eine Art von Teufeln", dann 
liegt darin wohl die Andeutung, daß die Teufel nicht alle gleich und auch nicht alle 
gleich schwer zu überwinden sind. Maldonat12 bemerkt, daß manche Schrifterklärer 
unter •diese Art" Teufel solche verstehen, die schon lange in dem betreffenden 
Menschen sind, etwa •von Jugend an" (Mk 9, 21). Die kirchliche Erfahrung dürfte 
diese Auffassung bestätigen. 

Neben der aszetischen Vorbereitung wird der Exorzist auch auf das Studium •an- 
erkannter Autoren" hingewiesen (2), die ihm die für sein Amt notwendigen Kennt- 
nisse vermitteln sollen. So vorbereitet wird er damit beginnen, den Teufel zu stellen, 
nicht nur durch die Beschwörungen des Exorzismus, sondern auch durch andere 
Worte. Er soll den Besessenen nach dem, was dieser beim Exorzismus gespürt hat, 
gerade deshalb fragen, •um zu erfahren, bei welchen Worten die Teufel mehr ein- 
geschüchtert werden, und in der Folge diese Worte um so eindringlicher und öfter 
gebrauchen" (4). Gemeint sind hier vor allem Worte aus der Heiligen Schrift: •Wäh- 
rend der Beschwörung gebrauche er lieber Worte aus der Heiligen Schrift als eigene 
oder fremde" (20). •Er beobachte, bei welchen Worten die bösen Geister besonders 
erzittern, und wiederhole diese öfter; und wenn er zu einer Drohung kommt, so 
bringe er diese wieder und wieder vor, wobei er die Strafe immer wieder vergrößert; 
und sieht er einen Erfolg, so beharre er dabei durch zwei, drei, vier Stunden und 
länger, nach Möglichkeit, bis er den Sieg errungen hat" (17). 

Solche Drohungen spielten im Orient eine große Rolle1*, finden sich aber auch noch 
im Rituale in gehäufter Form. So heißt es z. B. im ersten Exorzismus: •Höre also und 
zittere, Satan, Feind des Glaubens, Todfeind des Menschengeschlechtes: denn du 
bist des Todes Bringer und des Lebens Räuber, du beugst das Recht und bist die 
Wurzel alles Übels, die Brutstätte der Laster, der Verführer der Menschen, der Ver- 
räter der Völker, der Anstifter des Neides, die Quelle der Habsucht, die Ursache der 
Zwietracht, der Erreger der Schmerzen!" (2, 4). 

Worte, vor denen die Teufel zittern, können aber auch anderen Gebetstexten 
entnommen werden, so etwa der Hinweis auf das kommende Gericht: •Der kommen 

12 J. Maldonatus, Comment, in Mt 17,20 
13 Vgl. A. Strithmatter, Ein griechisches Exorzismusbüchlein. In: Oriens christ.25 (1932), 125 f. 



128 Adolf Rodewyk S. J. 

wird zu richten, die Lebendigen und die Toten". Was man unter den anzudrohen- 
den Strafen zu verstehen hat, ist nicht klar. Einige haben gemeint, der Exorzist könne 
die Höllenstrafen des Teufels vermehren, was andere wohl mit Recht bezweifeln. 
Vielleicht ist nur eine Vermehrung der Qualen gemeint, die der Teufel in der Beses- 
senheit selbst erduldet. Das Sacerdotale (c. 9) hat sogar einen eigenen Exorzismus, 
der dem Teufel kirchliche Strafen androht. Dazu bemerkt aber Catalani sehr richtig, 
daß man diese Form heute nicht mehr anwenden könne, denn der Teufel gehöre ja 
nicht zur Gemeinschaft der Kirche, und das Rituale Romanum sehe so etwas auch nicht 
vor, vielmehr werde der Teufel •nur durch Verwünschung und Verfluchung über- 
wunden und durch die Gebete, daß Gott die Pläne des Teufels verhindere, uns aber 
vor seinen Nachstellungen bewahre"14. 

Viele Bibelleser stellen sich die Teufelaustreibung als Werk eines Augenblicks 
vor. So etwa, wenn Kretschmer •das Bild vom Besessenen erwähnt, der einen Teufel 
in sich hat, . .. der mit einem Ruck ausfährt"15. Aber im Evangelium ist nirgends 
darauf hingewiesen, daß dieses Ausfahren immer schnell erfolgt sei. Die Geschichte 
der Besessenheit kennt jedenfalls viele Fälle, in denen sich das Austreiben lange hin- 
zog, nicht nur bis man überhaupt zum Schlußexorzismus schreiten konnte, sondern 
auch nachdem alles dafür geklärt und geregelt war. Eine Ausnahme bilden die 
Dämonenaustreibungen Jesu. Sie erfolgten durch ein bloßes Machtwort, das von 
bestimmten Formeln und Praktiken völlig unabhängig war und unbedingte sofor- 
tige Wirkung hatte. Die Teufelaustreibungen Jesu sind Wundertaten, die deshalb 
von den Evangelisten neben seinen anderen Wundern als Beweise der göttlichen 
Macht Jesu angeführt werden. 

Der kirchliche Exorzismus als solcher hat nicht einfach die Kraft, eine sofortige 
Austreibung zu erzwingen. Göpfert sagt im Anschluß an Suarez: •Es kann die 
Wirkung (des Exorzismus) gehindert werden durch die Schuld des Besessenen, aber 
auch nach dem Plan der göttlichen Vorsehung, weil es so zum größeren Nutzen für 
die Seele oder zum Beispiel für andere oder zum größeren Nutzen der Kirche 
gereicht"16. 

Über die Art und Weise, wie der Exorzismus gesprochen werden soll, sagt das 
Rituale: •Die Beschwörung mache und lese der Priester in befehlendem, macht- 
bewußtem Ton, mit großem Vertrauen und Eifer" (16). Im Lateinischen steht einfach 
•legat cum imperio et auctoritate". Es kommt dabei nicht so sehr auf den Ton, als 
auf die innere Einstellung an. Es handelt sich um eine Beschwörung •per modum 
compulsionis", wie der hl. Thomas es nennt, d. h. •wir können die Teufel nur be- 
schwören durch die Kraft des göttlichen Namens, sie als Feinde zurücktreiben, damit 
sie uns nicht körperlich und geistig schaden • dazu hat uns Christus die Macht ge- 
geben" • aber nicht •per modum deprecationis", indem wir sie um etwas bitten17. 
Der Priester vertritt also die Kirche, bzw. Christus, und in seiner Autorität muß er 
auftreten. Dazu wird er schon in der zweiten der niederen Weihen von seinem 
Ordinarius eigens bevollmächtigt und gesegnet, •damit er als geistiger Machthaber 

14 Catalani a. a. O. II 323 
15 E. Kretschmer, Hysterie, Reflex und Instinkt. 5. Aufl., Stuttgart 1948, Thieme, S. 112 
16 Fr. A. Göpfert, Moraltheologie, 4. Aufl., Paderborn 1903. I, Nr. 365. Vgl. auch Suarez, 

De religione, lib. 4, de adjuratione " Thomas, S. Th. 2. 2 qu 90 a. 2 



Teufelsaustreibung 129 

(spiritualis imperator) aus dem Leib der Besessenen •die Teufel samt ihrer viel- 
gestaltigen Bosheit austreiben kann". 

Ist der Exorzismus gesprochen, so wird er nicht ohne sichtbare Wirkung bleiben. 
Der Teufel wird dagegen aufbegehren und sich wie ein Wurm winden, dem Beses- 
senen aber aus Wut allerlei Schmerzen und Quälereien bereiten. Dann gilt für den 
Exorzisten: •Sieht er, daß der Geist sich in Angst windet, so dränge und drohe er 
noch mehr. Wenn er bemerkt, der Besessene fühle sich an irgendeinem Körperteil 
beunruhigt oder empfinde irgendwo einen stechenden Schmerz oder es erscheine 
irgendwo eine Geschwulst, so mache er dort das Zeichen des Kreuzes und besprenge 
die Stelle mit Weihwasser: daher muß er dieses zur Hand haben" (16). 

Der Besessene macht ganz den Eindruck, als ob der Teufel physisch irgendwo in 
seinem Körper seinen Sitz habe, etwa in der Lunge, oder der Leber oder im Kopf 
usw. Dort stellen sich dann Schmerzen ein. Außerdem treten oft noch Schwellungen 
auf. Dabei handelt es sich nicht um Geschwülste im eigentlichen Sinne, sondern um 
plötzliches Anschwellen des Halses oder des Leibes (Meteorismus) oder um knoten- 
förmige Gebilde, die manchmal sich von selbst rasch hin- und herbewegen, wie im 
Fall der Juliana Steimel18. Kreuzzeichen oder Weihwasser können hier beruhigend 
wirken, können aber auch das Gegenteil bewirken, so daß z. B. das Weihwasser auf 
der Haut Brandblasen hervorruft. 

Der Exorzist muß sich hüten, bei solchen Erscheinungen den Arzt spielen zu wol- 
len, indem er durch Medikamente, die er selbst für gut hält, helfen möchte. Das ist 
nicht seine Aufgabe. •Der Exorzist vermeide es, einem besessenen Kranken irgend- 
welche Medizin zu reichen oder zu empfehlen; diese Sorge überlasse er den Ärzten" 
(18). Der Arzt wird aber mehr als einmal die Beobachtung machen, daß seine Heil- 
mittel genau die entgegengesetzte Wirkung haben und die Schmerzen eher noch 
steigern, wie es manchmal vorkommt, wenn psychogene Störungen durch Medika- 
mente geheilt werden sollen. Dagegen kann es sein, daß ein Schluck Wasser, dem 
ein paar Tropfen Weihwasser beigemischt sind, dem Besessenen Ruhe verschaffen. 
Jedoch gibt es hierfür keine allgemeine Regel. Es gilt darum von Fall zu Fall zu 
entscheiden und bald dieses, bald jenes zu versuchen. Man muß eben bedenken: in 
der Besessenheit zeigt sich eine Willkürlichkeit der Phänomene, wie wir sie bei nor- 
malen Krankheiten nicht kennen. 

In den Krisenzustanden wird der Besessene heftig erregt und tobt oft so sehr, daß 
man ihn festhalten muß, damit er nicht sich oder anderen schade. Dadurch kommt 
der Exorzist in nicht geringe Verlegenheit. Er muß sich kräftige Leute mitnehmen, 
die den Rasenden festhalten, sonst würde sich dieser auf ihn stürzen und ihm die 
Durchführung der Beschwörung unmöglich machen. Man denke nur an das, was den 
jüdischen Teufelbeschwörern in der Apostelgeschichte widerfuhr (Apg 19, 16). 
Daraus wird verständlich, was das Rituale bezüglich besessener Frauen vorschreibt: 
•Bei der Beschwörung einer Frau, soll er (Exorzist) immer ehrbare, weibliche Per- 
sonen um sich haben, die die Besessene halten, während sie vom bösen Geist geplagt 
wird; diese Personen seien womöglich nahe Verwandte der Patientin, und um der 

18 J. Miklik, C. ss. R., Der Satan auf dem hl. Berge in Pribram; übersetzt v. Fr. Spirago, 
Lingen 1933, S. 53 



130 Adolf Rodewyk S. ]. 

Ehrbarkeit willen hüte sich der Exorzist, irgend etwas zu sagen oder zu tun, was ihm 
oder anderen Gelegenheit zu einem bösen Gedanken geben könnte" (19). 

Neben diesen Helfern können noch andere Beobachter oder Beter zugelassen wer- 
den, doch •darf deren Zahl nur gering sein" (15). Auch an sie wendet sich der Teufel 
und sucht sie durch seine Scherze und Reden ins Gespräch zu ziehen. Darum muß sie 
der Exorzist ermahnen, •sich nicht darum zu kümmern und ja nicht selbst an den 
Besessenen Fragen zu stellen; vielmehr sollen sie demütig und inständig bei Gott für 

ihn bitten" (15). 
Während man im Mittelalter und auch noch zu Beginn der Neuzeit, ehe sich das 

Rituale Romanum durchgesetzt hatte, die Teufelaustreibungen vor zahlreichem 
Volk vornahm, in der Überzeugung, daß es durch solchen Anblick heilsam erschreckt 
oder belehrt werde, heißt es jetzt: •Man führe den Besessenen, wenn es bequem mög- 
lich ist, in die Kirche oder an einen anderen religiösen und ehrbaren Ort, fern von 
der Menge, und dort soll er beschworen werden; doch wenn er krank ist oder aus 
einem anderen ehrbaren Grunde, kann die Beschwörung auch im Privathause ge- 
schehen" (11). 

Das vierte Mailänder Provinzialkonzil19 kennt die gleiche Bestimmung mit der 
weiteren Einschränkung, daß nur eine Kirche in Betracht komme, die der Bischof 
bestimmt habe. Außerdem wird hier noch genauer angegeben, wer anwesend sein 
darf und wer nicht. Als Gründe für die Wahl einer Kirche als Ort der Austreibung 
zählt Gatalani folgende auf: 1. Die Teufel wollen viele Zuschauer haben, um viel 
Eitles und Falsches, auch Abergläubisches vorzubringen und so die Anwesenden zu 
täuschen. 2. Um die geheimen Fehler zu offenbaren. 3. Die Teufel versuchen eitle Ge- 
danken zu erregen und einige von den Umstehenden als Heilige zu bezeichnen. 
4. Weil, wie das Sacerdotale sagt, in der Kirche leichter der Sieg errungen werden 
kann20. Die Synode zu Neapel vom Jahre 1699 verlangte sogar, der Bischof solle den 
Exorzisten, der die Beschwörung nicht in der Kirche vornehme, bestrafen21. 

Anläßlich der Besessenheitsepidemien, die im 17. Jahrhundert häufiger vorkamen 
und besonders in manchen Nonnenklöstern viel Verwirrung stifteten, erließ die Re- 
ligiosenkongregation eine Reihe von Bestimmungen22. Es wird verlangt, 1. keinen 
Exorzismus in der Klausur vorzunehmen, 2. nur mit Erlaubnis der Religiosenkongre- 
gation in der äußeren Klosterkirche, 3. in Begleitung von einigen ernsten Frauen, am 
besten von Verwandten der Besessenen, 4. so wenig Lärm als möglich zu machen, 
5. den Exorzismus bei verschlossenen Türen vorzunehmen, 6. den Weg zur Kirche 
und zurück ohne jeden Umweg zu machen, 7. die Dauer der Exorzismen nur auf drei, 
höchstens aber sechs Monate auszudehnen, 8. sollte sich bei einer Nonne die Beses- 
senheit als Betrug herausstellen (Hysterie), diese schwer zu bestrafen. Diese Bestim- 
mungen lassen auf zahlreiche und offenkundige Mißstände schließen. 

Über die Zeit, wann der Exorzismus vorgenommen werden soll, sagt das Rituale 
nichts mehr. Die frühere Praxis erhellt aus Menghi. Er bemerkt, eine bestimmte Zeit 
gebe es nicht, die Vornahme der Exorzismen sei vielmehr zu jeder Zeit möglich. Am 

19 Pars secunda, sect.: Quae ad sacramentalia vel ad sacramenta communiter pertinent. 
20 Catalani a. a. O. II, 313    21 Tit. III., c. 8, 3 in: Collectio Lacensis I p. 197 
22 S. Congr. Episc. et Relig., besonders das Dekret vom 1. 7. 1609 und 8. 10. 1649. Vgl. 

Ferrari, Prompta bibliotheca canonica, art.: exorcizare nr. 11•15 



Teufelsaustreibung 131 

besten geschehe es aber morgens nach der heiligen Messe und an besonders heiligen 
Tagen wie Weihnachten, Ostern, Christi Himmelfahrt usw.23. Verboten war nur 
durch die oben erwähnte Synode von Neapel die Beschwörung bei Nacht. 

IV. Vorschriften für den Besessenen 

Über den Besessenen selbst sagt das Rituale nicht viel. Nur zwei Punkte werden 
herausgehoben: 1. wie er sich auf die Exorzismen vorbereiten solle und 2. wie er 
sich dabei verhalten müsse. Über die Vorbereitung heißt es: •Man ermahne den Be- 
sessenen, falls er an Leib und Seele gesund ist, er möge zu Gott beten und fasten und 
sich nach der Entscheidung des Priesters öfter durch die heilige Beichte und Kom- 
munion stärken; und während der Beschwörung soll er gesammelt sein, sich zu Gott 
wenden und von ihm in festem Vertrauen, mit aller Demut seine Heilung erbitten. 
Heftigere Anfälle soll er in Geduld ertragen, ohne an Gottes Hilfe zu zweifeln" (12). 
All das geht nur, •falls er gesund ist". 

Die Vorbereitung des Besessenen ist eine der schwierigsten Fragen in der Anwen- 
dung des Exorzismus. In den Krisenzustanden, und auch schon in den Benommen- 
heitszuständen, ist eine seelische Beeinflussung nicht möglich, weil der Besessene die 
Gedanken nicht aufnimmt oder nicht behält (Amnesie). Im Zustand der Ruhe kann 
man mit ihm reden, aber meist schaltet sich der Teufel ein, sobald man von religiösen 
Dingen spricht. Zwar hat der Exorzist die Macht, ihm zu befehlen, den Besessenen in 
Ruhe zu lassen, um die notwendige geistliche Betreuung durchführen zu können, 
jedoch muß sich im Einzelfall zeigen, wie weit der Teufel diese Befehle annimmt, 
denn Gott läßt ihm einen gewissen Spielraum, der je nach dem Stärkegrad der 
Besessenheit sehr verschieden ist. Bei schweren Fällen ist erst mit dem Nachlassen 
der dämonischen Einflüsse etwas zu erreichen, und auch das oft nur mit viel Mühe. 
Es kann z. B. sein, daß der Teufel den Empfang der heiligen Kommunion lange Zeit 
vollständig unmöglich macht oder die Beichte ungemein erschwert, indem er sich 
plötzlich darin einschaltet. Der Exorzist darf sich dadurch nicht beirren lassen, son- 
dern muß mit unermüdlicher Geduld bestrebt sein, sein Ziel zu erreichen. Das gilt 
um so mehr in Fällen, in denen die Besessenheit als Strafe für eine Schuld verhängt 
wurde und der Erfolg nicht eher zu erwarten ist, als bis das Leben des betreffenden 
Menschen wieder geordnet ist. Damit in diesem Fall eine Seelenführung möglich sei, 
•ermahne man den Besessenen, alle Versuchungen dem Exorzisten zu offenbaren" (20). 

Das Schwierigste wird wohl darin bestehen, den Besessenen zum festen Vertrauen 
zu bringen und ihn zu lehren, all das Schwere dieser Tage • oder vielleicht gar 
Wochen und Monate • geduldig auf sich zu nehmen; denn die Besessenheit bringt ein 
fast übermenschliches körperliches und seelisches Leiden mit sich. Zudem arbeitet der 
Teufel mit allen Mitteln daran, das Vertrauen auf Gottes Gnade und Barmherzig- 
keit nicht aufkommen zu lassen, und redet dem Besessenen immer wieder ein, seine 
Lage sei hoffnungslos. Dabei sucht er alle Schuld auf den Exorzisten zu schieben. Das 
kann er um so leichter, wenn die Besessenheit nach außen und auch für das Be- 
wußtsein des Gequälten erst durch die Exorzismen in aller Deutlichkeit hervortritt. 

23   Menghi a. a. O. Docum. XII, S. 125 



132 Adolf Rodewyk S. ]. 

In dem Ringen um die Seele wird der Exorzist erst ganz erleben, wessen die Teufel 
an Lüge und Verdrehung fähig sind. 

Auch das über das äußere Verhalten während der Exorzismen Gesagte gilt nur, 
•falls er gesund ist". Gewünscht wird: •Vor den Händen oder wenigstens vor den 
Augen habe er (der Besessene) ein Kruzifix; auch Reliquien der Heiligen, wo sie zu 
haben sind, geziemend und sicher befestigt, bringe man an die Brust oder an das 
Haupt des Besessenen, doch sehe man darauf, daß jene heiligen Dinge nicht un- 
würdig behandelt werden oder daß ihnen von dem bösen Geist kein Unfug zugefügt 
werde. Die heilige Eucharistie aber bringe man nicht über das Haupt oder sonst an 
seinen Leib wegen der Gefahr der Verunehrung" (13). 

Hinter diesen Sätzen steht eine reiche Erfahrung. Ein Kreuz wird der Besessene 
nur solange in Händen halten, als die Krise noch nicht eingesetzt hat. In derselben 
wird er es wegwerfen, es sei denn, daß man es ihm mit Gewalt in die Hand preßt 
und darin festhält, was aber wenig Sinn hat. Dasselbe gilt von den Reliquien und 
fast noch mehr vom Agnus Dei, das ja u. a. auch zur Abwehr der bösen Geister ge- 
weiht wird. Der Besessene wird in der Krise, z. T. durch teuflische List, versuchen, 
dieser Dinge habhaft zu werden, um sie dann in Stücke zu reißen oder sonstwie zu 
verunehren. Die heilige Eucharistie in diesem Kampfe gegen die Teufel zu ver- 
wenden, liegt nahe, so wie einst die Juden in den Kampf mit den Philistern die Bun- 
deslade mitnahmen, in dem Glauben, ihr könne nichts zustoßen und sie würde sicher 
die Rettung bringen. Aber sie ging verloren (1 Sam 4,11). Wie kühn man im Mittel- 
alter die heilige Eucharistie verwandte, sehen wir im Leben des hl. Bernhard von 
Clairvaux. Im Anschluß an die heilige Messe wollte er aus einer Besessenen den 
Teufel austreiben. •Nach dem Pater Noster griff nun der heilige Mann den Teufel 
wirksamer an. Er legte den Leib des Herrn auf die Patene, hielt sie über den Kopf der 
Frau und sprach ... Dann kehrte der heilige Vater wieder an den Altar zurück"24. 

So schwer es sein mag, den Besessenen vor den Exorzismen zur Mitarbeit zu brin- 
gen25, so notwendig ist es, sie nach der Befreiung und Heilung von ihm zu fordern: 
•Ist der Besessene befreit, so ermahne man ihn, sich sorgfältig vor der Sünde zu 
hüten, damit er ja dem bösen Geiste keinen Anlaß gebe zurückzukehren, auf daß die 
letzten Dinge jenes Menschen nicht schlimmer werden als die ersten"(21). Dieser 
Text spielt wörtlich auf die Stelle im Evangelium an, wo vom Rückfall die Rede ist 
und der eine Teufel •mit sieben anderen Geistern, die schlimmer sind als er, zurück- 
kehrt" (Mt 12, 43•45). Christus selbst hat also auf die Möglichkeit solcher Rückfälle 
aufmerksam gemacht. 

Den Termin des Ausfahrens kann der Exorzist selbst nicht bestimmen. Daher ja 
auch die Frage bzw. der Befehl an den Teufel: •Nenne mir den Tag und die Stunde 
deines Ausfahrens" (2,2). Dieser Termin ist kein willkürlicher, sondern hängt mit 
dem Zweck der konkreten Besessenheit zusammen. Erst wenn dieser erreicht ist, kann 
an ein Ausfahren gedacht werden. Darum sagt Jeiler mit Recht: •Der Exorzist soll 
erst dann, wenn er sich durch eine eingehende Prüfung über die gute Disposition des 
Leidenden vergewissert hat, zum letzten Akt, dem eigentlichen Exorzismus des Aus- 

24 Vita prima c. 3, 14. ML 185, 277 
25 Vgl. dazu auch, was Thomas über die Bedeutung des Taufexorzismus sagt. S. Th. III, 

qu 71 a. 3 et 4 



Teufelsaustreibung 133 

treibens übergehen. Sonst würde die Heilung entweder nicht erfolgen oder, wenn 
sie durch die Glaubenskraft des Exorzisten doch erfolgte, könnte leicht Rückfall ein- 
treten"26. Daran würde auch die im •Gebet nach der Befreiung" ausgesprochene Bitte 
nichts ändern: •Wir bitten dich, allmächtiger Gott, daß der böse Geist keine Gewalt 
mehr habe an diesem deinem Diener, sondern daß er entweiche und nie mehr zurück- 
kehre" (2,6). 

Die Möglichkeit des Rückfalls und die andere Möglichkeit, daß der Teufel durch 
ein Täuschungsmanöver nur zum Schein ausfuhr, machen es notwendig, den Besesse- 
nen auch nach der Austreibung noch im Auge zu behalten, namentlich darauf zu 
achten, ob die für diesen konkreten Besessenheitsfall charakteristischen Eigenheiten, 
die meist im Namen des Teufels angedeutet liegen, ganz verschwunden sind. 

Neben der völligen Austreibung, und damit neben der endgültigen Beendigung 
der Besessenheit, gibt es auch noch eine andere Form ihres Aufhörens: der Übergang 
in eine Umsessenheit, ähnlich wie eine solche auch einer Besessenheit vorausgehen 
kann. Eine solche Umsessenheit verliert sich erst langsam in dem Maße, wie der einst 
Besessene nun selbst mitarbeitet und an übernatürlicher Kraft gewinnt. Es kann 
dabei so sein, daß der Teufel auch hier vorher angibt, bis zu welchem Zeitpunkt sie 
noch andauern wird. Entweder gibt er dann einen genauen Termin an oder Um- 
stände, aus denen später der Termin zu entnehmen ist. 

In diesem Zusammenhang wird auch klar, warum Besessenheit eine Irregularität 
zur Folge hat. Unter den •irreguläres ex defectu" werden nämlich auch die aufge- 
zählt, •die vom Teufel besessen sind oder es waren"27. Daß ein Besessener keine 
priesterlichen Funktionen versehen darf, ist wohl nach dem oben Dargelegten klar; 
von dort fällt auch auf das •oder es waren" die•richtige Beleuchtung. Freilich wenn 
die Befreiung sicher feststeht und wegen der vollen Erfüllung der causa finalis auch 
kein Rückfall zu erwarten ist, dann wird auch der weitere Text des Kanons verständ- 
lich: •Wenn aber jemand erst nach Empfang der Weihen von Besessenheit befallen 
wurde und es sicher ist, daß er jetzt nicht mehr daran leidet, dann kann einem solchen 
von seinem Ordinarius die Ausübung der bereits empfangenen Weihen gestattet 
werden". In der Literatur wird oft das Beispiel des hl. Benedikt von Nursia erzählt. 
Dieser hatte einen Kleriker aus der Diözese Aquino von der Besessenheit befreit, ihm 
aber zur Bedingung gemacht, er dürfe sich unter keinen Umständen zum Priester 
weihen lassen. Lange hielt sich der Kleriker daran. Als aber alles gut ging und 
ruhig blieb, ließ er sich schließlich doch weihen. Da kehrte die Besessenheit zurück"28. 

Die Regeln, die das Rituale Romanum für die Teufelaustreibung angibt, sind 
zunächst für die Schlußexorzismen gedacht. Man wird in ihnen im allgemeinen 
normae directivae, nicht praeceptivae sehen dürfen, eine Instructio, die darlegen will, 
wie man sich in solchen Fällen vernünftigerweise verhalten kann. Das ergibt sich 
schon daraus, daß diese Regeln mehrfach über sich selbst hinausweisen und keinen 
Anspruch auf Vollständigkeit machen. Hierhin gehören der Hinweis auf das Studium 
•anerkannter Autoren" (2) und die Warnungen an den Exorzisten wie •advertat" (5), 
•cautus esse debet" (9), •caveat" (18) usw. Sie enthalten aber auch für die Fälle von 

26 Ign. Jeiler in Wetzer und Weite's Kirchenlexikon II (1883) 526     27 CJC can. 984, 3 
28 Gregorius M., Dialoge II, 16. ML 77,194 



134 Im Spiegel der Zeit 

langandauernder Besessenheit, welche oft Komplikationen mit sich bringen, eine 
sichere Anweisung, so daß man nicht fehlgehen kann, wenn man sich treu danach 
richtet. Sie sind von einer solchen Sicherheit und Klarheit, daß man wohl ohne Über- 
treibung sagen kann: wo Fehlgriffe vorkamen, läßt sich anhand dieser Regeln leicht 
zeigen, wo der Fehler lag. 

Das Denken, das uns in diesen Anweisungen entgegentritt, ist völlig anders als 
das naturwissenschaftliche. Es baut eben ganz auf der Offenbarung und einer fast 
zweitausendjährigen Erfahrung auf. Die Einwände, die bisweilen dagegen erhoben 
wurden, beziehen sich fast alle auf die darin angegebenen Kennzeichen der Besessen- 
heit (3), aber nicht auf das weitere Vorangehen, wie es hier geschildert ist. Steht 
einmal die Besessenheit fest, dann gibt auch heute noch das Rituale die Heilmittel an, 
um sie zu überwinden. Nicht mechanisch angewandt, sondern vernünftig interpre- 
tiert, wird es auch weiter in Geltung bleiben. 

IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

ThomasMerton.  Konvertit und Mönch. 
Von Dr. Clemens A h r e n s, München 

Sozusagen über Nacht ist Thomas Merton 
in der katholischen Welt bekannt geworden. 
Seine Werke • es sind inzwischen mehr als 
ein halbes Dutzend • haben nicht nur in 
USA. und in der englisch sprechenden Welt 
Aufsehen erregt, sondern auch in vielen an- 
deren Ländern eine erstaunlich schnelle Ver- 
breitung gefunden. Zwei von ihnen liegen 
auch in deutscher Sprache vor. Zunächst die 
Autobiographie •The seven storey moun- 
tain"1. Sie hat ihm seinen Namen einge- 
bracht. Merton schrieb sie mit 33 Jahren als 
Trappistenfrater der Abtei Gethsemani in 
Kentucky (USA.), in die er gut 6 Jahre vor- 
her, als Sechsundzwanzigj ähriger, eingetre- 
ten war. Es ist die Konversionsgeschichte 
eines modernen Intellektuellen, der die 
morbide westliche Welt • einst Abendland 
genannt • in sich aufnimmt und an ihrer 
Leere und Sinnlosigkeit zu scheitern droht. 
1915 an der spanisch-französischen Grenze 
als Sohn eines neuseeländischen Malers und 

1 Deutsche Übersetzung: Der Berg der 
sieben Stufen. Einsiedeln/Zürich/Köln, Ben- 
ziger Verlag (1950), 442 S., Ln. DM 14,20. 

einer Amerikanerin geboren, erfährt er 
seine Ausbildung nacheinander in Frank- 
reich, England und in USA. Vom Eltern- 
haus her nicht unreligiös, aber ohne kirch- 
liche Bindung erzogen, entwickelt er sich 
mehr und mehr zu einem ausgesprochenen 
Einzelgänger, der sein Ideal in der an keine 
Autorität gebundenen Persönlichkeitsgestal- 
tung sieht. Nach einem kurzen Aufenthalt 
im Lycee Ingres von Montauban im Süden 
Frankreichs, wechselt er auf englische Schu- 
len über. Reisen führen ihn durch halb West- 
europa. Er spricht verschiedene Sprachen. 
Als Student von Cambridge und später der 
New Yorker Columbia kostet er jahrelang 
die •goldene" Freiheit. Er lernt die Welt 
in all ihren Schichten kennen, ohne aber 
einem eigentlich unmoralischen Lebenswan- 
del zu verfallen. Daran hindert ihn sein 
religiöser Untergrund, sein ewig suchender, 
nach dem Idealen strebender Geist und eine 
aus mangelnder Vitalität herrührende in- 
nerste Unsicherheit dem Leben und sich 
selbst gegenüber. Merton ist ein typisch 
moderner Mensch • eben darum finden sich 




