
EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Seele Christi, heilige midi! 
Vom Umgang mit einer Meditationsformel 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Seele Christi, heilige mich, 
Leib Christi, erlöse midi, 
Blut Christi, tränke mich, 
Wasser der Seite Christi, wasche midi, 
Leiden Christi, stärke mich, 
Gütigster Jesus, erhöre mich! 
Verbirg in Deine Wunden mich, 
Von Dir laß niemals scheiden mich, 
Vor dem bösen Feinde beschütze mich, 
In der Todesstunde rufe mich, 
Und laß dann zu Dir kommen mich, 
Auf daß mit allen Heiligen Dich 
Ich loben möge ewiglich! 

Dieses altehrwürdige Gebet ist weit bekannt und weit genutzt; es wird von Un- 
gezählten gebetet und, als Lied, gesungen; es hat unabsdiätzbaren Segen gestiftet 
und wird ihn weiterhin stiften. Es liegt in ihm eine verborgene Kraft, die auf jeden 
wirken kann, der sich ihm überläßt, auf jeden, der sich seiner Wort- und Wahrheits- 
folge empfänglich hingibt. Wie das Vater-Unser, wie alle inspirierten Gebete den 
nähren, der in ihren Strom, in ihr Strömen, eintaucht, so nährt auch dieses Gebet, und 
zwar auch solche, die sich nicht viele Gedanken darüber machen und sich nur einfach 
gläubig der Verheißung überlassen, die die Kirche an sein Verrichten geknüpft hat. 

Mit diesem Gebet ist aber noch etwas anderes möglich als der gewohnte Gebets- 
umgang, bei dem man die Worte, laut oder leise, im Rhythmus des üblichen Denkens 
an sich vorüberziehen oder sich von ihnen erfüllen läßt; es kann auch als Medita- 
tionsformel gebraucht werden; es ist möglich und gut, sich in seine einzelnen Teile 
betrachtend zu versenken, in ihnen oder mit ihrer Hilfe innerlich zu atmen und des 
ihm innewohnenden Segens noch in anderer Weise teilhaftig zu werden als durch das 
bloße Beten der Art, wie man gewöhnlich betet. Von dem Umgang mit den Gebets- 
worten als mit einer Meditationsformel soll im folgenden die Rede sein. 

Zunächst ist es gut, sich den Aufbau der Formel deutlich zu machen. Das Gebet hat 
zwei Teile, die sich in mehr als einer Hinsicht voneinander unterscheiden. 

Die ersten fünf Zeilen bringen fünf Anrufe (an die Seele, an den Leib, an das 
Blut, an das Wasser der Seite und an das Leiden Christi); ihnen folgt in der sechsten 
gewissermaßen zusammenfassend der Anruf an Jesus selbst und persönlich, die Bitte 
um Erhörung des bis dahin Vorgebrachten. Diese sechs Zeilen bilden den ersten, in 
sich geschlossenen Teil. 

Der zweite ist genau entsprechend gebaut. Er bringt wiederum fünf Anrufe, die 
aber diesmal nicht einer, wenn man es so nennen darf, Teilwirksamkeit Christi gel- 



138 Einübung und Weisung 

ten, sondern sich unmittelbar an seine Person wenden; fünfmal wird Jesus selbst um 
Hilfe gebeten; die Genitive der ersten fünf Zeilen sind hier ersetzt durch unmittel- 
bare Berufung auf Jesus; Abschluß ist diesmal die hymnisch ausgesprochene Zu- 
kunftshoffnung, der Betende möchte in Ewigkeit Gott im Chor aller Heiligen dienen 
dürfen. 

Im ganzen hat die Formel äußerlich dreizehn Zeilen, aber die letzten zwei drücken 
nur einen Gedanken aus; von innen gesehen hat die Formel daher nur zwölf Zeilen; 
sie ist äußerlich und innerlich, zweistrophig aufgebaut. Dieses nimmt man am besten 
nicht nur flüchtig zur Kenntnis, sondern eignet es sich wesentlich an. Dann hat man 
zum Ganzen das sachlich-wirkliche Verhältnis, das ein Architekt zu einem von ihm. 
durchschauten Bauwerk besitzt, das er ja viel besser versteht als der gewöhnliche 
Mensch, der einen gestalteten Raum nur •erlebt", ohne seine Form, ohne also auch 
das Wesen ganz zu ergründen. 

Wohl ist es wahr, daß man ein Ganzes immer besser durch Kenntnis der Tiefe ver- 
steht; es ist aber auch wahr, daß man Teile immer besser durch Kenntnis des Ganzen 
versteht, dann nämlich, wenn es sich um einen Organismus handelt, und ein Organis- 
mus, ein geistiger, liegt in dem zur Rede stehenden Gebete vor. Man kann es in seiner 
Weise inspiriert nennen, und diese seine Inspiration ist, von einer Seite, an dem ge- 
zeigten Bau des Ganzen ersichtlich. 

Doch mit solchen Hinweisen ist nur Vorbereitendes gesagt; denn Meditieren heißt, 
nicht bloß sich über etwas Gedanken machen, sondern sich einer Wesenswirkung hin- 
geben. Meditieren heißt auch nicht, den Gedanken eines andern folgen, sondern 
selber geistig handeln; das Gebet •Seele Christi, heilige mich!" ist somit nicht selbst 
eine Meditation, sondern eine Meditationsformel; diese kann ein Meditierender und 
nur ein solcher zur Meditation machen; für alle anderen bleibt sie Formel oder Ge- 
betsvorlage. Doch nun zum Einzelnen! 

•Seele Christi, heilige mich!" Mit diesen Worten, dieser Wahrheit, diesem An- 
liegen gilt es, sich zunächst allein und möglichst gesammelt zu befassen. Es ist gut, 
sich von der Seele Christi und auch vom Wesen der Heiligkeit Vorstellungen oder 
Gedanken zu bilden. Da es sich aber beim Meditieren nicht um Zuwachs an Kennt- 
nissen, sondern um Wesenswirksamkeit handelt, sind hier keineswegs detaillierte 
theologische Vorkenntnisse vonnöten; nötig ist nur, daß man keine falschen Vor- 
stellungen und Gedanken einfüge; in dieser Gefahr wird aber niemand sein, der sich 
in schlichtem, aufrichtigem Glauben veranlaßt sieht, um Heiligung durch die Seele 
Christi zu bitten. 

Die Seele Christi darf man wohl als seinen Wesenskern bezeichnen, als Mitte sei- 
ner erlösenden und heiligenden Wirksamkeit, der wir auch mit dem Gedanken Seines 
heiligsten Herzens zu nahen suchen. Dieser Wesenskern möge in den unseren herein- 
wirken, möge uns heiligen, d. h. an seinem Wesen teilnehmen lassen! Das ist ein 
jedem Gläubigen geläufiger Gedanke, den wir oft, besonders beim Empfang der 
heiligen Kommunion in uns zu beleben suchen. •Geistige Kommunion" aber ist jeder- 
zeit und überall möglich. Die Seele Christi ist für uns immer erreichbar; sie kann 
stets an jedem Ort um Einwirkung, um Erfüllung gebeten werden. 

Nachdem man sich die Seele Christi so klar und leuchtend wie nur möglich vorge- 
stellt hat, kommt nun alles darauf an, daß man das •heilige mich!" nicht nur mit 



Einübung und Weisung 139 

dem Verstand, erst recht nicht nur gefühlsmäßig sage, sondern daß man sich über 
alles Sagbare erhebe und oberhalb aller Worte mit Herz und Geist der von der Seele 
Christi ausgehenden Heiligung überlasse. Wie man sich, erkühlt, plötzlich herschei- 
nenden wärmenden Sonnenstrahlen überläßt! Wie man sich, ermüdet, einem guten 
Lager anvertraut! Wie man sich, nach langem Harren, der Gegenwart eines geliebten 
Menschen freut. Da werden auch nicht mehr Vorstellungen und Gedanken benötigt, 
sondern Wesen gibt sich an Wesen hin. Was Hingabe, Hingabe des eigenen Wesens, 
der eigenen Seele, des eigenen Herzens an die Seele Christi besagt, kann nicht mehr 
zureichend beschrieben, sondern nurmehr erfahren werden. Hier ist das Feld der 
Übung, der Übung der Kräfte des Herzens, die von keinen verstandesmäßigen Über- 
legungen ersetzt werden können. 

In der Wirklichkeit, von der die erste Zeile der Formel spricht, kann man also ver- 
harren, mit Ruhe, und diese Ruhe ist der Schlüssel, der ihr Geheimnis erschließt, das 
sich durch die Worte nur andeutet. In dieser Hingabe an den Reichtum des inneren 
Lebens Christi, an die Fülle seines strömenden Lebens, seiner Reinheit, seiner De- 
mut, seiner Geduld, seines Starkmutes, seiner Liebe und Barmherzigkeit wird die 
eigene Seele mit Reinheit und Demut und Geduld und Starkmut und Liebe und 
Barmherzigkeit, kurz mit Heiligkeit erfüllt. 

Aus einem einsichtigen Grunde wird die Seele Christi, nicht sein Gesamt-Wesen, 
nicht seine Gesamt-Person, angerufen. Katholisches Denken ist •realistisch", und 
mit Recht werden •Seele", •Leib", •Blut", •Wasser" und •Leiden" unterschieden. 
Obwohl von Christus im Grunde nur eine einzige Wirksamkeit ausgeht, besitzt diese 
doch besondere Züge (das eine weiße Licht und die verschiedenen Farben des Far- 
benbogens!). Die Seele Christi ist es nun, von der wir in besonderer Weise die •Hei- 
ligkeit" erbitten dürfen. Denn sie ist nicht nur mit der Fülle geschaffener Gnaden an- 
gefüllt, sondern auch mit der wesentlichen unerschaffenen Heiligkeit Gottes aufgrund 
der Person-Einheit aufs innigste verbunden. 

•Leib Christi, erlöse mich!" Wiederum ist es zunächst gut, sich über Christi Leib 
und auch über das Wesen der Erlösung glaubensmäßig gut begründete Gedanken zu 
machen. Hier ist vor allem die Inkarnation des Gottmenschen zu bedenken. Heilig 
war und ist der Logos auch ohne seine Inkarnation; Kräfte der Heiligung sind Gott 
auch schon vor dem •Et incarnatus est" entströmt. Die Erlösung des Menschen aber 
ist durch die Inkarnation geschehen: Christus hat nicht nur eine menschliche Seele, 
sondern einen menschlichen Leib angenommen. Er hat leiblich für uns gelitten, ist 
leiblich für uns gestorben, ist leiblich aus dem Grabe erstanden. Hierher gehört alles, 
was Christus im Leibe und durch den Leib gewirkt hat und noch wirkt. Denn Er 
wirkt weiter bis ins Leibliche hinein. Jedes heilige Meßopfer, jedes Tabernakel ver- 
kündigt und vermittelt die bis in das Leibliche reichende Erlöserwirksamkeit Christi. 
Christus hat uns erlöst und erlöst uns • leiblich. In der heiligen Kommunion emp- 
fangen wir seinen Leib, den ewigen, ewig-lebendigen, den Auferstehungsleib. Wir 
tragen hienieden noch einen •Leib des Todes", wie Paulus ihn nennt; wir sollen aber 
am •Leben" des verklärten Christus teilgewinnen. Was in der Auferstehung des 
Fleisches dereinst vollendet wird, darf und soll schon hier auf Erden vorbereitet 
werden. 



140 Einübung und Weisung 

Die Kraft, die von Christus auf uns, auf unseren Leib ausstrahlt, ist nun zwar 
wesentlich und zunächst die Wirkung seiner Seele; diese wirkt aber durch den Leib. 
Und ebenso wirkt der Leib Christi zunächst auf unsere Seele, aber über die Seele 
auch auf unseren Leib, auf seine Willfährigkeit und Behendigkeit zu allem Guten, 
insbesondere auch auf seine Opferbereitschaft. Das kann man nun auch im einzelnen 
durchdenken, indem man betet: Sein Haupt wirke auf mein Haupt! Sein Herz wirke 
auf mein Herz! Seine Hände mögen wirken auf meine Hände! Seine Füße mögen 
wirken auf meine Füße! Man darf Christus sogar seine besonderen leiblichen Mängel 
hinhalten, um sie der erlösenden Kraft seines gemarterten Leibes auszusetzen. Wird 
nicht gerade hierin unser Leib in besonderer Weise ein Nachbild des leidenden und 
sterbenden Herrn werden können, so daß man die Wunden des eigenen Leibes als 
Wundmale des Herrn selbst spürt? Solche und ähnliche Gedanken können der Medi- 
tation •Leib Christi, erlöse mich!" vorausgehen. 

In der Meditation selbst soll man sich aber über die Reflexion erheben und das 
Bewußtsein vom Verstand auf das Herz, schließlich auf den ganzen Menschen erwei- 
tern. Alles, was über die Erlösung des Menschen durch den Leib Christi gedacht 
werden kann, muß nun zu einer überrationalen Hingabe führen: der Leib Christi 
kann nicht nur in der sakramentalen Kommunion genossen, sondern auch in der gei- 
stigen Kommunion gewissermaßen eingeatmet werden. Wer z. B. 10 Minuten lang 
seine Hände, wörtlich gemeint, der bildenden Wirksamkeit der Hände Christi hin- 
gibt, wird so bald nichts Böses mit ihnen tun können. Wahrscheinlich sind hier der 
Möglichkeiten so viele, wie wir gläubige Christen sind, und der Gedanke •Leib 
Christi, erlöse mich!" ist unendlicher Wirksamkeiten fähig. Heiligung (so könnte 
man etwa sagen) ist wesentlich Einstrom von oben; Erlösung ist Loslösung von dem 
aus der Vergangenheit her wirkenden Bösen, Ersetzung eines Todgeweihten durch 
Ewig-Lebendiges, nicht nur im Bewußtsein, sondern im ganzen Sein, also auch leib- 
lich. In der Meditation handelt es sich um die innere Aneignung, um die geistige 
Kommunion, um die bewußte Arbeit an dem Zustand, in dem wir Christus recht auf- 
nehmen können. 

•Blut Christi, tränke midi!" Damit man dieses Anliegen recht im Herzen bewege, 
ist es nötig, zwischen Leib und Blut zu unterscheiden. Christus hat die heilige Eucha- 
ristie unter zweifacher Gestalt eingesetzt und uns zum Genüsse seines Leibes und 
seines Blutes gesondert eingeladen. Nun wissen wir zwar aus dem Glauben, daß wir 
mit der heiligen Hostie, mit dem Leibe des Herrn zugleich auch sein heiliges Blut 
empfangen. Damit ist sicherlich objektiv die Wahrheit gesagt, aber ohne sich die 
Verschiedenheit der Wirkungsweisen von Leib und Blut vorzustellen, kann man mit 
dem dritten Anliegen der Formel meditativ nicht umgehen. Den erwähnten Unter- 
schied erkennt man am ehesten durch die Betrachtung des menschlichen Leibes selbst, 
der auch stets und überall das Blut in sich birgt und ohne das ihn durchströmende 
Blut nicht bestehen könnte. Es ist gut, soweit es ohne physiologische Sonderkenntnisse 
möglich ist, Vorstellungen darüber zu gewinnen, was das Blut im Leibe und im Ver- 
hältnis zum Leibe seinem Wesen nach ist. Es kommt hier darauf an, unser alltäg- 
liches Wissen darüber zu beleben und dann aus dem nur natürlichen Bereich auf den 
ganzen Menschen unter Einschluß des übernatürlichen Lebens anzuwenden. 

Der Leib Christi erlöst uns von dem Leibe des Todes; das Blut Christi belebt uns, 



Einübung und Weisung 141 

damit wir nun dem Zukünftigen besser dienen können. Das Gebet verwendet den 
Ausdruck •tränken". Wie belebt sich eine ausgedörrte Pflanze, wenn sie das ihr 
nötige Wasser erhält! Wie lebt der ganze Mensch auf, der, ausgedürstet, •nicht mehr 
konnte" und nun seinen Durst löschen kann! So gibt es auch einen Durst nach dem 
ewigen Wasser, so einen Durst nach dem • Blute Christi. Solche Gedanken sollten 
zunächst ruhig, gründlich bedacht werden; sie bereiten die Meditation vor. 

Dann aber kommt alles auf die persönliche Anwendung an; man soll sich, wie 
vordem, der Wirksamkeit Christi überlassen. Es muß also der Durst nach dieser 
Wirksamkeit bewußt gemacht und, nach Möglichkeit, in beharrlicher Besinnung ver- 
stärkt werden. Dann kann man das Blut des Heilandes, das ja wie sein Leib sich 
jederzeit mitzuteilen bereit ist, aufzunehmen trachten. Theologische Erwägungen 
und Spekulationen, die immer nur die Lehre des sich offenbarenden Gottes, nicht 
das göttliche Leben selbst vermitteln, muß man hier hinter sich lassen; es kommt auf 
die persönliche Begegnung mit dem Gottmenschen, auf die Durchdringung unseres 
Lebens durch Christus an; diese kann sogar Wirklichkeit werden, wenn dem Begna- 
deten selbst die Möglichkeit des zureichenden Ausdrucks fehlt. Der Wirklichkeit des 
Blutes Christi muß man sich hingeben, ohne ein anderes Anliegen zu haben, als daß 
es in uns einströme, selbstlo.s, wie das Okular eines Teleskopes, das den Strahl eines 
Sternes aufnimmt. In der Hingabe liegt das, was der Mensch zum •Tränken" dazu 
tun kann; er kann aber in Augenblicken der Begnadung das Getränktwerden auch 
erfahren, und diese Erfahrung braucht nicht auf die sakramentale Kommunion be- 
schränkt zu bleiben; jeder darf ihr durch meditative Bemühung vorzuarbeiten suchen. 
Jede der zehn Gebetsanliegen der zur Rede stehenden Formel gleicht einem Brun- 
nen; aus jedem kann man für sich Wasser schöpfen, und man vermag es um so 
besser, je tiefer man Wesensruhe gewinnt und in der jeweils angedeuteten Wahr- 
heit, nicht etwa vornehmlich in Gefühlen, lebt. Die Wendung zur •Seele", die Wen- 
dung zum •Leibe" und die Wendung zum •Blute" Christi wollen Verschiedenes 
aufrufen und erschließen; es handelt sich nicht um •lyrische" Wiederholung frommer 
Regungen, sondern um unterschiedliche Nutzung verschiedener göttlicher Wirksam- 
keiten. Dem hat stets sowohl die Vorbereitung wie die Meditation selbst zu ent- 
sprechen. 

•Wasser der Seite, wasche midi!" Auch diese Bitte bezeichnet ein neues, ein be- 
sonderes Anliegen, dessen Wesentliches in den vorhergehenden nicht aufgerufen 
wird. Das Wasser ist einst aus Christi Seitenwunde geflossen, auch ein lebendiges 
Zeichen seines göttlichen Opferwirkens. Hier wird mit ihm vornehmlich die Vor- 
stellung der reinigenden Kraft verbunden. Diese Vorstellung sollte nicht nur dem 
einst auf Golgotha Geschehenen gelten; der Leib Christi opfert sich fortwirkend; 
das Blut Christi strömt fortwirkend; das einmal und einst auf Erden Geschehene hat 
eine ewig weiterwirkende Form gefunden. So strömt auch im Geiste, d. h. in der 
Spendung des Heiligen Geistes, das Wasser der Seite Christi fortwirkend. Dieses 
Wasser möge mich waschen! Es liegt nahe, hier besonders an das reinigende Wasser 
der Taufe zu denken. •Wasser der Seite Christi, wasche mich!" erscheint von da aus 
als Erneuerung des Taufgelübdes. Da wir uns aber immer wieder mit der Sünde 
verunreinigen, bedürfen wir auch immer wieder der Reinigung. Ununterbrochen 
strömt dieses Wasser, um uns gereinigt mit fortzutragen ins Ewige Leben. • Nach 



142 Einübung und Weisung 

solchen und ähnlichen vorbereitenden Gedanken beginnt die eigentliche Meditation. 
Man stelle sich einfach, glaubend, geöffnet, hoffend unter das Kreuz, das, solange 

zu Erlösendes, zu Tränkendes, zu Waschendes vorhanden ist, immer noch steht. Jedes 
Bild des Kreuzes, in Kirche und Kapelle, am Wegrand oder im einzelnen Hause, 
deutet auf das immer noch aufgerichtete Kreuz Christi, an dem Er sich •unblutiger- 
weise" weiterhin opfert. Jeder darf unter dieses Kreuz treten; jeder darf, jeder 
sollte es so offen und hingebungsvoll betrachten, wie es nur möglich ist. Unendliches 
ist hier zu schauen und zu empfangen. Im Zusammenhang der vorgeschlagenen 
Meditation ist es wesentlich, die bloße Vorstellung von Waschen und Gewaschen- 
werden unter sich zu bringen (nicht auszuschalten!) und deren geistige Wirklichkeit 
zu suchen. Es steht nicht in des Menschen Macht, das innere Fühlen dieser Wirksam- 
keit zu erzeugen • das ist Gnade; er darf aber wissen, daß sich dieses Fühlen und 
Verkosten, von dem die Heiligen sprechen, nicht als ausschließlicher Sinn, aber als 
Geschenk der Gnade in dem Anliegen •Wasser der Seite, wasche mich!" einstellen 
kann, und daß es die Bürgschaft dafür wäre, daß die Meditation von menschlicher 
und von göttlicher Seite vollendet ist. 

•Leiden Christi, stärke mich!" So lautet das fünfte Anliegen. Das Leiden Christi 
wird in ihm, mit Recht, als in sich selbst bestehende Wirklichkeit und Kraftquelle 
angesprochen. Das Leiden Christi war nicht nur, sondern ist, und es ist nicht nur, 
weil es war, sondern weil es fortwährt. Das Leiden Christi naht uns wesentlich in 
zweifacher Gestalt: wir können an das denken, was Christus auf Erden einst für uns 
gelitten hat, und wir können uns vorzustellen suchen, was Er danach und gegen- 
wärtig in uns leidet. Zu dem Ersten leiten uns viele religiöse Übungen an; auf das 
Zweite deuten die Beleidigungen hin, die Gott und Christus durch die Menschheit 
zugefügt wurden und werden. Auch der hl. Paulus denkt daran, wenn er schreibt: 
•Ich freue mich in den Leiden für euch und ersetze an meinem Fleische, was an dem 
Leiden Christi für seinen Leib, welcher die Kirche ist, mangelt" (Kol 1, 24). Wer mit 
den Worten •Leiden Christi, stärke mich!" meditativ umgehen will, muß sich aber 
dieses Leiden zureichend vergegenwärtigen, muß es mit seinem gläubigen Verstehen 
zu erfassen streben. Als Folge davon ergibt sich von selbst, daß Christi Leiden als 
Quelle der Kraft gedacht wird. 

In der Meditation handelt es sich nun darum, die eigene Seele der vorgedachten 
Wahrheit zu eröffnen und sich von ihr ergreifen zu lassen, und dies geschieht wieder 
durch die ungestörte Betrachtung und Hingabe. Das •stärke mich!" braucht dabei auf 
die Dauer kaum eigens bedacht zu werden; die Stärkung ereignet sich in jedem Her- 
zen, das sich hingebender Betrachtung des Leidens Christi weiht, von selbst. Und 
auch das wird niemandem, der dieses vollbringt, zweifelhaft sein, wozu die Stärkung 
gesucht und gegeben wird; sie wird gesucht und gegeben für das Tragen unseres Le- 
benskreuzes, für das Erfüllen des Willens Gottes, für das Mit-Leiden im Sinne des 
angeführten Pauluswortes. Unser Anliegen soll in der Meditation die Seele nicht 
nur als Gedanke und Gefühl in gewohnter Art eben nur so dahinziehen, sondern die 
Seele ausfüllen. Die sonst weiterstürmenden Regungen sollen sich sammeln und die 
Kraft der Aufnahme für die einströmende Kraft Gottes verstärken. Dazu ist, wie 
immer, erhöhte Sammlung notwendig. Was man sonst vielfältig ausgebreitet und 
zerstreut weiß, denkt, fühlt, soll möglichst wie viele Rinnsale in einem Brunnen ge- 



Einübung und Weisung 143 

sammelt werden. Freilich kann der Mensch die Stärkung durch das Leiden Christi 
nur vorbereiten und erbitten, nicht seinerseits verwirklichen. Aber seine Mitarbeit 
in der Weise seiner natürlichen Kräfte ist erfordert. 

Seele, Leib und Blut des Gottmenschen mögen das menschliche Wesen erfüllen! 
Das Wasser Seiner Seite möge die verderbliche Nachwirkung des Vergangenen til- 
gen! Sein heiliges Leiden möge uns die Kraft geben, in Zukunft Seinem Auftrag 
entsprechend besser zu leben! In den fünf Bitten wird ein geschlossener Kreis abge- 
schritten. 

So ist es sinnvoll, daß den fünf Bitten eine zusammenfassende, abschließende folgt, 
die sich nun unmittelbar an die Person des Gottmenschen wendet: •Gütigster Jesus, 
erhöre mich!" Diese Bitte fügt zum Inhalt der vorangegangenen nichts Neues hinzu. 
Sie bekräftigt, und man kann in sie die vorherigen Anliegen alle hereinnehmen. 
Auch dieses kann und sollte geschehen, ohne daß man in gewohnter Art forteilt. 
Auch auf der Zusammenfassung kann der Blick verweilen. Das Verweilen ist es ja, 
worauf es bei jeder meditativen Betrachtung wesentlich ankommt. In der Ruhe des 
Herzens, des Geistes kann manches erblühen, was schwerlich je in uns einzieht, wenn 
wir nur das Richtige oder Wahre verstandesmäßig denken und glauben. Wer will, 
kann an dieser Stelle über die Güte Jesu nachsinnen, wozu das Evangelium, die Ge- 
schichte der Kirche und auch das eigene Leben jedes Menschen geradezu unüber- 
schaubaren Stoff bietet. Es ist somit möglich, den fünf Meditationen in entsprechen- 
der Art eine sechste folgen zu lassen. Wesentlich im Zusammenhang des Ganzen ist 
an der sechsten Zeile indessen, daß sie den Gehalt der vorausgegangenen zusam- 
menfaßt. 

Das ist der erste Teil der Meditationsformel. Daß an ihrem Ende, unerwartet und 
wunderbar wie plötzlich durch Wolken brechendes Sonnenlicht, der persönliche An- 
ruf steht, nachdem fünfmal nur eine, wenn man so sagen darf, Teilwirksamkeit 
Christi angerufen wurde, das ist nun über alles Begreifen beglückend. 

Bevor nun vom zweiten Teil der Formel die Rede ist, möge man bedenken: nicht 
eine einzige unterscheidende Beschreibung trifft hier das Wesen vollständig. Das 
kann nicht anders sein, da alle • Einzelheiten ineinander übergehen. Es ist nicht der 
Sinn dieses Gebetes, theologische Wahrheiten begrifflich zu präzisieren. Daher kann 
stets alles auch anders, nämlich von anderen Gesichtspunkten gesehen und entspre- 
chend gesagt werden. Dies vorausgeschickt gilt dann aber doch: der erste Teil der 
Meditationsformel handelt wesentlich von Gegenwärtigem, bzw. von der Vergan- 
genheit bis zum Augenblick der Gegenwart hin; der zweite handelt wesentlich vom 
Schicksal und vom Bestehen der Zukunft. Die einzelnen Sätze des zweiten Teils sind 
infolgedessen nicht so konkret wie die ersten fünf Bitten; es wird mehr in allgemeiner 
Art die Hilfe Christi angerufen, aber auch die nun folgenden Bitten können jeweils 
einzeln als Meditationsformeln gebraucht werden. 

•Verbirg in Deine Wunden mich!" In die Wunden des auf Golgotha Gekreuzig- 
ten kann sich der Mensch nicht bergen. Es wäre auch nicht gut, hier nur bildlich, •in 
übertragenem Sinne" zu denken; dann fehlte dem Gedanken die volle Wirklichkeit, 
die immer Voraussetzung des rechten Meditierens ist. Solange aber Leiden Christi 
vorhanden ist, solange sind auch seine Wunden da, und von diesen, den wirklichen, 



144 Einübung und Weisung 

mag man sich ein Bild machen und dieses als Eingang der meditativen Hingabe 
nutzen. 

Christus hat einst gesagt, er habe gern Jerusalem bei sich bergen wollen •wie eine 
Henne ihre Küchlein" (Mt 23, 37). Hiermit hat Er selbst das Recht gegeben, seine 
Gestalt groß und umfassend zu denken. Und es ist möglich und berechtigt, die Wun- 
den des allwaltenden Christus als etwas Bergendes, wirklich und wörtlich auf die 
ganze eigene Existenz beziehbar, vorzustellen. Denkt und fühlt man hier konkret • 
und niemals sollte bloßes Gefühl in der Meditation walten •, so kann man sich nicht 
in allen Wunden Christi geborgen vorstellen, sondern nur in einer. Mir wurde erst 
später und dann ganz deutlich, daß ich immer an die Seitenwunde gedacht hatte; 
doch kann dies wohl jeder halten, wie es ihm persönlich gemäß ist. Jedenfalls muß 
das Anliegen des Geborgenwerdens erst klar bedacht sein, ehe die Hingabe an die 
Wahrheit einsetzt. In der meditativen Betrachtung soll und kann sich die Hingabe 
dann vertiefen und eine angemessene Zeitlang die Seele, den Geist erfüllen. Sie kann 
zu innerem Trost im Sinne des gnadenhaften Erfüllens hinführen; doch ist dies 
immer Geschenk, kein unmittelbar anzustrebendes Ziel. 

Die Bitte •Verbirg in Deine Wunden mich!" ähnelt den fünf Bitten der ersten 
Strophe dadurch, daß auch sie auf ein ewig-gegenwärtiges Sein bezogen werden 
kann; denn die Wunden sind, so wie die Seele, der Leib, das Blut, das Wasser der 
Seite und das Leiden Christi • sind. Noch im Himmel, am Leib des Verklärten, 
währen sie, umgestaltet in kostbare, leuchtende Gefäße. Die folgenden vier Bitten 
sind in dieser Art auf kein bestimmtes Sein beziehbar; ruhevoller Umgang mit jeder 
einzelnen ist zwar auch möglich; eine Meditation in der Art der bis hierher bespro- 
chenen ist indessen kaum aufzubauen. Die letzten vier Bitten können daher mit weni- 
ger Worten als die vorigen besprochen werden. 

•Von Dir laß nimmer scheiden mich!" • Es waltet hier die Vorstellung des von 
Christus Weggezogenwerdens. Tatsächlich sind wir ja immer in Gefahr, durch un- 
sere schwache Natur, durch die Welt, durch den Versucher dem Herrn entfremdet, 
ja untreu zu werden. Ohne die haltende Gnade zieht es uns in einem fort von der 
schützenden und bergenden Seite Christi weg. Dieser Vorstellung arbeitet die Medi- 
tation dadurch entgegen, daß der Beter Christi Hand ergreift und sich an ihn fest- 
klammert, als ob er in einem fort sagen wollte: Halte mich, bis er ,weiß': Er hält 
mich und läßt mich nicht, solange ich bitte: •Von Dir laß nimmer scheiden mich!" 

•Vor dem bösen Feinde beschütze mich!" Hier gilt das Nämliche. Auch hier durch- 
dringt sich Willensentschluß mit der Bitte um göttliche Hilfe im Lebenskampf. Man 
soll niemals in der Meditation negative Gedanken oder Vorstellungen verwenden. 
Der •böse Feind" darf, auch wenn es im Willen zur Abwehr geschieht, kein Medi- 
tationsgegenstand sein. Der Erzengel Michael dürfte es sein, der den Drachen be- 
siegt, niemals der Drache selbst... 

•In der Todesstunde rufe mich!" Diese Worte setzen das einmal angeklungene 
Anliegen fort und führen es bis zu seiner äußersten Zuspitzung. Es geht um Tod und 
Leben, um eine letzte, unwiederholbare Entscheidung. Wie sich Christus in unserer 
Todesstunde zu uns stellen wird, das ist, trotz unseres Eifers, in die Hand Christi 
gelegt. Denn wir bleiben •unnütze Knechte". Der Himmel kann nie im mensch- 
lichen Sinn verdient, sondern nur erbeten werden. Darum unsere Bitte: •In der 



Einübung und Weisung 145 

Todesstunde rufe midi!" Die Bitte ist immer aktuell, weil wir ständig in Todesgefahr 
leben. Der Meditierende ruft die Situation der Entscheidung in sich wach, oder löst 
die Angst durch vertrauensvolle Bitten, je nach seiner persönlichen Lage. 

•Und laß dann zu Dir kommen midi!" Auch hier ist Ähnliches zu bedenken. Die 
Worte sind eine Bitte, die gefühlswarm und willensstark vorgebracht werden darf. 
Sie erwecken die Vorstellung des Hingezogenwerdens oder des Hineilens in die ber- 
gende Hut, so wie ein verängstigtes Kind den ausgebreiteten Armen seiner Mutter 
zuflieht. Es ist ein Zur-Ruhe-Kommen, ein Ende. Friede und Freude! 

Ersichtlich sind die fünf Anliegen des zweiten Teils mehr auf die Zukunft ge- 
richtet als die des ersten. Eine Ausnahme stellt nur die erste (•Verbirg in Deine 
Wunden mich!") dar; diese Bitte ist Übergang vom ersten zum zweiten Teil und 
könnte in diesem an keiner anderen Stelle stehen als am Beginn. Auch der Abschluß 
der Gesamtformel (•Auf daß mit allen Heiligen Dich ich loben möge ewiglich!") 
kann sinnvollerweise eher gebetet als meditiert werden, weil sein Inhalt ein Zuende- 
gekommenes bedeutet, die Vorstellung des Zieles, der Fülle wachruft, das uns noch 
nicht gegeben ist, da wir noch Kämpfende und Ringende und noch unterwegs sind. 
Man kann über die •letzten Dinge", über alles Eschatologische, soweit durch Chri- 
stus und die Kirche Gewißheit darüber besteht, meditieren, aber nicht über etwas 
nicht Gewisses, und was in Zukunft mit dem einzelnen Menschen geschieht, steht 
nicht in dessen Wissen. Zur Meditation im eigentlichen Sinne vdes Wortes ist somit 
der erste Teil der Formel mehr geeignet als der zweite. Und dem persönlichen Anruf 
der sechsten Zeile entspricht die Zukunfts-Hoffnung der zwölften (und dreizehnten). 
Die Formel ist ein Wundergebild. Dieses kann sich aber nur der tätigen Betrachtung, 
niemals bloß theoretischer Würdigung erschließen. Und wie soll man mit der Formel 
umgehen? 

Es wird bei den einzelnen Menschen ganz verschieden sein, wie lange sie die Auf- 
merksamkeit bei einem einzelnen der in dem Gebet enthaltenen Gedanken zu halten 
vermögen. Nachhelfen kann man jeweils durch die Vorstellungen und Gedanken, 
die der Meditation voranzugehen haben, also auch zu ihrer Belebung wieder heran- 
gezogen werden können. Wir sind heute allermeist nur einer gewissen Konzentration 
auf irdische Belange, etwa im Berufsleben, nur einer gewissen Aufmerksamkeit in 
Kirche oder Kapelle fähig, nicht der Sammlung, die wir, ohne äußere Hilfe, durch 
Eigentätigkeit aufbringen müssen. Gerade deswegen ist jede Bemühung in dieser 
Richtung gut. Jeder Kampf gegen die Zerstreuung ist in dieser mit teuflischer Macht 
zerstreuenden Zeit wichtig. Und wenn man nie dahin käme, auch nur die zwölf 
Zeilen der Formel zu beten, ohne daß ein Zwischengedanke kommt. 

Es gibt daher hier keine allgemeine Weisung und auch kein Mindestmaß, das er- 
reicht werden müßte. Allgemein darf gesagt werden: Man verweile bei den ein- 
zelnen Sätzen so lange, aber auch nur so lange, wie es ohne Gewalt möglich und wie 
es spürbar fruchtbar ist. Während also der eine durch Tage hin mit einer einzelnen 
Bitte umgehen kann, wird ein anderer immer wieder alle zwölf Zeilen auf einmal 
vornehmen müssen (und dürfen). Der eine wird auch diesem, der andere jenem An- 
liegen von den zehn, die es im ganzen sind, mehr und leichter entnehmen können. 
Dem kann man nachgeben. Denn es handelt sich nicht um Training und Geistesakro- 



146 Literaturberidit 

batik, sondern um Fruchtbarkeit, und diese ist je bei den einzelnen bereits in den 
Voraussetzungen verschieden. 

Niemals sollte der meditative Umgang mit der Formel zu ihrer Auflösung führen. 
Wie viel man sich mit den Teilen befassen mag, immer wieder fasse man zusammen 
und gehe das Ganze durch! Es ist, wie dargetan, ein Organismus, dessen Teile zu- 
sammengehören. Man wird aber erfahren, daß das Ganze lebendiger wirkt, wenn 
man die Kraft des Betens, der Hingabe mit Sammlung an den Einzelteilen geübt hat. 
Menschliches Tun bereitet zwar den Einstrom der Gnade stets nur vor; aber es be- 
reitet ihn eben auch vor. • •Schaffet, daß ihr selig werdet..., denn Gott wirkt in 
euch!" 

Zum Abschluß: Da der erste Teil der Formel offenbar mehr der Gegenwart, der 
zweite offenbar mehr der Zukunft gilt, ist in ihr das gleiche Strukturgesetz wirksam, 
das sich auch bei der Anrufung der Mutter Gottes im Rosenkranz zeigt: •Bitte für 
uns, jetzt und in der Stunde unseres Todes!" • •Seele Christi, heilige mich, Leib 
Christi, erlöse mich, Blut Christi, tränke mich, Wasser der Seite Christi, wasche mich, 
Leiden Christi, stärke mich!", das alles ist •jetzt". •Verbirg in Deine Wunden mich, 
von Dir laß niemals scheiden mich, vor dem bösen Feinde beschütze mich, in der 
Todesstunde rufe mich, und laß dann zu Dir kommen mich!", das ist, zusammen- 
gefaßt gesagt, •in der Stunde unseres Todes". Mögen wir, mit allen Heiligen, Gott 
in Ewigkeit loben dürfen! 




