EINUBUNG UND WEISUNG

Seele Christi, heilige mich!

Vom Umgang mit einer Meditationsformel

Von Dr. Bernhard M ar tin, Kassel-Wilhelmshohe

Seele Christi, heilige mich,

Leib Christi, erlose mich,

Blut Christi, trinke mich,

Wasser der Seite Christi, wasche mich,
Leiden Christi, stirke mich,

Giitigster Jesus, erhére mich!

Verbirg in Deine Wunden mich,

Von Dir laf niemals scheiden mich,
Vor dem bésen Feinde beschiitze mich,
In der Todesstunde rufe mich,

Und lafl dann zu Dir kommen mich,
Auf daf8 mit allen Heiligen Dich

Ich loben moge ewiglich!

Dieses altehrwiirdige Gebet ist weit bekannt und weit genutzt; es wird von Un-
gezdhlten gebetet und, als Lied, gesungen; es hat unabschitzbaren Segen gestiftet
und wird ihn weiterhin stiften. Es liegt in ihm eine verborgene Kraft, die auf jeden
wirken kann, der sich ihm itberlafit, auf jeden, der sich seiner Wort- und Wahrheits-
folge empfanglich hingibt. Wie das Vater-Unser, wie alle inspirierten Gebete den
nahren, der in ihren Strom, in ihr Stromen, eintaucht, so nahrt auch dieses Gebet, und
zwar auch solche, die sich nicht viele Gedanken dartiber machen und sich nur einfach
glaubig der Verheiflung iiberlassen, die die Kirche an sein Verrichten gekniipft hat.

Mit diesem Gebet ist aber noch etwas anderes méglich als der gewohnte Gebets-
umgang, bei dem man die Worte, laut oder leise, im Rhythmus des iiblichen Denkens
an sich voritberziehen oder sich von ihnen erfiillen 1aft; es kann auch als Medita-
tionsformel gebraucht werden; es ist méglich und gut, sich in seine einzelnen Teile
betrachtend zu versenken, in ihnen oder mit ihrer Hilfe innerlich zu atmen und des
ihm innewohnenden Segens noch in anderer Weise teilhaftig zu werden als durch das
blofRe Beten der Art, wie man gewdhnlich betet. Von dem Umgang mit den Gebets- -
worten als mit einer Meditationsformel soll im folgenden die Rede sein.

Zunichst ist es gut, sich den Aufbau der Formel deutlich zu machen. Das Gebet hat
zwei Teile, die sich in mehr als einer Hinsicht voneinander unterscheiden.

Die ersten finf Zeilen bringen fiinf Anrufe (an die Seele, an den Leib, an das
Blut, an das Wasser der Seite und an das Leiden Christi); ihnen folgt in der sechsten
gewissermaflen zusammenfassend der Anruf an Jesus selbst und personlich, die Bitte
um Erhorung des bis dahin Vorgebrachten. Diese sechs Zeilen bilden den ersten, in
sich geschlossenen Teil.

Der zweite ist genau entsprechend gebaut. Er bringt wiederum fiinf Anrufe, die
aber diesmal nicht einer, wenn man es so nennen darf, Teilwirksamkeit Christi gel-



138 Einiibung und Weisung

ten, sondern sich unmittelbar an seine Person wenden; fiinfmal wird Jesus selbst um
Hilfe gebeten; die Genitive der ersten fiinf Zeilen sind hier ersetzt durch unmittel-
bare Berufung auf Jesus; Abschlufl ist diesmal die hymnisch ausgesprochene Zu-
kunftshoffnung, der Betende méchte in Ewigkeit Gott im Chor aller Heiligen dienen
diirfen.

Im ganzen hat die Formel duflerlich dreizehn Zeilen, aber die letzten zwei driicken
nur einen Gedanken aus; von innen gesehen hat die Formel daher nur zwélf Zeilen;
sie ist AuBerlich und innerlich, zweistrophig aufgebaut. Dieses nimmt man am besten
nicht nur fliichtig zar Kenntnis, sondern eignet es sich wesentlich an. Dann hat man
zum Ganzen das sachlich-wirkliche Verhiltnis, das ein Architekt zu einem von ihm
durchschauten Bauwerk besitzt, das er ja viel besser versteht als der gewdhnliche
Mensdch, der einen gestalteten Raum nur ,erlebt®, ohne seine Form, ohne also auch
das Wesen ganz zu ergriinden.

Wohl ist es wahr, dal man ein Ganzes immer besser durch Kenntnis der Tiefe ver-
steht; es ist aber auch wahr, dafl man Teile immer besser durch Kenntnis des Ganzen
versteht, dann nimlich, wenn es sich um einen Organismus handelt, und ein Organis-
mus, ein geistiger, liegt in dem zur Rede stehenden Gebete vor. Man kann es in seiner
Woeise inspiriert nennen, und diese seine Inspiration ist, von einer Seite, an dem ge-
zeigten Bau des Ganzen ersichtlich.

Doch mit solchen Hinweisen ist nur Vorbereitendes gesagt; denn Meditieren heifit,
nicht blof sich iiber etwas Gedanken machen, sondern sich einer Wesenswirkung hin-
geben. Meditieren heifit auch nicht, den Gedanken eines andern folgen, sondern
selber geistig handeln; das Gebet ,Seele Christi, heilige mich!“ ist somit nicht selbst
eine Meditation, sondern eine Meditationsformel; diese kann ein Meditierender und
nur ein solcher zur Meditation machen; fiir alle anderen bleibt sie Formel oder Ge-
betsvorlage. Doch nun zum Einzelnen!

~Seele Christi, heilige mich!“ Mit diesen Worten, dieser Wahrheit, diesem An-
liegen gilt es, sich zunichst allein und moglichst gesammelt zu befassen. Es ist gut,
sich von der Seele Christi und auch vom Wesen der Heiligkeit Vorstellungen oder
Gedanken zu bilden. Da es sich aber beim Meditieren nicht um Zuwachs an Kennt-
nissen, sondern um Wesenswirksamkeit handelt, sind hier keineswegs detaillierte
theologische Vorkenntnisse vonndten; notig ist nur, dal man keine falschen Vor-
stellungen und Gedanken einfiige; in dieser Gefahr wird aber niemand sein, der sich
in schlichtem, aufrichtigem Glauben veranlafSt sieht, um Heiligung durch die Seele
Christi zu bitten.

Die Seele Christi darf man wohl als seinen Wesenskern bezeichnen, als Mitte sei-
ner erlésenden und heiligenden Wirksamkeit, der wir auch mit dem Gedanken Seines
heiligsten Herzens zu nahen suchen. Dieser Wesenskern mége in den unseren herein-
wirken, moége uns heiligen, d. h. an seinem Wesen teilnehmen lassen! Das ist ein
jedem Gldubigen geldufiger Gedanke, den wir oft, besonders beim Empfang der
heiligen Kommunion in uns zu beleben suchen. ,,Geistige Kommunion® aber ist jeder-
zeit und {iberall méglich. Die Seele Christi ist fir uns immer erreichbar; sie kann
stets an jedem Ort um Einwirkung, um Erféllung gebeten werden. .

Nachdem man sich die Seele Christi so klar und leuchtend wie nur méglich vorge-
stellt hat, kommt nun alles darauf an, dal man das ,heilige mich!“ nicht nur mit



Einiibung und Weisung 139

dem Verstand, erst recht nicht nur gefithlsmifig sage, sondern dafl man sich Gber
alles Sagbare erhebe und oberhalb aller Worte mit Herz und Geist der von der Seele
Christi ausgehenden Heiligung iiberlasse. Wie man sich, erkithlt, plotzlich herschei-
nenden wirmenden Sonnenstrahlen iiberldafit! Wie man sich, ermiidet, einem guten
Lager anvertraut! Wie man sich, nach langem Harren, der Gegenwart eines gelicbten
Menschen freut. Da werden auch nicht mehr Vorstellungen und Gedanken bendtigt,
sondern Wesen gibt sich an Wesen hin. Was Hingabe, Hingabe des eigenen Wesens,
der eigenen Seele, des eigenen Herzens an die Seele Christi besagt, kann nicht mehr
zureichend beschrieben, sondern nurmehr erfahren werden. Hier ist das Feld der
Ubung, der Ubung der Krifte des Herzens, die von keinen verstandesmifligen Uber-
legungen ersetzt werden kénnen.

In der Wirklichkeit, von der die erste Zeile der Formel spricht, kann man also ver-
harren, mit Ruhe, und diese Ruhe ist der Schliissel, der ihr Geheimnis erschliefit, das
sich durch die Worte nur andeutet. In dieser Hingabe an den Reichtum des inneren
Lebens Christi, an die Fiille seines stromenden Lebens, seiner Reinheit, seiner De-
mut, seiner Geduld, seines Starkmutes, seiner Liebe und Barmherzigkeit wird die
eigene Seele mit Reinheit und Demut und Geduld und Starkmut und Liebe und
Barmherzigkeit, kurz mit Heiligkeit erfallt.

Aus einem einsichtigen Grunde wird die Seele Christi, nicht sein Gesamt-Wesen,
nicht seine Gesamt-Person, angerufen. Katholisches Denken ist ,realistisch“, und
mit Recht werden ,Seele®, ,Leib“, ,Blut“, ,Wasser® und ,Leiden® unterschieden.
Obwoh! von Christus im Grunde nur eine einzige Wirksamkeit ausgeht, besitzt diese
doch besondere Ziige (das eine weifle Licht und die verschiedenen Farben des Far-
benbogens!). Die Seele Christi ist es nun, von der wir in besonderer Weise die ,Hei-
ligkeit“ erbitten diirfen. Denn sie ist nicht nur mit der Fille geschaffener Gnaden an-
gefiillt, sondern auch mit der wesentlichen unerschaffenen Heiligkeit Gottes aufgrund
der Person-Einheit aufs innigste verbunden.

»Leib Christi, erlose mich!” Wiederum ist es zunichst gut, sich tiber Christi Leib
und auch iiber das Wesen der Erlosung glaubensmiflig gut begriindete Gedanken zu
machen. Hier ist vor allem die Inkarnation des Gottmenschen zu bedenken. Heilig
war und ist der Logos auch ohne seine Inkarnation; Kréfte der Heiligung sind Gott
auch schon vor dem ,Et incarnatus est” entstrémt. Die Erlésung des Menschen aber
ist durch die Inkarnation geschehen: Christus hat nicht nur eine menschliche Seele,
sondern einen menschlichen Leib angenommen. Er hat leiblich fiir uns gelitten, ist
leiblich fiir uns gestorben, ist leiblich aus dem Grabe erstanden. Hierher gehért alles,
was Christus im Leibe und durch den Leib gewirkt hat und noch wirkt. Denn Er
wirkt weiter bis ins Leibliche hinein. Jedes heilige MeRopfer, jedes Tabernakel ver-
kiindigt und vermittelt die bis in das Leibliche reichende Erloserwirksamkeit Christi.
Christus hat uns erlést und erlost uns — leiblich. In der heiligen Kommunion emp-
fangen wir seinen Leib, den ewigen, ewig-lebendigen, den Auferstehungsleib. Wir
tragen hienieden noch einen ,Leib des Todes“, wie Paulus ihn nennt; wir sollen aber
am ,Leben® des verkldrten Christus teilgewinnen. Was in der Auferstehung des
Fleisches dereinst vollendet wird, darf und soll schon hier auf Erden vorbereitet
werden.



14¢ Einiibung und Weisung

Die Kraft, die von Christus auf uns, auf unseren Leib ausstrahlt, ist nun zwar
wesentlich und zunichst die Wirkung seiner Seele; diese wirkt aber durch den Leib.
Und ebenso wirkt der Leib Christi zunichst auf unsere Seele, aber iiber die Seele
auch auf unseren Leib, auf seine Willfahrigkeit und Behendigkeit zu allem Guten,
insbesondere auch auf seine Opferbereitschaft. Das kann man nun auch im cinzelnen
durchdenken, indem man betet: Sein Haupt wirke auf mein Haupt! Sein Herz wirke
auf mein Herz! Seine Hinde mdgen wirken auf meine Hinde! Seine Fiifie mogen
wirken auf meine Fiifle! Man darf Christus sogar seine besonderen leiblichen Mangel
hinhalten, um sie der erldsenden Kraft seines gemarterten Leibes auszusetzen. Wird
nicht gerade hierin unser Leib in besonderer Weise ein Nachbild des leidenden und
sterbenden Herrn werden konnen, so dafl man die Wunden des eigenen Leibes als
‘Wundmale des Herrn selbst spiirt? Solche und dhnliche Gedanken konnen der Medi-
tation ,Leib Christi, erlose mich!“ vorausgehen.

In der Meditation selbst soll man sich aber iiber die Reflexion erheben und das
Bewufitsein vom Verstand auf das Herz, schliefllich auf den ganzen Menschen erwei-
tern. Alles, was iiber die Erlosung des Menschen durch den Leib Christi gedacht
werden kann, mufl nun zu einer iberrationalen Hingabe fihren: der Leib Christi
kann nicht nur in der sakramentalen Kommunion genossen, sondern auch in der gei-
stigen Kommunion gewissermaflen eingeatmet werden. Wer z. B. 10 Minuten lang
seine Hande, wértlich gemeint, der bildenden Wirksamkeit der Hinde Christi hin-
gibt, wird so bald nichts Boses mit ihnen tun kénnen. Wahrscheinlich sind hier der
Moglichkeiten so viele, wie wir glaubige Christen sind, und der Gedanke ,Leib
Christi, erlése mich!“ ist unendlicher Wirksamkeiten fahig. Heiligung (so konnte
man etwa sagen) ist wesentlich Einstrom von oben; Erlosung ist Loslésung von dem
aus der Vergangenheit her wirkenden Bosen, Ersetzung eines Todgeweihten durch
Ewig-Lebendiges, nicht nur im Bewufitsein, sondern im ganzen Sein, also auch leib-
lich. In der Meditation handelt es sich um die innere Aneignung, um die geistige
Kommunion, um die bewufite Arbeit an dem Zustand, in dem wir Christus recht auf-
nehmen koénnen.

»Blut Christi, tranke mich!“ Damit man dieses Anliegen recht im Herzen bewege,
ist es notig, zwischen Leib und Blut zu unterscheiden. Christus hat die heilige Eucha-
ristiec unter zweifacher Gestalt eingesetzt und uns zum Genusse seines Leibes und
seines Blutes gesondert eingeladen. Nun wissen wir zwar aus dem Glauben, dafl wir
mit der heiligen Hostie, mit dem Leibe des Herrn zugleich auch sein heiliges Blut
empfangen. Damit ist sicherlich objektiv die Wahrheit gesagt, aber ohne sich die
Verschiedenheit der Wirkungsweisen von Leib und Blut vorzustellen, kann man mit
dem dritten Anliegen der Formel meditativ nicht umgehen. Den erwdhnten Unter-
schied erkennt man am ehesten durch die Betrachtung des menschlichen Leibes selbst,
der auch stets und wberall das Blut in sich birgt und ohne das ihn durchstrémende
Blut nicht bestehen konnte. Es ist gut, soweit es ohne physiologische Sonderkenntnisse
moglich ist, Vorstellungen dariiber zu gewinnen, was das Blut im Leibe und im Ver-
hiltnis zum Leibe seinem Wesen nach ist. Es kommt hier darauf an, unser alltig-
liches Wissen dariiber zu beleben und dann aus dem nur natiirlichen Bereich auf den
ganzen Menschen unter Einschlufl des iibernatiirlichen Lebens anzuwenden.

Der Leib Christi erlost uns von dem Leibe des Todes; das Blut Christi belebt uns,



Einiibung und Weisung ‘ 141

damit wir nun dem Zukiinftigen besser dienen kénnen. Das Gebet verwendet den
Ausdruck ,trinken“. Wie belebt sich eine ausgedorrte Pflanze, wenn sie das ihr
nitige Wasser erhilt! Wie lebt der ganze Mensch auf, der, ausgediirstet, ,nicht mehr
konnte“ und nun seinen Durst loschen kann! So gibt es auch einen Durst nach dem
ewigen Wasser, so einen Durst nach dem — Blute Christi. Solche Gedanken sollten
zunichst ruhig, griindlich bedacht werden; sie bereiten die Meditation vor.

Dann aber kommt alles auf die personliche Anwendung an; man soll sich, wie
vordem, der Wirksamkeit Christi tiberlassen. Es mufl also der Durst nach dieser
Wirksamkeit bewufit gemacht und, nach Méglichkeit, in beharrlicher Besinnung ver-
starkt werden. Dann kann man das Blut des Heilandes, das ja wie sein Leib sich
jederzeit mitzuteilen bereit ist, aufzunehmen trachten. Theologische Erwagungen
und Spekulationen, die immer nur die Lehre des sich offenbarenden Gottes, nicht
das gottliche Leben selbst vermitteln, mufl man hier hinter sich lassen; es kommt auf
die personliche Begegnung mit dem Gottmenschen, auf die Durchdringung unseres
Lebens durch Christus an; diese kann sogar Wirklichkeit werden, wenn dem Begna-
deten selbst die Moglichkeit des zureichenden Ausdrucks fehlt. Der Wirklichkeit des
Blutes Christi mufl man sich hingeben, ohne ein anderes Anliegen zu haben, als daff
es in uns einstréme, selbstlos, wie das Okular eines Teleskopes, das den Strahl eines
Sternes aufnimmt. In der Hingabe liegt das, was der Mensch zum , Tridnken® dazu
tun kann; er kann aber in Augenblicken der Begnadung das Getrianktwerden auch
erfahren, und diese Erfahrung braucht nicht auf die sakramentale Kommunion be-
schrankt zu bleiben; jeder darf ihr durch meditative Bemithung vorzuarbeiten suchen.
Jede der zehn Gebetsanliegen der zur Rede stehenden Formel gleicht einem Brun-
nen; aus jedem kann man fiir sich Wasser schépfen, und man vermag es um so
besser, je tiefer man Wesensruhe gewinnt und in der jeweils angedeuteten Wahr-
heit, nicht etwa vornehmlich in Gefiihlen, lebt. Die Wendung zur ,Seele“, die Wen-
dung zum ,Leibe“ und die Wendung zum ,Blute“ Christi wollen Verschiedenes
aufrnfen und erschlieflen; es handelt sich nicht um ,lyrische* Wiederholung frommer
Regungen, sondern uin unterschiedliche Nutzung verschiedener géttlicher Wirksam-
keiten. Dem hat stets sowohl die Vorbereitung wie die Meditation selbst zu ent-
sprechen.

»Wasser der Seite, wasche midhi!“ Auch diese Bitte bezeichnet ein neues, ein be-
sonderes Anliegen, dessen Wesentliches in den vorhergehenden nicht aufgerufen
wird. Das Wasser ist einst aus Christi Seitenwunde geflossen, auch ein lebendiges
Zeichen seines gottlichen Opferwirkens. Hier wird mit ihm vornehmlich die Vor-
stellung der reinigenden Kraft verbunden. Diese Vorstellung sollte nicht nur dem
einst auf Golgotha Geschehenen gelten; der Leib Christi opfert sich fortwirkend;
das Blut Christi stromt fortwirkend; das einmal und einst auf Erden Geschehene hat
eine ewig weiterwirkende Form gefunden. So strémt auch im Geiste, d. h. in der
Spendung des Heiligen Geistes, das Wasser der Seite Christi fortwirkend. Dieses
Wasser mége mich waschen! Es liegt nahe, hier besonders an das reinigende Wasser
der Taufe zu denken. ,Wasser der Seite Christi, wasche mich!“ erscheint von da aus
als Erneuerung des Taufgeliibdes. Da wir uns aber immer wieder mit der Siinde
verunreinigen, bediirfen wir auch immer wieder der Reinigung. Ununterbrochen
strémt dieses Wasser, um uns gereinigt mit fortzutragen ins Ewige Leben. — Nach



142 Einiibung und Weisung

solchen und dhnlichen vorbereitenden Gedanken beginnt die eigentliche Meditation.

Man stelle sich einfach, glaubend, gedffnet, hoffend unter das Kreuz, das, solange
zu Erlosendes, zu Triankendes, zu Waschendes vorhanden ist, immer noch steht. Jedes
Bild des Kreuzes, in Kirche und Kapelle, am Wegrand oder im einzelnen Hause,
deutet auf das immer noch aufgerichtete Kreuz Christi, an dem Er sich ,unblutiger-
weise® weiterhin opfert. Jeder darf unter dieses Kreuz treten; jeder darf, jeder
sollte es so offen und hingebungsvoll betrachten, wie es nur méglich ist. Unendliches
ist hier zu schaven und zu empfangen. Im Zusammenhang der vorgeschlagenen
Meditation ist es wesentlich, die blofe Vorstellung von Waschen und Gewaschen-
werden unter sich zu bringen (nicht auszuschalten!) und deren geistige Wirklichkeit
zu suchen. Es steht nicht in des Menschen Macht, das innere Fihlen dieser Wirksam-
keit zu erzeugen — das ist Gnade; er darf aber wissen, dafl sich dieses Fiihlen und
Verkosten, von dem die Heiligen sprechen, nicht als ausschlieflicher Sinn, aber als
Geschenk der Gnade in dem Anliegen , Wasser der Seite, wasche mich!“ einstellen
kann, und daf es die Biirgschaft dafiir wire, dafl die Meditation von menschlicher
und von gottlicher Seite vollendet ist.

»Leiden Christi, stdrke mich!“ So lautet das fiinfte Anliegen. Das Leiden Christi
wird in ihm, mit Recht, als in sich selbst bestehende Wirklichkeit und Kraftquelle
angesprochen. Das Leiden Christi war nicht nur, sondern ist, und es is¢ nicht nur,
weil es war, sondern weil es fortwihrt. Das Leiden Christi naht uns wesentlich in
zweifacher Gestalt: wir konnen an das denken, was Christus auf Erden einst fiir uns
gelitten hat, und wir kdnnen uns vorzustellen suchen, was Er danach und gegen-
wirtig in uns leidet. Zu dem Ersten leiten uns viele religiose Ubungen an; auf das.
Zweite deuten die Beleidigungen hin, die Gott und Christus durch die Menschheit
zugefiigt wurden und werden. Auch der hl. Paulus denkt daran, wenn er schreibt:
»Ich freue mich in den Leiden fiir euch und ersetze an meinem Fleische, was an dem
Leiden Christi fiir seinen Leib, welcher die Kirche ist, mangelt“ (Kol 1, 24). Wer mit
den Worten ,Leiden Christi, stirke mich!“ meditativ umgehen will, muf§ sich aber
dieses Leiden zureichend vergegenwirtigen, muf} es mit seinem gliubigen Verstehen
zu er{assen streben. Als Folge davon ergibt sich von selbst, dal Christi Leiden als
Quelle der Kraft gedacht wird.

In der Meditation handelt es sich nun darum, die eigene Seele der vorgedachten
‘Wahrheit zu eréffnen und sich von ihr ergreifen zu lassen, und dies geschieht wieder
durch die ungestérte Betrachtung und Hingabe. Das ,stirke mich!“ braucht dabei auf
die Dauer kaum eigens bedacht zu werden; die Stirkung ereignet sich in jedem Her-
zen, das sich hingebender Betrachtung des Leidens Christi weiht, von selbst. Und
auch das wird niemandem, der dieses vollbringt, zweifelhaft sein, wozu die Starkung
gesucht und gegeben wird; sie wird gesucht und gegeben fiir das Tragen unseres Le-
benskreuzes, fiir das Erfiillen des Willens Gottes, fiir das Mit-Leiden im Sinne des
angefithrten Pauluswortes. Unser Anliegen soll in der Meditation die Seele nicht
nur als Gedanke und Gefiihl in gewohnter Art eben nur so dahinziehen, sondern die
Seele ausfiillen. Die sonst weiterstiirmenden Regungen sollen sich sammeln und die
Kraft der Aufnahme fiir die einstromende Kraft Gottes verstirken. Dazu ist, wie
immer, erhohte Sammlung notwendig. Was man sonst vielfiltig ausgebreitet und
zerstreut weifi, denkt, fiihlt, soll méglichst wie viele Rinnsale in einem Brunnen ge-



Einitbung und Weisung 148

sammelt werden. Freilich kann der Mensch die Stirkung durch das Leiden Christi
nur vorbereiten und erbitten, nicht seinerseits verwirklichen. Aber seine Mitarbeit
in der Weise seiner natiirlichen Krifte ist erfordert.

Seele, Leib und Blut des Gottmenschen mdgen das menschliche Wesen erfillen!
Das Wasser Seiner Seite mége die verderbliche Nachwirkung des Vergangenen til-
gen! Sein heiliges Leiden mége uns die Kraft geben, in Zukunft Seinem Auftrag
entsprechend besser zu leben! In den fiinf Bitten wird ein geschlossener Kreis abge-
schritten.

So ist es sinnvoll, dafl den fiinf Bitten eine zusammenfassende, abschlieflende folgt,
die sich nun unmittelbar an die Person des Gottmenschen wendet: ,Gutigster Jesus,
erhére mich!“ Diese Bitte fiigt zum Inhalt der vorangegangenen nichts Neues hinzu.
Sie bekriftigt, und man kann in sie die vorherigen Anliegen alle hereinnehmen.
Auch dieses kann und sollte geschehen, ohne dafl man in gewohnter Art forteilt.
Auch auf der Zusammenfassung kann der Blick verweilen. Das Verweilen ist es ja,
worauf es bei jeder meditativen Betrachtung wesentlich ankommt. In der Ruhe des
Herzens, des Geistes kann manches erblithen, was schwerlich je in uns einzieht, wenn
wir nur das Richtige oder Wahre verstandesmifig denken und glauben. Wer will,
kann an dieser Stelle {iber die Giite Jesu nachsinnen, wozu das Evangelium, die Ge-
schichte der Kirche und auch das eigene Leben jedes Menschen geradezu uniiber-
schaubaren Stoff bietet. Es ist somit mdglich, den fiinf Meditationen in entsprechen-
der Art eine sechste folgen zu lassen. Wesentlich im Zusammenhang des Ganzen ist
an der sechsten Zeile indessen, dafl sie den Gehalt der vorausgegangenen zusam-
menfaflt.

Das ist der erste Teil der Meditationsformel. Dafl an ihrem Ende, unerwartet und
wunderbar wie plétzlich durch Wolken brechendes Sonnenlicht, der personliche An-
ruf steht, nachdem fiinfmal nur eine, wenn man so sagen darf, Teilwirksamkeit
Christi angerufen wurde, das ist nun {iber alles Begreifen begliickend.

Bevor nun vom zweiten Teil der Forme! die Rede ist, mége man bedenken: nicht
eine einzige unterscheidende Beschreibung trifft hier das Wesen vollstindig. Das
kann nicht anders sein, da alle — Einzelheiten ineinander iibergehen. Es ist nicht der
Sinn dieses Gebetes, theologische Wahrheiten begrifflich zu prazisieren. Daher kann
stets alles auch anders, ndmlich von anderen Gesichtspunkten gesehen und entspre-
chend gesagt werden. Dies vorausgeschickt gilt dann aber doch: der erste Teil der
Meditationsformel handelt wesentlich von Gegenwirtigem, bzw. von der Vergan-
genheit bis zum Augenblick der Gegenwart hin; der zweite handelt wesentlich vom
Schicksal und vom Bestehen der Zukunft. Die einzelnen Satze des zweiten Teils sind
infolgedessen nicht so konkret wie die ersten finf Bitten; es wird mehr in allgemeiner
Art die Hilfe Christi angerufen, aber auch die nun folgenden Bitten konnen jeweils
einzeln als Meditationsformeln gebraucht werden.

»Uerbirg in Deine Wunden mich!“ In die Wunden des auf Golgotha Gekreuzig-
ten kann sich der Mensch nicht bergen. Es wire auch nicht gut, hier nur bildlich, ,in
iibertragenem Sinne“ zu denken; dann fehlte dem Gedanken die volle Wirklichkeit,
die immer Voraussetzung des rechten Meditierens ist. Solange aber Leiden Christi
vorhanden ist, solange sind auch seine Wunden da, und von diesen, den wirklichen,



144 Einiibung und Weisung

mag man sich ein Bild machen und dieses als Eingang der meditativen Hingabe
nutzen. )

Christus hat einst gesagt, er habe gern Jerusalem bei sich bergen wollen , wie eine
Henne ihre Kiichlein“ (Mt 23, 37). Hiermit hat Er selbst das Recht gegeben, seine
Gestalt grof und umfassend zu denken. Und es ist moglich und berechtigt, die Wun-
den des allwaltenden Christus als etwas Bergendes, wirklich und wortlich auf die
ganze eigene Existenz beziehbar, vorzustellen. Denkt und fiihlt man hier konkret —
und niemals sollte blofles Gefithl in der Meditation walten —, so kann man sich nicht
in allen Wunden Christi geborgen vorstellen, sondern nur in einer. Mir wurde erst
spiter und dann ganz deutlich, daBl ich immer an die Seitenwunde gedacht hatte;
doch kann dies wohl jeder halten, wie es ihm personlich gema8 ist. Jedenfalls mufl
das Anliegen des Geborgenwerdens erst klar bedacht sein, ehe die Hingabe an die
Wabhrheit einsetzt. In der meditativen Betrachtung soll und kann sich die Hingabe
dann vertiefen und eine angemessene Zeitlang die Seele, den Geist erfiillen. Sie kann
zu innerem Trost im Sinne des gnadenhaften Erfiilllens hinfiihren; doch ist dies
immer Geschenk, kein unmittelbar anzustrebendes Ziel.

Die Bitte ,Verbirg in Deine Wunden mich!“ dhnelt den fiinf Bitten der ersten
Strophe dadurch, dafl auch sie auf ein ewig-gegenwirtiges Sein bezogen werden
kann; denn die Wunden sind, so wie die Seele, der Leib, das Blut, das Wasser der
Seite und das Leiden Christi — sind. Noch im Himmel, am Leib des Verklirten,
wihren sie, umgestaltet in kostbare, leuchtende Gefifle. Die folgenden vier Bitten
sind in dieser Art auf kein bestimmtes Sein beziehbar; ruhevoller Umgang mit jeder
einzelnen ist zwar auch méglich; eine Meditation in der Art der bis hierher bespro-
chenen ist indessen kaum aufzubauen. Die letzten vier Bitten kdnnen daher mit weni-
ger Worten als die vorigen besprochen werden.

»Uon Dir laf nimmer scheiden mich!“ — Es waltet hier die Vorstellung des von
Christus Weggezogenwerdens. Tatsdchlich sind wir ja immer in Gefahr, durch un-
sere schwache Natur, durch die Welt, durch den Versucher dem Herrn entfremdet,
ja untreu zu werden. Ohne die haltende Gnade zieht es uns in einem fort von der
schiitzenden und bergenden Seite Christi weg. Dieser Vorstellung arbeitet die Medi-
tation dadurch entgegen, dafl der Beter Christi Hand ergreift und sich an ihn fest-
klammert, als ob er in einem fort sagen wollte: Halte mich, bis er ,weifl‘: Er halt
mich und 1488t mich nicht, solange ich bitte: ,Von Dir lafl nimmer scheiden mich!“

»or dem bosen Feinde beschiitze mich!” Hier gilt das Namliche. Auch hier durch-
dringt sich Willensentschluff mit der Bitte um géttliche Hilfe im Lebenskampf. Man
soll niemals in der Meditation negative Gedanken oder Vorstellungen verwenden.
Der ,bose Feind® darf, auch wenn es im Willen zur Abwehr geschieht, kein Medi-
tationsgegenstand sein. Der Erzengel Michael diirfte es sein, der den Drachen be- °
siegt, niemals der Drache selbst. . .

»In der Todesstunde rufe mich!“ Diese Worte setzen das einmal angeklungene
Anliegen fort und fithren es bis zu seiner duflersten Zuspitzung. Es geht um Tod und
Leben, um eine letzte, unwiederholbare Entscheidung. Wie sich Christus in unserer
Todesstunde zu uns stellen wird, das ist, trotz unseres Eifers, in die Hand Christi
gelegt. Denn wir bleiben ,unniitze Knechte“. Der Himmel kann nie im mensch-
lichen Sinn verdient, sondern nur erbeten werden. Darum unsere Bitte: ,In der



Einiibung und Weisung 145

Todesstunde rufe mich!“ Die Bitte ist immer aktuell, weil wir standig in Todesgefahr
leben. Der Meditierende ruft die Situation der Entscheidung in sich wach, oder 16st
die Angst durch vertrauensvolle Bitten, je nach seiner persénlichen Lage.

~Und laff dann zu Dir kommen mich!“ Audh hier ist Ahnliches zu bedenken. Die
Worte sind eine Bitte, die gefilhlswarm und willensstark vorgebracht werden darf.
Sie erwecken die Vorstellung des Hingezogenwerdens oder des Hineilens in die ber-
gende Hut, so wie ein verdngstigtes Kind den ausgebreiteten Armen seiner Mutter
zuflicht. Es ist ein Zur-Ruhe-Kommen, ein Ende. Friede und Freude!

Ersichtlich sind die fiinf Anliegen des zweiten Teils mehr auf die Zukunft ge-
richtet als die des ersten. Eine Ausnahme stellt nur die erste (,Verbirg in Deine
Wunden mich!“) dar; diese Bitte ist Ubergang vom ersten zum zweiten Teil und
konnte in diesem an keiner anderen Stelle stehen als am Beginn. Auch der Abschlufl
der Gesamtformel (,Auf dafl mit allen Heiligen Dich ich loben mége ewiglich!“)
kann sinnvollerweise eher gebetet als meditiert werden, weil sein Inhalt ein Zuende-
gekommenes bedeutet, die Vorstellung des Zieles, der Fiille wachruft, das uns noch
nicht gegeben ist, da wir noch Kimpfende und Ringende und noch unterwegs sind.
Man kann @ber die ,letzten Dinge“, Giber alles Eschatologische, soweit durch Chri-
stus und die Kirche Gewiflheit dariber besteht, meditieren, aber nicht Gber etwas
nicht Gewisses, und was in Zukunft mit dem einzelnen Menschen geschieht, steht
nicht in dessen Wissen. Zur Meditation im eigentlichen Sinnc‘\des Wortes ist somit
der erste Teil der Formel mehr geeignet als der zweite. Und dem personlichen Anruf
der sechsten Zeile entspricht die Zukunfts-Hoffnung der zwélften (und dreizehnten).
Die Formel ist ein Wundergebild. Dieses kann sich aber nur der tétigen Betrachtung,
niemals blof theoretischer Wiirdigung erschlieBen. Und wie soll man mit der Formel
umgehen?

Es wird bei den einzelnen Menschen ganz verschieden sein, wie lange sie die Auf-
merksamkeit bei einem einzelnen der in dem Gebet enthaltenen Gedanken zu halten
vermégen. Nachhelfen kann man jeweils durch die Vorstellungen und Gedanken,
die der Meditation voranzugehen haben, also auch zu ihrer Belebung wieder heran-
gezogen werden kénnen. Wir sind heute allermeist nur einer gewissen Konzentration
auf irdische Belange, etwa im Berufsleben, nur einer gewissen Aufmerksamkeit in
Kirche oder Kapelle fahig, nicht der Sammlung, die wir, ohne dufiere Hilfe, durch
Eigentitigkeit aufbringen miissen. Gerade deswegen ist jede Bemiihung in dieser
Richtung gut. Jeder Kampf gegen die Zerstrenung ist in dieser mit tenflischer Macht
zerstreuenden Zeit wichtig. Und wenn man nie dahin kime, auch nur die zwélf
Zeilen der Formel zu beten, ohne dafl ein Zwischengedanke kommt.

Es gibt daher hier keine allgemeine Weisung und auch kein Mindestma8, das er-
reicht werden miifite. Allgemein darf gesagt werden: Man verweile bei den ein-
zelnen Satzen so lange, aber auch nur so lange, wie es ohne Gewalt moglich und wie
es spiirbar fruchtbar ist. Wihrend also der eine durch Tage hin mit einer einzelnen
Bitte umgehen kann, wird ein anderer immer wieder alle zwolf Zeilen auf einmal
vornehmen miissen (und diirfen). Der eine wird auch diesem, der andere jenem An-
liegen von den zehn, die es im ganzen sind, mehr und leichter entnehmen kénnen.
Dem kann man nachgeben. Denn es handelt sich nicht um Training und Geistesakro-

n



146 Literaturberidit

batik, sondern um Fruchtbarkeit, und diese ist je bei den einzelnen bereits in den
Voraussetzungen verschieden.

Niemals sollte der meditative Umgang mit der Formel zu ihrer Auflsung fihren.
Wie viel man sich mit den Teilen befassen mag, immer wieder fasse man zusammen
und gehe das Ganze durch! Es ist, wie dargetan, ein Organismus, dessen Teile zu-
sammengehdren. Man wird aber erfahren, dafl das Ganze lebendiger wirkt, wenn
man die Kraft des Betens, der Hingabe mit Sammlung an den Einzelteilen geiibt hat.
Menschliches Tun bereitet zwar den Einstrom der Gnade stets nur vor; aber es be-
reitet ihn eben auch vor. — ,Schaffet, dafl ihr selig werdet . . ., denn Gott wirkt in
euch!“

Zum Abschlufl: Da der erste Teil der Formel offenbar mehr der Gegenwart, der
zweite offenbar mehr der Zukunft gilt, ist in ihr das gleiche Strukturgesetz wirksam,
das sich auch bei der Anrufung der Mutter Gottes im Rosenkranz zeigt: ,Bitte fiir
uns, jetzt und in der Stunde unseres Todes!“ — ,Seele Christi, heilige mich, Leib
Christi, erlose mich, Blut Christi, trinke mich, Wasser der Seite Christi, wasche mich,
Leiden Christi, stirke mich!“, das alles ist ,,jetzt“. ,Verbirg in Deine Wunden mich,
von Dir laf} niemals scheiden mich, vor dem bosen Feinde beschiitze mich, in der
Todesstunde rufe mich, und lafl dann zu Dir kommen mich!“, das ist, znsammen-
gefafit gesagt, ,in der Stunde unseres Todes“. Mdgen wir, mit allen Heiligen, Gott
in Ewigkeit loben durfen!





