
LITERATUR   BERICHT 

Der trinitarisdie Aspekt in Ruusbroec's Werk 
Von Heribert Fischer S. ]., Berlin 

Die neue vierbändige Ausgabe der Werke 
Jan van Ruusbroecs hat zum ersten Mal die 
Grundlage geschaffen, auf der ein Eindrin- 
gen in die Gedankenwelt des .Doctor divinus' 
ermöglicht wird. Seit 1931 wurde diese Aus- 
gabe von der Antwerpener Ruusbroec-Ge- 
sellschaft vorbereitet. Es sollte nicht die 
definitive kritische Edition sein, aber auf 
den anerkannt besten Handschriften beru- 
hen und einen zuverlässigen Text bieten. 
P. L. Reypens, J. Poukens, D. A. Stracke und 
J. van Mierlo kommt das Verdienst zu, in 
jahrelanger Forscherarbeit ein Standardwerk 
geschaffen zu haben. Jetzt liegt die zweite 
Ausgabe vor, in deren vier Bänden der Text 
sorgfältig revidiert und manche Verbesserun- 
gen angebracht wurden, so daß eine auch im 
Äußeren erstaunlich vornehme und präch- 
tige Ausgabe von nun an den maßgebenden 
Text aller Werke Ruusbroecs bietet. Ge- 
diegene Einleitungen und Erläuterungen 
textkritischer und philosophischer Art sind 
jedem Werk vorangestellt. 

Im ersten Band sind die beiden Haupt- 
werke: ,Das Reich der Geliebten' und ,Die 
geistliche Hochzeit' enthalten. Das umfang- 
reiche Buch, ,vom geistlichen Tabernakel' 
umfaßt der zweite Band. ,Vom glänzenden 
Stein', ,Von den vier Versuchungen', ,Vom 
christlichen Glauben', ,Von den sieben Schlös- 
sern', ,Ein Spiegel der ewigen Seligkeit', ,Von 
den sieben Stufen', ,Das Büchlein von der 
Verklärung', diese sieben kleineren Werke 
sind im dritten Band zusammengefaßt, wäh- 
rend der vierte Band das Buch ,Von den 
zwölf Beginen' und sieben Briefe enthält. 
Das Werk ,von den zwölf Tugenden', das 
weithin Meister Eckharts ,Reden der Unter- 
scheidung' benutzt, ist in dieser zweiten Aus- 
gabe nach den Untersuchungen J. van Mier- 
los als unecht ausgeschieden1. Jede fernere 

Untersuchung und Darstellung wird von die- 
ser Edition ausgehen müssen. Korrekturen 
werden unvermeidlich sein bei zusammen- 
fassenden Artikeln über Ruusbroecs Lehre, 
wie sie z. B. das .Lexikon für Theologie und 
Kirche' IX, 39 f. noch bietet. 

Den Anlaß, auf diese Ruusbroec-Ausgabe 
hinzuweisen, bietet das Werk von Albert 
Ampe2, das den neuen Text zur Grundlage 
nimmt und das Kernproblem der geistlichen 
Lehre Ruusbroecs darzustellen sucht. Jede 
Richtung des religiösen Lebens, jede asze- 
tische Schule und Bewegung muß schließlich 
ihren Grund und ihre Rechtfertigung aus 
theologischen Prinzipien herleiten. Ruus- 
broec, der Beter und Denker, hat alle seine 
großen Werke theologisch begründet. ,Das 
Reich der Geliebten' setzt ein mit dem Wort 
der Weisheit: ,Der Herr hat geleitet den 
Gerechten die gerechten Wege und hat ihm 
gezeigt das Reich Gottes' (I, 3). In der 
.Geistlichen Hochzeit' ist es das Herrenwort: 
,Seht, der Bräutigam kommt, geht heraus 
ihm entgegen', das dreifach durchgeführt, 
im wirkenden, im Gott-suchenden und Gott- 
schauenden Leben, zur Vision der Wesens- 
einheit und klaren Schau in der Dreifaltig- 
keit hinführen soll. Ganz gewiß, der Prior 
von Groenendal wußte um Gott, um Gottes 
Wort und um die Wege, die zu ihm führen. 
Und er hat sie nicht nur gewußt, er ist sie 
selber gegangen, und das Wort Gottes war 
ihm dabei Führung und Geleit. Er wollte die 
Seelen diese Wege führen, wie er sie selber 
gegangen war und auszusprechen wußte, in 
der Sprache seiner Zeit. Aber diese Theolo- 
gie war ihm Leben. 

A. Ampe zeichnet diese Grundgedanken 
der Lehre Ruusbroecs systematisch nach. Er 

1 Vgl. M. A. Lücker, Meister Eckhart und 
die Devotio moderna. 1950. S. 59 ff. 

8 De grondlijnen van Ruusbroec's driee- 
enheidsleer als onderbouw van den Zieleop- 
gang. Tielt, Lannoo, 1951, IX u. 229 S. 
(Studien en tekstuitgaven van 'Ons Geestelijk 
Erf.) (Tielt, Lannoo, 1947 ff.) 

10* 



148 Literaturberidit 

legt die Struktur dieser Theologie dar. Sein 
Leitgedanke ist der, daß alle geistliche Lehre 
in der Lehre von Gott Ausgang und Ende 
finden muß. Erst aus dieser objektiven 
Wirklichkeit läßt sich bestimmen, wie die 
subjektiven Bedingungen auf der Seite des 
geschaffenen Geistes, der Seele geartet sein 
müssen, um den Aufstieg zu Gott zu voll- 
ziehen. Im vorliegenden ersten Teil soll der 
theologische Aspekt ausführlich dargestellt 
werden. Ein zweiter Teil wird daran an- 
knüpfen, um die subjektiven Grundlagen 
herauszustellen, um dann abschließend den 
Charakter des Aufstiegs der Seele, wie 
Ruusbroec ihn darstellt, zu kennzeichnen. 

Methodisch geht Ampe so vor, daß er aus 
Ruusbroecs Werk selbst die Grundlinien ab- 
zulesen sucht, das heißt, daß er die zeit- 
genössische Theologie und deren Einwir- 
kung außer acht läßt, ebenso die verschie- 
denen Deutungen und Theorien über My- 
stik und die mystische Lehre Ruusbroecs. 

Damit wird Ruusbroec selbst zum Führer 
und Interpret der eigenen Lehre genommen. 
Es sind unzählige Texte, die aus den mehr 
als 1200 Textseiten der Ausgabe auf ihren 
theologischen Inhalt hin geprüft und ge- 
ordnet werden. 

Die theologische Perspektive setzt die Ge- 
gebenheiten des Glaubens voraus, sieht 
Dogma und Gnadenlehre, Aszetik und My- 
stik in der Einheit des gelebten christlichen 
Daseins. Natur, Übernatur und erlöstes Sein 
fügen sich in eins. Ruusbroec ist es nicht 
allein, der trinitarisch denkt. Aber anders 
als Augustinus, der durch die psychologi- 
schen und kosmischen Analogien zu einer lo- 
gischen Denkbarkeit, Denkmöglichkeit des 
Geheimnisses hinführt. Ruusbroec betrach- 
tet alles von dem höchstmöglichen Ort der 
Betrachtung, der gläubigen Kontemplation, 
aus der Sicht Gottes selbst heraus. 

Er legt seine Erkenntnisse nicht in scho- 
lastischer Art vor oder um ihrer selbst wil- 
len. Die neuplatonische Terminologie darf 

dabei nicht stören, sie entspricht weit mehr 
der johanneischen Sprechweise. Damit ist sie 
Bildtheologie in einem tiefen Sinn, in dem 
gleichen, in dem Johannes vom Sohn als 
dem Wort des Vaters spricht. Der Sohn als 

Bild des Vaters, der Mensch als Bild Gottes: 
aus diesen beiden Aussagen baut Ruusbroec 
die innerlichen Entsprechungen auf, die 
beide Reihen durchwalten. Wie im Wort 
alles vor seinem irdisch sichtbaren Sein schon 
Leben war, so bleibt auch alles Geschaffene 
innig dem Wort verbunden, bleibt Bild des 
Bildes, Abbild, exemplatum gegenüber dem 
exemplar divinum. Und schließlich fließt es 
wieder dorthin zurück, von wo es ausgegan- 
gen und wovon es doch im Grunde nie ge- 
trennt gewesen. Dieser Zyklus wird durch 
die regiratio geschlossen, wodurch alles wie- 
der zu seinem Anfang zurückkehrt. Und dies 
ist die Analogie, das •Bild" der Trinität. 

Auch Ruusbroec war sich der Schwäche des 
menschlichen Erkennens und der Armut un- 
serer Sprache sehr bewußt, aber er hat ge- 
rungen, um einigermaßen auszusprechen, 
was über alles Begreifen und Sprechen hin- 
ausragt. Denn er ist fest von der Wahrheit 
durchdrungen, daß trotzdem der mensch- 
liche Geist das Sein erfassen kann, objektiv, 
wenn er auch in Gottes Innerlichkeit nicht 
weiter eindringen darf. Der Wert der ,theo- 
logia negativa' war für ihn nicht darin 
gelegen, daß er an früher Stelle innehielt, 
sondern das Erkannte wieder und wieder neu 
zu fassen suchte, wozu ihn der Dynamismus 
des Intellektes drängte. 

Begrifflich ließe sich der Weg der Un- 
tersuchung, der Darlegungen durch die 
Ausdrücke: Wesen, Natur, Person zusam- 
menfassen. Der theologische Inhalt des Be- 
griffes Wesen bei Ruusbroec findet seine ge- 
naue Umgrenzung. Er ist wijseloos, jede Be- 
grenzung nach Art einer bestimmten, begrenz- 
ten Art und Weise ist ihm fern und fremd. 
.isticheit' hatte das schon Meister Eckhart ge- 
nannt, Ruusbroec übernimmt es von ihm*. 
Wesen Gottes, das ist Weiselosigkeit, die 
grundlose Gottheit ist, .unzugängliche Höhe, 
abgründige Tiefe, unbegreifbare Breite, 
ewige Länge, eine dunkle Stille, eine üppige 
Wüste' (Die geistliche Hochzeit, WW I, 181). 

Die Natur Gottes als ,Grund der Drei- 
einheit'  ist  fruchtbar.  Im ,Reich der Ge- 

3 Ampe erklärt den Inhalt dieses seltenen 
Ausdrucks S. 53•64: von seinem .durch- 
gängigen' Gebrauch in der deutschen Mystik 
zu sprechen, ist aber kaum gerechtfertigt. 



Literaturbericht 149 

liebten' wird für Ruusbroec das Schriftwort: 
,Der Herr hat den Gerechten die gerechten 
Wege geleitet und hat ihm das Reich Gottes 
gezeigt' (Sap. 10, 10) zum Ausgang und 
Aufbau der Beschreibung des Weges zu Gott. 

Die drei Wege, auf denen der Mensch zu 
Gott zurückgeführt wird, sind der Weg der 
Sinne, der natürliche Weg und der über- 
natürliche Weg, auf den der Heilige Geist 
führt im Glauben. Die Gaben des Geistes in 
der Seele führen von den tieferen zu den hö- 
heren Bezirken des geistlichen Lebens. In 
der Gabe des Rates rührt Gott das Wesen 
der Seele an, er bringt seinen Sohn hervor, 
er läßt seinen Sohn, die ewige Weisheit, in 
der Seele geboren werden. Der Verstand 
wird da wunderbar erleuchtet und findet als 
Ursache der Berührung Gottes fruchtbare 
Einheit. Das Fünklein der Seele strebt zur 
Einheit Gottes. 

Die obersten Seelenkräfte gleichen Gott, 
der ewig gebärend ist, sie gleichen Christus 
in seiner Menschheit. In einem höheren 
Grad gleicht die Seele der hohen Trinität 
und der fruchtbaren Einheit und will mit 
Gottes Überwesen eins werden, worin sie 
und alle Wesen hangen als in ihrer Ur- 
sache, und das ohne das Dazwischentreten 
von Geschöpfen, so wie die göttlichen Per- 
sonen in die Einheit fließen und darin 
hangen. 

In diese Einheit strahlt die Einheit wie ein 
einfaches Licht: .Wenn der Mensch wahr- 
nimmt, daß Gott alle Zeit ohne Unterlaß 
einfließend ist mit sich und allen seinen 
Gaben, so kann er sich nicht enthalten, er 
muß wieder einfließen mit all seinen Kräf- 
ten in die hohe Trinität und in die selige 
Einheit, so viel er vermag. Da entspringt 
die göttliche Gabe des Rates, das ist ein Be- 
rühren des menschlichen Geistes, das kommt 
von dem ewigen Gebären des Vaters: daß 
der Vater seinen ewigen Sohn gebirt in das 
Wesen der Seele ... Diese Menschen gleichen 
der hohen fruchtbaren Natur Gottes. Denn 
die edle Natur, die Hauptursache aller 
Kreaturen ist, die ist fruchtbar, darum ver- 
bleibt sie nicht in der Einheit der Väter- 
lichkeit, sondern sie muß ohne Unterlaß die 
ewige Weisheit, den Sohn des Vaters, her- 
vorbringen.  Ohne  Unterlaß   ist  der  Sohn 

des Vaters geboren und wird geboren und 
bleibt ungeboren. Da der Vater seinen 
Sohn, die ewige Weisheit, ansieht und alle 
Dinge in derselben Weisheit, da ist er ge- 
boren und ist eine andere Person als der 
Vater. Weil nun der Vater mit derselben 
Weisheit denselben Sohn ansieht, da wird 
er ohne Unterlaß geboren, und weil die 
Väterlichkeit stets fruchtbar bleibt, da ist 
er ungeboren. Da die Natur fruchtbar ist, da 
ist der Sohn in dem Vater und der Vater 
in dem Sohn; und da der Vater seinen Sohn 
gebirt, da ist der Sohn von dem Vater. Da 
der Vater seinen Sohn ansieht und alle 
Dinge in dem Sohn, da ist er geboren. Nicht 
aus der fruchtbaren Natur, der Väterlichkeit, 
noch aus dem, daß der Vater seinen Sohn 
gebirt, fließt die Minne, der Heilige Geist, 
sondern daraus, daß der Sohn geboren ist als 
eine andere Person von dem Vater, da ihn 
der Vater ansieht als geboren und alle Dinge 
in ihm und mit ihm, als ein Leben aller 
Dinge, und daß der Sohn wiederum den 
Vater ansieht als gebärenden und frucht- 
baren, und sich selbst und alle Dinge 
in dem Vater: hieraus stammt eine Minne, 
das ist der Heilige Geist, und das ist ein 
Band von dem Vater zu dem Sohne und von 
dem Sohn zu dem Vater. Dieses Gebären 
und Wiederfließen in Einheit, das ist das 
Werk der Trinität: Einheit der Natur und 
Dreiheit der Personen.' (WW I, 56 ff.) 

Die oberste der .sieben Stufen' wird be- 
schrieben: ,Das edelste und das höchste, das 
man leben kann in Zeit und Ewigkeit, das 
ist, daß wir über alles Erkennen und Wissen 
in uns ein grundloses Nichtwissen empfin- 
den: wie wir über alle Namen, die wir Gott 
geben, sterben in eine ewige Ungenannt- 
heit, darin wir uns verlieren; und wie wir 
über alle Tugendübung in uns eine ewige 
Ledigkeit wahrnehmen, darin niemand wir- 
ken kann; und über alle seligen Geister, eine 
grundlose Seligkeit, worin wir alle eins 
sind, dasselbe Eins, das die Seligkeit in sich 
selber ist; und wie wir ansehen alle seligen 
Geister wesentlich entsunken, entflossen und 
verloren in ihr Oberwesen, in eine weiselose 
unbekannte Dunkelheit. Wir sollen auch an- 
sehen Vater, Sohn und Heiligen Geist, Drei- 
heit der Personen, einen Gott in der Natur, 



150 Literaturbericht 

der Himmel und Erde geschaffen hat und 
alle Kreaturen: den sollen wir lieben, ihm 
danken und ihn loben in Ewigkeit. Er hat 
uns gemacht zu seinem Bilde. Seine Gottheit, 
die wirkt nicht, sie ist ein einfach freies We- 
sen. Hätten wir diese Ledigkeit mit Gott be- 
sessen, so wären wir die Ledigkeit mit ihm, 
so wären wir über alle Stufen und himm- 
lischen Grade mit Gott in seiner Gottheit 
ein ledig Wesen und ewige Seligkeit. Die 
göttlichen Personen in der Fruchtbarkeit 
ihrer Natur sind ein Gott, ewig wirkend. 
Und in der Einfachheit ihres Wesens sind 
sie Gottheit, ewige Ledigkeit. Und so ist 
Gott, in den Personen ewiges Wirken, und 
in dem Wesen ewige Ledigkeit.' (WW III, 
265 f.) 

,Unser himmlischer Vater ist Beginn und 
Ende alles Werdens. In ihm beginnen wir 
alles Gute mit reinem Denken und in un- 
verbildetem Schauen. In seinem Sohn sehen 
wir alle Wahrheit mit verklärtem Verstand 
in göttlichem Licht. Im Heiligen Geist voll- 
bringen wir alle unsere Werke, da wir uns 
entgeisten mit bloßer Minne in Gottes An- 
gesicht: da sind wir bloß und ledig von 
allem Erinnern und Nachdenken. Das ist das 
schauende Leben nach der höchsten Bedeu- 
tung. In jedem Augenblick beginnen und 
vollbringen, das ist der Kreislauf der 
Minne' (WW III, 265). 

Ein magistrates Werk, das A. Ampe hier 
vorlegt, bedeutsam nach Planung und Dar- 
bietung und Durchdringung des Materials. 
Unter allem Zeitbedingten in Ruusbroecs 
Werk wird hier ein echtes Anliegen reli- 
giösen Lebens auch von heute sichtbar. Der 
trinitarische Aspekt führt an den theologi- 
schen Grund des geistlichen Lebens als an sein 

Objekt heran, die Teilnahme am innergött- 
lichen Leben durch Christus: die Trinität als 
lebenvermittelndes Zentrum, Ausgangs- 
punkt und Ziel jeden Geisteslebens, das 
alles geistliche Leben normiert und rhyth- 
misiert: ,damit sie leben und überfließende 
Fülle haben' (Joh. 10, 10). 

Ein erster Versuch wird naturgemäß auch 
noch Wünsche offen lassen. Bisweilen stört 
die Zitation nach der ersten Ausgabe der 
Werke von 1931; die Terminologie führt 
eine Menge scholastischer Begriffe neu ein, 
die eher eine Belastung bedeuten und einen 
Zugang zur Verständigung erschweren. Da- 
zu wäre auch die Erklärung durch den finalen 
Dynamismus des Intellekts nach J. Mare- 
chal zu rechnen. Methodisch ist die Aus- 
klammerung der historischen Vergleichung 
nicht zu verwerfen, doch scheint nicht über- 
all auch in einer synthetischen Darstellung 
davon Abstand genommen werden zu kön- 
nen, es sei denn, daß auf einer neuen höhe- 
ren Ebene sich die Begriffe anders einordnen 
ließen. Jedenfalls ist z. B. ,ghebrukelijk' in 
Anlehnung an das Augustinische .utifrui' 
noch nicht hinreichend geklärt. Auffallen 
muß der Verzicht, Tradition und Termino- 
logie Meister Eckharts heranzuziehen. Für 
die deutsche Mystik sich auf G. Siedel zu 
beschränken, muß zu Einseitigkeiten führen. 
Hier ist im deutschen Sprachgebiet seit Jah- 
ren erheblich mehr an Erkenntnissen ge- 
wonnen. 

Die subjektiven Voraussetzungen und die 
Darstellung des Aufstiegs der Seele werden 
das Thema der angekündigten Fortsetzung 
dieser Studie bilden, die hoffentlich bald 
erscheinen wird. 




