
Der redende Gott 
Von Hans Hirschmann S. J., Frankfurt/M. 

Zu den erschütterndsten Worten der Hl. Schrift gehören wohl jene, die die Klage 
des Menschen über das Schweigen Gottes zum Ausdruck bringen; in denen der 
Mensch, der Not seines Daseins überantwortet, diese Not klagend zum Himmel 
hinaufruft, Antwort erwartend • und wo ihm diese Antwort versagt bleibt. Die- 
ser erschütternde Schrei der Klage, der fast an die Grenze der Anklage geht: 
•Warum schweigst Du, o Herr?" hat aber doch eines in sich und an sich, was den 
Eindruck des Schweigens Gottes in diesen Worten der Hl. Schrift ganz anders geartet 
erscheinen läßt, als jenen, unter dem unsere Welt leidet. Der alttestamentliche Psal- 
mist, der alttestamentliche Prophet, der seine Klage in die Welt hinausruft, weiß, 
daß ein Gott ist, der Antwort gibt. Er steht noch ganz unter dem Eindruck des 
Wortes Gottes, das ein für allemal an die Welt ergangen ist. Er steht ganz in der 
Erwartung einer Antwort Gottes, die einmal erfolgt. Jener Raum, in den hinein er 
ruft und klagt, ist ganz erfüllt vom Worte Gottes. Das Schweigen Gottes hat hier 
noch irgendwie den Charakter des redenden Gottes: dieses Schweigen ist beredter 
Ausdruck Seines Zornes, Seines Fluches, Seiner Traurigkeit. Es ist eine Stellung- 
nahme Gottes zur Welt, eine Äußerung Seines Wesens gegenüber der Wirklichkeit 
der Menschen. 

Dieser Eindruck des Schweigens Gottes unterscheidet sich wesentlich von dem Ein- 
druck des schweigenden Gottes, der unsere Welt beherrscht. Denn das Schweigen 
Gottes für den modernen Menschen ruht auf anderen Voraussetzungen. Es steht in 
unmittelbarem Zusammenhang mit der Auflösung des Glaubens. In der deistischen 
Periode der Neuzeit wurde Gott vom Menschen als ein Wesen betrachtet, das seine 
Schöpfung von sich selbst unabhängig macht. Wenn der Mensch die Schöpfung er- 
lebt, vernimmt er daraus ihr eigenes Wort; die Stimme Gottes wird für ihn immer 
unhörbarer. Gott spricht gleichsam nur am Rande des menschlichen Daseins; so sehr 
am Rande, daß es dem Menschen kaum mehr auffällt, wenn er ihn überhaupt nicht 
mehr vernimmt. Die Stimme Gottes wird so wenig mehr als zur Wirklichkeit der 
Schöpfung hinzugehörend erfaßt, daß der Mensch aufgeht in ihr, ohne Gottes 
Wortes noch zu gedenken. Von dieser Einstellung bis zur Streichung Gottes aus der 
Wirklichkeit ist nur ein kleiner Schritt. Die Welt braucht den redenden Gott gar 
nicht mehr. Sie ist so erfüllt von dem wunderbaren Gehalt, den das Wort der Dinge 
selbst zum Ausdruck bringt, so erfüllt von der wunderbaren Harmonie der Schöp- 
fung, daß sie glaubt, ohne den Schöpfer auskommen zu können. Die Welt hat den 
Versuch gemacht, diesen Glauben zu realisieren; sie hat den Versuch gemacht, in 
dieser Realisierung zur echten Fülle des menschlichen Daseins zu kommen. Das 
Fehlen Gottes in ihrer Weltanschauung und in ihrem Leben wurde überhaupt nicht 
mehr als Fehlen empfunden, als Lücke und Leere, die ausgefüllt werden müßten. 

Das war eine Zeit, in der auch Gott zu schweigen schien. Während jener alt- 
testamentliche Mensch, wenn Gott zu schweigen anfing, von Gott sprach und zu 
Ihm rief, mühte sieh der Mensch der Neuzeit darum, auch seinerseits von Gott zu 
schweigen. 



162 Hans Hirschmann 

Dieser Tatbestand war nun aber nicht nur außerhalb des Christentums zu beob- 
achten, er fand sich weithin auch in unseren eigenen Reihen. Man kann ja über Gott 
so reden, daß man über Ihn schweigt. Es ist nicht immer die Wirklichkeit Gottes, die 
gemeint ist, wenn Menschen und auch Christen von Gott reden. 

Wir sind heute dabei, diese Zeit zu überwinden. Der Versuch, ohne Gott auszu- 
kommen, ist wenigstens insofern gescheitert, als dem Menschen die absolute Disso- 
nanz aller Eigenlaute der Schöpfung, die Leere des Daseins unendlich traurig be- 
wußt wird, so daß er irgendwie wieder auf die Suche gerät nach dem redenden 
Gott. Vielleicht sind wir heute noch nicht soweit, daß wir bereits bewußt und über- 
zeugt innerlich aufhorchen: • Wo redet denn Gott? Aber fast vom Unterbewußten 
her erinnern wir uns, daß Er einmal gesprochen hat. Von dem Unterbewußten her 
wird in uns wiederum so etwas lebendig wie eine ganz leise Sehnsucht, daß Er sich 
doch wieder vernehmbar mache. 

Dieses innerliche Aufhorchen des Menschen von heute, nicht mehr in die Schöp- 
fung hinein, sondern über die Schöpfung hinaus, offenbart • gläubig interpretiert • 
das tiefste Wesen des Menschen. Der Mensch ist gleichsam seinem tiefsten Wesen 
nach nichts anderes als •ganz Ohr für das Wort Gottes". 

Es könnte ja noch so sein • und das ist christliche Vermutung •, daß wir des- 
wegen Gott nicht mehr vernehmen, weil Er immer und überall spricht; weil Er stän- 
dig in allem, was uns bewegt, was an unser Ohr dringt, mitspricht; und daß wir 
dies dann bloß nicht mehr erfahren. 

Was sagt denn die christliche Botschaft vom redenden Gott? •Im Anfang war 
das Wort • und das Wort war bei Gott • und Gott war das Wort. Alles ist durch 
dasselbe geschaffen, und ohne dasselbe (ohne das Wort also) ist nichts geschaffen, 
was geschaffen ist". Alles Geschaffene trägt demnach irgendwie Gottes Wort an und 
in sich. Alles Geschaffene ist wie eine Platte, der das Wort Gottes eingeritzt ist, und 
es bedarf nur des Stiftes, der diese für uns unlesbar und unhörbar gewordene Schrift 
Gottes, Sein Wort in der Schöpfung, wieder vernehmbar macht. 

•Alles ist durch das Wort geschaffen und ohne das Wort ist nichts geschaffen, was 
geschaffen ist". • Es gehört zu den tiefsten Offenbarungen des Christentums, daß 
Gott Wort ist. Er ist nicht nur Licht, Er ist nicht nur Leben, Er ist nicht nur Geist. 
Er ist auch Wort. Er ist Person, die sich selbst ausspricht. Er ist das so sehr, daß Er, 
der persönliche Gott, sich aus der Fülle Seines Wesens heraus in Seinem ewigen 
Leben notwendig ausspricht. Gott ist nie ohne das Wort, und dieses Wort ist Person, 
so wie Er, der Sprechende selbst Person ist. Das Wort ist die zweite Person in der 
Gottheit. Das Wort ist als die zweite Person in der Gottheit, als der Sohn des 
Vaters, ganz Ausdruck Seines Wesens, ganz Widerhall Seines eigenen göttlichen 
Seins. In Ihm spricht der Vater sich ganz aus. Das Wort ist •ganz der Vater". 

Und dieses Wort spricht Gott nicht nur in der uns unzugänglichen Lichtfülle 
Seines Lebens, Er spricht dieses Wort •• eben dieses: die zweite Person in Seinem 
.innergöttlichen Leben • aus Sich heraus. Er spricht Es in eine Welt hinein. Er 
konstruiert diese Welt durch diesen Ausspruch Seines innergöttlichen Wortes; denn 
die ganze Schöpfung ist nicht nur geschaffen auf Grund ewiger göttlicher Ideen, die 
ausgesagt sind im Worte •, die ganze Schöpfung ist auch hingeordnet auf die 
Menschwerdung dieses Wortes Gottes in der Welt. Das Wort Gottes, herausgespro- 
chen aus dem göttlichen Leben hinein in die Schöpfung, bildet erst den letzten Zu- 



Der redende Gott 163 

sammenhang, die letzte Einheit, das letzte Verständnis dessen, was Schöpfung ist. 
Ich kann die Schöpfung selbst nicht, ich kann nichts in ihr ganz begreifen außer vom 
Wort aus, vom menschgewordenen Wort Gottes aus. 

Und dieses menschgewordene Wort Gottes, dieses Sich-Verehmbar-machen Gottes 
in Seiner Welt bedeutet, daß alles, was im Bereich der Menschwerdung des Sohnes 
Gottes steht, zum Sprechen Gottes dazugehört. Das Wort des Evangelisten, daß •das 
Wort Fleisch" geworden sei, gilt ja nicht nur für die geschichtliche Gestalt unseres 
Herrn. Diese geschichtliche Gestalt ist Haupt Seines Leibes, der Kirche. Sie ist nicht 
innerlich vollständig, nicht voll verständlich, ohne das, was zum Haupt dazugehört, 
ohne den Leib. Gott spricht Sich nicht irgendwie in diese Welt hinein, sondern in 
den Leib Seines Sohnes, in die Kirche. 

Zur Kirche bestimmt, dazu bestimmt, Glied an Seinem Leibe zu sein, ist alles, was 
in der Schöpfung Mensch ist. Der Mensch ist nicht nur seinem tiefsten Wesen nach 
ganz Ohr für das Wort Gottes, er ist • noch ursprünglicher • selbst •Wort" 
Gottes. Er gehört mit zu dem, was Gott offenbart, zum vollen Jubel Seines eigenen 
Daseins, den Gott in die Welt hinausruft. Die ganze Schöpfung ist nichts anderes, 
als ein jubelndes Hinausrufen Seiner eigenen Seligkeit. Dieser Jubelruf wird in der 
Welt getragen von allem, was Seinem Sohne lebendig verbunden ist. Jeder von uns 
nimmt teil an der Bestimmung, •Wort" Gottes zu sein. 

Wir haben noch einen Schritt weiter zu gehen. Diese Selbstoffenbarung Gottes in 
Seine Welt hinein durch die Menschwerdung Seines innergöttlichen Wortes, Seines 
Sohnes • erfüllt in Seinem Leibe, der Kirche, ist ja nicht die ganze Schöpfung. Die 
ganze Schöpfung geht viel, viel weiter. Es gibt in der Schöpfung Natur, die an Sein 
zurückbleibt hinter dem Menschen; die infolgedessen auch zurückbleibt hinter der 
Möglichkeit, Gott selbst zum Ausdruck zu bringen, Gott selbst reden zu lassen. Wir 
sprechen mit Recht von der •stummen" Natur, von der stummen Kreatur. Und wir 
haben jenseits dem Bereich menschlichen Daseins in der Schöpfung einen anderen, 
der auch stumm ist, aber in einem ganz anderen Sinn als die Natur; wir haben die 
Welt der geschaffenen reinen Geister, die Gott in innerer Geistigkeit aussprechen, 
wenn sie Ihn aussprechen. Aber die Welt der Natur und die Welt des reinen 
geschaffenen Geistes stehen nicht unbezogen oder nur äußerlich bezogen zur Welt 
des Menschen. Die Schöpfung ist eine Einheit, ein Kosmos. 

Der Mensch soll die Natur ihrer Bestimmung gemäß in sein eigenes Dasein auf- 
nehmen, indem er seine Existenz aus natürlichen Voraussetzungen heraus entfaltet. 
Er soll, indem er die Natur zum Ausgang seiner geistigen Erkenntnis und Entschei- 
dung macht und einbaut in seine Selbstverwirklichung, und dadurch, daß er sie als das 
ihm gemäße Feld der Betätigung seiner geistigen Kräfte, seiner Arbeit, seiner Sen- 
dung in die Schöpfung hinein ansieht, die Natur in Kultur, umwandeln, und so die 
Natur teilnehmen lassen an seinem Gottesdienst, bis zur vollkommensten Form, im 
Sakrament. Der Mensch bringt so die stumme Kreatur zum Sprechen und damit Gott 
zur Sprache in ihr. 

Das gleiche gilt von der Welt des reinen, geschaffenen Geistes. In der Mitte der 
Schöpfung steht nicht jener Bereich, der natürlich betrachtet, ihr vollkommenster ist, 
der des reinen, geschaffenen Geistes, in der Mitte der Schöpfung steht der Mensch, 
• weil Gott, das Wort Gottes, eingehend in die Schöpfung, in diese Mitte einge- 
gangen ist; weil Gott nicht Geist geworden ist, nicht bloße Natur, sondern Mensch. 



164 Hans Hirsdimann 

Dadurch hat Er die Welt des reinen, geschaffenen Geistes auf den Menschen hinge- 
ordnet. Sein Ja zum Menschen ist wie dessen Ja zu seinem Engel, Ja zum Worte 
Gottes, das Mensch geworden ist. 

Zusammengefaßt: Das Wort Gottes, hineingesprochen in diese Welt und sie 
aufbauend • oder anders: diese ganze Welt, aufgefaßt als Fülle des fleischgewor- 
denen Wortes Gottes, das ist für uns •der redende Gott". Wir stehen als Gläubige 
niemals außerhalb des Raumes dieses Wortes. Wir sind von innen und von außen 
ständig angesprochen durch dieses Wort. Wir sind es • und das ist entscheidend • 
in dem Maß unserer Verbundenheit mit dem menschgewordenen Worte Gottes. Die 
Vermittlung dieser Verbindung zu dem menschgewordenen Worte ist die Kirche, 
ist im Rahmen der Kirche der Glaube, das Sakrament und das heilige Recht. 

Gott spricht in uns als das Wort, das Fleisch geworden ist und nicht nur unter 
uns, sondern auch in uns lebt, dadurch, daß wir in den sakramentalen Bereich dieser 
Kirche hineingenommen sind. Wenn uns das Wort der Taufe gesprochen wird, wenn 
uns das Wort der Wandlung gesprochen wird, dann leben wir aus diesem Worte 
Gottes. Dieses sakramentale Wort aber lebt und wirkt ganz aus seiner Verbunden- 
heit mit Christus. Es ist ja nicht der Priester, der das Sakrament, das Wort so wirk- 
sam macht, wie es ist. Es ist auch nicht die Kirche als Leib des Herrn im Unterschied 
zum Haupt • es ist das Haupt selbst, das Wort des Lebens, aus dem der Christ lebt. 

In der gleichen Kirche lebt das Wort Gottes, das enthalten ist in der Hl. Schrift. 
Auch hier ist es nicht der Mensch im Bereich der Kirche, der bestimmte menschliche 
Worte prägte, denen aus irgendeiner besonderen äußeren Verbundenheit mit der 
Wirklichkeit Gottes besondere Pietät oder besondere Zuverlässigkeit zukämen. Es 
ist Gott selbst, der uns unmittelbar in den Hl. Schriften anspricht. 

Es ist Gott selbst, der uns im Amt der Kirche, im Recht der Kirche anspricht. •Wer 
Euch hört, hört mich". Es ist also nicht so, als ob die Kirche irgendwie eine Synthese 
zwischen dem reinen Wort Gottes wäre, das in die menschliche Innerlichkeit hinein- 
gesprochen ist, und dem aus irgendwelchen äußeren Gründen nötigen Rechtsschutz, 
etwa damit der Gehalt des Gotteswortes rein bewahrt werde. Nein, auch das Recht 
selbst gehört zum Wort Gottes. Auch im Recht der Kirche spricht der offenbarende 
Gott letztlich Sich selbst aus. 

Nur der Christ, der ganz Christ ist und die ganze Fülle des Gotteswortes in sich 
aufnimmt, versteht etwas vom Worte Gottes. Das Sakrament allein, das Wort der 
Schrift allein, das Recht der Kirche allein ist nicht das ganze Gotteswort. Es muß 
noch die innere Erleuchtung des Herzens durch den Heiligen Geist hinzukommen. 
Auch wenn der Mensch im Sakramente lebt, auch wenn er immer wieder blättert 
in der Hl. Schrift, auch wenn er sich gehorsam dem kirchlichen Recht beugt, ist er 
nicht davon entpflichtet, in persönlich innerem Aufhorchen immer wieder zu Gott 
zu beten: •Erschließe Du mir die Fülle dieses Sakramentes! Eröffne Du meinen Geist 
dem Sinn Deiner Schrift! Laß mich begreifen, was Recht ist • hier und jetzt!" 

Es ist aber weiter der gefallene Mensch, es ist der sündige Mensch, in den Gott 
hineinredet. So wird Sein Wort Gericht. Zugleich aber Begnadigung. Die unleugbare 
Wirklichkeit unserer Schuld ist nur ganz vom Worte Gottes her zu begreifen. Zwar 
wissen wir nicht im einzelnen und mit letzter Sicherheit, wie die Sünde in die Schöp- 
fung kam. Aber die Andeutung der Hl. Schrift, die Ahnung des christlichen Glau- 
bensbewußtseins und die Forschung der Theologen erhellen uns etwas diese Frage. 



Der redende Gott 165 

Man kann wohl sagen: Nicht die Sünde ist die Voraussetzung der Menschwer- 
dung des Sohnes Gottes, sondern die Menschwerdung des Sohnes Gottes ist die 
•Voraussetzung" der Sünde. Im Anfang der Schöpfung steht die Hinordnung all des- 
sen, was Gott in Seinem Worte schafft, auf das Fleisch gewordene Wort, Seinen 
Sohn. Diese Menschwerdung des Sohnes Gottes bestimmt die Hinordnung der 
Schöpfung auf das Hineinwachsen in jene lebendige Ordnung, die der Kreatur erst 
in Verbindung mit dem gottmenschlichen Leben ermöglicht wird. Die Grundlage 
dieser Ermöglichung ist der Glaube. So ist auch die Glaubensprüfung der ersten 
Geschöpfe, die zur Sünde der Engelwelt führt, nur zu begreifen auf dem Hinter- 
grund der kommenden Menschwerdung. Der Engel, berufen, dem Menschen auf die 
Fülle der Menschwerdung des Sohnes Gottes hin zu dienen, versagt in dieser Prü- 
fung. Er sucht, was seiner Natur gemäß ist, Herrschaft über den Menschen, im 
Widerspruch zu dessen übernatürlicher Bestimmung. Die Auswirkungen seines 
Sündenfalles sind die Sünden der Menschen, die Herrschaft des Teufels. 

Es ist doch wohl nicht so, als ob in einer geheimnisvollen Vorzeit vor der Schöp- 
fung des Menschen der zu seinem Diener bestimmte Engel in eine sittliche Entschei- 
dung gestellt ward, die mit dem Menschen und damit mit dem Gottmenschen gar 
nichts zu tun hatte, fiel und verworfen ward. Es ist doch wohl so, daß dieser Engel, 
der in dem Auftrag stand, uns zur Verwirklichung unserer Christusbezogenheit hin 
zu verhelfen, Nein sagte, und daß das, was seitdem als dämonischer Einfluß 
uns stündlich umgibt, Auswirkung dies.es Falles ist. Wie konnte Gott solche Unord- 
nung zulassen? Im Hintergrund steht das Geheimnis der Menschwerdung Seines 
Sohnes. 

Wenn Gott Mensch wird, ist der Mensch nicht ganz verloren. Dann geschieht 
vielmehr das Ungeheuerliche, daß die ganze Last des Versagens der Menschheit eine 
Dornenkrone um ihr Haupt, um Christus flicht. Christus trägt die ganze Last Seiner 
Glieder. Seine Fleischwerdung wird zu einer Fleischwerdung in einer und aus einer 
durch die Sünde gezeichneten Menschheit. Damit aber ist klar: Nicht die Sünde 
behält das letzte Wort, sondern das Fleisch gewordene Wort, unser Erlöser. Von 
Ihm aus ist von vornherein gesichert, daß die Sünde im Menschen überwunden wird. 
Und daß damit nicht zuletzt die Sünde und Gott reden, sondern daß das Übermaß 
aller Sünde bereits von vornherein umgriffen ist durch das größere Übermaß Seiner 
Gnade. 

Nehmen wir das so unbedingt konkret, wie es im ersten Matthäuskapitel ange- 
deutet ist, im Stammbaum unseres Erlösers. Es enthält Hinweise auf immer neue 
Schuld, die die Menschwerdung des Sohnes Gottes dem Fleische nach immer neu 
vorbereitet. Da stehen die Namen der Menschen, die die Sünde gezeichnet, Thamar 
und Rahab, die Moabiterin und die verführte Frau des David: aus ihnen allen 
stammt Christus. Das heißt, man möchte fast sagen: er stammt •aus" unserer Sünde. 
Aber so sehr kann der allheilige Gott das, was aus der Sünde stammt, in das Alier- 
heiligste hineinwenden, daß es zu einer Verherrlichung des Vaters wird, so voll- 
kommen, wie sie ohne Sünde nicht möglich gewesen wäre. Kann sich Gott vollkom- 
mener offenbaren, als dadurch, daß er über die Maße aller Schuld hinaus die Uner- 
meßlichkeit Seiner trotz allem verzeihenden Liebe offenbart? Ganz konkret: Das 
Erschütterndste am Wort Gottes in die Welt hinein ist dieses, daß die Schuld, die 
gleichsam zum Verstummen Gottes in die Menschheit führt, Gottes Sohn verstum- 



166 Hans Hirschmann 

men läßt • um dieser Schuld willen • im Liebestod am Kreuz. Nie hat Gottes 
Liebe vernehmlicher gesprochen als da, wo das Wort Gottes im Tod am Kreuz ver- 
stummte. 

Damit ist wieder etwas Entscheidendes gesagt für unser Verständnis des redenden 
Gottes. Wir sind von Gott angesprochen in Jesus Christus, dem Gekreuzigten. 
Aber auch dieses Verstummen im Tod ist und bleibt, obwohl bereits die Überwin- 
dung der Schuld, nicht Sein letztes Wort an uns. Der Tod ist ja auch etwas Vor- 
letztes; er stammt aus der Schuld, und diese wird nicht restlos überwunden, wenn 
nicht auch der Tod überwunden ist. Darum steht Christus von den Toten auf. Er 
redet zu uns als der Auferstandene. Das ist die Sprache, die Er jetzt zu uns spricht. 
Der Christus, der der eigentliche Spender der Sakramente Seiner Kirche ist., der 
Christus, der in Seiner hierarchischen Kirche uns dahin führt, wo Er selbst ist, das 
ist der auferstandene Christus; denn es gibt heute und in Ewigkeit keinen andern 
Christus mehr als den auferstandenen. 

Auch dieses Sein Wort an uns ist gehüllt in geheimnisvolles Schweigen. Er spricht 
ja nicht so zu uns, wie Er vor Seiner Himmelfahrt zu den Aposteln im Saale sprach, 
sondern so, wie es Seiner Verklärtheit und unserm irdischen Wandel entspricht. Er 
spricht in uns hinein, so, daß Sein in uns gesätes Wort uns verwandelt und aufgeht zu 
jener Frucht, als die wir einmal sind, was Er jetzt ist. Erst dann erschließt sich uns 
dieses Wort ganz, wenn es einklingt in jenes verheißene: •Kommt Ihr Gesegneten 
meines Vaters, besitzet das Reich, das Euch bereitet war von Anfang an". 

Wir schließen unsere Betrachtung über das Geheimnis des redenden Gottes mit 
einem schlichten Hinweis auf jene Gestalt unseres Glaubens und unserer Kirche, in 
der all unsere Aufgeschlossenheit für Gottes Wort zusammengefaßt ist, auf die 
Gestalt der Jungfrau in Nazareth. Als der ewige Gott Mensch werden wollte, sprach 
Er werbend einen bestimmten Menschen an: einen Menschen, der auf Grund begna- 
deter Wachsamkeit mehr als je ein anderer vor ihm und nach ihm ganz Ohr war für 
Gott, und der in seiner inneren Geöffnetheit für Gottes Wort den göttlichen Samen 
in seinen Schoß gesenkt erhielt, als er das Wort, das einzige der Antwort sprach, 
das der redende Gott von uns erwartet: •Mir geschehe nach Deinem Wort". In 
diesem Wort ist die ganze Fülle des Wortes Gottes in die Schöpfung hinein und im 
besonderen an die Menschheit aufgenommen und ausgesprochen. 

Entscheidend ist: •Im Anfang war das Wort". Nicht die Tat in dem Sinn, der sie 
vom Wort unterscheidet! Die Tat aller Taten ist das üerbum caro factum, ist das 
Wort, Tat geworden als Fleisch. Diesem Wort erschließt sich in der Stunde der Ver- 
kündigung der Mensch, dieser einmalige, einzigartige, aber nicht als dieser eine • 
sondern als jener, der all unser Antworten zusammenfaßt in seinem Antworten: 
Fiat mihi secundum verbum Tuum! Mir geschehe nach Deinem Wort! Wir würden 
aber diese Antwort selbst falsch verstehen, ja diese Antwort wäre keine wirkliche 
Antwort, wenn sie nicht zunächst wäre • auch als Antwort • Wort, das Gott selbst 
ausspricht: denn •nicht darin besteht die Liebe Gottes, daß wir Ihn lieben, sondern, 
daß Er uns zuerst geliebt hat". Sein Wort ist nichts als Liebe. 




