v

Der redende Gott

Von Hans Hirschmann S. J., Frankfurt/M.

Zu den erschiitterndsten Worten der H1. Schrift gehoren wobl jene, die die Klage
des Menschen iber das Schweigen Gottes zum Ausdruck bringen; in denen der
Mensch, der Not seines Daseins iiberantwortet, diese Not klagend zum Himmel
hinaufruft, Antwort erwartend — und wo ihm diese Antwort versagt bleibt. Die-
ser erschiitternde Schrei der Klage, der fast an die Grenze der Anklage geht:
»Warum schweigst Du, o Herr?“ hat aber doch eines in sich und an sich, was den
Eindruck des Schweigens Gottes in diesen Worten der HL Schrift ganz anders geartet
erscheinen 148, als jenen, unter dem unsere Welt leidet. Der alttestamentliche Psal-
mist, der alttestamentliche Prophet, der seine Klage in die Welt hinausruft, weif},
daf ein Gott ist, der Antwort gibt. Er steht noch ganz unter dem Eindrudk des
Wortes Gottes, das ein fir allemal an die Welt ergangen ist. Er steht ganz in der
Erwartung einer Antwort Gottes, die einmal erfolgt. Jener Raum, in den hinein er
ruft und klagt, ist ganz erfillt vom Worte Gottes. Das Schweigen Gottes hat hier
noch irgendwie den Charakter des redenden Gottes: dieses Schweigen ist beredter
Ausdruck Seines Zornes, Seines Fluches, Seiner Traurigkeit. Es ist eine Stellung-
nabme Gottes zur Welt, einc Auflerung Seines Wesens gegeniiber der Wirklichkeit
der Menschen.

Dieser Eindruck des Schweigens Gottes unterscheidet sich wesentlich von dem Ein-
drnck des schweigenden Gottes, der unsere Welt beherrscht. Denn das Schweigen
Gottes fiir den modernen Menschen ruht auf anderen Voraussetzungen. Es steht in
unmittelbarem Zusammenhang mit der Aufl6sung des Glaubens. In der deistischen
Periode der Neuzeit wurde Gott vom Menschen als ein Wesen betrachtet, das seine
Schépfung von sich selbst unabhingig macht. Wenn der Mensch die Schépfung er-
lebt, vernimmt er daraus ihr eigenes Wort; die Stimme Gottes wird fiir ihn immer
unhérbarer. Gott spricht gleichsam nur am Rande des menschlichen Daseins; so sehr
am Rande, dafl es dem Menschen kaum mehr auffillt, wenn er ibn iiberhaupt nicht
mehr vernimmt. Die Stimme Gottes wird so wenig mehr als zur Wirklichkeit der
Schépfung hinzugehérend erfaflt, daf der Mensch aufgeht in jhr, ohne Gottes
Wortes noch zu gedenken. Von dieser Einstellung bis zur Streichung Gottes aus der
Wirklichkeit ist nur ein kleiner Schritt. Die Welt braucht den redenden Gott gar
nicht mehr. Sie ist so erfiillt von dem wunderbaren Gehalt, den das Wort der Dinge
selbst zum Ausdruck bringt, so erfiillt von der wunderbaren Harmonie der Schép-
fung, daf sic glaubt, ohne den Schopfer auskommen zu konnen. Die Welt hat den
Versuch gemacht, diesen Glauben zu realisieren; sie hat den Versuch gemadht, in
dieser Realisierung zur echten Fille des menschlichen Daseins zu kommen. Das
Fehlen Gottes in ihrer Weltanschauung und in jhrem Leben wurde iiberhaupt nicht
mehr als Fehlen empfunden, als Liicke und Leere, die ausgefiillt werden miifiten.

Das war eine Zeit, in der auch Gott zu schweigen schien. Wihrend jener alt-
testamentliche Mensch, wenn Gott zu schweigen anfing, von Gott sprach und zu
Ihm rief, miihte sich der Mensch der Neuzeit darum, auch seinerseits von Gott zu
schweigen.



162 Hans Hirschmann

Dieser Tatbestand war nun aber nicht nur auflerhalb des Christentums zu beob-
achten, er fand sich weithin auch in unseren eigenen Reihen. Man kann ja iiber Gott
so reden, dafl man iiber Ihn schweigt. Es ist nicht immer die Wirklichkeit Gottes, die
gemeint ist, wenn Menschen und auch Christen von Gott reden.

“Wir sind heute dabei, diese Zeit zu iberwinden. Der Versuch, ohne Gott auszu-
kommen, ist wenigstens insofern gescheitert, als dem Menschen die absolute Disso-
nanz aller Eigenlaute der Schépfung, die Leere des Daseins unendlich traurig be-
wuflt wird, so dafl er irgendwie wieder auf die Suche geridt na¢h dem redenden
Gott. Vielleicht sind wir heute noch nicht soweit, dafl wir bereits bewuflt und tber-
zeugt innerlich aufhorchen: — Wo redet denn Gott? Aber fast vom Unterbewufiten
her erinnern wir uns, dafl Er einmal gesprochen hat. Von dem Unterbewufiten her
wird in uns wiederum so etwas lebendig wie eine ganz leise Sehnsucht, dafl Er sich
doch wieder vernehmbar mache.

Dieses innerliche Aufhorchen des Menschen von heute, nicht mehr in die Schop-
fung hinein, sondern iiber die Schépfung hinaus, offenbart — glidubig interpretiert —
das tiefste Wesen des Menschen. Der Mensch ist gleichsam seinem tiefsten Wesen
nach nichts anderes als ,ganz Ohr fir das Wort Gottes®.

Es konnte ja noch so sein — und das ist christliche Vermutung —, dafl wir des-
wegen Gott nicht mehr vernehmen, weil Er immer und iiberall spricht; weil Er stin-
dig in allem, was uns bewegt, was an unser Ohr dringt, mitspricht; und dafl wir
dies dann bioff nicht mehr erfahren.

Was sagt denn die christliche Botschaft vom redenden Gott? ,Im Anfang war
das Wort — und das Wort war bei Gott — und Gott war das Wort. Alles ist durch
dasselbe geschaffen, und ohne dasselbe (ohne das Wort also) ist nichts geschaffen,
was geschaffen ist“. Alles Geschaffene trigt demnach irgendwie Gottes Wort an und
in sich. Alles Geschaffene ist wie eine Platte, der das Wort Gottes eingeritzt ist, und
es bedarf nur des Stiftes, der diese fiir nns unlesbar und unhérbar gewordene Schrift
Gottes, Sein Wort in der Schopfung, wieder vernehmbar macht.

" ,Alles ist durch das Wort geschaffen und ohne das Wort ist nichts geschaffen, was

geschaffen ist“. — Es gehort zu den tiefsten Offenbarungen des Christentums, dafl
Gott Wort ist. Er ist nicht nur Licht, Er ist nicht nur Leben, Er ist nicht nur Geist.
Er ist auch Wort. Er ist Person, die sich selbst ausspricht. Er ist das so sehr, dafl Er,
der persinliche Gott, sich aus der Fiille Seines Wesens heraus in Seinem ewigen
Leben notwendig ausspricht. Gott ist nie ohne das Wort, und dieses Wort ist Person,
so wie Er, der Sprechende selbst Person ist. Das Wort ist die zweite Person in der
Gottheit. Das Wort ist als die zweite Person in der Gottheit, als der Sohn des
Vaters, ganz Ausdruck Seines Wesens, ganz Widerhall Seines eigenen gottlichen
Seins. In Thm spricht der Vater sich ganz aus. Das Wort ist ,,ganz der Vater*.

Und dieses Wort spricht Gott nicht nur in der uns unzuginglichen Lichtfille
Seines Lebens, Er spricht dieses Wort — eben dieses: die zweite Person in Seinem
Annergdttlichen Leben — aus Sich heraus. Er spricht Es in eine Welt hinein. Er
konstruiert diese Welt durch diesen Ausspruch Seines innergéttlichen Wortes; denn
die ganze Schopfung ist nicht nur geschaffen auf Grund ewiger gottlicher Ideen, die
ausgesagt sind im Worte —, die ganze Schépfung ist auch hingeordnet auf die
Menschwerdung dieses Wortes Gottes in der Welt. Das Wort Gottes, herausgespro-
chen aus dem géttlichen Leben hinein in die Schopfung, bildet erst den letzten Zu-~



Der redende Gott 163

sammenhang, die letzte Einheit, das letzte Verstindnis dessen, was Schépfung ist.
Ich kann die Schopfung selbst nicht, ich kann nichts in ihr ganz begreifen aufler vom
Wort aus, vom menschgewordenen Wort Gottes aus.

Und dieses menschgewordene Wort Gottes, dieses Sich-Verehmbar-machen Gottes
in Seiner Welt bedeutet, daf} alles, was im Bereich der Menschwerdung des Sohnes
Gottes steht, zum Sprechen Gottes dazugehdrt. Das Wort des Evangelisten, dafi ,das
Wort Fleisch® geworden sei, gilt ja nicht nur fiir die geschichtliche Gestalt unseres
Herrn. Diese geschichtliche Gestalt ist Haupt Seines Leibes, der Kirche. Sie ist nicht
innerlich vollstindig, nicht voll verstindlich, ohne das, was zum Haupt dazugehort,
ohne den Leib. Gott spricht Sich nicht irgendwie in diese Welt hinein, sondern in
den Leib Seines Sohnes, in die Kirche.

Zur Kirche bestimmt, dazu bestimmt, Glied an Seinem Leibe zu sein, ist alles, was
in der Schopfung Mensch ist. Der Mensch ist nicht nur seinem tiefsten Wesen nach
ganz Ohr fir das Wort Gottes, er ist — noch urspriinglicher — selbst , Wort®
Gottes. Er gehért mit zu dem, was Gott offenbart, zum vollen Jubel Seines eigenen
Daseins, den Gott in die Welt hinausruft. Die ganze Schopfung ist nichts anderes,
als ein jubelndes Hinausrufen Seiner eigenen Seligkeit. Dieser Jubelruf wird in der
Welt getragen von allem, was Seinem Sohne lebendig verbunden ist. Jeder von uns
nimmé teil an der Bestimmung, ,,Wort* Gottes zu sein.

Wir haben noch einen Schritt weiter zu gehen. Diese Selbstoffenbarung Gottes in
Seine Welt hinein durch die Menschwerdung Seines innergéttlichen Wortes, Seines
Sohnes — erfiillt in Seinem Leibe, der Kirche, ist ja nicht die ganze Schopfung. Die
ganze Schopfung geht viel, viel weiter. Es gibt in der Schépfung Natur, die an Sein
zuriickbleibt hinter dem Menschen; die infolgedessen auch zuriickbleibt hinter der
Méglichkeit, Gott selbst zum Ausdruck zu bringen, Gott selbst reden zu lassen. Wir
sprechen mit Recht von der ,stummen® Natur, von der stummen Kreatur. Und wir
haben jenseits dem Bereich menschlichen Daseins in der Schépfung einen anderen,
der auch stumm ist, aber in einem ganz anderen Sinn als die Natur; wir haben die
Welt der geschaffenen reinen Geister, die Gott in innerer Geistigkeit aussprechen,
wenn sic lhn aussprechen. Aber die Welt der Natur und die Welt des reinen
geschaffenen Geistes stehen nicht unbezogen oder nur dufierlich bezogen zur Welt
des Menschen. Die Schdpfung ist eine Einheit, ein Kosmos. .

Der Mensch soll die Natur ihrer Bestimmung gemif in sein eigenes Dasein auf-
nehmen, indem er seine Existenz aus natiirlichen Voraussetzungen heraus entfaltet.
Er soll, indem er die Natur zum Ausgang seiner geistigen Erkenntnis und Entschei-
dung macht und einbaut in seine Selbstverwirklichung, und dadurch, daf er sie als das
ihm gemifle Feld der Betatigung seiner geistigen Krifte, seiner Arbeit, seiner Sen-
dung in die Schépfung hinein ansieht, die Natur in Kultur, umwandeln, und so die
Natur teilnehmen lassen an seinem Gottesdienst, bis zur vollkommensten Form, im
Sakrament. Der Mensch bringt so die stumme Kreatur zum Sprechen und damit Gott
zur Sprache in ihr.

Das gleiche gilt von der Welt des reinen, geschaffenen Geistes. In der Mitte der
Schépfung steht nicht jener Bereich, der natiirlich betrachtet, ihr vollkommenster ist,
der des reinen, geschaffenen Geistes, in der Mitte der Schopfung steht der Mensch,
— weil Gott, das Wort Gottes, eingehend in die Schépfung, in diese Mitte einge-
gangen ist; weil Gott nicht Geist geworden ist, nicht blofe Natur, sondern Mensch.



164 Hans Hirschmann

Dadurch hat Er die Welt des reinen, geschaffenen Geistes auf den Menschen hinge-
ordnet. Sein Ja zum Menschen ist wie dessen Ja zu seinem Engel, Ja zum Worte
Gottes, das Mensch geworden ist.

Zusammengefafit: Das Wort Gottes, hineingesprochen in diese Welt und sie
aufbauend — oder anders: diese ganze Welt, aufgefafit als Fiille des fleischgewor-
denen Wortes Gottes, das ist fiir uns ,der redende Gott“. Wir stehen als Glaubige
niemals auflerhalb des Raumes dieses Wortes. Wir sind von innen und von aufien
stindig angesprochen durch dieses Wort. Wir sind es — und das ist entscheidend —
in dem MaR unserer Verbundenheit mit dem menschgewordenen Worte Gottes. Die
Vermittlung dieser Verbindung zn dem menschgewordenen Worte ist die Kirche,
ist im Rahmen der Kirche der Glanbe, das Sakrament und das heilige Recht.

Gott spricht in uns als das Wort, das Fleisch geworden ist und nicht nur unter
uns, sondern auch in uns lebt, dadurch, daff wir in den sakramentalen Bereich dieser
Kirche hineingenommen sind. Wenn uns das Wort der Taufe gesprochen wird, wenn
uns das Wort der Wandlung gesprochen wird, dann leben wir aus diesem Worte
Gottes. Dieses sakramentale Wort aber lebt und wirkt ganz ans seiner Verbunden-
heit mit Christus. Es ist ja nicht der Priester, der das Sakrament, das Wort so wirk-
sam macht, wie es ist. Es ist auch nicht die Kirche als Leib des Herrn im Unterschied
zum Haupt — es ist das Haupt selbst, das Wort des Lebens, aus dem der Christ lebt.

In der gleichen Kirche lebt das Wort Gottes, das enthalten ist in der Hl. Schrift.
Auch hier ist es nicht der Mensch im Bereich der Kirche, der bestimmte menschliche
Worte prigte, denen aus irgendeiner besonderen dufleren Verbundenheit mit der
Wirklichkeit Gottes besondere Pietit oder besondere Zuverlissigkeit zukdmen. Es
ist Gott selbst, der uns nnmittelbar in den HI. Schriften anspricht.

Es ist Gott selbst, der uns im Amt der Kirche, im Recht der Kirche anspricht. ,Wer
Euch hort, hort mich“. Es ist also nicht so, als ob die Kirche irgendwie eine Synthese
zwischen dem reinen Wort Gottes wire, das in die menschliche Innerlichkeit hinein-
gesprochen ist, und dem aus irgendwelchen dufleren Griinden nétigen Rechtsschutz,
etwa damit der Gehalt des Gotteswortes rein bewahrt werde. Nein, auch das Recht
selbst gehdrt zum Wort Gottes. Auch im Recht der Kirche spricht der offenbarende
Gott letztlich Sich selbst aus.

Nur der Christ, der ganz Christ ist und die ganze Fiille des Gotteswortes in sich
aufnimmt, versteht etwas vom Worte Gottes. Das Sakrament allein, das Wort der
Schrift allein, das Recht der Kirche allein ist nicht das ganze Gotteswort. Es mufl
" noch die innere Erleudhtung des Herzens durch den Heiligen Geist hinzukommen.
Auch wenn der Mensch im Sakramente lebt, auch wenn er immer wieder blattert
in der Hl. Schrift, auch wenn er sich gehorsam dem kirchlichen Recht beugt, ist er
nicht davon entpflichtet, in persénlich innerem Aufhorchen immer wieder zu Gott
zu beten: ,Erschliefle Du mir die Fiille dieses Sakramentes! Eréffne Du meinen Geist
dem Sinn Deiner Schrift! Lafl mich begreifen, was Recht ist — hier und jetzt!*

‘Es ist aber weiter der gefallene Mensch, es ist der siindige Mensch, in den Gott
hincinredet. So wird Sein Wort Gericht. Zugleich aber Begnadigung. Die unleugbare
Wirklichkeit unserer Schuld ist nur ganz vom Worte Gottes her zu begreifen. Zwar
wissen wir nicht im einzelnen und mit letzter Sicherheit, wie die Siinde in die Schop-
fung kam. Aber die Andeutung der HI1. Schrift, die Ahnung des christlichen Glau-
bensbewuftseins und die Forschung der Theologen erhellen uns etwas diese Frage.



Der redende Gott ) 165

Man kann wohl sagen: Nicht die Siinde ist die Voraussetznng der Menschwer-
dung des Sohnes Gottes, sondern die Menschwerdung des Sohnes Gottes ist die
»Voraussetzung“ der Siinde. Im Anfang der Schopfung steht die Hinordnung all des-
sen, was Gott in Seinem Worte schafft, auf das Fleisch gewordene Wort, Seinen
Sohn. Diese Menschwerdung des Sohnes Gottes bestimmt die Hinordnung der
Schopfung auf das Hineinwachsen in jene lebendige Ordnung, die der Kreatur erst
in Verbindung mit dem gottmenschlichen Leben erméglicht wird. Die Grundlage
dieser Ermoglichung ist der Glaube. So ist auch die Glaubenspriifung der ersten
Geschopfe, die zur Siinde der Engelwelt fiihrt, nur zu begreifen auf dem Hinter-
grund der kommenden Menschwerdung. Der Engel, bernfen, dem Menschen auf die
Fille der Menschwerdung des Sohnes Gottes hin zu dienen, versagt in dieser Prii-
fung. Er sucht, was seiner Natur gemaf ist, Herrschaft iber den Menschen, im
Widerspruch zu dessen iibernatiirlicher Bestimmung. Die Auswirkungen seines
Siindenfalles sind die Siinden der Menschen, die Herrschaft des Teufels.

Es ist doch wohl nicht so, als ob in einer geheimnisvollen Vorzeit vor der Schop-
fung des Menschen der zu seinem Diener bestimmte Engel in eine sittliche Entschei-
dung gestellt ward, die mit dem Menschen nnd damit mit dem Gottmenschen gar
nichts zu tun hatte, fiel und verworfen ward. Es ist doch wohl so, daf} dieser Engel,
der in dem Auftrag stand, uns zur Verwirklichung unserer Christusbezogenheit hin
zu verhelfen, Nein sagte, und daff das, was seitdem als dimonischer Einfluf§
uns stiindlich umgibt, Auswirkung dieges Falles ist. Wie konnte Gott solche Unord-
nung zulassen? Im Hintergrund steht das Geheimnis der Menschwerdung Seines
Sohnes. ‘

Wenn Gott Mensch wird, ist der Mensch nicht ganz verloren. Dann geschieht
vielmehr das Ungeheuerliche, da die ganze Last des Versagens der Menschheit eine

" Dornenkrone um ihr Haupt, um Christus flicht. Christus trigt die ganze Last Seiner
Glieder. Seine Fleischwerdung wird zu einer Fleischwerdung in einer und ans einer
durch die Siinde gezeichneten Menschheit. Damit aber ist klar: Nicht die Siinde
behilt das letzte Wort, sondern das Fleisch gewordene Wort, unser Erléser. Von
Ihm aus ist von vornherein gesichert, dafl die Siinde im Menschen iiberwunden wird.
Und daf8 damit nicht zuletzt die Siinde und Gott reden, sondern dafl das Ubermafl
aller Siinde bereits von vornherein umgriffen ist durch das groflere Ubermaf§ Seiner
Gnade.

Nehmen wir das so unbedingt konkret, wie es im ersten Matthauskapitel ange-
deutet ist, im Stammbaum unseres Erlésers. Es enthdlt Hinweise auf immer neue
Schuld, die die Menschwerdung des Sohnes Gottes dem Fleische nach immer neu
vorbereitet. Da stehen die Namen der Menschen, die die Siinde gezeichnet, Thamar
und Rahab, die Moabiterin und die verfilhrte Frau des David: aus ihnen allen
stammt Christus. Das heifit, man méochte fast sagen: er stammt ,aus” unserer Stinde.
Aber so sehr kann der allheilige Gott das, was aus der Siinde stammt, in das Aller-
heiligste hineinwenden, dafl es zu einer Verherrlichung des Vaters wird, so voll-
kommen, wie sie obne Siinde nicht moglich gewesen ware. Kann sich Gott vollkom-
mener offenbaren, als dadurch, dafl er iiber die Mafle aller Schuld hinaus die Uner-
meflichkeit Seiner trotz allem verzeihenden Liebe offenbart? Ganz konkret: Das
Erschiitterndste am Wort Gottes in die Welt hinein ist dieses, daf} die Schuld, die
gleichsam zum Verstummen Gottes in die Menschheit fithrt, Gottes Sohn verstum-



166 Hans Hirschmann

men ]aflt — um dieser Schuld willen — im Liebestod am Kreuz. Nie hat Gottes
Liebe vernehmlicher gesprochen als da, wo das Wort Gottes im Tod am Kreuz ver-
stummdte.

Damit ist wieder etwas Entscheidendes gesagt fiir unser Verstindnis des redenden
Gottes. Wir sind von Gott angesprochen in Jesus Christus, dem Gekreuzigten.
Aber auch dieses Verstummen im Tod ist und bleibt, obwohl bereits die Uberwin-
dung der Schuld, nicht Sein letztes Wort an uns. Der Tod ist ja auch etwas Vor-
letztes; er stammt aus der Schuld, und diese wird nicht restlos iiberwunden, wenn
nicht auch der Tod iiberwunden ist. Darum steht Christus von den Toten auf. Er
redet zu uns als der Auferstandene. Das ist die Sprache, die Er jetzt zu uns spricht.
Der Christus, der der eigentliche Spender der Sakramente Seiner Kirche ist, der
Christus, der in Seiner hierarchischen Kirche nns dahin fithrt, wo Er selbst ist, das
ist der auferstandene Christus; denn es gibt heute und in Ewigkeit keinen andern
Christus mehr als den auferstandenen.

Auch dieses Sein Wort an uns ist gehiillt in geheimnisvolles Schweigen. Er spricht
ja nicht so zu uns, wie Er vor Seiner Himmelfahrt zu den Aposteln im Saalé sprach,
sondern so, wie es Seiner Verklartheit und unserm irdischen Wandel entspricht. Er
spricht in uns hinein, so, dafl Sein in uns gesdtes Wort uns verwandelt und aufgeht zu
jener Frucht, als die wir einmal sind, was Er jetzt ist. Erst dann erschlieit sich uns
dieses Wort ganz, wenn es einklingt in jenes verheiflene: ,Kommt Ihr Gesegneten
meines Vaters, besitzet das Reich, das Euch hereitet war von Anfang an®.

Wir schlieRen unsere Betrachtung iiber das Geheimnis des redenden Gottes mit
einem schlichten Hinweis auf jene Gestalt unseres Glaubens und unserer Kirche, in
der all unsere Aufgeschlossenheit fiir Gottes Wort zusammengefafit ist, anf die
Gestalt der Jungfrau in Nazareth. Als der ewige Gott Mensch werden wollte, sprach
Er werbend einen bestimmten Menschen an: einen Menschen, der auf Grund begna-
deter Wachsamkeit mehr als je ein anderer vor ihm und nach ihm ganz Ohr war fiir
Gott, und der in seiner inneren Geéffnetheit fiir Gottes Wort den géttlichen Samen
in seinen Schof} gesenkt erhielt, als er das Wort, das einzige der Antwort sprach,
das der redende Gott von uns erwartet: ,Mir geschehe nach Deinem Wort“. In
diesem Wort ist die ganze Fille des Wortes Gottes in die Schépfung hinein und im
besonderen an die Menschheit aufgenommen und ausgesprochen.

Entscheidend ist: ,Im Anfang war das Wort“. Nicht die Tat in dem Sinn, der sie
vom Wort unterscheidet! Die Tat aller Taten ist das Uerbum caro factum, ist das
Wort, Tat geworden als Fleisch. Diesem Wort erschlieft sich in der Stunde der Ver-
kilndigung der Mensch, dieser einmalige, einzigartige, aber nicht als dieser eine —
sondern als jener, der all unser Antworten zusammenfafit in seinem Antworten:
Fiat mihi secundum verbum Tuum! Mir geschehe nach Deinem Wort! Wir wiirden
aber diese Antwort selbst falsch verstehen, ja diese Antwort wire keine wirkliche
Antwort, wenn sie nicht zundchst wiare — auch als Antwort — Wort, das Gott selbst
ausspricht: denn ,nicht darin besteht die Liebe Gottes, dafl wir Ihn lieben, sondern,
dafl Er uns zuerst geliebt hat“. Sein Wort ist nichts als Liebe.





