Grundziige ignatianischer Frommigkeit*
Von Friedrich Wulf, S. J., Miinchen

Abt Cuthbert Butler hat ein Buch geschrieben, das den Titel tragt: ,Ways of
christian life, old spirituality for modern man“ London 1931; deutsch: Wege christ-
lichen Lebens. Alte Frémmigkeit in neuer Zeit. Einsiedeln/Koln (1944). Darin
sucht er ",darzulegen, was die vier Alten Orden der Benediktiner, Franziskaner,
Dominikaner und Karmeliter uns einst gegeben haben und noch heute geben, um das
christliche Leben in der Welt lebendig zu érhalten“ (18). Dem Einwand, warum die
Spiritualitit des Jesuitenordens nicht behandelt werde, begegnet er mit dem Hin-
weis, ,dafl der Weg des hl. Ignatius ja auf der ganzen Welt bekannt ist“ (19), wih-
rend man das offenbar von den anderen Wegen und Schulen nicht sagen konne.
Wabhr daran ist auf jeden Fall, dafl nach dem innerkatholischen Gemeinbewufitsein
die kirchliche Frommigkeit der Neuzeit ihre entscheidenden Akzente von den Exer-
zitien des hl. Ignatius erhalten hat. Vieles von dem, was heute an Frémmigkeits-
haltungen und -iibungen in der Kirche vorhanden ist, wird dem Einfluf} des Jesuiten-
ordens zugeschrieben, und je nach der personlichen Einstellung wird das lobend ver-
merkt oder auch bedauert.

Sieht man einmal genauer zu, was man alles unter , jesuitischer Frommigkeit“ ver-
steht, so ergibt sich ein ziemlich uneinheitliches Bild. Man muf} den Eindrudk gewin-
nen, Ignatius und die Seinen hétten sich bei der Formung ihres religiosen Ideales
mehr von den praktischen Bediirfnissen des seelsorglichen Lebens leiten lassen
als von einer geistigen Idee, einer inneren, gnadenhaften Schau. Dazu macht sich
durchweg die Tendenz bemerkbar, irgendeine Seite ignatianischer Frommigkeit
isoliert herauszugreifen und zu verabsolutieren. Das weite, Kontemplation und
Aktion und alle Gebiete apostolischer Tatigkeit umfassende und darum spannungs-
reiche Ideal des Jesuitenordens bot zu einem solchen Vorgehen eine vorzigliche
Handhabe. Fir den, der dieses Ideal nicht von innen her vollzieht, von seiner
geistigen und religidsen Wurzel her, ist die Fille der Gesichtspunkte kaum fafibar
und in eine Finheit zu bringen. Es ist darum nicht zu verwundern, wenn selbst wohl-
meinende Darsteller ignatianischer Frommigkeit diese in wesentlichen Punkten ver-
zeichnet haben, so noch jiingst der Schweizer Kapuziner Laurentius Casutt (Das
Erbe eines grofilen Herzens, Graz-Salzburg-Wien 1949), der das dufiere Apostolat
so sehr in den Vordergrund stellt, dal der Orden einem ausgekliigelten Kampf-
und Arbeitsorganismus gleicht, der zentral gesteuert wird, in dem sich alles nach
Gesetz und Befehl vollzieht und der einzelne, seines Eigenwillens entkleidet, sich
blind dem Ganzen einzufiigen hat. Alles bekommt hier einen militdrischen Charak-
ter und ist in Gefahr, ins Aufere, Mechanische, rein Rationale abzugleiten. Darunter
droht die religiése Wurzel zu ersticken. Daf} von hier nur noch ein Schritt zur Kari-
katur ist, wird dann deutlich, wenn man sieht, wie Nichtkatholiken uud Nicht-
christen von &hnlichen Voraussetzungen zu den bekannten Verzerrungen des
jesuitischen Ordensideales kommen. Um solche Mifiverstindnisse, selbst von seiten
katholischer Kritiker, zu verstehen, muff man allerdings auch zugeben, dafl das

! Den Ausfithrungen liegt ein Vortrag zugrunde, den der Verf. auf der Maria-Ward-Ta-
gung der Englischen Friulein in Augsburg am 2. 1. 1952 gehalten hat.



168 i Friedrich Wulf

ignatianische Frommigkeitsideal in sich manche Gefahren birgt, wenn es nicht tief
genug und in seiner ganzen Fille gelebt wird. Darum ist es nicht zu verwundern,
wenn in der Gesellschaft Jesu so viel Wert auf die tigliche einstiindige Betrachtung
gelegt wird, dhnlich auf die jahrlichen achttigigen Exerzitien und andere geist-
lichen Ubungen, und dafl mit Noviziat und Terziat drei Jahre ausschlieflich dem
geistlichen Leben gewidmet werden. Das alles soll der Verduflerlichung und einer
falschen Anpassung an die Welt und an den Weltgeist vorbeugen. Da es ander-
seits durch den Ordenszweck notwendig ist, lebendig, aufgeschlossen und an-
passungsfahig zu bleiben, gilt es heute, in dieser Zeit gewaltiger Umbriiche, am
Ende einer geschichtlichen Epoche, an der Wende zu noch Unbekanntem, das blei-
bende und innerste Wesen ignatianischer Frommigkeit von allem Zeitgebundenen
abzubeben. In diesem Sinn soll im Folgenden von einigen Grundziigen ignatiani-
scher Frommigkeit die Rede sein.

1. Dér dem hl. Ignatius eigentiimliche Begriff christlicher Uollkommenheit.

Das Wesen der dhristlichen Vollkommenheit besteht nach der HI. Schrift in der
vollkommenen Liebe. Diese Umschreibung ist die tiefste und umfassendste. Es gibt
daneben noch andere, die das eine oder andere Element des christlichen Vollkom-
menheitsbegriffes besonders akzentuieren. Die drei gebrauchlichsten sind: Ver-
einigung oder Verdhnlichung mit Gott, Nachfolge Christi, Erfillung des Willens
Gottes. Alle drei Umschreibungen haben im Laufe der Geschichte der christlichen
Frommigkeit ihre eigene Zeit gehabt und sind einem der groflen Orden eigentiim-
lich geworden. Welche von den dreien hat die Frommigkeit der Gesellschaft Jesu
gepragt? Man kénnte vielleicht meinen, die Nachfolge Christi, weil doch die Exer-
zitien, diese Hauptquelle ignatianischen Geistes, zu einem grofien Teil nichts anderes
sind als eine Betrachtung des Lebens Jesu und weil zwei ihrer Grundbetrachtungen
(von Christus, dem Kénig, und von den zwei Bannern) ausdriicklich von der Nachfolge
Christi handeln. Dem widerspricht aber, daf hier die christologische Frommigkeit
eingespannt ist in einen gréfleren Rahmen, der durch das sogenannte Fundament
und die Betrachtung zur Erlangung der Liebe festgelegt ist.

Kennzeichnet vielleicht die Vereinigung oder Verdhnlichung mit Gott das Ideal
ignatianischer Frommigkeit? Man kénnte auf den Gedanken kommen, da doch ,das
Finden Gottes in allen Dingen“ eines der Lieblingsworte des Heiligen ist, so dafl
dahinter in gleicher Weise Apostolat wie auch Gebet zuriickzutreten scheinen. Wohl
wird hier die Hohe und Reife ignatianischer Frommigkeit angegeben, nicht aber
das letzte Formende und Unterscheidende. Dies ist vielmehr durch den Begriff der
Erfiilllung des gottlichen Willens gegeben.

Die Frommigkeit der Alexandriner unter den griechischen Kirchenvitern, ebenso
die des hl. Augustinus und seiner mittelalterlichen Nachfahren, war von dem Begriff
der Vereinigung (Verdhnlichung) mit Gott bestimmt. Alles religitse Streben, alle
Tugendibung und selbst die Nichstenliebe wurden auf dieses Ziel ausgerichtet und
ihm untergeordnet. Das hingt mit folgendem zusammen: Die antike Philosophie
(die platonische genau so wie die aristotelische), auf der die obengenannten Kirchen-
vater ihr religioses Ideal aufbauen, war eine Seinsphilosophie. Entsprechend ging
es auch ihnen in der Gnade um eine Anteilnahme am géttlichen Sein, an der Natur
Gottes. Der Weg dahin war fiir sie die Kontemplation, nicht die Aktion. Schon im



Grundziige ignatianisdze} Frommigkeit 169

natiirlichen Erkennen gleichen wir uns dem erkannten Gegenstand an, um wieviel
mehr in der Gnade, wo doch die Glaubenserkenntnis nur auf Grund der Teilnahme
am gottlichen Logos zustande kommt. Dieses kontemplative Ideal hat dem Bene-
diktinertum, geschichtlich gesehen, weithin das Geprige gegeben.

Die Frommigkeit der Mendikanten hinwiederum, insbesondere des Franziskaner-
ordens, ist durch den Begriff der Nachfolge Christi (die selbstverstindlich jede
Frommigkeit kennt) gekennzeichnet. Es geht hier nicht mehr um eine seinshafie
Vollkommenheit unserer Natur, sondern um persénliche Nachfolge und Angleichung,
um ein Verhéltnis des liecbenden Herzens zum armen und geschmihten Herrn. ,Die
Regel und das Leben der Briider ist dieses“, heifit es in der franziskanischen Urregel,
»zu leben in Gehorsam, in Keuschheit und ohne Eigentum und die Lehre und die
Fufistapfen unseres Herrn Jesus Christus zu befolgen“ (Regulae antiquissimae frag-
menta, bei Boehmer, Analekten 88). Dementsprechend sagt Thomas von Celano
vom hl. Franz: ,Sein hochstes Bestreben, sein vorziiglichster Wunsch und sein ober-
ster Grundsatz war, das heilige Evangelium in allem und dber alles zu beobachten,
und vollkommen, mit allem FEifer, mit ganzem Verlangen des Gemiites, mit aller
Glut des Herzens die Lehre unseres Herrn Jesus Christus zu befolgen und sein Bei-
spiel nachzuahmen® (1, n. 84). Dieses Vollkommenheitsideal hat etwas ungemein
Lebendiges an sich. Es entstromt unmittelbar einem liebenden, ritterlichen, sich ver-
schwendenden Herzen und bleibt immer ganz nah bei dieser Quelle. Es erweckt den
Eindruck des Uberflieflenden, Trunkenen, Radikalen, aber auch des kindlich Frohen,
Unsystematischen, Spontanen.

Anders wieder bei Ignatius. In jahrelangem Ringen hat er sich zur Klarheit
seines Weges durchkimpfen miissen. In diesem Ringen erfuhr er den EinfluR der
verschiedenen Geister, der guten und der bosen, erlebte er den Wechsel von Trost
und Trostlosigkeit nnd stand immer wieder vor der Wahl, hierhin oder dorthin zu
gehen, dieses oder jenes zu tun. Was durfte in all diesem Hin- und Hergeworfen-
werden seine Entscheidung bestimmen? Einzig der Wille Gottes, und so wurde fiir
ihn die Erfiillung des ,Willens der géttlichen Majestit* zum prigenden Begriff
seines Vollkommenheitsideals. Thm ist sowohl die apostolische Arbeit wie auch die
personliche Vollkommenheit untergeordnet. Darum wollen z. B. die Exerzitien,
diese originalste Schopfung des Heiligen, nichts anderes als dem Menschen behilflich
sein, den Willen Gottes fiir sein eigenes Leben zu finden. ,Wie Umherwandeln,
Auf-ein-Ziel-zugehen und Laufen kérperliche Ubungen sind“, heifit es in ihrem
Beginn, ,s0 nennt man geistliche Ubungen die Bereitung und Disposition der Seele
zur Uberwindung aller ungeordneten Neigungen und nach ihrer Uberwindung zum
Suchen und Finden des gottlichen Willens“ (Ex. spir. n. 1). Vor jeder Betrachtung
148t Ignatius den Beter bitten ,um das, was ich wiinsche und begehre (Ex. spir.
n. 48). Was ist aber ,das, was ich wiinsche und begehre“? Das ist die Gnade, ,daf}
ich nicht taub bin fiir seinen Ruf, sondern bereit und voll Eifer, seinen heiligsten
Willen zu erfillen” (Ex. spir. n. 91). In der Betrachtung von den drei Menschen-
klassen ist fiir die Entscheidung des vollkommenen Menschen einzig entscheidend
»der Dienst und das Lob der gottlichen Majestit®, der Gedanke, ,wie man Gott,
unserem Herrn, besser dienen kénne“ (Ex. spir. n. 155). Und die ganzen Wahl-
betrachtungen zielen darauf hin, unter Ausschaltung aller ungeordneten Neigungen
einzig das zu wihlen, was mehr dem Dienste Gottes, seiner Ehre und seinem Ruhm



170 Friedrich Wulf

entspricht. Darum darf sich der Mensch auch zur Ganzhingabe nur anbieten, ,wenn
Deine heiligste Majestit mich erwihlen will® (Ex. spir. n. 98).

Auf der einen Seite hat die persénliche Herzensnot, das Ringen um das eigene
Heil dem Vollkommenheitsideal des hl. Ignatius eine stark subjektive, besser eine
personale Note gegeben, auf der anderen Seite reifit ihn die apostolische Aufgabe,
zu der er sich im Willen Gottes gerufen weifl, {iber sich selbst hinaus; er lebt ganz
cinem objektiven Werk, dem Heilswerk Christi, das die Erldsung der Menschen
und durch sie hindurch die Ehre des Vaters verfolgt. So werden Subjektivitidt des
Heilsstrebens und Objektivitit des Heilswerkes miteinander zu einem Einzigen
verbunden. Das Streben nach personlicher Heiligkeit zielt auf die Tauglichkeit im
Dienste Gottes und die betont moralische Note, die das betrachtende Gebet des
Heiligen kennzeichnet, der stindige Hinweis auf den Erwerb echter Tugenden,
strebt nicht die persénliche Heiligkeit um ihrer selbst willen an, sondern will den
Menschen zu cinem geeigneteren Weérkzeug in der Hand Gottes, des Herrn, machen.

Wenn man von hierher auf die vorignatianische christliche Tradition zurick-
schaut, so erkennt man unschwer, dafl Ignatius einen neuen Akzent in das Voll-
kommenbhcitsstreben gebracht hat. ,Die patristische und noch die mittelalterliche
Spiritualitiit setzte — nicht ohne Nachwirkung der Antike — das Ziel des Menschen
vorwiegend in die Anschauung Gottes oder in die ewige Glickseligkeit... Der
Akzent verschiebt sich im Augenblick, da Ignatius in seinem ,Prinzip und Funda-
ment* das Ziel des Menschen als ,Lob, Ehrfurcht und Dienst Gottes® bestimmt, und
in dieser Bestimmung alles, auch die Anschauung Gottes und die eigene Seligkeit,
hintansetzt. Nunmehr kann der Kompaf} nicht mehr in einer, auch iibernatiirlich
erhobenen Physis (Natur) des Menschen liegen, die Letztentscheidung iiber das
Wie des lobenden und ehrfiirchtigen Dienstes liegt bei Gott selbst, in der Offen-
barung Seines Willens. Ignatius baut folgerichtig seine ganze Spiritualitit auf den
Begriff der Wahl hin: der Wahl Gottes ndmlich, die, in ewiger Freiheit vollzogen,
dem Menschen zur Mit- und Nachwahl geoffenbart und angeboten wird. Um aber
die Einheit des gottlichen und geschopflichen Willens im Wahlakt zu erméglichen —
jener neuen ,Identitit’ und ,Verschmelzung®, die von jetzt an immer deutlicher das
antike Ideal einer mystischen Wesensidentifizierung oder ,Vergottung* ersetzt —
mufl des Menschen hochste Anstrengung dahin gehen, alle Stérungen und Hinder-
nisse von seiner Seite aus dem Wege zu rdumen, sich in ,geistlichen Ubungen’ auf
die reine ,Disposition‘ zum Empfang des gottlichen Willens vorzubereiten, sich
somit in der Indifferenz alles eigenen Wollens und Wihlens zu schulen, um die
Differenz allein von Gott empfangen zu kénnen . .. Ignatius entwickelt die Indiffe-
renz in den ,drei Stufen der Demiitigung’, die man als drei Stufen der Bereitschaft,
des Verzichts auf eigene Verfligung bezeichnen kann“ (Urs von Balthasar, Therese
von Lisienx, Geschichte einer Sendung; Koéln, Jakob Hegner 1950, S. 274 f).

Wie kam Ignatius zu einem solchen Ideal, das in der christlichen Tradition in
dieser scharfen Formulierung bis dahin kein Vorbild hatte? Man hat gesagt, die
Zeit sei dafiir reif gewesen: Seit dem hohen Mittelalter setze — gefordert durch
die Lockerung der geschlossenen sozialen Struktur und durch das Aufkommen einer
neuen gebildeten Laienschicht -— eine immer stirkere Personlichkeitsentfaltung ein,
die im Humanismus des 15. und 16. Jahrhunderts ihren ersten geschlossenen Aus-
druck gefunden habe. Die Erweiterung des geographischen Weltbildes und die



Grundzilge ignatianischer Frommigkeit 171

Lehren der Reformatoren hitten in derselben Richtung gewirkt. Aber mit all diesen
Stromungen und Ereignissen hat Ignatins unmittelbar nichts zu tun. Entscheidender
war ein anderes. Ignatius hatte eine sehr aktive Natur und kam aus einem ritter- -
lich-soldatischen Beruf. Gehorsam, Dienst und Gefolgschaft waren ihm feste Be-
griffe. Auf diesem Untergrund spielen sich seine seelischen Kimpfe, spielt sich
seine Begegnung mit Gott ab. Ignatius fihlt sich gezogen und gerufen, bald von der
Welt, bald von den Grofitaten der Heiligen, und er erkennt darin das Rufen
Satans und Gottes. Er hat also eine Wahl zu treffen, die dber Leben und Tod, iber
Zeit und Ewigkeit entscheidet. Immer deutlicher wird das Rufen Gottes. Da lautet
sein Gebet: ,Herr, was willst Du, daf} ich tun soll?“ Im Vordergrund dieser Wahl
steht noch nicht das duflere Apostolat, steht noch nicht der Orden in seinem Aufbau
und seinem Ziel. Ignatius wird noch nicht ausdriicklich von den Noten der Kirche,
vom Vordringen der Reformation bestimmt. Die Frontlinie des Kampfes zwischen
Christus und Satan, der hier ausgefochten wird, zieht sich vielmehr mitten durch
sein eigenes Herz. Es geht um seine innerste religiése Entscheidung. Erst aus dem
Geist der aktiven Indifferenz, der vorbehaltlosen Bereitschaft zam auschlieBlichen
und zu jeglichem Dienst Gottes ergibt sich spiter die Struktur des Ordens, ergibt
sich, dafl fiir ihn der konkrete Wille Gottes einem Dienst in der Kirche gleich-
kommt. Im Gehorsam gegen Gottes Willen, der sich erst allmihlich klar und unmif}-
verstandlich kund tut und auf den es darum immer wieder von neuem hinzuhorchen
gilt, wird Ignatius zu einem ,Heiligen der Kirche“, hinter deren Objektivitit er
selbst mit seinem Eigenen immer wieder zuriicktritt. Nur aus dieser tieferen Sicht
seines Ideals wird es verstandlich, daf auch die Frommigkeit einer beschaulichen
Ordensfrau, Teresas von Avila, einige Jahrzehnte spéter, von dem gleichen Voll-
kommenheitsbegriff der Erfilllung des Willens Gottes geprigt sein kann.

2. Das Gottesbild ignatianischer Frommigkeit.

Ein allem religiésen Streben zugrunde liegendes Vollkommenheitsideal bedingt
selbstverstandlich auch ein bestimmtes Gottesbild. Der Gott des hl. Ignatius ist
nicht das summum bonum, das hochste Gut, die ewige Schénheit Augustins, noch
der himmlische Vater des hl. Franz, sondern die géttliche und heiligste Majestit,
»sanctissima et divina maiestas“. Selbst in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe
wird Gott so genannt. Es gilt nicht in erster Linie Gottes Gréfle und Schénheit, den
unendlichen Reichtum seiner Natur zu betrachten, sondern in personaler Entschei-
dung Antwort auf Gottes Ruf und Gebot, auf sein Liebeswerben zu geben. Die
ganzen Exerzitien bezwecken im Grunde nichts anderes. Man hat sie darum im
Gegensatz zu einer Essenztheologie, die den Schatz der Offenbarungsgeheimnisse
ihrem seinshaften Wesen nach aufnimmt und entfaltet, eine Existenztheologie, eine
Theologie der Ubung genannt, da es in ihnen um die existentielle Eindbung in den
gottlichen Willen geht; der Mensch soll lernen, die Geister zu unterscheiden, den
Willen Gottes fir sein Leben zu erkunden und dem erkannten Ruf in der Gnade
zu folgen.

So ist der Gott ignatianischer Frommigkeit ein Wirkender, Planender, Zielstrebi-
ger, Rufender, Fordernder, Sendender, Richtender, Beseligender und Verurteilender.
Er sendet seinen Sohn und fordert, daff man ihm Gehorsam leiste; und diese Sen-
dung und dieser Gehorsam setzen sich in der Kirche fort. Er bietet seine Gnade an



172 Friedrich Wulf

und fithrt jeden seinen ganz personlichen Heilsweg. Die gesamte Heilsokonomie
hinwiederum, in ithrem Aufbau und ihrer Geschlossenheit, ist das Werk seines von
 Ewigkeit her planenden Herzens. So heifit es z. B. in der Betrachtung iber die
Menschwerdung: ,Ich fithre mir die Geschichte des Vorganges vor, den ich betrach-
ten soll, d. h. hier: wie die drei gottlichen Personen die ganze Oberfliche oder den
ganzen Umkreis der gesamten Frde voll von Menschen sehen, und wie sie in ihrer
Ewigkeit beim Anblick, daf} alle zur Hélle hinabsteigen, den Beschlufi fassen, dafl
die zweite Person Mensch werde, um das Menschengeschlecht zu erlGsen“ (Ex. spir.
n. 102). Nichts ist dem Zufall iiberlassen, alles ist geordnet und jedem seine Stelle
bestimmt. Gott regiert, indem er Geschichte macht und die Rollen in dem groflen
Welttheater verteilt; er greift in den Gang der Geschichte ein, baut auf und zer-
stort, beruft Propheten und Heilige und bringt seine Pline, trotz menschlicher
Siinde, immer zur Vollendung. Er hat sein letztes Wort in Jesus Christus, seinem
Sohn, schon in die Welt hineingesprochen.

Dabei bleibt er der Vater, dem man, wie dem maior domus eines grofien Adels-
hauses, ganz gewif} in erster Linie Ebrfurcht und Gehorsam, aber noch viel mehr
Liebe schuldet, nicht nur, weil er in sich, in seinem Wesen, iiber alles licbenswert
ist, sondern dariiber hinaus, weil sein Wille, sein Herz, Wunder an Liebe fiir uns
erfunden hat (vgl. die Betrachtung zur Erlangung der Liebe). Was immer er be-
fiehlt und anordnet und verfiigt, ist unser Heil und unsere Seligkeit. Er ist schlecht-
hin Autoritit, und diese Autoritat verlangt vorbehaltlose Unterwerfung. Aber zu-
gleich gibt es fiir den Menschen nichts Begliickenderes, als von Thm in Dienst ge-
nommen zu werden und zu Seiner grofleren Ehre wirken zu kénnen.

3. Die Christusgestalt in der Frommigheit des hl. Ignatius

Das Bild der heiligen, souverdnen, eifernden, gottlichen Majestat und wiederum
des allmidchtigen, alles bestimmenden Vaters, dessen Autoritit liebenden Gehorsam
erheischt, ist fiir Ignatius so vorherrschend, dafl es auch aus dem Antlitz Christi
hervorleuchtet. ,Herr“ ist der eigentliche Name, den Christus bei Ignatius tragt.
oEwiger Herr aller Dinge, ich biete mich Dir ganz und gar an!“ (Ex. spir. 98), soll
darum der Exerzitand in einer entscheidenden Stunde zu Christus sprechen, und
alles, was der Heilige selbst tut, tut er ,im Herrn“ (vgl. diese Zeitschrift 21 [1948]
104 ff). Schon mit diesem Namen ist das Christushild des hl. Ignatius klar unter-
schieden sowohl vom Jesusbild der mittelalterlichen Mystik und vom Bild des armen,
fiir uns gekreuzigten Menschenbruders franziskanischer Frommigkeit, wie auch vom
Heilandsbild der Neuzeit, das Christus in erster Linie von der Hilfe her sieht,
die er den Menschen in ihren Noten bringt. Herr“ ist aber anderseits auch nicht
der erhéhte und verklarte Christus der Liturgie — die eine Seite des benediktini-
schen Christusbildes; dazu kommt noch das Moment des Lehrers und Propheten —,
der Pantokrator in den Apsiden der byzantinischen Basiliken. Man konnte das
meinen, da Christus von Ignatius ganz wie der Vater die ,heiligste Majestit ge-
nannt wird (Schluflgebet der Christkdnigsbetrachtung). Aber das hat nicht den
gleichen Sinn wie in der byzantinischen Theologie, wo Christus mehr seiner Gott-
heit als seiner Menschheit nach gesehen wird. ,Heiligste Majestat“ ist Christus fiir
Ignatius vielmehr darum, weil er der Gesandte des Vaters ist und diesen in der
Welt transparent macht. Er will nichts anderes, als den Vater offenbaren und



Grundziige ignatianischer Frommigkeit : 173

Seinen Willen kundtun. Sein tiefstes Wesen in dieser Welt, der Sinn seines irdi-
schen Lebens besteht geradezu darin, gesandt zu sein mit einem Auftrag. Darum
sagt er von sich selbst: ,Nicht von mir aus bin ich gekommen, sondern Er (der Vater)
hat mich gesandt® (Joh 8, 42), und darum nennt ihn der Hebrderbrief schlechthin
den ,Gesandten® (3, 1). Wer darum Christus sieht, der sicht den Vater (Joh 14, 9)
und wer ihn hort und ihn ehrt, der hort und ehrt den Vater (Lk 10, 16; Joh 5, 22). —
Ignatius fiigt diesem Moment, als seine Entsprechung und Erginzung, noch ein
zweites hinzu. Christus ist fiir ihn so sehr der Gehorsam Leistende, und er leistet
diesen Gehorsam in so vollkommener Weise, dafl er mit der Person des sendenden
Vaters in eins geschaut wird. In seiner Sendung sowohl wie auch in seinem Gehorsam
nimmt er teil an der Heiligkeit und Autoritit des Vaters und eben darum ist er fir
Ignatius in erster Linie der ,Herr“ und die ,heiligste Majestat®. .

Seine Farbe und Lebendigkeit erhilt dieses Bild durch den Inhalt der Sendung
Christi. Dieser ist die Aufrichtung und Durchsetzung des Reiches Gottes auf Erden,
die Eroberung der Welt fiir den Vater. Da einem solchen Beginnen das Reich Satans,
die Welt der Siinde und der gefallene Mensch entgegensteht, bedeutet das prak-
tisch Kampf. Von hierher gesehen ist Christus fir Ignatius Konig und Feldherr,
aber kein absolutistischer Konig, der einsam und von seinem Volke getrennt hoch
tiber seinem Lande thront, und kein Offizier im Sinne des modernen Soldatentums.
Er steht mitten unter den Seinen, ihre Mithen und Strapazen nicht nur teilend, son-
dern als erster auf sich nehmend. Er ist ,schon von Aussehen und liebenswiirdig®
(Betrachtung von den beiden Bannern). Er erteilt keine Befehle und zwingt nie-
manden in seine Gefolgschaft. Er wirbt vielmehr mit seiner ganzen Person und
durch die Schénheit und Gréfle seines Auftrages. Ein Tor und ein enger Geist, ohne
Idealismus und Edelmut, der ihm nicht folgte und nicht an seiner Seite streiten
wollte. Eines gilt es allerdings zu verstehen: die Art und Weise des Kampfes. Hier
mufl man Christus, als dem Herrn, und seinem Vater einfach glauben, dafi auf
keine Weise besser gekidmpft und schneller und endgiiltiger der Sieg errungen
wird. Die Waffen, die Christus ndmlich fiir seinen Kampf zur Verfiigung stehen,
sind nicht seine Gottlichkeit, nicht seine Wundermacht, sind nicht Legionen von
Engeln, sondern seine von allen Hilfen dieser Welt entbléfite menschliche Natur,
sind insbesondere Armut und Kreuz. Sein Kampfkleid und seine Ehrenzeichen sind,
wie es in der 11. Regel des Summariums heifit, Schmach, falsches Zeugnis, Erleiden
von Unrecht, als ein Tor angesehen werden. So sehr steht also fir Ignatius das
Leben Christi im Zeichen des Kampfes und der Eroberung, dafl selbst seine Passion,
seine menschliche Schwiche, seine bittere Schmach und sein qualvolles Sterben zu-
nichst einmal unter dieser Ridksicht gesehen werden. Erst aus dieser grofieren
Perspektive erhalt alles im Leben Jesu seinen eigentiimlichen, fiir Ignatius charak-
teristischen Sinn. Seine Christusgestalt ist von einer werbenden Kraft und voller
Eroberungswillen. Sie reifit selbst in ihrer menschlichen Erniedrigung noch mit. Sie
treibt an, es ihm gleich zu tun, nicht faul auszuruhen, auch nicht in erster Linie nach
der eigenen Seligkeit auszuschauen, sondern sich zar Arbeit und zum Kampf anzu-
bieten und, wo immer man steht, bei Tag und bei Nacht, zur Ausbreitung des
‘Reiches Gottes beizutragen.

Die Anschauungsweise, in die dieses Christusbild gekleidet ist, entspricht der
Zeit und dem Stand des Ritters Ignatius. Fiir ihn haben rey und sefior einen ganz



174 Friedrich Wulf

bestimmten Bedentungsgehalt. Der Heilige kommt noch aus der Feudalwelt des
Mittelalters. Er hat noch die Hierarchie von Herren und Vasallen vor Augen, ist
noch mit den Rechtsanschauungen und Gebrduchen des ritterlichen Lehnsdienstes
vertraut. Gefolgschaft und Dienst, Treue und Gehorsam sind ihm feste Begriffe.
Er kennt den Hof und sein Zeremoniell, das Waffenspiel und den Kampf und weif,
was Fahne und Wappen bedeuten und wozu sie verpflichten. Aus dieser Welt heraus
formen sich ganz von selbst sein Christusbild und seine Christusfrommigkeit. Schon
und packend kommt beides in dem Anerbieten zum Ausdruck, das der zur Voll-
kommenheit gerufene Christ am Schlufl der Christkénigsbetrachtung seinem Herrn
macht und das in der Formel fiir die Ablegung der einfachen Geliibde in der Gesell-
schaft Jesu wiederkehrt. Fs ist dem lehnsrechtlichen Akt der ritterlichen Hulde ent-
nommen und zeigt die ganze Innigkeit des personlichen Christusverhiltnisses, das
Ignatius anstrebt. Im Angesicht des ganzen himmlischen Hofes, der Herrin Maria
und aller Heiligen, gibt sich der Beter mit Leib und Leben, mit Gut und Blut und
unwiderruflich in die munt, d. i. die offene Hand, in den Schutz und die Obhut
Christi, des Herrn. Dieser umschlieft die ihm dargebotenen Hinde mit seinen
eigenen und betrachtet damit den Bittenden als einen der Seinigen. Er heftet ihm
sein Wappen an und reiht ihn in die Schar der umstehenden Ritterschaft ein. Nur
wer gerufen ist, darf sich in dieser Weise zur engeren Gefolgschaft des Herrn an-
bieten, denn es ist ein ganz personliches Band der Treue, das Herren und Lehns-
leute miteinander verbindet. Man schenkt sich gegenseitig Vertraven und ver-
spricht einander in Not und Kampf beizustehen. Es ist darum nicht zufillig, wenn
Ignatius die Geliibde unmittelbar in die Hand Christi ablegen 1afit, und dafl er
firr diesen wichtigen und feierlichen Akt, ganz im Gegensatz zur Tradition, den
Augenblick vor dem Empfang der hl. Kommunion wahlt.

Es bleibt nun noch eine Frage. Wie fiigt sich in eine solche Christusschau der
Begriff der Nachfolge Christi ein? — ,Nachfolge Christi“ galt schon den ersten
christlichen Zeiten als Inbegriff christlicher Vollkommenheit. ,Was Christus ist,
werden wir sein“, sagt Cyprian, ,wenn wir ihn nachgeahmt haben“ (PL 4, 582).
»Christ sein bedeutet Nachfolge Christi“, heiflt es einfachhin bei Johannes Scholasti-
kus (Klimakus) (PL 88, 633 B). Insbesondere galt der Martyrer — und bei dessen
allmahlichem Schwinden der jungfrauliche Mensch — als schlechthin vollkommener
Nachahmer Christi. Wir kénnen den Begriff der Nachfolge durch die Jahrhunderte
verfolgen, wir wiirden ihn bei den griechischen und lateinischen Vitern, bei den
Monchen der Wiiste und in den ersten Conobien, bei St. Benedikt, St. Bernhard, bei
den Heiligen Franz und Dominikus und im franzésischen Oratorium Bérulles ebenso
finden, wie bei Ignatius und seinen Nachfahren. Je nach der Grundhaltung ihrer
Frommigkeit aber prigte sich dieser Begriff in verschiedenartigster Weise aus, bald
mehr als seinshafter Nachvollzug des Lebens Christi in der Gnade, bald mehr als
ethische Nachahmung Jesu, seiner Tugenden oder seiner gesinnungshaften Zn-
stindlichkeiten (états) wie bei Bérulle. Bald will man der Vergottlichung durch
Christus teilhaftig, bald seiner heiligsten Menschheit dhnlich werden; bald will
man ihm einfach nur in moglichst wortlicher Weise nachfolgen, bald sein Werk
weiterfithren.

Fiir Ignatius ist der Begriff der Erfillung des Willens Gottes auch fiir die Eigen-
art der Nachfolge Christi mafigebend gewesen. In Christus bricht der himmlische



Grundziige ignatianischer Frommigkeit 175

Vater in diese Welt ein, um seinen Heilswillen unwiderruflich und endgiltig ins
Werk zu setzen. So ist denn auch die Gestalt Christi fiir Ignatius mit einer unerhér-
ten Dynamik geladen. ,Mea voluntas est“, ,Mein Wille ist es“, so beginnt er seinen
Aufruf an die Menschen (Christk6nigs-Betrachtung). Seine Botschaft besagt aber
nicht in erster Linie die Anteilnahme an seinem Leben, an seiner Gnade, an seinen
himmlischen Reichtiimern, sondern ist zunichst einmal ausgerichtet auf eine Auf-
gabe, auf ein objektives Werk, auf den Auftrag des Vaters. Selbst die Heiligung
des eigenen Herzens ist in diese Objektivitidt einbezogen. Der Blick ist vom Men-
schen, auch von der eigenen Vervollkommnung weg, auf Gott gerichtet, auf die
Erfiillung seines heiligsten Willens. Dabei wirbt Christus fiir die Mitarbeit an dem
Auftrag des Vaters zugleich mit seiner eigenen Person, d. h. er wirbt um unsere
ganz personliche Freundschaft, um unser Verstehen, um innigste Anteilnahme an
seinem Schicksal. Denn letztlich ist er ja selbst, in eigener Person, das Wort, der
Auftrag des Vaters.

Wie sehr bei Ignatius der Begriff der Erfilllung des gottlichen Willens auch fir
die Nachfolge Christi mafigebend gewesen ist, erhellt aus der Auswahl des Stoffes
fiir die zweite Woche der Exerzitien, die doch in der Hauptsache der Betrachtung
des Lebens Jesu gewidmet ist. Die anfinglich scheinbar absichtslosen und keinen
besonderen Anruf enthaltenden Erwigungen iiber die Menschwerdung und Geburt
machen bald einer immer klarer sich abzeichnenden Intention Platz. Die Begeben-
heit vom zwolfjahrigen Jesus wirkt in dieser Richtung geradezu wie ein Signal.
Sie leitet daher auch die Wahlbetrachtungen ein. Wie fortan im Leben Christi alles
auf eine Entscheidung hindréngt, so wird auch der Beter zu einer dhnlichen Entschei-
dung aufgerufen. Bevor die Betrachtung von den beiden Bannern vorgelegt wird,
bemerkt Ignatius in einer Vorbemerkung ausdriicklich, es komme jetzt darauf an,
die Intention Christi, unseres Herrn, und Satans, des Feindes der menschlichen
Natur, kennenzulernen. Und die erste Voriibung besteht darin, darauf zu achten,
wie Christus ruft und alle unter sein Banner scharen will. Hier ist der Schlissel
angegeben fiir alle weiteren Betrachtungen iiber das Leben Jesu. — Zusammen-
fassend kann man also sagen: Nachfolge Christi besagt fiir Ignatius in erster Linie
eine gnadenhafte Berufung und ein Hineingenommensein in die Sendung, d. h. in
den Kampf Christi. ,So wie mich der himmlische Vater gesandt hat, so sende ich
euch®. , Wir sind Gesandte an Christi statt.“ Wir haben das Werk Christi weiter-
zatragen und seinen Auftrag zu Ende zu fiihren. '

4. Das Bild des vollkommenen Menschen in der Frommigkeit des hl. Ignatius

Das Gottes- und Christusbild einer Frommigkeitsschule ist auch fiir ihr christ-
liches Menschenbild entscheidend. Dem rufenden Gott, dem werbenden Christus
entspricht der hinhorchende und gehorchende Mensch. Drei Haltungen kennzeich-
nen in diesem Frommigkeitsideal den vollkommenen Menschen: Hellhérigkeit
(Gehorsam und Gebet), Dienstbereitschaft (Demut und Abtotung), Arbeit (Aposto-
lat und Nichstenliebe).

Hellhirigkeit st der vorgingige innere Wille, auf die Suche zu gehen nach dem
konkreten Willen Gottes im eigenen Leben. Man soll nicht untitig sein und warten,
bis der Ruf Gottes so eindeutig wird, dafl man ihm nicht mehr ausweichen kann
und zur Antwort gezwungen wird. Man soll vielmehr innerlich hinhorchen, soll



176 Friedrich Wulf

suchen, um zu finden, soll bitten um Klarheit und Erleuchtung. Nichts soll innerlich
unaufgearbeitet liegen bleiben. Das bedeutet praktisch vollkommenen Gehorsam
gegeniiber den Weisungen der Vorgesetzten, ebenso gegeniiber allem, was schick-
salhaft auf den Menschen zukommt, und am allermeisten gegeniiber den inneren
Anregungen und Rufen der gottlichen Gnadenfiihrung. Gehorsam in diesem um-
- fassenden Sinn ist darum die Grundtugend in der Frommigkeit des hl. Ignatius.
Er verlangt innere Vertrautheit mit der Art und Weise, wie Gott zu rufen pilegt,
Erfahrung in der Unterscheidung der Geister. Das alles setzt Glaubens- und Gebets-
geist voraus, stindigen Verkehr mit Gott, Ubung des Wandels in der Gegenwart
Gottes. Nur der betende Mensch wird den Willen Gottes fiir sein Leben, fiir jeden
Tag und fiir jede Stunde von necuem erfahren.

Man hat von der ignatianischen Aszese gesagt, sic sei eine einseitige Willens-
aszese. Wahr daran ist, dafl Ignatius einen iiberaus starken Willen besafl. Wenn er
einmal etwas als Ruf und Willen Gottes erkannt hatte, dann konnte ihn nichts
mehr davon abhalten, diesem Rufe nachzukommen, mochten damit fiir ihn auch
grofie persénliche Opfer oder gar Konfliktméglichkeiten mit einflufireichen (kirch-
lichen) Stellen verbunden sein. Er war hier von einer dufiersten Wahrhaftigkeit
und Konsequenz und duldete keinerlei Feigheit oder Selbstbetrug. Aber all dem ging
doch voraus, als das noch Widhtigere, ein Sich-Freimachen von allem Eigenwillen,
von allen ungeordneten Neigungen, von aller Selbstsucht, um hellhérig zu werden
fir den leisesten Wink Gottes.

Eben diese Haltung wollen auch seine Exerzitien erarbeiten; das ist ihr eigent-
licher Sinn und ihr Ziel. So steht es schon in der Uberschrift der Geistlichen Ubungen
zu lesen. Und in der 5. Vorbemerkung heifit es: Fiir denjenigen, der die Exerzitien
empfange, sei es gut, ,magno animo et liberalitate erga Creatorem ac Dominum,
mit Grofmut und Freigebigkeit gegen den Schopfer und Herrn“ (Ex. spir. n. 5) in
die Ubungen cinzutreten und all sein Wollen sowie seine ganze Freiheit ihm anzu-
bieten, damit seine géttliche Majestit sowohl iiber seine Person wie wiber all seine
Habe verfiigen konne, gemafl dem Gefallen seines heiligsten Willens.

Der menschliche Wille steht nicht als eigene Kraftquelle neben dem Willen
Gottes. Er soll vielmehr hineingenommen werden in den gottlichen Willen, und je
mehr das der Fall sein wird, je mehr der Mensch auf alles cigene Wollen verzichtet,
je mehr er sich von Gott ,wollen®, iiber sich verfiigen 148t, um so mehr wird er den
Willen Gottes verwirklichen kénnen. Es gilt hier die Paradoxie: In der gréften
Passivitit entfaltet der hinhorchende und gehorchende Mensch die grofite Aktivitat.
»Es soll ndmlich ein jeder bedenken, daf er in dem Mafe in allen geistlichen Dingen
Fortschritte machen werde, als er aus aller Eigenliebe, aus allem Eigenwillen und
Eigennutzen ausgegangen ist“ (Ex. spir. n. 189). Und noch einmal wird derselbe
Gedanke in der 15. Vorbemerkung der Exerzitien ausgesprochen: ,Obgleich wir
auflerhalb der Ubung erlaubter- und verdienstlicherweise alle, die dazu wahrschein-
lich befédhigt sind, bewegen konnen, die Enthaltsamkeit, die Jungfraulichkeit und
jede Art evangelischer Vollkommenheit zu erwihlen, so ist es doch angemessener
und viel besser, dafl beim Suchen des gbttlichen Willens der Schopfer und Herr
sclbst sich der ihm ergebenen Seele mitteile, sie zu seiner Liebe und zu seinem Lob-
preis an sich ziche und sie auf jenem Wege leite, auf dem sie ihm fiirderhin besser
dienen kann“ (Ex. spir. n. 15). Niemanden soll der Mensch so viel Mifitrauen ent-



Grundziige ignatianischer Frommigkeit 177

gegenbringen wie seinem eigenen Willen. Darum soll er in seinem ganzen Leben
immerfort jenes Gebet wiederholen, das der Beter vor jeder Betrachtung der Exer-
zitien gebetet hat: ,Ne sim surdus ad eius vocationem, sed promptus ac diligens
ad explendam eius sanctissimam voluntatem, daf ich doch nicht taub bin fiir seinen
Ruf, sondern schnell und eifrig, um seinen heiligsten Willen zu erfiillen.”

Dienstbereitschaft: Kaum ein Begriff spielt in der Frommigkeit des hl. Ignatius
cine so entscheidende Rolle wie der des ,géttlichen Dienstes“. Bald spricht der
Heilige vom ,servitium Dei et Domini nostri“ (Ex. spir. n. 9, n. 166 u. 6.), vom
Dienst gegeniiber Gott und unserem Herrn, bald vom ,Dienst und Lob Seiner gott-
lichen Majestat® (Ex. spir. n. 46), von ,jeglichem Dienst des ewigen Kénigs und
allerhochsten Herrn* (Ex spir. n. 97), bald ganz allgemein von der ,regula divini
beneplaciti® (Constit. p. 9, c. 3. 10), von der Richtschnur des gottlichen Wohl-
gefallens, und seine Jinger sollen nur das suchen, was ,mehr zn Gottes Lob, zu
Seinem Dienst, zum Fortschritt der Seelen nnd zum Gemeinwohl beitrigt®. Dieser
gottliche Dienst ist der Prifstein schlechthin fiir das, was der Vollkommenheit ent-
spricht und was nicht. Der erste Gegenstand der Exerzitienwahl ist das ,velle ser-
vire Deo*, das Gott dienen wollen. ,Nichts darf mich daher bewegen, dieses oder
jenes Mittel zu wihlen als einzig der Dienst Gottes, unseres Herrn und das Heil
der Seele“ (Ex. spir. n. 169).

Die Breite dieses Dienstes wird ersichtlich aus den drei Graden der Demut. Sie
erfassen alles vom Gebot bis zum leisesten Wunsch und Anruf des Vaters, damit
auch der Knecht das viterliche Wort vernehme: ,Du bist mein vielgeliebtes Kind;
an dir habe ich mein Wohlgefallen“. Dieses Vater-Kind-Verhiltnis — Ignatius
spricht 6fter davon — steht allerdings immer in dem grofieren Rahmen des Ver-
hiltnisses zwischen dem Herrn nnd dem Knecht.

Der erste und vornehmste Inhalt dieses Dienstes sind die Tugenden. Sie sind der
eigentliche Beitrag, den wir zu leisten haben. Daher die stindige Mahnung zum
Erwerb echter und anhaltender Tugenden (vgl. Const. p. 10, n. 2; p. 3, c. 1, n. 10;
p- 4.8.3 A). Dieser Erwerb wird nicht in erster Linie um der Vollendung und Hei-
ligkeit des Menschen willen gefordert, sondern um des Dienstes und Lobes unseres
Schopfers und Herrn willen. Nicht der Mensch soll im Mittelpunkt des Strebens
nach Vollkommenheit stehen. Anfang, Mitte und Ende dieses Strebens ist viel-
mehr einzig und allein Gott. Darum ist auch das erste Motiv einer guten Wahl
die selbstlose Liebe zu Gott. Die Liebe und nichts anderes soll den Jiinger Christi
bewegen, diese oder jene Wahl zu treffen (vgl. 2. Weise der Wahl in den Ex.).
Und weil es hierbei immer um den méglichst vollkommenen Dienst Gottes geht,
soll er vor allem diejenigen Tugenden anstreben, die ihn zu einem geeigneteren
Werkzeug in der Hand Gottes, unseres Schépfers und Herrn, machen (Constit. p. 10,
n. 2). Diese Werkzeuglichkeit (instrumentalitas), die Tauglichkeit und Geeignetheit
tiir den Dienst Gottes als Ziel des Vollkommenheitsstrebens folgt notwendig aus
dem zentralen Begriff des Dienstes. Zwei Tugenden sind es vor allem, die von
dieser Werkzeuglichkeit her gefordert werden: Die Lauterkeit der Seele und die
reine Absicht einerseits (sinceritas animi, pura intentio), die Selbstiiberwindung und
Abtétung anderseits. Beide Tugenden hiingen aufs engste miteinander zusammen.
Der schon genannte Gehorsam kommt als dritte Tugend noch hinzu. Sie machen die



178 Friedrich Wulf

Grundstruktur ignatianischer Tugendaszese aus. Ihr einheitlicher Ausgangspunkt
ist die vorbehaltlose Dienstbereitschaft als Grundhaltung.

Arbeit: Nicht das Gebet, sondern das Werk gibt der ignatianischen Frommigkeit
ibr Geprage. Gemeint ist hier nicht in erster Linie das aufere, menschliche Werk,
sondern das Erlosungswerk, die Sendungsaufgabe Christi, das Apostolat im tief-
sten und umfassendsten Sinne. Keiner von allen Ordensstiftern und Heiligen vor
ihm hat das Vollkommenheitsstreben so radikal und so zielstrebig auf die Mithilfe
am Erldsungswerk Christi, auf die Sorge fiir das Seelenheil der anderen in Gebet,
Sithne und apostolischer Arbeit ausgerichtet wie Ignatius. Niemals bis dahin war
darum so klar geworden, daf Heiligkeit in der Nachstenliebe besteht, ohne die
wahre Gottesliebe nicht sein kann. Von hierher wird es verstindlich, wenn die
Biographen von Ignatius sagen, daf er sich nie Ruhe gegdnnt habe, dafl er immer
beschiftigt gewesen, daf es ihm in allem Planen und selbst im Gebet um den Dienst
Gottes, d. h. praktisch um die Arbeit am Heile der Seelen gegangen sei.

Hinter dieser Aufgabe hatte alles andere zuriickzutreten: manches von den Tra-
ditionen der beschaulichen Orden ebenso wie personliche Liebhabereien. Gebet und
Bufle, Kleidung und Lebensgewohnheiten sollten von der apostolischen Arbeit be-
stimmt werden. Die Auswahl der Arbeiten hinwiederum sowie die Art und Weise
ihrer Durchfithrung sollte einzig und allein von dem grofleren Nutzen fiir das Heil
der Seelen abhingen. Grofie Reisen, fremde Lander und Gewohnheiten, schwierige,
ungewohnte oder auch niedrige und unansehnliche Arbeiten sollten kein Hindernis
sein, um eine Aufgabe zu iibernehmen, wenn sie nur zum Heile der Seelen beitrug
und der groferen Ehre Gottes entsprach. Man sollte sogar erfinderisch sein, neue
Methoden erdenken und selbst den profanen Wissenschaften sich zuwenden, um
den Seelen besser dienen zu konnen. Die Aufgeschlossenheit fiir den jeweiligen
Anruf Gottes in der Zeit gehort mit zu jener Hellhorigkeit, von der oben die
Rede war. Dafl hier auch Gefahren liegen, Gefahren einer falschen Anpassung,
Gefahren der Betriebsamkeit und Verweltlichung, ist klar. Daf aber die trige Be-
harrungstendenz, am Alten und einmal Eingefahrenen festzuhalten, der geringe
Wagemut und der Mangel an schopferischer Kraft, eine ebenso grofle Gefahr
fiir das apostolische Ideal des hl. Ignatius bedeuten, diirfte die tégliche Erfahrung
deutlich madhen. Tradition und Fortschritt, Gebet und Arbeit in jener kithnen Weise
miteinander zu verbinden, wie Ignatius es getan hat, diirfte allerdings nur wenigen
und letztlich nur den Heiligen gelingen. .

Das Bild des vollkommenen Menschen, das Ignatius hier entwirft, ist am Bild
Christi, des Herrn, abgelesen. Es zeigt darum unverkennbar dessen Ziige. Eine hei-
lige Unruhe soll die Glieder des Ordens treiben, immer mehr in die Person und das
Werk Christi einzugehen und der Ehre des Vaters zu dienen. Reinigung des Her-
zens von allen ungeordneten Neigungen, Hinhorchen auf die Stimme Gottes und
Lauterkeit der Gesinnung sind die unerliflliche Vorbedingung dazu. Aber sie
machen noch nicht den ganzen Menschen aus. Hinzu kommt noch die Erfiilltheit
von einem grofen Ideal, der Kampfes- und Wagemut und die Liebe eines hoch-
gemuten Herzens. Sie erst ermdglichen die frendige Nachfolge, das Vergessen sei-
ner selbst und die Ubernahme von Armut, Schmach und Kreuz. Ignatius ist ein
ritterlicher Mensch; er kommt aus einem adligen Hause. Wie sein Christus-, so ist
auch sein Menschenbild davon gezeichnet. Mut, Hochherzigkeit, Freigebigkeit und



Grundziige ignatianischer Frommigheit 179

unbedingte Treue sind ihm selbstverstindliche Gesinnungen. Abhold aller Klein-
geisterei mdchte er, daf jeder, der zur Nachfolge Christi entschlossen ist, ,sich aus-
zeichne in jeglichem Dienst des ewigen Koénigs und allerhochsten Herrn® (Ex. spir.
n. 97). Er soll darum ,Anerbieten von héherem Wert und gréferem Gewicht
machen® (ibid.), ,wenn Deine heiligste Majestit mich zu solchem Leben und Stand
erwihlen und aufnehmen will* (n. 98). Aus der gleichen Gesinnung entstammen
Begriffe wie ,der grofere Dienst®, ,die groflere Ehre Gottes® und das ,Mehr”
menschlicher Hingabe und Bereitschaft.

Der Heilige weifl aus eigener Erfabhrung, daf niemand im Ernst nach diesem
-Mehr* verlangen kann, wenn ihm nicht zuvor die Gnade zu einem solchen Ver-
langen gegeben wurde. ,Gott 1afit sich an Hochherzigkeit nicht iibertreffen. ,Je
mehr unsere Seele sich in Einsamkeit und Abgeschlossenheit befindet”, heifit es
in der 20. Vorbemerkung der Geistlichen Ubungen, ,desto geeigneter macht sie
sich, ihrem Schépfer und Herrn zu nahen und ihn zu erreichen, und je mehr sie
ihn auf diese Weise erreicht, desto besser bereitet sie sich vor, von seiner gottlichen
und hochsten Giite Gnaden und Gaben zu empfangen” (Ex. spir. n. 20). Nichts
kennzeichnet das Bild des vollkommenen Menschen, wie Ignatius ihn sich vorstellt,
besser als das bekannte Gebet: ,Ewiges Wort, eingeborener Sohn Gottes! Lehre
mich die wahre Grofimut. Lehre mich Dir dienen, wie Du es verdienst: Geben, ohne
zu zdhlen, kdmpfen, ohne der Wunden zu achten, arbeiten, ohne Ruhe zu suchen,
mich hingeben, ohne Lohn zu erwarten; mir geniige das frohe Wissen, Deinen
heiligen Willen erfiillt zu haben.“

5. Das Gebet in der Frommigkeit des hl. Ignatius

Die Reife und Hohe jeder Frommigkeit besteht in der liebenden Vereinigung
mit Gott, so dafl man in ihr einfachhin das Wesen der christlichen Vollkommenheit
sehen konnte. Soweit diese Vereinigung bewuflt wird, ist sie an das Gebet als ihre
unerlidflliche Voraussetzung gekniipft. Es fragt sich darum, in welcher Weise das
Gebet in der Frommigkeit des hl. Ignatius gepflegt wird. Die Frage ist um so
dringlicher, je mehr die ,Arbeit” das Erstbestimmende in dieser Frommigkeit ist.
Steht nicht gerade diese Arbeit dem Gebet und damit einer bewufiten Vereinigung
mit Gott entgegen? Sind nicht wenigstens die hoheren Stufen des Gebetes (die
Mystik) und ist damit nicht die Uollkommenheit der Gottveremnigung den Nach-
folgern des hl. Ignatius verwehrt?

Um diese Frage beantworten zu konnen, ist zunichst einmal die Erkenntnis wich-
tig, dafl es — vom menschlichen Bewufltsein her gesehen — verschiedene Arten der
Gottvereinigung gibt. Entsprechend seinem Gottes- und Christusbild strebt Ignatius
die vollkommene Vereinigung mit dem Willen Gottes an. Wille wird hier aber nicht
als ein isoliertes Vermégen genommen, wie es in einer abstrakten Betrachtungsweise
geschieht, sondern als Hohepunkt, als letzte Entfaltung der geistigen Person. In der
freien Entscheidung kehrt der Mensch als Person vollkommen zu sich selbst zariick, in |
ihr liegt die hochste Selbstbejahung. So geschen ist die Vollendung des innergéttlichen
Lebens im personlichen gottlichen Liebeswillen zu suchen, weil in ihm das Geheim-
nis der heiligsten Dreifaltigkeit seine letzte Entfaltung erfahrt, und erst damit der
vollkommene Selbstbesitz Gottes gegeben ist. Im Heiligen Geist, diesem jubilus von

Ve



180 Friedrich Wulf

Vater und Sohn, flutet das ewige Leben zu seinem ursprunglosen Ursprung zuriick
und vollendet sich in sich selbst.
Mit diesem gottlichen Liebeswillen also, wie er sich dem Menschen offenbart, sei
es in den Anordnungen und Weisungen der Obern, sei es in den Forderungen des
. Alltags oder auch in den inneren Anrufen und Erhebungen des Geistes Gottes, soll sich
der Nachfolger und Jinger des hl. Ignatius vereinigen. Das tut er zunéchst einmal in
den lingeren Gebetszeiten: in der tiglichen Betrachtung und den jdhrlichen Exer-
zitien. Hier soll jene Grundhaltung ignatianischer Fréommigkeit, die méglichste
Ubereinstimmung des menschlichen mit dem gottlichen Willen, eingeiibt werden,
bis sie den Grund der Seele erreicht und formt, damit sie dann auch im Ernstfall des
konkreten Lebens mit einer gewissen Leichtigkeit und Selbstverstindlichkeit aufwache
und das Handeln bestimme. Wie sollte er sonst in den vielfiltigen dufieren Anforde-
rungen seines Lebens ein iibernatiirlich denkender und gottverbundener Mensch blei-
ben konnen? Und eben weil diese Gebetszeiten Einiibung fir den Ernstfall sind, ist
das betrachtende Gebet in der Gesellschaft Jesu — wenigstens fiir den Anfanger —
methodisches Gebet. Der junge Mensch soll darin eingeleitet werden, den Willen
Gottes fir sein eigenes Leben zu suchen und zu erkennen und sich mit eben diesem
Willen zu vereinigen. Er soll nicht einfach seinem Herzen freien Lauf lassen —
dazu bleibt ihm noch Zeit und Moglichkeit genug —, sondern bei dem vorgelegten
Betrachtungsstoff bleiben und ihn auf sich und sein konkretes Leben anwenden. Oft
kehren darum in den Exerzitien, die in ahnlicher Weise wie der Anfang des bewuf}-
ten Vollkommenheitsstrebens eine besondere Situation voraussetzen, diese beiden
Mahnungen wieder: den Blick auf sich selbst zu lenken (reflectere in seipsum) und
aus dem Betrachteten eine Frucht fir sein Leben zu ziehen (aliquem fructum capere).

Das geschieht nicht um einer letztlich selbstsiichtigen Selbstbespiegelung willen,
sondern um den Willen Gottes zu erfahren, um sich von allen siindhaften und
ungeordneten Neigungeu zu reinigen, um ein immer fiigsameres Werkzeug in der
Hand Gottes zu werden, um immer sorgsamer seine Winke zu beachten und zu
befolgen. Erst wenn dem Beter der Blick auf die divina maiestas und ihre Anrufe,
auf Christus, den Herrn, und sein Kdmpfen und Werben zur Gewohnheit geworden
ist, kann die Methode immer mehr nachlassen und einem freieren Herzensgebet
weichen. ,Denen, die sich schon hiufig in diesen frommen Erwagungen geiibt und
durch langen Gebrauch Leichtigkeit im Gebet erlangt haben®, schreibt der 5. Gene-
ral der Gesellschaft Jesu, P. Claudius Aquaviva, ,scheint weder ein bestimmter
Gegenstand noch eine besondere Art und Weise fiir ihre Betrachtung vorzuschrei-
ben zu sein. Denn der Heilige Geist, der mit ganz losen Ziigeln voranzugehen pflegt,
um auf zahlreichen Wegen die Seelen zu erleuchten und aufs innigste mit sich zu
verbinden, darf nicht wie durch einen Zaun durch abgesteckte Grenzen eingeengt
werden® (Epist. de orat. et poenit.).

Dasselbe wird in den Exerzitien schon durch eine bestimmte Abfolge verschiede-
ner Betrachtungsarten nahegelegt. In der consideratio (Erwigung) ebenso wie in der
meditatio (Betrachtung) kommt den Figenkrdften des Menschen, den sogenannten
drei Seelenfahigkeiten (Verstand, Wille und Gedéchtnis), noch eine bedeutsame
Rolle zu. In der contemplatio (Anschauung, Beschauung) beginnt die Eigentatigkeit
des Menschen schon zuriickzutreten. Der Beter wird durch das Geschaute und inner-
lich Gehorte beeindruckt und gefangen genommen; er gibt sich hin. Aber auch hier



Grundziige ignatianischer Frommigkeit 181

soll er noch ein bestimmtes Ziel vor Augen haben. Er wird darum in der zweiten
Voriibung angeleitet, diejenige Gnade zu erbitten, ,die ich begehre®, um den kon-
kreten Willen Gottes klarer zu erkennen. Erst in den Wiederholungsbetrachtungen
zeigt sich ein deutlicher Einschnitt in der Methode des Betens. Hier soll der Beter
nur noch darauf achten, wohin es ihn mehr zieht und was 1hn starker beeindruckt, sei
es zum Trost oder auch zur Trostlosigkeit hin. Der Geist Gottes soll den Gang des
Gebetes bestimmen; ihm soll sich der Beter ganz iiberlassen.

Diese Art miindet dann unmittelbar ein in die sogenannte applicatio sensuum (die
Anwendung der Sinne), die als letzte Betrachtung den Exerzitientag beschliefit. Hier
walten nicht mehr Verstand und Wille als gesondertes Vermagen, sondern einzig das
sich hingebende Herz, das voll ist von tiefen Erkenntnissen und heiligen Entschliissen.
Ein solches Schauen und Betasten und Verkosten kann von geistig ungeschulten
Menschen ebenso geiibt werden wie von geistig hochstehenden. Immer eignet
diesem Beten eine grofle Einfachheit, ein innerliches Erleben und ein Mitschwingen
des ganzen Menschen. Auf einer hoheren Stufe des geistigen Lebens wird es zu
einem gnadhaften Schauen von innen her, zu einem iibernatiirlichen Verkosten der
ewigen Wahrheiten und zu einem Beriihren der Gegenwart Gottes. Es kann die
Vorstufe sein firr das Gebet der Einfachheit und Rube und eine Vorbereitung fiir
den Empfang hoher mystischer Gnaden.

Wichtig ist aber auch hier, dafl es sich um eine Vereinigung mit dem Willen Gottes
handelt, der in allen Betrachtungen immer deutlicher erkannt wurde. Der Beter
erhilt auf dieser Stufe des Betens eine gnadenhafte Witterung, einen Instinkt fiir
das, was Gott von ihm wiinscht und wohin er ihn fithren mochte. Eine solche Wit-
terung, ein solcher Instinkt wird sich auch im Alltag bewdhren. In vielen Fillen
braucht der Mensch gar nicht mehr lange nachzudenken; sein Herz sagt ihm bald,
wohin der Wille Gottes sich neigt und wie die richtige Entscheidung lautet.

Die langeren Gebetszeiten stehen also in der ignatianischen Frémmigkeit nicht
isoliert da. Sie haben nicht dieselbe Bedeutung wie in den beschaulichen Orden.
Sie sollen nicht neben der Arbeit auch der Beschaulichkeit noch einen Platz sichern.
Sie haben vielmehr ihren Funktionswert innerhalb des Gesamtordenszieles. Sie die-
nen dem Finden und der besseren Erfillung des géttlichen Willens. So wichtig
und unerlafllich sie fiir die Einiibung der Grundhaltung ignatianischen Geistes
darum auch sind, charakteristisch ist fiir Ignatius und fir das, was er wollte, eine
andere Art des Gebetes, namlich die zweimalige tagliche Gewissenserforschung. Sie
soll zunichst, wie das Wort sagt, eine Uberpriiffung und Erforschung sein, ob und
wieweit der Tag in Ubereinstimmung mit dem Willen Gottes gelebt wurde, d. h.
konkret, ob die Ereignisse und Begegnungen, die Arbeit und das Kreuz, im Sinne
des gottlichen Willens interpretiert und ibernommen wurden, ob die Seele hellhorig
seinen inneren Anregungen gegeniiber war. Sie soll aber ebenso und noch mehr
Gebet sein, ein horchendes Stehen vor dem rufenden Gott, ein liebendes Sich-Hin-
geben an seine Entscheidungen, Klage und Reue uber alle Selbstsucht und Nach-
lassigkeit. Dabei steht die Frucht und Gnade der Betrachtung, in einem Bild, einem
Wort, einem Impuls, in innerer Beziehung zur Gewissenserforschung. Beide ergén-
zen und unterstiitzen einander. Zur allgemeinen Gewissenserforschung tritt dann bei
Ignatius noch die besondere Gewissenserforschung. Sie dient der Uberwindung der
Grund- und Hauptschwichen des Menschen und der Einiibung derjenigen Tugenden



182 Friedrich Wulf

und Haltungen, die diesen Schwichen entgegengesetzt sind. Ignatius selbst war hier
von einer geradezu erschreckenden Genanigkeit und Konsequenz. Darin wird ihn
nicht jeder nachahmen kénnen. Aber die Furcht vor der kleinsten Siinde sollte man
von ihm lernen und darum auch die Erkenntnis, daf keine Mithe zu grof ist, um die
Siinde im eigenen Leben zu fiberwinden.

War die Selbstreflexion schon fiir die ignatianische Betrachtung kennzeichnend,
so hat sie in der Gewissenserforschung ihren eigentlichen Platz. Sie bringt natiirlich
anch ihre Gefahren mit sich. Fruchtbringend und zn Gott hinfiihrend bleibt sie nur
dann, wenn sie mit einer innigen Gottvereinigung gepaart ist und aus dieser herans-
wachst. Es ist darum nicht zufillig, wenn die dem hl. Ignatius letztlich eigentiimliche
Gebetsweise weder die Betrachtung noch die Gewissenserforschung ist, sondern der
Wandel in Gottes Gegenwart, jenes Finden Gottes in allen Dingen, das ihn immer
mehr bei Gott als bei sich selbst sein lieS. Auf nichts dringt er daher im Gebet bei
den Seinen mehr als auf die Vertrautheit im Umgang mit Gott (familiaritas cum
Deo). Sie bildet die letzte Reife und Héhe seiner ganzen Frommigkeit.

Ignatins ist keineswegs der erste, der die Formel, man miisse ,in allen Dingen
Gott suchen und finden“ gepragt hat. Bei den deutschen Mystikern begegnen uns
gleiche oder dhnliche Wendungen. So lesen wir z. B. bei Meister Eckehart: ,Und
sprach ich also in dirre wise, daz der mensche solte werden ein gotsuochender in allen
dingen unde ein gotvindender mensch zur aller zit und in allen steten unde bei allen
linten in allen wisen® (Pfeiffer, 573, ff.). Wenn es dann aber wieder bei Heinrich
Seuse heifit: ,Ein weiser Mensch. .. soll sich in den dufleren Werken mit heiligen
Begierden befleiBen, dafl er schnell wieder in sich komme, und soll in der Innerlich-
keit also gelassen sein, daf er der Auflerlichkeit mége genug tun, so es Zeit und
geziemend ist“ (Denifle, Bliitenlese 618), so sieht man ganz deutlich, dafl zwischen
dieser Haltung und jener des hl. Ignatius kein geringer Unterschied obwaltet.
Ignatius mag die Formel bei den niederlindischen Devoten, deren Schriften ihm in
spanischer Ubersetzung bekannt geworden waren, gelesen haben; er hat sie aber
mit neuem Inhalt gefilllt. Wihrend in der deutschen Mystik und ebenso in der
Devotio moderna, trotz aller ,Gelassenheit und trotz aller Aufgeschlossenheit der
apostolischen Arbeit gegenitber, die ,Beschavung® in sich — nach antikem Schema
und nach der allgemeinen christlichen Uberlieferung — weit iiber das , Tun“ gestellt
wird, will Ignatius, dal man gerade im Tun, in jeder Art von Titigkeit, Gott suche
und finde, so dal der Unterschied zwischen Gebet und Arbeit relativiert wird. Es
mutet wie sein geistliches Testament, wie die Summe seines ganzen Lebens an, wenn
er seine Jiinger mahnt, den Schépfer in allem zu lieben und alles in ihm; ihn zu
finden in allen Dingen; im Anschauen des Menschen Gott zu loben, den jeder im
andern zu erkennen trachte, und dann in allen Werken der Liebe und der Pflicht
nicht minder Andacht zu haben als im Gebet, weil ganzes Verbleiben im gottlichen
Dienst ganz Gebet ist. Wahrend es vor Ignatius hiefl, daff die iiberflieBende Kon-
templation den Menschen zur Arbeit am Nichsten bewege, weil es vollkommener
sei, nicht nur selbst zu leuchten, sondern zngleich andere zu erleuchten (Thomas von
Aquin), ist die Kontemplation in sich genommen fiir das neue Ordensideal kein er-
strebenswertes Ziel mehr. Sie steht nicht neben der apostolischen Arbeit und wird
nicht mehr von ihr getrennt gesehen. Man strebt als letztes Ziel, als die eigentliche
Vollkommenheit vielmehr eine ,Beschanung®, besser gesagt (da die ,Beschanung®



Grundziige ignatianischer Frommigkeit 183

im engeren Wortverstand nur das intellektuelle Moment der Vollkommenheit zum
Ausdruck bringt) eine liebende Gottvereinigung an, die das Tun selbst zu Gott
erhebt und zum Gebet macht. Mit Recht haben darum die Jiinger des Ordensstifters
das Ideal ihres Meisters auf die Formel gebracht, man miisse ,contemplativus in
actione” sein, wobei ,contemplativas“ am besten mit ,betend oder ,liebend* iiber-
setzt wiirde.

Wie ist das naherhin zu verstehen? Fir Ignatius ist Gott in erster Linie der Schop-
fer und Herr aller Dinge, der alles nach einem ewigen, unendlich weisen und giitigen
Plan erschaffen hat, der alles regiert und lenkt, um dem Menschen seine Liebe zu
offenbaren. Er ist fiir ihn auch und gerade als der Gott der Ubernatur mitten in der
Welt und im Herzen des glaubigen Menschen und in allem dabei als der Wirkende,
Rufende, Fordernde, Richtende und Liebende. Wir brauchen ihn nicht erst vom Him-
mel herabzurufen. Im Heiligen Geist, in Christus, in der Kirche ist er schon da, und
alles, was sich ereignet, was dem Menschen begegnet und ihn trifft, kiindet vom Vater
und seinem heiligsten Liebeswillen, und alles, was der Mensch tut, soll sich mit diesem
Willen vereinigen und dessen Plinen dienen. Schlechthin in allem Irdischen sieht
Ignatius Gott liebend am Werk, in den inneren Regungen des Herzens, in Trost
und Trostlosigkeit, in den grofien duflieren Ereignissen und in den kleinsten Dingen;
Zufalle gibt es fiir ihn nicht. So kann er auch an alles ankniipfen, um sein Herz zu
Gott zu erheben und sich mit ibm zu vereinigen. Ein dreiblattriges Kleeblatt, drei
Tasten eines Klavieres oder auch nur das Zusammenstehen von drei Menschen ist
ihm ein Zeichen fiir die Gegenwart des dreifaltigen Gottes, und wenn die gelobte
Wallfahrt nach Jerusalem wegen des Krieges zwischen der Republik Venedig und
den Muselmanen nicht stattfinden kann, so weif} -er, dafl Gott dabei im Spiele ist
und ihn einen anderen Weg fithren will, als er selbst ihn geplant hat.

So sollen auch die Seinen immerfort im Gesprich mit Gott bleiben, ibn nicht nur
im stillen Kimmerlein des Herzens, in den Stunden der Erhebung und des betrach- -
tenden Gebetes suchen, sondern ebenso im Aufleren, in der Welt, in der Arbeit und
in der Begegnung mit den Menschen. Je mehr sie das tun, um so inniger wird Gott
sie an sich ziehen, sie zu wahrhaft geistlichen und kontemplativen Menschen machen
und ihnen héchste Gnaden schenken, so daf keine noch so dulerliche Tétigkeit sie
von der liebenden Vereinigung mit Gott mehr abzuziehen vermag. Auch auf diesem
Wege gibt es, wie man mit Recht annimmt, eine eigentliche Mystik, ,mystische
Gnaden, die zu einem titigen Leben hindringen und es erfiillen“ (Louis Verny,
S. J., diese Ztschr. 23 (1950) 469). Im Unterschied zu einer rein kontemplativen
Mystik hat man diese eine solche der , Weltfreudigkeit“ genannt (K. Rahner, diese
Ztschr. (1987) 121 ff.), um damit anzudeuten, daf es eine Mystik mitten in der Welt
"und ihren gottgewollten Aufgaben sei.

Tausendfiltig sind also die Gelegenheiten im Laufe des Tages, an das gerade
Gegenwirtige die Vereinigung mit Gott, mit Christus und seinem Willen einzuiiben.
Die Stufen dieser Ubung sind in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe vorge-
zeichnet. Und auch das Gebet, mit dem diese Ubung immer wieder begleitet wird, ist
dort genannt: ,Nimm hin, o Herr, meine ganze Freiheit..... Ich itbergebe alles
Dir, dafl Du es lenkest nach Deinem Willen. Nur Deine Liebe schenke mir mit
Deiner Gnade, und ich bin reich genug und suche nichts weiter®.



184 Dr. Alfons Kirchgissner

So schliefit sich der Kreis. Am Anfang des Weges, auf den Ignatius die Seinen
ruft, scheint das ,Tun“ einen iibermichtigen Raum einzunehmen und damit den
Menschen iiber Gebithr in den Vordergrund des Vollkommenheitsstrebens zu
stellen. , Ubungen® aller Art kennzeichnen das geistliche Leben, die apostolische
Arbeit bestimmt den Rhythmus des Tages. Aber nicht um seines Eigenwertes willen
wird das menschliche Tun gesucht, als ware es in sich schon ein Weg zu Gott und als
stiinde es itber dem Gebet. Es dient nur dem Sendungsbefehl Christi und dem
Heilswillen des Vaters. Aufgabe der ,Ubung” ist es, von aller ungeordneten Eigen-
liebe, von allen unlauteren Motiven in der apostolischen Arbeit immer mehr frei zu
werden und aus der dufleren Vielfalt der sichtbaren Welt zu dem sich in ihr offen-
barenden Liebeswillen Gottes glaubend und betend durchzudringen. Am Ende sollte
darum das ,Gebet” stehen, so dafl jede menschliche Mithe und Anstrengung beten-
des und liebendes Tun wiirde: Lob und Anbetung des dreifaltigen Gottes in seinen
Werken. Der Hohepunkt der Geistlichen Ubungen: ,Ich betrachte, wie alle Giiter
und Gaben von oben herabsteigen ... gleichwie von der Sonne die Strahlen aus-
gehen und von der Quelle die Wasser®, sollte nicht nur Hohepunkt der Stunden
des Gebetes sein, sondern das ganze titige Leben bestimmen. In einem solchen Leben
wiirde es keinen bestimmten und vorgezeichneten Weg mehr geben, keine Methode
und keine Festlegung, sondern nurmehr ,Freibeit® im Hl. Geist und Fihrung
durch denselben. Darum das Schlufigebet, dem alle ignatianische Frommigkeit als
ihrem Ziele zustrebt: ,Nur Deine Liebe schenke mir mit Deiner Gnade, und ich bin
reich genug und suche nichts weiter.

Liturgische und private Frommigkeit
Von Dr. Alfons Kirchgéassner, Frankfurt/M.

Unter liturgischer Frommigkeit verstehen wir hier nicht nur die Gesamtheit der-
jenigen Akte der Gottesverehrung, die von der Leitung der Gesamtkirche geregelt
sind, sondern alle Akte gemeinsamer Gottesverehrung, sofern sie ,,von der kirchlichen
Autoritit geregelt und im Auftrag der Kirche von hierzu bestellten Personen ge-
leitet werden®!, ob sie im einzelnen Formen der offiziellen Liturgie der Gesamt-
kirche verwenden oder nicht2. Ja, wir mochten hier den Begriff Liturgie als ,Gottes-
dienst der Gemeinde“ noch weiter ausdehnen auf alle Formen gemeinsamer christ-
licher Gottesverehrung, so dafl auch z. B. das gemeinsame Rosenkranzgebet einer
Gruppe oder das Familiengebet darunter fallen. — Demnach ist hier unter
privater Frommigkeit verstanden die Gottesverehrung des einzelnen, und zwar so-
wohl diejenige, die zum Ordnungsgefiige der Liturgie gehort (z. B. der Akt der Reue
vor der Beichte, die Danksagung nach der heiligen Kommunion), als auch die in
volliger personlicher Freiheit vollzogene Frommigkeitsiibung3. — Wir wiirden dar-

1 L. Eisenhofer, Grundriff der Liturgik® (Freiburg 1950), 3

2ﬂVg1. J. A. Jungmann, Was ist Liturgie? in: Gewordene Liturgie (Innsbrudk 1941), bes.
14 i,

3 Vgl. das Wort vom ,Beten im Kammerlein® (Mt 6, 6), das antithetisch zum 6ffentlichen
Gottesdienst steht.





