
Grundzüge ignatianischer Frömmigkeit1 

Von Friedrich Wulf, S. J., München 

Abt Cuthbert Butler hat ein Buch geschrieben, das den Titel trägt: •Ways of 
Christian life, old spirituality for modern man" London 1931; deutsch: Wege christ- 
lichen Lebens. Alte Frömmigkeit in neuer Zeit. Einsiedeln/Köln (1944). Darin 
sucht er •darzulegen, was die vier Alten Orden der Benediktiner, Franziskaner, 
Dominikaner und Karmeliter uns einst gegeben haben und noch heute geben, um das 
christliche Leben in der Welt lebendig zu erhalten" (18). Dem Einwand, warum die 
Spiritualität des Jesuitenordens nicht behandelt werde, begegnet er mit dem Hin- 
weis, •daß der Weg des hl. Ignatius ja auf der ganzen Welt bekannt ist" (19), wäh- 
rend man das offenbar von den anderen Wegen und Schulen nicht sagen könne. 
Wahr daran ist auf jeden Fall, daß nach dem innerkatholischen Gemeinbewußtsein 
die kirchliche Frömmigkeit der Neuzeit ihre entscheidenden Akzente von den Exer- 
zitien des hl. Ignatius erhalten hat. Vieles von dem, was heute an Frömmigkeits- 
haltungen und -Übungen in der Kirche vorhanden ist, wird dem Einfluß des Jesuiten- 
ordens zugeschrieben, und je nach der persönlichen Einstellung wird das lobend ver- 
merkt oder auch bedauert. 

Sieht man einmal genauer zu, was man alles unter •jesuitischer Frömmigkeit" ver- 
steht, so ergibt sich ein ziemlich uneinheitliches Bild. Man muß den Eindruck gewin- 
nen, Ignatius und die Seinen hätten sich bei der Formung ihres religiösen Ideales 
mehr von den praktischen Bedürfnissen des seelsorglichen Lebens leiten lassen 
als von einer geistigen Idee, einer inneren, gnadenhaften Schau. Dazu macht sich 
durchweg die Tendenz bemerkbar, irgendeine Seite ignatianischer Frömmigkeit 
isoliert herauszugreifen und zu verabsolutieren. Das weite, Kontemplation und 
Aktion und alle Gebiete apostolischer Tätigkeit umfassende und darum spannungs- 
reiche Ideal des Jesuitenordens bot zu einem solchen Vorgehen eine vorzügliche 
Handhabe. Für den, der dieses Ideal nicht von innen her vollzieht, von seiner 
geistigen und religiösen Wurzel her, ist die Fülle der Gesichtspunkte kaum faßbar 
und in eine Einheit zu bringen. Es ist darum nicht zu verwundern, wenn selbst wohl- 
meinende Darsteller ignatianischer Frömmigkeit diese in wesentlichen Punkten ver- 
zeichnet haben, so noch jüngst der Schweizer Kapuziner Laurentius Casutt (Das 
Erbe eines großen Herzens, Graz-Salzburg-Wien 1949), der das äußere Apostolat 
so sehr in den Vordergrund stellt, daß der Orden einem ausgeklügelten Kampf- 
und Arbeitsorganismus gleicht, der zentral gesteuert wird, in dem sich alles nach 
Gesetz und Befehl vollzieht und der einzelne, seines Eigenwillens entkleidet, sich 
blind dem Ganzen einzufügen hat. Alles bekommt hier einen militärischen Charak- 
ter und ist in Gefahr, ins Äußere, Mechanische, rein Rationale abzugleiten. Darunter 
droht die religiöse Wurzel zu ersticken. Daß von hier nur noch ein Schritt zur Kari- 
katur ist, wird dann deutlich, wenn man sieht, wie Nichtkatholiken und Nicht- 
christen von ähnlichen Voraussetzungen zu den bekannten Verzerrungen des 
jesuitischen Ordensideales kommen. Um solche Mißverständnisse, selbst von Seiten 
katholischer Kritiker, zu verstehen, muß man allerdings auch zugeben, daß das 

1 Den Ausführungen liegt ein Vortrag zugrunde, den der Verf. auf der Maria-Ward-Ta- 
gung der Englischen Fräulein in Augsburg am 2. 1. 1952 gehalten hat. 



168 Friedrich Wulf 

ignatianische Frömmigkeitsideal in sich manche Gefahren birgt, wenn es nicht tief 
genug und in seiner ganzen Fülle gelebt wird. Darum ist es nicht zu verwundern, 
wenn in der Gesellschaft Jesu so viel Wert auf die tägliche einstündige Betrachtung 
gelegt wird, ähnlich auf die jährlichen achttägigen Exerzitien und andere geist- 
lichen Übungen, und daß mit Noviziat und Terziat drei Jahre ausschließlich dem 
geistlichen Leben gewidmet werden. Das alles soll der Veräußerlichung und einer 
falschen Anpassung an die Welt und an den Weltgeist vorbeugen. Da es ander- 
seits durch den Ordenszweck notwendig ist, lebendig, aufgeschlossen -und an- 
passungsfähig zu bleiben, gilt es heute, in dieser Zeit gewaltiger Umbrüche, am 
Ende einer geschichtlichen Epoche, an der Wende zu noch Unbekanntem, das blei- 
bende und innerste Wesen ignatianischer Frömmigkeit von allem Zeitgebundenen 
abzuheben. In diesem Sinn soll im Folgenden von einigen Grundzügen ignatiani- 
scher Frömmigkeit die Rede sein. 

1. Der dem hl. Ignatius eigentümliche Begriff christlicher Vollkommenheit. 

Das Wesen der christlichen Vollkommenheit besteht nach der Hl. Schrift in der 
vollkommenen Liebe. Diese Umschreibung ist die tiefste und umfassendste. Es gibt 
daneben noch andere, die das eine oder andere Element des christlichen Vollkom- 
menheitsbegriffes besonders akzentuieren. Die drei gebräuchlichsten sind: Ver- 
einigung oder Verähnlichung mit Gott, Nachfolge Christi, Erfüllung des Willens 
Gottes. Alle drei Umschreibungen haben im Laufe der Geschichte der christlichen 
Frömmigkeit ihre eigene Zeit gehabt und sind einem der großen Orden eigentüm- 
lich geworden. Welche von den dreien hat die Frömmigkeit der Gesellschaft Jesu 
geprägt? Man könnte vielleicht meinen, die Nachfolge Christi, weil doch die Exer- 
zitien, diese Hauptquelle ignatianischen Geistes, zu einem großen Teil nichts anderes 
sind als eine Betrachtung des Lebens Jesu und weil zwei ihrer Grundbetrachtungen 
(von Christus, dem König, und von den zwei Bannern) ausdrücklich von der Nachfolge 
Christi handeln. Dem widerspricht aber, daß hier die christologische Frömmigkeit 
eingespannt ist in einen größeren Rahmen, der durch das sogenannte Fundament 
und die Betrachtung zur Erlangung der Liebe festgelegt ist. 

Kennzeichnet vielleicht die Vereinigung oder Verähnlichung mit Gott das Ideal 
ignatianischer Frömmigkeit? Man könnte auf den Gedanken kommen, da doch •das 
Finden Gottes in allen Dingen" eines der Lieblingsworte des Heiligen ist, so daß 
dahinter in gleicher Weise Apostolat wie auch Gebet zurückzutreten scheinen. Wohl 
wird hier die Höhe und Reife ignatianischer Frömmigkeit angegeben, nicht aber 
das letzte Formende und Unterscheidende. Dies ist vielmehr durch den Begriff der 
Erfüllung des göttlichen Willens gegeben. 

Die Frömmigkeit der Alexandriner unter den griechischen Kirchenvätern, ebenso 
die des hl. Augustinus und seiner mittelalterlichen Nachfahren, war von dem Begriff 
der Vereinigung (Verähnlichung) mit Gott bestimmt. Alles religiöse Streben, alle 
Tugendübung und selbst die Nächstenliebe wurden auf dieses Ziel ausgerichtet und 
ihm untergeordnet. Das hängt mit folgendem zusammen: Die antike Philosophie 
(die platonische genau so wie die aristotelische), auf der die obengenannten Kirchen- 
väter ihr religiöses Ideal aufbauen, war eine Seirasphilosophie. Entsprechend ging 
es auch ihnen in der Gnade um eine Anteilnahme am göttlichen Sein, an der Natur 
Gottes. Der Weg dahin war für sie die Kontemplation, nicht die Aktion. Schon im 



Grundzüge ignatianischer Frömmigkeit 169 

natürlichen Erkennen gleichen wir uns dem erkannten Gegenstand an, um wieviel 
mehr in der Gnade, wo doch die Glaubenserkenntnis nur auf Grund der Teilnahme 
am göttlichen Logos zustande kommt. Dieses kontemplative Ideal hat dem Bene- 
diktinertum, geschichtlich gesehen, weithin das Gepräge gegeben. 

Die Frömmigkeit der Mendikanten hinwiederum, insbesondere des Franziskaner- 
ordens, ist durch den Begriff der Nachfolge Christi (die selbstverständlich jede 
Frömmigkeit kennt) gekennzeichnet. Es geht hier nicht mehr um eine seinshafte 
Vollkommenheit unserer Natur, sondern um persönliche Nachfolge und Angleichung, 
um ein Verhältnis des liebenden Herzens zum armen und geschmähten Herrn. •Die 
Regel und das Leben der Brüder ist dieses", heißt es in der franziskanischen Urregel, 
•zu leben in Gehorsam, in Keuschheit und ohne Eigentum und die Lehre und die 
Fußstapfen unseres Herrn Jesus Christus zu befolgen" (Regulae antiquissimae frag- 
menta, bei Boehmer, Analekten 88). Dementsprechend sagt Thomas von Celano 
vom hl. Franz: •Sein höchstes Bestreben, sein vorzüglichster Wunsch und sein ober- 
ster Grundsatz war, das heilige Evangelium in allem und über alles zu beobachten, 
und vollkommen, mit allem Eifer, mit ganzem Verlangen des Gemütes, mit aller 
Glut des Herzens die Lehre unseres Herrn Jesus Christus zu befolgen und sein Bei- 
spiel nachzuahmen" (I, n. 84). Dieses Vollkommenheitsideal hat etwas ungemein 
Lebendiges an sich. Es entströmt unmittelbar einem liebenden, ritterlichen, sich ver- 
schwendenden Herzen und bleibt immer ganz nah bei dieser Quelle. Es erweckt den 
Eindruck des Überfließenden, Trunkenen, Radikalen, aber auch des kindlich Frohen, 
Unsystematischen, Spontanen. 

Anders wieder bei Ignatius. In jahrelangem Ringen hat er sich zur Klarheit 
seines Weges durchkämpfen müssen. In diesem Ringen erfuhr er den Einfluß der 
verschiedenen Geister, der guten und der bösen, erlebte er den Wechsel von Trost 
und Trostlosigkeit und stand immer wieder vor der Wahl, hierhin oder dorthin zu 
gehen, dieses oder jenes zu tun. Was durfte in all diesem Hin- und Hergeworfen- 
werden seine Entscheidung bestimmen? Einzig der Wille Gottes, und so wurde für 
ihn die Erfüllung des •Willens der göttlichen Majestät" zum prägenden Begriff 
seines Vollkommenheitsideals. Ihm ist sowohl die apostolische Arbeit wie auch die 
persönliche Vollkommenheit untergeordnet. Darum wollen z. B. die Exerzitien, 
diese originalste Schöpfung des Heiligen, nichts anderes als dem Menschen behilflich 
sein, den Willen Gottes für sein eigenes Leben zu finden. •Wie Umherwandeln, 
Auf-ein-Ziel-zugehen und Laufen körperliche Übungen sind", heißt es in ihrem 
Beginn, •so nennt man geistliche Übungen die Bereitung und Disposition der Seele 
zur Überwindung aller ungeordneten Neigungen und nach ihrer Überwindung zum 
Suchen und Finden des göttlichen Willens" (Ex. spir. n. 1). Vor jeder Betrachtung 
läßt Ignatius den Beter bitten •um das, was ich wünsche und begehre" (Ex. spir. 
n. 48). Was ist aber •das, was ich wünsche und begehre"? Das ist die Gnade, •daß 
ich nicht taub bin für seinen Ruf, sondern bereit und voll Eifer, seinen heiligsten 
Willen zu erfüllen" (Ex. spir. n. 91). In der Betrachtung von den drei Menschen- 
klassen ist für die Entscheidung des vollkommenen Menschen einzig entscheidend 
•der Dienst und das Lob der göttlichen Majestät", der Gedanke, •wie man Gott, 
unserem Herrn, besser dienen könne" (Ex. spir. n. 155). Und die ganzen Wahl- 
betrachtungen zielen darauf hin, unter Ausschaltung aller ungeordneten Neigungen 
einzig das zu wählen, was mehr dem Dienste Gottes, seiner Ehre und seinem Ruhm 



170 Friedrich Wulf 

entspricht. Darum darf sich der Mensch auch zur Ganzhingabe nur anbieten, •wenn 
Deine heiligste Majestät mich erwählen will" (Ex. spir. n. 98). 

Auf der einen Seite hat die persönliche Herzensnot, das Ringen um das eigene 
Heil dem Vollkommenheitsideal des hl. Ignatius eine stark subjektive, besser eine 
personale Note gegeben, auf der anderen Seite reißt ihn die apostolische Aufgabe, 
zu der er sich im Willen Gottes gerufen weiß, über sich selbst hinaus; er lebt ganz 
einem objektiven Werk, dem Heilswerk Christi, das die Erlösung der Menschen 
und durch sie hindurch die Ehre des Vaters verfolgt. So werden Subjektivität des 
Heilsstrebens und Objektivität des Heilswerkes miteinander zu einem Einzigen 
verbunden. Das Streben nach persönlicher Heiligkeit zielt auf die Tauglichkeit im 
Dienste Gottes und die betont moralische Note, die das betrachtende Gebet des 
Heiligen kennzeichnet, der ständige Hinweis auf den Erwerb echter Tugenden, 
strebt nicht die persönliche Heiligkeit um ihrer selbst willen an, sondern will den 
Menschen zu einem geeigneteren Werkzeug in der Hand Gottes, des Herrn, machen. 

Wenn man von hierher auf die vorignatianische christliche Tradition zurück- 
schaut, so erkennt man unschwer, daß Ignatius einen neuen Akzent in das Voll- 
kommenheitsstreben gebracht hat. •Die patristische und noch die mittelalterliche 
Spiritualität setzte • nicht ohne Nachwirkung der Antike • das Ziel des Menschen 
vorwiegend in die Anschauung Gottes oder in die ewige Glückseligkeit. .. Der 
Akzent verschiebt sich im Augenblick, da Ignatius in seinem ,Prinzip und Funda- 
ment' das Ziel des Menschen als ,Lob, Ehrfurcht und Dienst Gottes' bestimmt, und 
in dieser Bestimmung alles, auch die Anschauung Gottes und die eigene Seligkeit, 
hintansetzt. Nunmehr kann der Kompaß nicht mehr in einer, auch übernatürlich 
erhobenen Physis (Natur) des Menschen liegen, die Letztentscheidung über das 
Wie des lobenden und ehrfürchtigen Dienstes liegt bei Gott selbst, in der Offen- 
barung Seines Willens. Ignatius baut folgerichtig seine ganze Spiritualität auf den 
Begriff der Wahl hin: der Wahl Gottes nämlich, die, in ewiger Freiheit vollzogen, 
dem Menschen zur Mit- und Nachwahl geoffenbart und angeboten wird. Um aber 
die Einheit des göttlichen und geschöpf lichen Willens im Wahlakt zu ermöglichen • 
jener neuen Jdentität' und ,Verschmelzung', die von jetzt an immer deutlicher das 
antike Ideal einer mystischen Wesensidentifizierung oder ,Vergottung' ersetzt • 
muß des Menschen höchste Anstrengung dahin gehen, alle Störungen und Hinder- 
nisse von seiner Seite aus dem Wege zu räumen, sich in geistlichen Übungen' auf 
die reine .Disposition' zum Empfang des göttlichen Willens vorzubereiten, sich 
somit in der Indifferenz alles eigenen Wollens und Wählens zu schulen, um die 
Differenz allein von Gott empfangen zu können ... Ignatius entwickelt die Indiffe- 
renz in den ,drei Stufen der Demütigung', die man als drei Stufen der Bereitschaft, 
des Verzichts auf eigene Verfügung bezeichnen kann" (Urs von Balthasar, Therese 
von Lisieux, Geschichte einer Sendung; Köln, Jakob Hegner 1950, S. 274 f). 

Wie kam Ignatius zu einem solchen Ideal, das in der christlichen Tradition in 
dieser scharfen Formulierung bis dahin kein Vorbild hatte? Man hat gesagt, die 
Zeit sei dafür reif gewesen: Seit dem hohen Mittelalter setze • gefördert durch 
die Lockerung der geschlossenen sozialen Struktur und durch das Aufkommen einer 
neuen gebildeten Laienschicht • eine immer stärkere Persönlichkeitsentfaltung ein, 
die im Humanismus des 15. und 16. Jahrhunderts ihren ersten geschlossenen Aus- 
druck gefunden habe. Die Erweiterung des geographischen Weltbildes und die 



Grundzüge ignatianischer Frömmigkeit 171 

Lehren der Reformatoren hätten in derselben Richtung gewirkt. Aber mit all diesen 
Strömungen und Ereignissen hat Ignatius unmittelbar nichts zu tun. Entscheidender 
war ein anderes. Ignatius hatte eine sehr aktive Natur und kam aus einem ritter- 
lich-soldatischen Beruf. Gehorsam, Dienst und Gefolgschaft waren ihm feste Be- 
griffe. Auf diesem Untergrund spielen sich seine seelischen Kämpfe, spielt sich 
seine Begegnung mit Gott ab. Ignatius fühlt sich gezogen und gerufen, bald von der 
Welt, bald von den Großtaten der Heiligen, und er erkennt darin das Rufen 
Satans und Gottes. Er hat also eine Wahl zu treffen, die über Leben und Tod, über 
Zeit und Ewigkeit entscheidet. Immer deutlicher wird das Rufen Gottes. Da lautet 
sein Gebet: •Herr, was willst Du, daß ich tun soll?" Im Vordergrund dieser Wahl 
steht noch nicht das äußere Apostolat, steht noch nicht der Orden in seinem Aufbau 
und seinem Ziel. Ignatius wird noch nicht ausdrücklich von den Nöten der Kirche, 
vom Vordringen der Reformation bestimmt. Die Frontlinie des Kampfes zwischen 
Christus und Satan, der hier ausgefochten wird, zieht sich vielmehr mitten durch 
sein eigenes Herz. Es geht um seine innerste religiöse Entscheidung. Erst aus dem 
Geist der aktiven Indifferenz, der vorbehaltlosen Bereitschaft zum auschließlichen 
und zu jeglichem Dienst Gottes ergibt sich später die Struktur des Ordens, ergibt 
sich, daß für ihn der konkrete Wille Gottes einem Dienst in der Kirche gleich- 
kommt. Im Gehorsam gegen Gottes Willen, der sich erst allmählich klar und unmiß- 
verständlich kund tut und auf den es darum immer wieder von neuem hinzuhorchen 
gilt, wird Ignatius zu einem •Heiligen der Kirche", hinter deren Objektivität er 
selbst mit seinem Eigenen immer wieder zurücktritt. Nur aus dieser tieferen Sicht 
seines Ideals wird es verständlich, daß auch die Frömmigkeit einer beschaulichen 
Ordensfrau, Teresas von Avila, einige Jahrzehnte später, von dem gleichen Voll- 
kommenheitsbegriff der Erfüllung des Willens Gottes geprägt sein kann. 

« 

2. Das Gottesbild ignatianischer Frömmigkeit. 

Ein allem religiösen Streben zugrunde liegendes Vollkommenheitsideal bedingt 
selbstverständlich auch ein bestimmtes Gottesbild. Der Gott des hl. Ignatius ist 
nicht das summum bonum, das höchste Gut, die ewige Schönheit Augustins, noch 
der himmlische Vater des hl. Franz, sondern die göttliche und heiligste Majestät, 
•sanctissima et divina maiestas". Selbst in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe 
wird Gott so genannt. Es gilt nicht in erster Linie Gottes Größe und Schönheit, den 
unendlichen Reichtum seiner Natur zu betrachten, sondern in personaler Entschei- 
dung Antwort auf Gottes Ruf und Gebot, auf sein Liebeswerben zu geben. Die 
ganzen Exerzitien bezwecken im Grunde nichts anderes. Man hat sie darum im 
Gegensatz zu einer Essenztheologie, die den Schatz der Offenbarungsgeheimnisse 
ihrem seinshaften Wesen nach aufnimmt und entfaltet, eine Existenztheologie, eine 
Theologie der Übung genannt, da es in ihnen um die existentielle Einübung in den 
göttlichen Willen geht; der Mensch soll lernen, die Geister zu unterscheiden, den 
Willen Gottes für sein Leben zu erkunden und dem erkannten Ruf in der Gnade 
zu folgen. 

So ist der Gott ignatianischer Frömmigkeit ein Wirkender, Planender, Zielstrebi- 
ger, Rufender, Fordernder, Sendender, Richtender, Beseligender und Verurteilender. 
Er sendet seinen Sohn und fordert, daß man ihm Gehorsam leiste; und diese Sen- 
dung und dieser Gehorsam setzen sich in der Kirche fort. Er bietet seine Gnade an 



172 Friedrich Wulf 

und führt jeden seinen ganz persönlichen Heilsweg. Die gesamte Heilsökonomie 
hinwiederum, in ihrem Aufbau und ihrer Geschlossenheit, ist das Werk seines von 
Ewigkeit her planenden Herzens. So heißt es z. B. in der Betrachtung über die 
Menschwerdung: •Ich führe mir die Geschichte des Vorganges vor, den ich betrach- 
ten soll, d. h. hier: wie die drei göttlichen Personen die ganze Oberfläche oder den 
ganzen Umkreis der gesamten Erde voll von Menschen sehen, und wie sie in ihrer 
Ewigkeit beim Anblick, daß alle zur Hölle hinabsteigen, den Besdiluß fassen, daß 
die zweite Person Mensch werde, um das Menschengeschlecht zu erlösen" (Ex. spir. 
n. 102). Nichts ist dem Zufall überlassen, alles ist geordnet und jedem seine Stelle 
bestimmt. Gott regiert, indem er Geschichte macht und die Rollen in dem großen 
Welttheater verteilt; er greift in den Gang der Geschichte ein, baut auf und zer- 
stört, beruft Propheten und Heilige und bringt seine Pläne, trotz menschlicher 
Sünde, immer zur Vollendung. Er hat sein letztes Wort in Jesus Christus, seinem 
Sohn, schon in die Welt hineingesprochen. 

Dabei bleibt er der Vater, dem man, wie dem maior domus eines großen Adels- 
hauses, ganz gewiß in erster Linie Ehrfurcht und Gehorsam, aber noch viel mehr 
Liebe schuldet, nicht nur, weil er in sich, in seinem Wesen, über alles liebenswert 
ist, sondern darüber hinaus, weil sein Wille, sein Herz, Wunder an Liebe für uns 
erfunden hat (vgl. die Betrachtung zur Erlangung der Liebe). Was immer er be- 
fiehlt und anordnet und verfügt, ist unser Heil und unsere Seligkeit. Er ist schlecht- 
hin Autorität, und diese Autorität verlangt vorbehaltlose Unterwerfung. Aber zu- 
gleich gibt es für den Menschen nichts Beglückenderes, als von Ihm in Dienst ge- 
nommen zu werden und zu Seiner größeren Ehre wirken zu können. 

3. Die Christusgestalt in der Frömmigkeit des hl. Ignatius 

Das Bild der heiligen, souveränen, eifernden, göttlichen Majestät und wiederum 
des allmächtigen, alles bestimmenden Vaters, dessen Autorität liebenden Gehorsam 
erheischt, ist für Ignatius so vorherrschend, daß es auch aus dem Antlitz Christi 
hervorleuchtet. •Herr" ist der eigentliche Name, den Christus bei Ignatius trägt. 
•Ewiger Herr aller Dinge, ich biete mich Dir ganz und gar an!" (Ex. spir. 98), soll 
darum der Exerzitand in einer entscheidenden Stunde zu Christus sprechen, und 
alles, was der Heilige selbst tut, tut er •im Herrn" (vgl. diese Zeitschrift 21 [1948] 
104 ff). Schon mit diesem Namen ist das Christusbild des hl. Ignatius klar unter- 
schieden sowohl vom Jesusbild der mittelalterlichen Mystik und vom Bild des armen, 
für uns gekreuzigten Menschenbruders franziskanischer Frömmigkeit, wie auch vom 
Heilandsbild der Neuzeit, das Christus in erster Linie von der Hilfe her sieht, 
die er den Menschen in ihren Nöten bringt. •Herr" ist aber anderseits auch nicht 
der erhöhte und verklärte Christus der Liturgie • die eine Seite des benediktini- 
schen Christusbildes; dazu kommt noch das Moment des Lehrers und Propheten •, 
der Pantokrator in den Apsiden der byzantinischen Basiliken. Man könnte das 
meinen, da Christus von Ignatius ganz wie der Vater die •heiligste Majestät" ge- 
nannt wird (Schlußgebet der Christkönigsbetrachtung). Aber das hat nicht den 
gleichen Sinn wie in der byzantinischen Theologie, wo Christus mehr seiner Gott- 
heit als seiner Menschheit nach gesehen wird. •Heiligste Majestät" ist Christus für 
Ignatius vielmehr darum, weil er der Gesandte des Vaters ist und diesen in der 
Welt transparent macht. Er will nichts anderes, als den Vater offenbaren und 



Grundzüge ignatianischer Frömmigkeit 173 

Seinen Willen kundtun. Sein tiefstes Wesen in dieser Welt, der Sinn seines irdi- 
schen Lebens besteht geradezu darin, gesandt zu sein mit einem Auftrag. Darum 
sagt er von sich selbst: •Nicht von mir aus bin ich gekommen, sondern Er (der Vater) 
hat mich gesandt" (Joh 8, 42), und darum nennt ihn der Hebräerbrief schlechthin 
den •Gesandten" (3, 1). Wer darum Christus sieht, der sieht den Vater (Joh 14, 9) 
und wer ihn hört und ihn ehrt, der hört und ehrt den Vater (Lk 10, 16; Joh 5, 22). • 
Ignatius fügt diesem Moment, als seine Entsprechung und Ergänzung, noch ein 
zweites hinzu. Christus ist für ihn so sehr der Gehorsam Leistende, und er leistet 
diesen Gehorsam in so vollkommener Weise, daß er mit der Person des sendenden 
Vaters in eins geschaut wird. In seiner Sendung sowohl wie auch in seinem Gehorsam 
nimmt er teil an der Heiligkeit und Autorität des Vaters und eben darum ist er für 
Ignatius in erster Linie der •Herr" und die •heiligste Majestät". 

Seine Farbe und Lebendigkeit erhält dieses Bild durch den Inhalt der Sendung 
Christi. Dieser ist die Aufrichtung und Durchsetzung des Reiches Gottes auf Erden, 
die Eroberung der Welt für den Vater. Da einem solchen Beginnen das Reich Satans, 
die Welt der Sünde und der gefallene Mensch entgegensteht, bedeutet das prak- 
tisch Kampf. Von hierher gesehen ist Christus für Ignatius König und Feldherr, 
aber kein absolutistischer König, der einsam und von seinem Volke getrennt hoch 
über seinem Lande thront, und kein Offizier im Sinne des modernen Soldatentums. 
Er steht mitten unter den Seinen, ihre Mühen und Strapazen nicht nur teilend, son- 
dern als erster auf sich nehmend. Er ist •schön von Aussehen und liebenswürdig" 
(Betrachtung von den beiden Bannern). Er erteilt keine Befehle und zwingt nie- 
manden in seine Gefolgschaft. Er wirbt vielmehr mit seiner ganzen Person und 
durch die Schönheit und Größe seines Auftrages. Ein Tor und ein enger Geist, ohne 
Idealismus und Edelmut, der ihm nicht folgte und nicht an seiner Seite streiten 
wollte. Eines gilt es allerdings zu verstehen: die Art und Weise des Kampfes. Hier 
muß man Christus, als dem Herrn, und seinem Vater einfach glauben, daß auf 
keine Weise besser gekämpft und schneller und endgültiger der Sieg errungen 
wird. Die Waffen, die Christus nämlich für seinen Kampf zur Verfügung stehen, 
sind nicht seine Göttlichkeit, nicht seine Wundermacht, sind nicht Legionen von 
Engeln, sondern seine von allen Hilfen dieser Welt entblößte menschliche Natur, 
sind insbesondere Armut und Kreuz. Sein Kampfkleid und seine Ehrenzeichen sind, 
wie es in der 11. Regel des Summariums heißt, Schmach, falsches Zeugnis, Erleiden 
von Unrecht, als ein Tor angesehen werden. So sehr steht also für Ignatius das 
Leben Christi im Zeichen des Kampfes und der Eroberung, daß selbst seine Passion, 
seine menschliche Schwäche, seine bittere Schmach und sein qualvolles Sterben zu- 
nächst einmal unter dieser Rücksicht gesehen werden. Erst aus dieser größeren 
Perspektive erhält alles im Leben Jesu seinen eigentümlichen, für Ignatius charak- 
teristischen Sinn. Seine Christusgestalt ist von einer werbenden Kraft und voller 
Eroberungswillen. Sie reißt selbst in ihrer menschlichen Erniedrigung noch mit. Sie 
treibt an, es ihm gleich zu tun, nicht faul auszuruhen, auch nicht in erster Linie nach 
der eigenen Seligkeit auszuschauen, sondern sich zur Arbeit und zum Kampf anzu- 
bieten und, wo immer man steht, bei Tag und bei Nacht, zur Ausbreitung des 
Reiches Gottes beizutragen. 

Die Anschauungsweise, in die dieses Christusbild gekleidet ist, entspricht der 
-Zeit und dem Stand des Ritters Ignatius. Für ihn haben rey und senor einen ganz 



174 Friedrich. Wulf 

bestimmten Bedeutungsgehalt. Der Heilige kommt noch aus der Feudalwelt des 
Mittelalters. Er hat noch die Hierarchie von Herren und Vasallen vor Augen, ist 
noch mit den Rechtsanschauungen und Gebräuchen des ritterlichen Lehnsdienstes 
vertraut. Gefolgschaft und Dienst, Treue und Gehorsam sind ihm feste Begriffe. 
Er kennt den Hof und sein Zeremoniell, das Waffenspiel und den Kampf und weiß, 
was Fahne und Wappen bedeuten und wozu sie verpflichten. Aus dieser Welt heraus 
formen sich ganz von selbst sein Christusbild und seine Christusfrömmigkeit. Schön 
und packend kommt beides in dem Anerbieten zum Ausdruck, das der zur Voll- 
kommenheit gerufene Christ am Schluß der Christkönigsbetrachtung seinem Herrn 
macht und das in der Formel für die Ablegung der einfachen Gelübde in der Gesell- 
schaft Jesu wiederkehrt. Es ist dem lehnsrechtlichen Akt der ritterlichen Hulde ent- 
nommen und zeigt die ganze Innigkeit des persönlichen Christusverhältnisses, das 
Ignatius anstrebt. Im Angesicht des ganzen himmlischen Hofes, der Herrin Maria 
und aller Heiligen, gibt sich der Beter mit Leib und Leben, mit Gut und Blut und 
unwiderruflich in die munt, d. i. die offene Hand, in den Schutz und die Obhut 
Christi, des Herrn. Dieser umschließt die ihm dargebotenen Hände mit seinen 
eigenen und betrachtet damit den Bittenden als einen der Seinigen. Er heftet ihm 
sein Wappen an und reiht ihn in die Schar der umstehenden Ritterschaft ein. Nur 
wer gerufen ist, darf sich in dieser Weise zur engeren Gefolgschaft des Herrn an- 
bieten, denn es ist ein ganz persönliches Band der Treue, das Herren und Lehns- 
leute miteinander verbindet. Man schenkt sich gegenseitig Vertrauen und ver- 
spricht einander in Not und Kampf beizustehen. Es ist darum nicht zufällig, wenn 
Ignatius die Gelübde unmittelbar in die Hand Christi ablegen läßt, und daß er 
für diesen wichtigen und feierlichen Akt, ganz im Gegensatz zur Tradition, den 
Augenblick vor dem Empfang der hl. Kommunion wählt. 

Es bleibt nun noch eine Frage. Wie fügt sich in eine solche Christusschau der 
Begriff der Nachfolge Christi ein? • •Nachfolge Christi" galt schon den ersten 
christlichen Zeiten als Inbegriff christlicher Vollkommenheit. •Was Christus ist, 
werden wir sein", sagt Cyprian, •wenn wir ihn nachgeahmt haben" (PL 4,582). 
•Christ sein bedeutet Nachfolge Christi", heißt es einfachhin bei Johannes Scholasti- 
kus (Klimakus) (PL 88, 633 B). Insbesondere galt der Märtyrer • und bei dessen 
allmählichem Schwinden der jungfräuliche Mensch • als schlechthin vollkommener 
Nachahmer Christi. Wir können den Begriff der Nachfolge durch die Jahrhunderte 
verfolgen, wir würden ihn bei den griechischen und lateinischen Vätern, bei den 
Mönchen der Wüste und in den ersten Cönobien, bei St. Benedikt, St. Bernhard, bei 
den Heiligen Franz und Dominikus und im französischen Oratorium Berulles ebenso 
finden, wie bei Ignatius und seinen Nachfahren. Je nach der Grundhaltung ihrer 
Frömmigkeit aber prägte sich dieser Begriff in verschiedenartigster Weise aus, bald 
mehr als seinshafter Nachvollzug des Lebens Christi in der Gnade, bald mehr als 
ethische Nachahmung Jesu, seiner Tugenden oder seiner gesinnungshaften Zu- 
ständlichkeiten (etats) wie bei Berulle. Bald will man der Vergöttlichung durch 
Christus teilhaftig, bald seiner heiligsten Menschheit ähnlich werden; bald will 
man ihm einfach nur in möglichst wörtlicher Weise nachfolgen, bald sein Werk 
weiterführen. 

Für Ignatius ist der Begriff der Erfüllung des Willens Gottes auch für die Eigen- 
art der Nachfolge Christi maßgebend gewesen. In Christus bricht der himmlische 



Grundzüge ignatianisdier Frömmigkeit 175 

Vater in diese Welt ein, um seinen Heilswillen unwiderruflich und endgültig ins 
Werk zu setzen. So ist denn auch die Gestalt Christi für Ignatius mit einer unerhör- 
ten Dynamik geladen. •Mea voluntas est", •Mein Wille ist es", so beginnt er seinen 
Aufruf an die Menschen (Christkönigs-Betrachtung). Seine Botschaft besagt aber 
nicht in erster Linie die Anteilnahme an seinem Leben, an seiner Gnade, an seinen 
himmlischen Reichtümern, sondern ist zunächst einmal ausgerichtet auf eine Auf- 
gabe, auf ein objektives Werk, auf den Auftrag des Vaters. Selbst die Heiligung 
des eigenen Herzens ist in diese Objektivität einbezogen. Der Blick ist vom Men- 
schen, auch von der eigenen Vervollkommnung weg, auf Gott gerichtet, auf die 
Erfüllung seines heiligsten Willens. Dabei wirbt Christus für die Mitarbeit an dem 
Auftrag des Vaters zugleich mit seiner eigenen Person, d. h. er wirbt um unsere 
ganz persönliche Freundschaft, um unser Verstehen, um innigste Anteilnahme an 
seinem Schicksal. Denn letztlich ist er ja selbst, in eigener Person, das Wort, der 
Auftrag des Vaters. 

Wie sehr bei Ignatius der Begriff der Erfüllung des göttlichen Willens auch für 
die Nachfolge Christi maßgebend gewesen ist, erhellt aus der Auswahl des Stoffes 
für die zweite Woche der Exerzitien, die doch in der Hauptsache der Betrachtung 
des Lebens Jesu gewidmet ist. Die anfänglich scheinbar absichtslosen und keinen 
besonderen Anruf enthaltenden Erwägungen über die Menschwerdung und Geburt 
machen bald einer immer klarer sich abzeichnenden Intention Platz. Die Begeben- 
heit vom zwölfjährigen Jesus wirkt in dieser Richtung geradezu wie ein Signal. 
Sie leitet daher auch die Wahlbetrachtungen ein. Wie fortan im Leben Christi alles 
auf eine Entscheidung hindrängt, so wird auch der Beter zu einer ähnlichen Entschei- 
dung aufgerufen. Bevor die Betrachtung von den beiden Bannern vorgelegt wird, 
bemerkt Ignatius in einer Vorbemerkung ausdrücklich, es komme jetzt darauf an, 
die Intention Christi, unseres Herrn, und Satans, des Feindes der menschlichen 
Natur, kennenzulernen. Und die erste Vorübung besteht darin, darauf zu achten, 
wie Christus ruft und alle unter sein Banner scharen will. Hier ist der Schlüssel 
angegeben für alle weiteren Betrachtungen über das Leben Jesu. • Zusammen- 
fassend kann man also sagen: Nachfolge Christi besagt für Ignatius in erster Linie 
eine gnadenhafte Berufung und ein Hineingenommensein in die Sendung, d. h. in 
den Kampf Christi. •So wie mich der himmlische Vater gesandt hat, so sende ich 
euch". •Wir sind Gesandte an Christi statt." Wir haben das Werk Christi weiter- 
zutragen und seinen Auftrag zu Ende zu führen. 

4. Das Bild des vollkommenen Menschen in der Frömmigkeit des hl. Ignatius 

Das Gottes- und Christusbild einer Frömmigkeitsschule ist auch für ihr christ- 
liches Menschenbild entscheidend. Dem rufenden Gott, dem werbenden Christus 
entspricht der hinhorchende und gehorchende Mensch. Drei Haltungen kennzeich- 
nen in diesem Frömmigkeitsideal den vollkommenen Menschen: Hellhörigkeit 
(Gehorsam und Gebet), Dienstbereitschaft (Demut und Abtötung), Arbeit (Aposto- 
lat und Nächstenliebe). 

Hellhörigkeit ist der vorgängige innere Wille, auf die Suche zu gehen nach dem 
konkreten Willen Gottes im eigenen Leben. Man soll nicht untätig sein und warten, 
bis der Ruf Gottes so eindeutig wird, daß man ihm nicht mehr ausweichen kann 
und zur Antwort gezwungen wird. Man soll vielmehr innerlich hinhorchen, soll 



176 Friedrich Wulf 

sudien, um zu finden, soll bitten um Klarheit und Erleuchtung. Nichts soll innerlich 
unaufgearbeitet liegen bleiben. Das bedeutet praktisch vollkommenen Gehorsam 
gegenüber den Weisungen der Vorgesetzten, ebenso gegenüber allem, was schick- 
salhaft auf den Menschen zukommt, und am allermeisten gegenüber den inneren 
Anregungen und Rufen der göttlichen Gnadenführung. Gehorsam in diesem um- 
fassenden Sinn ist darum die Grundtugend in der Frömmigkeit des hl. Ignatius. 
Er verlangt innere Vertrautheit mit der Art und Weise, wie Gott zu rufen pflegt, 
Erfahrung in der Unterscheidung der Geister. Das alles setzt Glaubens- und Gebets- 
geist voraus, ständigen Verkehr mit Gott, Übung des Wandels in der Gegenwart 
Gottes. Nur der betende Mensch wird den Willen Gottes für sein Leben, für jeden 
Tag und für jede Stunde von neuem erfahren. 

Man hat von der ignatianischen Aszese gesagt, sie sei eine einseitige Willens- 
aszese. Wahr daran ist, daß Ignatius einen überaus starken Willen besaß. Wenn er 
einmal etwas als Ruf und Willen Gottes erkannt hatte, dann konnte ihn nichts 
mehr davon abhalten, diesem Rufe nachzukommen, mochten damit für ihn auch 
große persönliche Opfer oder gar Konfliktmöglichkeiten mit einflußreichen (kirch- 
lichen) Stellen verbunden sein. Er war hier von einer äußersten Wahrhaftigkeit 
und Konsequenz und duldete keinerlei Feigheit oder Selbstbetrug. Aber all dem ging 
doch voraus, als das noch Wichtigere, ein Sich-Freimadien von allem Eigenwillen, 
von allen ungeordneten Neigungen, von aller Selbstsucht, um hellhörig zu werden 
für den leisesten Wink Gottes. 

Eben diese Haltung wollen auch seine Exerzitien erarbeiten; das ist ihr eigent- 
licher Sinn und ihr Ziel. So steht es schon in der Überschrift der Geistlichen Übungen 
zu lesen. Und in der 5. Vorbemerkung heißt es: Für denjenigen, der die Exerzitien 
empfange, sei es gut, •magno animo et liberalitate erga Creatorem ac Dominum, 
mit Großmut und Freigebigkeit gegen den Schöpfer und Herrn" (Ex. spir. n. 5) in 
die Übungen einzutreten und all sein Wollen sowie seine ganze Freiheit ihm anzu- 
bieten, damit seine göttliche Majestät sowohl über seine Person wie über all seine 
Habe verfügen könne, gemäß dem Gefallen seines heiligsten Willens. 

Der menschliche Wille steht nicht als eigene Kraftquelle neben dem Willen 
Gottes. Er soll vielmehr hineingenommen werden in den göttlichen Willen, und je 
mehr das der Fall sein wird, je mehr der Mensch auf alles eigene Wollen verzichtet, 
je mehr er sich von Gott •wollen", über sich verfügen läßt, um so mehr wird er den 
Willen Gottes verwirklichen können. Es gilt hier die Paradoxie: In der größten 
Passivität entfaltet der hinhorchende und gehorchende Mensch die größte Aktivität. 
•Es soll nämlich ein jeder bedenken, daß er in dem Maße in allen geistlichen Dingen 
Fortschritte machen werde, als er aus aller Eigenliebe, aus allem Eigenwillen und 
Eigennutzen ausgegangen ist" (Ex. spir. n. 189). Und noch einmal wird derselbe 
Gedanke in der 15. Vorbemerkung der Exerzitien ausgesprochen: •Obgleich wir 
außerhalb der Übung erlaubter- und verdienstlicherweise alle, die dazu wahrschein- 
lich befähigt sind, bewegen können, die Enthaltsamkeit, die Jungfräulichkeit und 
jede Art evangelischer Vollkommenheit zu erwählen, so ist es doch angemessener 
und viel besser, daß beim Suchen des göttlichen Willens der Schöpfer und Herr 
selbst sich der ihm ergebenen Seele mitteile, sie zu seiner Liebe und zu seinem Lob- 
preis an sich ziehe und sie auf jenem Wege leite, auf dem sie ihm fürderhin besser 
dienen kann" (Ex. spir. n. 15). Niemanden soll der Mensch so viel Mißtrauen ent- 



Grundzüge ignatianisdier Frömmigkeit 177 

gegenbringen wie seinem eigenen Willen. Darum soll er in seinem ganzen Leben 
immerfort jenes Gebet wiederholen, das der Beter vor jeder Betrachtung der Exer- 
zitien gebetet hat: •Ne sim surdus ad eius vocationem, sed promptus ac diligens 
ad explendam eius sanctissimam voluntatem, daß ich doch nicht taub bin für seinen 
Ruf, sondern schnell und eifrig, um seinen heiligsten Willen zu erfüllen." 

Dienstbereitschaft: Kaum ein Begriff spielt in der Frömmigkeit des hl. Ignatius 
eine so entscheidende Rolle wie der des •göttlichen Dienstes". Bald spricht der 
Heilige vom •servitium Dei et Domini nostri" (Ex. spir. n. 9, n. 166 u. ö.), vom 
Dienst gegenüber Gott und unserem Herrn, bald vom •Dienst und Lob Seiner gött- 
lichen Majestät" (Ex. spir. n. 46), von •jeglichem Dienst des ewigen Königs und 
allerhöchsten Herrn" (Ex spir. n. 97), bald ganz allgemein von der •regula divini 
beneplaciti" (Constit. p. 9, c. 3. 10), von der Richtschnur des göttlichen Wohl- 
gefallens, und seine Jünger sollen nur das suchen, was •mehr zu Gottes Lob, zu 
Seinem Dienst, zum Fortschritt der Seelen und zum Gemeinwohl beiträgt". Dieser 
göttliche Dienst ist der Prüfstein schlechthin für das, was der Vollkommenheit ent- 
spricht und was nicht. Der erste Gegenstand der Exerzitienwahl ist das •velle ser- 
vire Deo", das Gott dienen wollen. •Nichts darf mich daher bewegen, dieses oder 
jenes Mittel zu wählen als einzig der Dienst Gottes, unseres Herrn und das Heil 
der Seele" (Ex. spir. n. 169). 

Die Breite dieses Dienstes wird ersichtlich aus den drei Graden der Demut. Sie 
erfassen alles vom Gebot bis zum leisesten Wunsch und Anruf des Vaters, damit 
auch der Knecht das väterliche Wort vernehme: •Du bist mein vielgeliebtes Kind; 
an dir habe ich mein Wohlgefallen". Dieses Vater-Kind-Verhältnis • Ignatius 
spricht öfter davon • steht allerdings immer in dem größeren Rahmen des Ver- 
hältnisses zwischen dem Herrn und dem Knecht. 

Der erste und vornehmste Inhalt dieses Dienstes sind die Tugenden. Sie sind der 
eigentliche Beitrag, den wir zu leisten haben. Daher die ständige Mahnung zum 
Erwerb echter und anhaltender Tugenden (vgl. Const, p. 10, n. 2; p. 3, c. 1, n. 10; 
p. 4. 8. 3 A). Dieser Erwerb wird nicht in erster Linie um der Vollendung und Hei- 
ligkeit des Menschen willen gefordert, sondern um des Dienstes und Lobes unseres 
Schöpfers und Herrn willen. Nicht der Mensch soll im Mittelpunkt des Strebens 
nach Vollkommenheit stehen. Anfang, Mitte und Ende dieses Strebens ist viel- 
mehr einzig und allein Gott. Darum ist auch das erste Motiv einer guten Wahl 
die selbstlose Liebe zu Gott. Die Liebe und nichts anderes soll den Jünger Christi 
bewegen, diese oder jene Wahl zu treffen (vgl. 2. Weise der Wahl in den Ex.). 
Und weil es hierbei immer um den möglichst vollkommenen Dienst Gottes geht, 
soll er vor allem diejenigen Tugenden anstreben, die ihn zu einem geeigneteren 
Werkzeug in der Hand Gottes, unseres Schöpfers und Herrn, machen (Constit. p. 10, 
n. 2). Diese Werkzeuglichkeit (instrumentalitas), die Tauglichkeit und Geeignetheit 
für den Dienst Gottes als Ziel des Vollkommenheitsstrebens folgt notwendig aus 
dem zentralen Begriff des Dienstes. Zwei Tugenden sind es vor allem, die von 
dieser Werkzeuglichkeit her gefordert werden: Die Lauterkeit der Seele und die 
reine Absicht einerseits (sinceritas animi, pura intentio), die Selbstüberwindung und 
Abtötung anderseits. Beide Tugenden hängen aufs engste miteinander zusammen. 
Der schon genannte Gehorsam kommt als dritte Tugend noch hinzu. Sie machen die 



178 Friedrich, Wulf 

Grundstruktur ignatianisdier Tugendaszese aus. Ihr einheitlicher Ausgangspunkt 
ist die vorbehaltlose Dienstbereitschaft als Grundhaltung. 

Arbeit: Nicht das Gebet, sondern das Werk gibt der ignatianischen Frömmigkeit 
ihr Gepräge. Gemeint ist hier nicht in erster Linie das äußere, menschliche Werk, 
sondern das Erlösungswerk, die Sendungsaufgabe Christi, das Apostolat im tief- 
sten und umfassendsten Sinne. Keiner von allen Ordensstiftern und Heiligen vor 
ihm hat das Vollkommenheitsstreben so radikal und so zielstrebig auf die Mithilfe 
am Erlösungswerk Christi, auf die Sorge für das Seelenheil der anderen in Gebet, 
Sühne und apostolischer Arbeit ausgerichtet wie Ignatius. Niemals bis dahin war 
darum so klar geworden, daß Heiligkeit in der Nächstenliebe besteht, ohne die 
wahre Gottesliebe nicht sein kann. Von hierher wird es verständlich, wenn die 
Biographen von Ignatius sagen, daß er sich nie Ruhe gegönnt habe, daß er immer 
beschäftigt gewesen, daß es ihm in allem Planen und selbst im Gebet um den Dienst 
Gottes, d. h. praktisch um die Arbeit am Heile der Seelen gegangen sei. 

Hinter dieser Aufgabe hatte alles andere zurückzutreten: manches von den Tra- 
ditionen der beschaulichen Orden ebenso wie persönliche Liebhabereien. Gebet und 
Buße, Kleidung und Lebensgewohnheiten sollten von der apostolischen Arbeit be- 
stimmt werden. Die Auswahl der Arbeiten hinwiederum sowie die Art und Weise 
ihrer Durchführung sollte einzig und allein von dem größeren Nutzen für das Heil 
der Seelen abhängen. Große Reisen, fremde Länder und Gewohnheiten, schwierige, 
ungewohnte oder auch niedrige und unansehnliche Arbeiten sollten kein Hindernis 
sein, um eine Aufgabe zu übernehmen, wenn sie nur zum Heile der Seelen beitrug 
und der größeren Ehre Gottes entsprach. Man sollte sogar erfinderisch sein, neue 
Methoden erdenken und selbst den profanen Wissenschaften sich zuwenden, um 
den Seelen besser dienen zu können. Die Aufgeschlossenheit für den jeweiligen 
Anruf Gottes in der Zeit gehört mit zu jener Hellhörigkeit, von der oben die 
Rede war. Daß hier auch Gefahren liegen, Gefahren einer falschen Anpassung, 
Gefahren der Betriebsamkeit und Verweltlichung, ist klar. Daß aber die träge Be- 
harrungstendenz, am Alten und einmal Eingefahrenen festzuhalten, der geringe 
Wagemut und der Mangel an schöpferischer Kraft, eine ebenso große Gefahr 
für das apostolische Ideal des hl. Ignatius bedeuten, dürfte die tägliche Erfahrung 
deutlich machen. Tradition und Fortschritt, Gebet und Arbeit in jener kühnen Weise 
miteinander zu verbinden, wie Ignatius es getan hat, dürfte allerdings nur wenigen 
und letztlich nur den Heiligen gelingen. 

Das Bild des vollkommenen Menschen, das Ignatius hier entwirft, ist am Bild 
Christi, des Herrn, abgelesen. Es zeigt darum unverkennbar dessen Züge. Eine hei- 
lige Unruhe soll die Glieder des Ordens treiben, immer mehr in die Person und das 
Werk Christi einzugehen und der Ehre des Vaters zu dienen. Reinigung des Her- 
zens von allen ungeordneten Neigungen, Hinhorchen auf die Stimme Gottes und 
Lauterkeit der Gesinnung sind die unerläßliche Vorbedingung dazu. Aber sie 
machen noch nicht den ganzen Menschen aus. Hinzu kommt noch die Erfülltheit 
von einem großen Ideal, der Kampfes- und Wagemut und die Liebe eines hoch- 
gemuten Herzens. Sie erst ermöglichen die freudige Nachfolge, das Vergessen sei- 
ner selbst und die Übernahme von Armut, Schmach und Kreuz. Ignatius ist ein 
ritterlicher Mensch; er kommt aus einem adligen Hause. Wie sein Christus-, so ist 
auch sein Menschenbild davon gezeichnet. Mut, Hochherzigkeit, Freigebigkeit und 



Grundzüge ignatianischer Frömmigkeit 179 

unbedingte Treue sind ihm selbstverständliche Gesinnungen. Abhold aller Klein- 
geisterei möchte er, daß jeder, der zur Nachfolge Christi entschlossen ist, •sich aus- 
zeichne in jeglichem Dienst des ewigen' Königs und allerhöchsten Herrn" (Ex. spir. 
n. 97). Er soll darum •Anerbieten von höherem Wert und größerem Gewicht 
machen" (ibid.), •wenn Deine heiligste Majestät mich zu solchem Leben und Stand 
erwählen und aufnehmen will" (n. 98). Aus der gleichen Gesinnung entstammen 
Begriffe wie •der größere Dienst", •die größere Ehre Gottes" und das •Mehr" 
menschlicher Hingabe und Bereitschaft. 

Der Heilige weiß aus eigener Erfahrung, daß niemand im Ernst nach diesem 
•Mehr" verlangen kann, weiin ihm nicht zuvor die Gnade zu einem solchen Ver- 
langen gegeben wurde. •Gott läßt sich an Hochherzigkeit nicht übertreffen." •Je 
mehr unsere Seele sich in Einsamkeit und Abgeschlossenheit befindet", heißt es 
in der 20. Vorbemerkung der Geistlichen Übungen, •desto geeigneter macht sie 
sich, ihrem Schöpfer und Herrn zu nahen und ihn zu erreichen, und je mehr sie 
ihn auf diese Weise erreicht, desto besser bereitet sie sich vor, von seiner göttlichen 
und höchsten Güte Gnaden und Gaben zu empfangen" (Ex. spir. n. 20). Nichts 
kennzeichnet das Bild des vollkommenen Menschen, wie Ignatius ihn sich vorstellt, 
besser als das bekannte Gebet: •Ewiges Wort, eingeborener Sohn Gottes! Lehre 
mich die wahre Großmut. Lehre mich Dir dienen, wie Du es verdienst: Geben, ohne 
zu zählen, kämpfen, ohne der Wunden zu achten, arbeiten, ohne Ruhe zu suchen, 
mich hingeben, ohne Lohn zu erwarten; mir genüge das frohe Wissen, Deinen 
heiligen Willen erfüllt zu haben." 

5. Das Gebet in der Frömmigkeit des hl. Ignatius 

Die Reife und Höhe jeder Frömmigkeit besteht in der liebenden Vereinigung 
mit Gott, so daß man in ihr einfachhin das Wesen der christlichen Vollkommenheit 
sehen konnte. Soweit diese Vereinigung bewußt wird, ist sie an das Gebet als ihre 
unerläßliche Voraussetzung geknüpft. Es fragt sich darum, in welcher Weise das 
Gebet in der Frömmigkeit des hl. Ignatius gepflegt wird. Die Frage ist um so 
dringlicher, je mehr die •Arbeit" das Erstbestimmende in dieser Frömmigkeit ist. 
Steht nicht gerade diese Arbeit dem Gebet und damit einer bewußten Vereinigung 
mit Gott entgegen? Sind nicht wenigstens die höheren Stufen des Gebetes (die 
Mystik) und ist damit nicht die Vollkommenheit der Gottvereinigung den Nach- 
folgern des hl. Ignatius verwehrt? 

Um diese Frage beantworten zu können, ist zunächst einmal die Erkenntnis wich- 
tig, daß es • vom menschlichen Bewußtsein her gesehen • verschiedene Arten der 
Gottvereinigung gibt. Entsprechend seinem Gottes- und Christusbild strebt Ignatius 
die vollkommene Vereinigung mit dem Willen Gottes an. Wille wird hier aber nicht 
als ein isoliertes Vermögen genommen, wie es in einer abstrakten Betrachtungsweise 
geschieht, sondern als Höhepunkt, als letzte Entfaltung der geistigen Person. In der 
freien Entscheidung kehrt der Mensch als Person vollkommen zu sich selbst zurück, in 
ihr liegt die höchste Selbstbejahung. So gesehen ist die Vollendung des innergöttlichen 
Lebens im persönlichen göttlichen Liebeswillen zu suchen, weil in ihm das Geheim- 
nis der heiligsten Dreifaltigkeit seine letzte Entfaltung erfährt, und erst damit der 
vollkommene Selbstbesitz Gottes gegeben ist. Im Heiligen Geist, diesem jubilus von 



180 Friedrich Wulf 

Vater und Sohn, flutet das ewige Leben zu seinem ursprunglosen Ursprung zurüde 
und vollendet sich in sich selbst. 

Mit diesem göttlichen Liebeswillen also, wie er sich dem Menschen offenbart, sei 
es in den Anordnungen und Weisungen der Obern, sei es in den Forderungen des 
Alltags oder auch in den inneren Anrufen und Erhebungen des Geistes Gottes, soll sich 
der Nachfolger und Jünger des hl. Ignatius vereinigen. Das tut er zunächst einmal in 
den längeren Gebetszeiten: in der täglichen Betrachtung und den jährlichen Exer- 
zitien. Hier soll jene Grundhaltung ignatianischer Frömmigkeit, die möglichste 
Übereinstimmung des menschlichen mit dem göttlichen Willen, eingeübt werden, 
bis sie den Grund der Seele erreicht und formt, damit sie dann auch im Ernstfall des 
konkreten Lebens mit einer gewissen Leichtigkeit und Selbstverständlichkeit aufwache 
und das Handeln bestimme. Wie sollte er sonst in den vielfältigen äußeren Anforde- 
rungen seines Lebens ein übernatürlich denkender und gottverbundener Mensch blei- 
ben können? Und eben weil diese Gebetszeiten Einübung für den Ernstfall sind, ist 
das betrachtende Gebet in der Gesellschaft Jesu • wenigstens für den Anfänger • 
methodisches Gebet. Der junge Mensch soll darin eingeleitet werden, den Willen 
Gottes für sein eigenes Leben zu suchen und zu erkennen und sich mit eben diesem 
Willen zu vereinigen. Er soll nicht einfach seinem Herzen freien Lauf lassen • 
dazu bleibt ihm noch Zeit und Möglichkeit genug •, sondern bei dem vorgelegten 
Betrachtungsstoff bleiben und ihn auf sich und sein konkretes Leben anwenden. Oft 
kehren darum in den Exerzitien, die in ähnlicher Weise wie der Anfang des bewuß- 
ten Vollkommenheitsstrebens eine besondere Situation voraussetzen, diese beiden 
Mahnungen wieder: den Blick auf sich selbst zu lenken (reflectere in seipsum) und 
aus dem Betrachteten eine Frucht für sein Leben zu ziehen (aliquem fruetum capere). 

Das geschieht nicht um einer letztlich selbstsüchtigen Selbstbespiegelung willen, 
sondern um den Willen Gottes zu erfahren, um sich von allen sündhaften und 
ungeordneten Neigungen zu reinigen, um ein immer fügsameres Werkzeug in der 
Hand Gottes zu werden, um immer sorgsamer seine Winke zu beachten und zu 
befolgen. Erst wenn dem Beter der Blick auf die divina maiestas und ihre Anrufe, 
auf Christus, den Herrn, und sein Kämpfen und Werben zur Gewohnheit geworden 
ist, kann die Methode immer mehr nachlassen und einem freieren Herzensgebet 
weichen. •Denen, die sich schon häufig in diesen frommen Erwägungen geübt und 
durch langen Gebrauch Leichtigkeit im Gebet erlangt haben", schreibt der 5. Gene- 
ral der Gesellschaft Jesu, P. Claudius Aquaviva, •scheint weder ein bestimmter 
Gegenstand noch eine besondere Art und Weise für ihre Betrachtung vorzuschrei- 
ben zu sein. Denn der Heilige Geist, der mit ganz losen Zügeln voranzugehen pflegt, 
um auf zahlreichen Wegen die Seelen zu erleuchten und aufs innigste mit sich zu 
verbinden, darf nicht wie durch einen Zaun durch abgesteckte Grenzen eingeengt 
werden" (Epist. de orat. et poenit.). 

Dasselbe wird in den Exerzitien schon durch eine bestimmte Abfolge verschiede- 
ner Betrachtungsarten nahegelegt. In der consideratio (Erwägung) ebenso wie in der 
meditatio (Betrachtung) kommt den Eigenkräften des Menschen, den sogenannten 
drei Seelenfähigkeiten (Verstand, Wille und Gedächtnis), noch eine bedeutsame 
Rolle zu. In der contemplatio (Anschauung, Beschauung) beginnt die Eigentätigkeit 
des Menschen schon zurückzutreten. Der Beter wird durch das Geschaute und inner- 
lich Gehörte beeindruckt und gefangen genommen; er gibt sich hin. Aber auch hier 



Grundzüge ignatianisdier Frömmigkeit 181 

soll er noch ein bestimmtes Ziel vor Augen haben. Er wird darum in der zweiten 
Vorübung angeleitet, diejenige Gnade zu erbitten, •die ich begehre", um den kon- 
kreten Willen Gottes klarer zu erkennen. Erst in den Wiederholungsbetrachtungen 
zeigt sich ein deutlicher Einschnitt in der Methode des Betens. Hier soll der Beter 
nur noch darauf achten, wohin es ihn mehr zieht und was ihn stärker beeindruckt, sei 
es zum Trost oder auch zur Trostlosigkeit hin. Der Geist Gottes soll den Gang des 
Gebetes bestimmen; ihm soll sich der Beter ganz überlassen. 

Diese Art mündet dann unmittelbar ein in die sogenannte applicatio sensuum (die 
Anwendung der Sinne), die als letzte Betrachtung den Exerzitientag beschließt. Hier 
walten nicht mehr Verstand und Wille als gesondertes Vermögen, sondern einzig das 
sich hingebende Herz, das voll ist von tiefen Erkenntnissen und heiligen Entschlüssen. 
Ein solches Schauen und Betasten und Verkosten kann von geistig ungeschulten 
Menschen ebenso geübt werden wie von geistig hochstehenden. Immer eignet 
diesem Beten eine große Einfachheit, ein innerliches Erleben und ein Mitschwingen 
des ganzen Menschen. Auf einer höheren Stufe des geistigen Lebens wird es zu 
einem gnadhaften Schauen von innen her, zu einem übernatürlichen Verkosten der 
ewigen Wahrheiten und zu einem Berühren der Gegenwart Gottes. Es kann die 
Vorstufe sein für das Gebet der Einfachheit und Ruhe und eine Vorbereitung für 
den Empfang hoher mystischer Gnaden. 

Wichtig ist aber auch hier, daß es sich um eine Vereinigung mit dem Willen Gottes 
handelt, der in allen Betrachtungen immer deutlicher erkannt wurde. Der Beter 
erhält auf dieser Stufe des Betens eine gnadenhafte Witterung, einen Instinkt für 
das, was Gott von ihm wünscht und wohin er ihn führen möchte. Eine solche Wit- 
terung, ein solcher Instinkt wird sich auch im Alltag bewähren. In vielen Fällen 
braucht der Mensch gar nicht mehr lange nachzudenken; sein Herz sagt ihm bald, 
wohin der Wille Gottes sich neigt und wie die richtige Entscheidung lautet. 

Die längeren Gebetszeiten stehen also in der ignatianischen Frömmigkeit nicht 
isoliert da. Sie haben nicht dieselbe Bedeutung wie in den beschaulichen Orden. 
Sie sollen nicht neben der Arbeit auch der Beschaulichkeit noch einen Platz sichern. 
Sie haben vielmehr ihren Funktionswert innerhalb des Gesamtordenszieles. Sie die- 
nen dem Finden und der besseren Erfüllung des göttlichen Willens. So wichtig 
und unerläßlich sie für die Einübung der Grundhaltung ignatianischen Geistes 
darum auch sind, charakteristisch ist für Ignatius und für das, was er wollte, eine 
andere Art des Gebetes, nämlich die zweimalige tägliche Gewissenserforschung. Sie 
soll zunächst, wie das Wort sagt, eine Überprüfung und Erforschung sein, ob und 
wieweit der Tag in Übereinstimmung mit dem Willen Gottes gelebt wurde, d. h. 
konkret, ob die Ereignisse und Begegnungen, die Arbeit und das Kreuz, im Sinne 
des göttlichen Willens interpretiert und übernommen wurden, ob die Seele hellhörig 
seinen inneren Anregungen gegenüber war. Sie soll aber ebenso und noch mehr 
Gebet sein, ein horchendes Stehen vor dem rufenden Gott, ein liebendes Sich-Hin- 
geben an seine Entscheidungen, Klage und Reue über alle Selbstsucht und Nach- 
lässigkeit. Dabei steht die Frucht und Gnade der Betrachtung, in einem Bild, einem 
Wort, einem Impuls, in innerer Beziehung zur Gewissenserforschung. Beide ergän- 
zen und unterstützen einander. Zur allgemeinen Gewissenserforschung tritt dann bei 
Ignatius noch die besondere Gewissenserforschung. Sie dient der Überwindung der 
Grund- und Hauptschwächen des Menschen und der Einübung derjenigen Tugenden 



182 Friedridi Wulf 

und Haltungen, die diesen Schwächen entgegengesetzt sind. Ignatius selbst war hier 
von einer geradezu erschreckenden Genauigkeit und Konsequenz. Darin wird ihn 
nicht jeder nachahmen können. Aber die Furcht vor der kleinsten Sünde sollte man 
von ihm lernen und darum auch die Erkenntnis, daß keine Mühe zu groß ist, um die 
Sünde im eigenen Leben zu überwinden. 

War die Selbstreflexion schon für die ignatianische Betrachtung kennzeichnend, 
so hat sie in der Gewissenserforschung ihren eigentlichen Platz. Sie bringt natürlich 
auch ihre Gefahren mit sich. Fruchtbringend und zu Gott hinführend bleibt sie nur 
dann, wenn sie mit einer innigen Gottvereinigung gepaart ist und aus dieser heraus- 
wächst. Es ist darum nicht zufällig, wenn die dem hl. Ignatius letztlich eigentümliche 
Gebetsweise weder die Betrachtung noch die Gewissenserforschung ist, sondern der 
Wandel in Gottes Gegenwart, jenes Finden Gottes in allen Dingen, das ihn immer 
mehr bei Gott als bei sich selbst sein ließ. Auf nichts drängt er daher im Gebet bei 
den Seinen mehr als auf die Vertrautheit im Umgang mit Gott (familiaritas cum 
Deo). Sie bildet die letzte Reife und Höhe seiner ganzen Frömmigkeit. 

Ignatius ist keineswegs der erste, der die Formel, man müsse •in allen Dingen 
Gott suchen und finden" geprägt hat. Bei den deutschen Mystikern begegnen uns 
gleiche oder ähnliche Wendungen. So lesen wir z. B. bei Meister Eckehart: •Und 
sprach ich also in dirre wise, daz der mensche solte werden ein gotsuochender in allen 
dingen unde ein gotvindender mensch zur aller zit und in allen steten unde bei allen 
liuten in allen wisen" (Pfeiffer, 573, ff.). Wenn es dann aber wieder bei Heinrich 
Seuse heißt: •Ein weiser Mensch ... soll sich in den äußeren Werken mit heiligen 
Begierden befleißen, daß er schnell wieder in sich komme, und soll in der Innerlich- 
keit also gelassen sein, daß er der Äußerlichkeit möge genug tun, so es Zeit und 
geziemend ist" (Denifle, Blütenlese 618), so sieht man ganz deutlich, daß zwischen 
dieser Haltung und jener des hl. Ignatius kein geringer Unterschied obwaltet. 
Ignatius mag die Formel bei den niederländischen Devoten, deren Schriften ihm in 
spanischer Übersetzung bekannt geworden waren, gelesen haben; er hat sie aber 
mit neuem Inhalt gefüllt. Während in der deutschen Mystik und ebenso in der 
Devotio moderna, trotz aller •Gelassenheit" und trotz aller Aufgeschlossenheit der 
apostolischen Arbeit gegenüber, die •Beschauung" in sich • nach antikem Schema 
und nach der allgemeinen christlichen Überlieferung • weit über das •Tun" gestellt 
wird, will Ignatius, daß man gerade im Tun, in jeder Art von Tätigkeit, Gott suche 
und finde, so daß der Unterschied zwischen Gebet und Arbeit relativiert wird. Es 
mutet wie sein geistliches Testament, wie die Summe seines ganzen Lebens an, wenn 
er seine Jünger mahnt, den Schöpfer in allem zu lieben und alles in ihm; ihn zu 
finden in allen Dingen; im Anschauen des Menschen Gott zu loben, den jeder im 
andern zu erkennen trachte, und dann in allen Werken der Liebe und der Pflicht 
nicht minder Andacht zu haben als im Gebet, weil ganzes Verbleiben im göttlichen 
Dienst ganz Gebet ist. Während es vor Ignatius hieß, daß die überfließende Kon- 
templation den Menschen zur Arbeit am Nächsten bewege, weil es vollkommener 
sei, nicht nur selbst zu leuchten, sondern zugleich andere zu erleuchten (Thomas von 
Aquin), ist die Kontemplation in sich genommen für das neue Ordensideal kein er- 
strebenswertes Ziel mehr. Sie steht nicht neben der apostolischen Arbeit und wird 
nicht mehr von ihr getrennt gesehen. Man strebt als letztes Ziel, als die eigentliche 
Vollkommenheit vielmehr eine •Beschauung", besser gesagt (da die •Beschauung" 



Grundzüge ignatianisdier Frömmigkeit 183 

im engeren Wortverstand nur das intellektuelle Moment der Vollkommenheit zum 
Ausdrude bringt) eine liebende Gottvereinigung an, die das Tun selbst zu Gott 
erhebt und zum Gebet macht. Mit Recht haben darum die Jünger des Ordensstifters 
das Ideal ihres Meisters auf die Formel gebracht, man müsse •contemplativus in 
actione" sein, wobei •contemplativus" am besten mit •betend" oder •liebend" über- 
setzt würde. 

Wie ist das näherhin zu verstehen? Für Ignatius ist Gott in erster Linie der Schöp- 
fer und Herr aller Dinge, der alles nach einem ewigen, unendlich weisen und gütigen 
Plan erschaffen hat, der alles regiert und lenkt, um dem Menschen seine Liebe zu 
offenbaren. Er ist für ihn auch und gerade als der Gott der Übernatur mitten in der 
Welt und im Herzen des gläubigen Menschen und in allem dabei als der Wirkende, 
Rufende, Fordernde, Richtende und Liebende. Wir brauchen ihn nicht erst vom Him- 
mel herabzurufen. Im Heiligen Geist, in Christus, in der Kirche ist er schon da, und 
alles, was sich ereignet, was dem Menschen begegnet und ihn trifft, kündet vom Vater 
und seinem heiligsten Liebeswillen, und alles, was der Mensch tut, soll sich mit diesem 
Willen vereinigen und dessen Plänen dienen. Schlechthin in allem Irdischen sieht 
Ignatius Gott liebend am Werk, in den inneren Regungen des Herzens, in Trost 
und Trostlosigkeit, in den großen äußeren Ereignissen und in den kleinsten Dingen; 
Zufälle gibt es für ihn nicht. So kann er auch an alles anknüpfen, um sein Herz zu 
Gott zu erheben und sich mit ihm zu vereinigen. Ein dreiblättriges Kleeblatt, drei 
Tasten eines Klavieres oder auch nur das Zusammenstehen von drei Menschen ist 
ihm ein Zeichen für die Gegenwart des dreifaltigen Gottes, und wenn die gelobte 
Wallfahrt nach Jerusalem wegen des Krieges zwischen der Republik Venedig und 
den Muselmanen nicht stattfinden kann, so weiß er, daß Gott dabei im Spiele ist 
und ihn einen anderen Weg führen will, als er selbst ihn geplant hat. 

So sollen auch die Seinen immerfort im Gespräch mit Gott bleiben, ihn nicht nur 
im stillen Kämmerlein des Herzens, in den Stunden der Erhebung und des betrach- 
tenden Gebetes suchen, sondern ebenso im Äußeren, in der Welt, in der Arbeit und 
in der Begegnung mit den Menschen. Je mehr sie das tun, um so inniger wird Gott 
sie an sich ziehen, sie zu wahrhaft geistlichen und kontemplativen Menschen machen 
und ihnen höchste Gnaden schenken, so daß keine noch so äußerliche Tätigkeit sie 
von der liebenden Vereinigung mit Gott mehr abzuziehen vermag. Auch auf diesem 
Wege gibt es, wie man mit Recht annimmt, eine eigentliche Mystik, •mystische 
Gnaden, die zu einem tätigen Leben hindrängen und es erfüllen" (Louis Verny, 
S. J., diese Ztschr. 23 (1950) 469). Im Unterschied zu einer rein kontemplativen 
Mystik hat man diese eine solche der •Weltfreudigkeit" genannt (K. Rahner, diese 
Ztschr. (1937) 121 ff.), um damit anzudeuten, daß es eine Mystik mitten in der Welt 
und ihren gottgewollten Aufgaben sei. 

Tausendfältig sind also die Gelegenheiten im Laufe des Tages, an das gerade 
Gegenwärtige die Vereinigung mit Gott, mit Christus und seinem Willen einzuüben. 
Die Stufen dieser Übung sind in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe vorge- 
zeichnet. Und auch das Gebet, mit dem diese Übung immer wieder begleitet wird, ist 
dort genannt: •Nimm hin, o Herr, meine ganze Freiheit    Ich übergebe alles 
Dir, daß Du es lenkest nach Deinem Willen. Nur Deine Liebe schenke mir mit 
Deiner Gnade, und ich bin reich genug und suche nichts weiter". 



184 Dr. Alfons Kirchgässner 

So schließt sich der Kreis. Am Anfang des Weges, auf den Ignatius die Seinen 
ruft, scheint das •Tun" einen übermächtigen Raum einzunehmen und damit den 
Menschen über Gebühr in den Vordergrund des Vollkommenheitsstrebens zu 
stellen. •Übungen" aller Art kennzeichnen das geistliche Leben, die apostolische 
Arbeit bestimmt den Rhythmus des Tages. Aber nicht um seines Eigenwertes willen 
wird das menschliche Tun gesucht, als wäre es in sich schon ein Weg zu Gott und als 
stünde es über dem Gebet. Es dient nur dem Sendungsbefehl Christi und dem 
Heilswillen des Vaters. Aufgabe der •Übung" ist es, von aller ungeordneten Eigen- 
liebe, von allen unlauteren Motiven in der apostolischen Arbeit immer mehr frei zu 
werden und aus der äußeren Vielfalt der sichtbaren Welt zu dem sich in ihr offen- 
barenden Liebeswillen Gottes glaubend und betend durchzudringen. Am Ende sollte 
darum das •Gebet" stehen, so daß jede menschliche Mühe und Anstrengung beten- 
des und liebendes Tun würde: Lob und Anbetung des dreifaltigen Gottes in seinen 
Werken. Der Höhepunkt der Geistlichen Übungen: •Ich betrachte, wie alle Güter 
und Gaben von oben herabsteigen... gleichwie von der Sonne die Strahlen aus- 
gehen und von der Quelle die Wasser", sollte nicht nur Höhepunkt der Stunden 
des Gebetes sein, sondern das ganze tätige Leben bestimmen. In einem solchen Leben 
würde es keinen bestimmten und vorgezeichneten Weg mehr geben, keine Methode 
und keine Festlegung, sondern nurmehr •Freiheit" im Hl. Geist und Führung 
durch denselben. Darum das Schlußgebet, dem alle ignatianische Frömmigkeit als 
ihrem Ziele zustrebt: •Nur Deine Liebe schenke mir mit Deiner Gnade, und ich bin 
reich genug und suche nichts weiter". 

Liturgische und private Frömmigkeit 
Von Dr. Alfons Kirchgässner, Frankfurt/M. 

Unter liturgischer Frömmigkeit verstehen wir hier nicht nur die Gesamtheit der- 
jenigen Akte der Gottesverehrung, die von der Leitung der Gesamtkirche geregelt 
sind, sondern alle Akte gemeinsamer Gottesverehrung, sofern sie •von der kirchlichen 
Autorität geregelt und im Auftrag der Kirche von hierzu bestellten Personen ge- 
leitet werden"1, ob sie im einzelnen Formen der offiziellen Liturgie der Gesamt- 
kirche verwenden oder nicht2. Ja, wir möchten hier den Begriff Liturgie als •Gottes- 
dienst der Gemeinde" noch weiter ausdehnen auf alle Formen gemeinsamer christ- 
licher Gottesverehrung, so daß auch z. B. das gemeinsame Rosenkranzgebet einer 
Gruppe oder das Familiengebet darunter fallen. • Demnach ist hier unter 
privater Frömmigkeit verstanden die Gottesverehrung des einzelnen, und zwar so- 
wohl diejenige, die zum Ordnungsgefüge der Liturgie gehört (z. B. der Akt der Reue 
vor der Beichte, die Danksagung nach der heiligen Kommunion), als auch die in 
völliger persönlicher Freiheit vollzogene Frömmigkeitsübung3. • Wir würden dar- 

1 L. Eisenkofer, Grundriß der Liturgik5 (Freiburg 1950), 3 
2 Vgl. /. A. Jungmann, Was ist Liturgie? in: Gewordene Liturgie (Innsbruck 1941), bes. 

14 ff. 
3 Vgl. das Wort vom •Beten im Kämmerlein" (Mt 6, 6), das antithetisch zum öffentlichen 

Gottesdienst steht. 




