
184 Dr. Alfons Kirchgässner 

So schließt sich der Kreis. Am Anfang des Weges, auf den Ignatius die Seinen 
ruft, scheint das •Tun" einen übermächtigen Raum einzunehmen und damit den 
Menschen über Gebühr in den Vordergrund des Vollkommenheitsstrebens zu 
stellen. •Übungen" aller Art kennzeichnen das geistliche Leben, die apostolische 
Arbeit bestimmt den Rhythmus des Tages. Aber nicht um seines Eigenwertes willen 
wird das menschliche Tun gesucht, als wäre es in sich schon ein Weg zu Gott und als 
stünde es über dem Gebet. Es dient nur dem Sendungsbefehl Christi und dem 
Heilswillen des Vaters. Aufgabe der •Übung" ist es, von aller ungeordneten Eigen- 
liebe, von allen unlauteren Motiven in der apostolischen Arbeit immer mehr frei zu 
werden und aus der äußeren Vielfalt der sichtbaren Welt zu dem sich in ihr offen- 
barenden Liebeswillen Gottes glaubend und betend durchzudringen. Am Ende sollte 
darum das •Gebet" stehen, so daß jede menschliche Mühe und Anstrengung beten- 
des und liebendes Tun würde: Lob und Anbetung des dreifaltigen Gottes in seinen 
Werken. Der Höhepunkt der Geistlichen Übungen: •Ich betrachte, wie alle Güter 
und Gaben von oben herabsteigen... gleichwie von der Sonne die Strahlen aus- 
gehen und von der Quelle die Wasser", sollte nicht nur Höhepunkt der Stunden 
des Gebetes sein, sondern das ganze tätige Leben bestimmen. In einem solchen Leben 
würde es keinen bestimmten und vorgezeichneten Weg mehr geben, keine Methode 
und keine Festlegung, sondern nurmehr •Freiheit" im Hl. Geist und Führung 
durch denselben. Darum das Schlußgebet, dem alle ignatianische Frömmigkeit als 
ihrem Ziele zustrebt: •Nur Deine Liebe schenke mir mit Deiner Gnade, und ich bin 
reich genug und suche nichts weiter". 

Liturgische und private Frömmigkeit 
Von Dr. Alfons Kirchgässner, Frankfurt/M. 

Unter liturgischer Frömmigkeit verstehen wir hier nicht nur die Gesamtheit der- 
jenigen Akte der Gottesverehrung, die von der Leitung der Gesamtkirche geregelt 
sind, sondern alle Akte gemeinsamer Gottesverehrung, sofern sie •von der kirchlichen 
Autorität geregelt und im Auftrag der Kirche von hierzu bestellten Personen ge- 
leitet werden"1, ob sie im einzelnen Formen der offiziellen Liturgie der Gesamt- 
kirche verwenden oder nicht2. Ja, wir möchten hier den Begriff Liturgie als •Gottes- 
dienst der Gemeinde" noch weiter ausdehnen auf alle Formen gemeinsamer christ- 
licher Gottesverehrung, so daß auch z. B. das gemeinsame Rosenkranzgebet einer 
Gruppe oder das Familiengebet darunter fallen. • Demnach ist hier unter 
privater Frömmigkeit verstanden die Gottesverehrung des einzelnen, und zwar so- 
wohl diejenige, die zum Ordnungsgefüge der Liturgie gehört (z. B. der Akt der Reue 
vor der Beichte, die Danksagung nach der heiligen Kommunion), als auch die in 
völliger persönlicher Freiheit vollzogene Frömmigkeitsübung3. • Wir würden dar- 

1 L. Eisenkofer, Grundriß der Liturgik5 (Freiburg 1950), 3 
2 Vgl. /. A. Jungmann, Was ist Liturgie? in: Gewordene Liturgie (Innsbruck 1941), bes. 

14 ff. 
3 Vgl. das Wort vom •Beten im Kämmerlein" (Mt 6, 6), das antithetisch zum öffentlichen 

Gottesdienst steht. 



Liturgische und private Frömmigkeit 185 

um vielleicht besser unterscheiden zwischen gemeinsamer und privater Übung der 
Frömmigkeit, jedoch scheint die hier vorliegende Problematik schärfer herauszukom- 
men mit dem schon zum Schlagwort gewordenen Begriff der liturgischen Frömmig- 
keit. 

Die Enzyklika •Mediator Dei" legt im allgemeinen den strengen Begriff der Liturgie 
als des offiziellen Gottesdienstes der Kirche zugrunde, wie er in bezug auf Text und 
Ausführung (Rubriken) in Missale, Brevier, Pontificate und Rituale festgelegt ist. Je- 
doch erlaubt die Definition •gesamter öffentlicher Kult (integer publicus cultus) des 
Mystischen Leibes Jesu Christi, nämlich seines Hauptes und seiner Glieder" (Nr. 20)4, 
darunter auch andere gemeinsame Akte der Gläubigen zu fassen. Liturgie in diesem 
Sinne schließt auch die Maiandachten, die Herz-Jesu-Andachten, Novenen, Triduen 
und den Kreuzweg ein als Formen, •die gewissermaßen als in die liturgische Ord- 
nung einbezogen gelten" (Nr. 180). 

Jene Kompromißlosigkeit, mit der manche •alle außerliturgischen Frömmigkeits- 
formen dreist und unbesonnen ändern und ausschließlich auf die liturgischen For- 
men zurückführen" wollen, wird von Pius XII. verurteilt (Nr. 182). Es wird her- 
vorgehoben, daß •zwischen der heiligen Liturgie und den übrigen Betätigungen der 
Gottesverehrung • sofern sie sich innerhalb der gesetzten Ordnung halten und das 
rechte Ziel verfolgen • in Wahrheit kein Gegensatz bestehen könne" (Nr. 171). 

Mit dem hier eingeschobenen Bedingungssatz läßt der Papst erkennen, daß er 
zwar die allmählich in der Kirche entstandenen und von ihr gebilligten Formen 
außerliturgischer Frömmigkeit segnet, jedoch nicht einer zügellosen Freiheit das 
Wort reden will.' Diese führt zu Willkür und Verwilderung, wenn die Gesetze des 
Kultes, wie sie in der offiziellen Liturgie vollendet in Erscheinung treten5, nicht be- 
achtet werden, und wenn nicht Inhalt und Zielrichtung der Kultakte an der offiziellen 
Liturgie ihre Norm finden. 

Zugleich mit dem Recht der Frömmigkeit, auch außerhalb des streng genormten 
Raumes in Erscheinung zu treten, wird doch die höhere Würde der Liturgie (im 
strengsten Wortsinn) klar hervorgehoben: •Zweifellos hat das liturgische Gebet als 
öffentliches Gebet der erhabenen Braut Jesu Christi eine höhere Würde als das 
private" (Nr. 37). Und da in diesem Abschnitt von inneren Akten, also von der 
privaten Frömmigkeit im engeren Sinn die Rede ist, darf dieser Satz auch so ver- 
standen werden, daß er das gemeinsame Gebet eben als den Ausdruck der Ver- 
bundenheit im Mystischen Leibe Christi im Rang höher stellt als das Gebet des ein- 
zelnen. •Allein diese höhere Würde besagt keinen Zwiespalt oder Widerspruch 
zwischen diesen beiden Gebetsarten. Da sie von einem und demselben Geiste be- 
seelt sind, fließen sie zu harmonischer Einheit zusammen ... und streben demselben 
Ziel zu" (Nr. 37). 

Wir möchten nicht versäumen, an dieser Stelle die Frage zu berühren, warum 
schon seit Jahrhunderten der Schwerpunkt unserer Volksfrömmigkeit nicht mehr im 
Raum der offiziellen Liturgie liegt. Die Beliebtheit der nicht-liturgischen Formen 
ist sogar in mancher Hinsicht ein Hindernis auf dem Weg der Liturgischen Er- 

4 Zahlen und Zitierungen nach der Herderschen Ausgabe der Enzyklika. 
5 Dahin gehören z. B.: Gesamtaufbau, Verteilung des Textes auf Vorbeter und Gemeinde, 

die Unterscheidung von Kultlied und Andachtslied, von Lehrwort und Gebetswort. 



186 Dr. Alfons Kirdigässner 

neuerung, d. h. der Hinführung der Gemeinde zu den Hochformen8. Liegt dieser Tat- 
bestand am Schwinden der Fähigkeit, das eigentlich Kultische aufzufassen und mit- 
zuvollziehen und am Überhandnehmen des Subjektivismus zumal in der Gefühls- 
region • oder liegt es an der Erstarrung unserer Liturgie in hieratischer Objek- 
tivität? Oder stehen beide Ursachen von Anfang an in verborgener Wechselwirkung? 

Sehen wir die sog. außerliturgischen Formen an als Vorhöfe und Anbauten am 
Gebäude der eigentlichen Liturgie, so kommen wir in der Beantwortung einer 
solchen Frage wahrscheinlich nicht weit. Näher liegt es, diese Formen als Ausdruck 
der persönlichen Frömmigkeit anzusehen, die von Anfang an neben dem Kult be- 
standen hat, nicht ohne auch von Anfang an dahin zu tendieren, daß der einzelne 
aus dem •Kämmerlein" herausgeht, sich mit andern gleichsam in einem größeren 
Kämmerlein zur Verehrung Gottes und zur Erbauung zu vereinen, ohne daß 
dabei ein kultisches Tun beabsichtigt wird, ja ohne daß man sich bewußt ist, hierbei 
aus dem Raum des Privaten in den der Öffentlichkeit, in den des Kultischen über- 
zutreten. Zum Kult gehört ja nicht notwendig der Altar • wenngleich das Opfer 
die Gipfelung des Kultischen ist •, nicht der geweihte Kirchenraum, nicht einmal 
Buch und Lied; auch ein gemeinsames Schweigen kann ein kultischer Akt sein. 

Beschränken wir uns also auf eine Betrachtung der Frömmigkeit des einzelnen, 
sofern sie einerseits abgegrenzt ist von gemeinsamer Frömmigkeitsübung, ander- 
seits aber auch in diese hinüberwirkt (außerliturgische Formen) und von ihr beein- 
flußt wird (insbesondere von der Liturgie im engen Sinn). 

Die Terminologie •objektive und subjektive Frömmigkeit" ist mißverständlich 
und sollte im Sinne von Mediator Dei möglichst ganz vermieden werden. Begriffs- 
notwendig ist Frömmigkeit etwas vom Subjekt Ausgehendes, vom Subjekt Ge- 
tragenes und Gestaltetes, gleichgültig, ob Ausdrucksformen oder Objekte vor- 
gegeben sind. Anderseits gibt es, zum mindesten im kirchlichen Raum, keine objekt- 
lose Frömmigkeit: sie ist immer auf Gott, auf göttliche Wahrheiten gerichtet; selbst 
den Akt der Gewissenserforschung, wenngleich er sich ausschließlich reflexiv mit 
dem Subjekt zu beschäftigen scheint, dürfen wir nicht subjektiv nennen, da er sich 
ja vollzieht in einem echten Gegenüber zum richtenden Gott und in dem Augenblick 
aufhört, ein religiöser Akt zu sein, wo er zur reinen Selbstbetrachtung, zum reinen 
Selbstgefühl wird. 

I. 

Gemeinsam ist beiden Arten der Frömmigkeit das Doppelziel: die Verehrung 
Gottes (latreutisches Ziel) und das zu gewinnende Heil (soterisches Ziel). 

Die höhere Würde der Liturgie rührt nicht etwa von der größeren Anzahl der 
Beteiligten, nicht von der aufgewandten Mühe oder Pracht, nicht von der größeren 
Schönheit oder Feierlichkeit her: dies alles ist noch kein Mehr an Gotteslob. Gott wird 
da mehr gelobt, wo er mehr geliebt wird, • und dieses Maß der Liebe kann sehr 
wohl in einem Einsiedler größer sein als in einer kultischen Versammlung. 

Und doch gilt, daß der Herr den zweien oder dreien, die sich in seinem Namen 
(d. h. um den Glauben an ihn zu bekennen und ihn zu verehren) versammeln, in be- 

6 Wir denken z. B. an das Verhältnis von Andacht und Vesper, von Auferstehungsfeier 
und Ostervigil. 



Liturgische und private Frömmigkeit 187 

sonderer Weise nah zu sein versprach (Mt 18,20). Und vor allem gilt vom Sakrament, 
insbesondere von der Eucharistie, daß der Priester hier ex opere operato, kraft eines 
ausdrücklichen Auftrags und einer ausdrücklichen Verheißung wirkt. Im sakramen- 
talen Vollzug wird das Erlösungswerk gegenwärtig, in der eucharistischen Feier 
wird Christus zudem leibhaft gegenwärtig. Es ist dies eine neue, höhere Gegenwart 
als im Glaubenden, Betenden, Liebenden7. Sie ist unabhängig vom Bemühen und 
der Würdigkeit des einzelnen, ja des Liturgen, wenngleich die rechte Disposition 
erst die volle Wirksamkeit ermöglicht. 

Dazu kommt, daß die kultische Gemeinschaft eine Darstellung des Mystischen 
Leibes ist, was vom einzelnen nicht gilt. In der Gemeinschaft wird deutlich, daß die 
einzelnen •Glieder" und als solche einem Haupte untergeordnet sind. Hier tritt die 
Kirche konkret in Erscheinung, nicht etwa wegen der größeren Zahl, sondern wegen 
der organischen Gestalt, die hervortritt8. 

Allerdings darf dies nicht so verstanden werden, als gäbe es innerhalb der Kirche 
ein •privates" Gebet im strengsten Sinn des Wortes, nämlich als abseits und los- 
gelöst von der Gemeinschaft vollzogen. Auch der einzelne betet als Glied der Ge- 
samtkirche und in der Kraft des Heiligen Geistes, der die Kirche erfüllt. Christus 
•steht nicht nur in der engsten Lebensgemeinschaft mit seiner Kirche als der viel- 
geliebten Braut, sondern in ihr ist er auch aufs innigste vereint mit der Seele eines 
jeden einzelnen Gläubigen und sehnt sich danach ..., traute Zwiesprache mit ihr 
zu führen"9. Es gibt, auch im Gebet, keinen Privatweg zu Gott, sondern nur den- 
jenigen, der Christus heißt (vgl. Joh. 14,6). Die Seinsordnung ist aber diese, daß der . 
einzelne nur dank seiner Zugehörigkeit zur Kirche10 in Christus und im Heiligen 
Geiste ist, demgemäß auch in seinem Beten in einer seinsmäßigen Beziehung zur 
Kirche steht, gleichgültig, ob er das weiß. 

Zwar will Gott •in Geist und Wahrheit" angebetet werden (Jo 4,23) • und so 
bedarf er des Kultischen nicht im gleichen Sinne wie er der Liebe seines Kindes •be- 
darf •, das kann aber nicht heißen, eine rein innerliche Gottesverehrung könne 
genügen bei einem Geschöpf, das ein Sinnenwesen ist, seiner Sinne beständig be- 
darf und sich beständig im Körperlichen ausdrückt. Gott will eine Verehrung, in die 
auch der Leib einbezogen ist. Und da er der Herr von allem ist, will er auch die 
Einbeziehung der stofflichen Welt in das religiöse Tun. Aber einmal von diesem aus- 
drücklichen Willen Gottes abgesehen, abgesehen auch von den Gesetzen der Kirche: 
da der Mensch sich im Religiösen als ein Mensch, d. h. als Sinnenwesen und als Ge- 
meinschaftswesen verhalten muß, ist das Kultische ein selbstverständlich von den 
Uranfängen an vorhandener Ausdruck seiner Gottesbeziehung. Wie die Seele den 
Körper, so baut und erfüllt die Gottesfurcht und Gottesliebe den Kult. Der Fromme 
bedarf der Frömmigkeit des andern, und anderseits ist er dazu gedrängt, mit seinem 
Glauben andere zu erwecken und zu bestärken: das geschieht • wenn auch nicht aus- 
schließlich, aber ganz ursprünglich • auf dem Boden des Kultes. 

7 Vgl. G. Söhngen, Christi Gegenwart in uns durch den Glauben, in: Die Messe in der 
Glaubensverkündigung (Freiburg 1950), 26 ff. 

8 Das gilt vor allem für die Hochformen, läßt sich aber auch in den meisten außerlitur- 
gischen Übungen spüren. 

• Enzyklika Mystici Gorporis III (Herdersche Ausg. 91). 
10 Die Taufe als janua. 



188 Dr. Alfons Kirchgässner 

Hier berühren wir nun das zweite, beiden Gebetsarten gemeinsame Ziel: das 
Heil der Seele. In jedem Falle geht es um das Wachstum in der Gottesliebe, um 
die Befähigung zum Halten der Gebote, um die Vollkommenheit, um den Frieden, 
den die Welt nicht geben kann (vgl. Jo 14,27). Jedes Gebet erhebt die Seele, formt 
sie, führt zur Christusgemeinschaft und Christusnachfolge. Diese Zielrichtung der 
Liturgie scheint manchmal gegenüber ihrer •Theozentrik" zu wenig betont worden 
zu sein. Das Axiom •Sacramenta propter homines" deutet schon darauf hin, wie 
sehr es beim Kult • und das gilt vor allem von seinem Herzstück, der Eucharistie • 
um den Menschen geht. Die Sakramente sind Akte des göttlichen Erlöserwirkens. 
Christus hat die Eucharistie gestiftet, wohl zu seinem •Gedächtnis", aber nicht zu- 
nächst, um inmitten der Gemeinde zu thronen, sondern um ihre Speise zu sein11. Es 
wäre ein arges Mißverständnis, die Richtung der Liturgie auf Gott derart zu be- 
tonen, daß der Mensch nur noch Träger einer vorgeschriebenen Funktion würde. 
Das Bild vom •heiligen Spiel" der Liturgie hat seine Berechtigung, jedoch wollte 
es nie so verstanden werden, als sollte der Mensch nur auf eine geistliche Bühne 
treten, um dann wieder als der alte ins tätige Leben zurückzukehren. Die Liturgie 
ist mehr als eine kostbare Gabe, die der Mensch Gott präsentiert: er muß in ihr 
sich selber hinhalten und verwandelt werden. 

II. 

So haben wir schon mehrmals die Frage der Zuordnung von liturgischer und 
privater Frömmigkeit gestreift, nämlich wie sie beide gerade in ihrer Unterschieden- 

" heit aufeinander angewiesen sind. 
Fragen wir zuerst, welche Voraussetzungen das private Gebet für die Liturgie 

bietet. Es sei zunächst wieder •Mediator Dei" zitiert: •Vom wahren Begriff und Sinn 
der heiligen Liturgie irren jene entschieden ab, die unter ihr nur den äußeren und 
sinnfälligen Teil des Gottesdienstes oder etwa eine würdige Aufmachung von Zere- 
monien sehen ... Es muß allen eine Selbstverständlichkeit sein, daß Gott nicht 
würdig verehrt werden kann, wenn nicht Geist und Sinn zur Vollkommenheit an- 
geeifert werden" (Nr. 25 f.). Jeglicher Kult hat eine ihm eigentümliche Gefahr, 
nämlich zu einem blutleeren Kunstgebilde, zu einer starren Apparatur zu werden und 
damit die wahre Religion zu ertöten12. Allein die Innerlichkeit kann der Gefahr 
wirksam begegnen, daß die Liturgie •zu nichtssagenden Formeln abgleitet" (Nr. 173). 

Auch in der Liturgie kann und darf ich mich nicht •objektiv" Gott gegenüber ver- 
halten • so wie ich mich als Berichterstatter oder als Zeuge gegenüber Streitenden 
objektiv verhalten kann und muß •, sondern auch hier und gerade hier bin ich in 
meinem innersten Selbst angesprochen und gefordert. 

Es gibt einige ausdrückliche Hinweise in der Liturgie selbst: das •Sursum corda", 
die Aufforderung •Oremus" und die Pause beim •Flectamus genua!", die Pro- 
stratio am Karfreitag und das ihr entsprechende Staffelgebet an den andern Tagen, 
die Kanonstille. Jedoch kann sich die Betätigung des innerlichen Gebets nicht inner- 
halb der Kulthandlungen erschöpfen. Abgesehen davon, daß gerade dem heuti- 
gen Menschen große Schwierigkeiten beim Erfassen der Liturgie entgegenstehen, 

11 Von hier fällt einiges Licht auf die Frage der Einordnung des eucharistischen An- 
betungskultes 

12 Vgl. meinen Aufsatz, Kult und Gebet, in: Lit. Jakob. II, Münster 1952. 



Liturgische und private Frömmigkeit 189 

so daß er sehr oft nicht imstande ist, die in ihr vorgesehenen •schöpferischen Pausen" 
zu nutzen, die ihn in sein Innerseelisches gleichsam entlassen, so scheint es unvor- 
stellbar, daß die Bereitung der Seele außerhalb des kultischen Bezirks unterbleibt. 
Wer den Kult mitvollziehen und sich wirklich aneignen will, bedarf der Einübung 
durch das persönliche Gebet, insbesondere die Meditation (zu der wir hier das sog. 
Gebet der Einfachheit und der Stille rechnen). Die Kirche hat dies für die eigent- 
lichen Liturgen, die Priester und Ordensleute sogar zur gesetzlichen Forderung er- 
hoben13, und daran erinnert die Enzyklika: •Aus schwerwiegendem Grund besteht 
die Kirche darauf, daß die amtlichen Diener des Altares und Ordensleute zur fest- 
gesetzten Zeit frommer Betrachtung und eifriger Gewissenserforschung und Ge- 
wissensreinigung sowie den übrigen geistlichen Übungen obliegen, gerade weil sie 
in besonderer Weise zur Vornahme der liturgischen Handlung des heiligen Opfers 
und des Lobes Gottes bestimmt sind" (Nr. 37). 

Das Wir des Kultes kommt nur dann aus der Tiefe, wenn es aus der Tiefe des 
Ichs kommt. Das Gebet zum gemeinsamen Vater ist nur dann lebendig, wenn jeder 
einzelne gelernt hat, ihn als seinen eigenen Vater zu ehren und zu lieben. Man sagt 
mit Recht, daß eine Gemeinschaft Persönlichkeiten voraussetzt: die liturgische Ge- 
meinschaft setzt religiöse Persönlichkeiten voraus, d. h. einzelne, die tief mit Gott 
verbunden sind. Um dahin zu gelangen, ist Freiheit notwendig und Einsamkeit. 
Weil die Liturgie den Menschen fast ohne Unterbrechung beansprucht, kann sie 
allein es nicht leisten, daß er zur vollen Beterpersönlichkeit heranreift, kann sie nicht 
das Ganze unseres religiösen Lebens sein wollen. 

Indem wir an oben Gesagtes anknüpfen, wollen wir daran erinnern, daß auch 
der einsame Beter als Glied seiner Kirche betet und daß er, ob er es beabsichtigt 
oder nicht, •viel beiträgt zum Nutzen des ganzen Mystischen Leibes. Denn in ihm 
wird kein gutes Werk, kein Tugendakt von den einzelnen Giedern vollbracht, der 
nicht infolge der Gemeinschaft der Heiligen auch der Gesamtheit zugute käme"14. 
Der Strom des öffentlichen Gebetes der Kirche wird also auch gespeist vom Beten der 
vielen •Stillen im Lande". 

III. 

Was nun die Liturgie als Voraussetzung des persönlichen Gebetes angeht, so ist 
festzuhalten, daß es kein wirklich christliches Beten in völliger Unabhängigkeit von 
der Kirche, d. h. von Kult und Sakrament geben kann. Eine zur Unabhängigkeit 
tendierende Mystik wird notwendig häretisch. Durch die Verpflichtung zum jähr- 
lichen Sakramentenempfang und zur Teilnahme an der Sonntagsmesse hat die Kirche 
deutlich genug eine kultlose Innerlichkeit, eine sich selbst genügende Frömmigkeit 
verworfen. •Wenn die private und persönliche Frömmigkeit der einzelnen das 
heilige Meßopfer und die Sakramente vernachlässigt und sich der heilbringenden 
Kraft entzieht, die vom Haupte in die Glieder strömt, so wird sie zweifelsohne eine 
verwerfliche und fruchtlose Sache sein" (Nr. 32). Aber auch derjenige, der aus 
reinem Gehorsam die kirchlichen Vorschriften, die sich auf den Kult beziehen, er- 
füllen würde, ohne sich redlich um eine echte Anteilnahme zu mühen, bliebe auf 

13 Vgl. GIC can. 125 f, 595, 1867. 
14 Myst. Corp. III, 91. 



190 Dr. Alfons Kirchgässner 

falschem Weg, da er ja dem Sinn des kultischen Vollzugs nicht gerecht wird. Die 
Linien der persönlichen Frömmigkeit dürfen nicht an der Liturgie vorbeilaufen, 
sondern müssen in sie einmünden. So sagt das Rundschreiben zur Frage des Kri- 
teriums für den göttlichen Ursprung außerliturgischer Formen der Frömmigkeit, 
dieses sei •der wirksame Einfluß, mit dem diese Übungen dazu beitragen können, 
daß der göttliche Kult täglich mehr geschätzt und weiter entfaltet wird und daß die 
Gläubigen mit innigerem Verlangen zu entsprechender Teilnahme am Sakramenten- 
empfang und zu schuldig dienstbereiter und ehrfurchtsvoller Behandlung aller heili- 
gen Dinge sich gedrängt fühlen. Wenn sie jedoch den Grundsätzen und Vorschriften 
des göttlichen Kultes Hindernisse bereiten oder ihnen hemmend im Wege stehen, 
so ist ohne jeden Zweifel anzunehmen, daß sie nicht mit rechter Absicht und klugem 
Eifer angeordnet und durchgeführt werden" (Nr. 179). 

Auch müssen •Geist und Gesetz der heiligen Liturgie sie (sei. die private Fröm- 
migkeit) in gesunder Weise durchdringen, damit nichts ... der echten Frömmigkeit 
Widersprechendes aufkommt" (Nr. 182). 

Die Liturgie als gelebtes Dogma, gespeist aus der Fülle der Schrift und der 
Überlieferung, bietet nicht allein der frommen Betrachtung alle Gegenstände dar, 
deren sie bedarf, um in die göttliche Wahrheit einzudringen, sie gibt auch das rechte 
Maß, das vor den Ausschreitungen der Phantasie und dem Überschwang des Ge- 
fühls bewahrt. Die Geschichte der Mystik ist, sofern sie sich abseits vom Kult ent- 
wickelt hat, voller Bizarrerien. Das Gebet des einzelnen ist immer in der großen 
Gefahr, die Theozentrik zu verlieren und zur Projektion eigener Vorstellungen und 
Wünsche zu werden. Dem wirkt die strenge Zucht der Form und des Gedankens in 
der Liturgie als treffliches Heilmittel entgegen. 

Geistliche Genußsucht, jene gefährliche Spielart des Egoismus, meldet sich 
sowohl in der liturgischen wie in der privaten Frömmigkeit. Jedoch scheint die 
Gefahr bei letzterer weit größer. Denn der liturgisch Mittätige • das genießerische 
Zuschauen und Zuhören bei einem besonders •kultivierten" Gottesdienst darf nicht 
Frömmigkeit genannt werden! • ist so sehr beansprucht und wird für gewöhnlich 
durch das Unzulängliche des Vollzugs so gepeinigt, daß es verhältnismäßig selten 
zu einem rein ästhetischen oder quietistischen Verhalten kommt. Dagegen sucht der 
einzelne Beter zu leicht die Tröstung, die Gefühlserhebung, das •Gebet ohne Zer- 
streuung", anstatt sich bedingungslos in den göttlichen Willen zu ergeben. Darum 
unterläßt er auch so bald das Gebet, wenn es ihm schwer wird, wenn es ihm nichts 
•gibt"15. In der Liturgie lernt er immer wieder die Einordnung und Unterordnung, 
den Verzicht auf das Außergewöhnliche, die Nähe Gottes über seinem kleinen 
Horizont, die Wichtigkeit der gemeinsamen Anliegen von Kirche und Welt vor 
seinen persönlichen. Er lernt vor allem die Danksagung, den Lobpreis, und wird so 
davor bewahrt, Gott immer nur anzubetteln oder vor Gott zu klagen. Wenn er nur 
willig in die Schule der Liturgie geht, die ganze Völker, ja Jahrtausende erzogen 
hat, wird er vieles gewinnen für seine persönliche Frömmigkeit. 

Noch einer zweiten Gefahr wird durch die Liturgie begegnet, wenngleich sie 
selber von der gleichen Gefahr bedroht ist: daß nämlich die Frömmigkeit sich los- 
reiße vom tätigen Leben und zu einem selbstherrlichen Bezirk wird. Man hat oft auf 

15 Vgl. /. Chapman, Vom Gebet der Hingabe, 2. Bde. (Freiburg 1952). 



Zur religiösen Auswertung der Bibel 191 

diese Problematik hingewiesen mit den Schlagworten •Sonntagschristentum • All- 
tagschristentum". Die Erlösungswirklichkeit ist nicht beschränkt auf den Altarraum 
und nicht auf das Kämmerlein des Beters, sondern will das gesamte Leben ergreifen, 
sie will die Welt umformen. Darum betet die Liturgie im Namen der Gläubigen, •ut, 
qui paschalia festa peregimus, haec, te largiente, moribus et vita teneamus"16 oder 
•Quos tantis, Domine, largiris uti mysteriis: quaesumus, ut effectibus nos eorum 
veraciter aptare digneris"17. Sie drängt, entsprechend der Predigt ihres Meisters18, 
auf das Tun, auf die guten Werke. Der Opfergang insbesondere ist ein kraft- 
voller Hinweis auf die so notwendige Verbindung von Frömmigkeit und praktischem 
Leben, von Gottesliebe und Nächstenliebe. 

Was den Priester angeht, so kann er sich nach dem Dargelegten weder darauf 
beschränken, eine schöne Liturgie mit der Gemeinde zu feiern und sie im Verständ- 
nis und im Vollzug weiterzuführen, • er muß vielmehr viele einzelne auch in der 
Kunst des Herzensgebetes unterweisen, • noch kann er sich damit begnügen, diese 
und jene Andacht zu pflegen und einige Fromme auf ihrem Weg zu Gott weiter- 
zuleiten, • er muß darauf bedacht sein, das Leben der einzelnen und der Ge- 
meinde gipfeln zu lassen in einer würdigen und frommen Feier der heiligen Myste- 
rien. Er muß redlich bemüht bleiben um die harmonische Verbindung beider Welten, 
die ja doch nur die eine Welt kirchlicher Frömmigkeit sind. Voraussetzung aber wird 
sein, daß er selbst in beiden Welten zu Hause ist. 

Zur religiösen Auswertung der Bibel 
Von Richard Gutzwiller, Zürich. 

Zwischen der Theologie, wie sie zur Zeit an den meisten Hochschulen gelehrt wird, 
und der seelsorglichen Praxis bestehen weithin nur schwache und dürftige Beziehun- 
gen, bisweilen sogar Gegensätze, auch wenn man sich deren nicht bewußt ist. Das 
wirkt sich naturnotwendig auch in der Frömmigkeit aus. Sie speist sich vielfach nicht 
unmittelbar aus den Quellen des Wortes Gottes. Daran ist die biblische Verkün- 
digung schuld. Hinter ihr aber steht die Bibelauslegung der heutigen Exegese, die 
weithin dafür verantwortlich gemacht werden muß. Der zu große Unterschied zwi- 
schen wissenschaftlicher Erforschung und praktischer Auslegung der Bibel ist somit 
nur ein Ausschnitt des größeren Fragenkomplexes, also des zu großen Unterschiedes 
zwischen Theologie und Verkündigung. 

Zwei Arten der Bibelauslegung stehen sich immer noch fremd, vielfach feindlich 
gegenüber, die sogenannte wissenschaftliche und die sogenannte erbauliche Bibel- 
erklärung. 

Die wissenschaftliche Exegese macht der erbaulichen Auslegung den Vorwurf, 
sie stehe nicht auf sicherem Boden, interpretiere den heiligen Text willkürlich, oft 
sogar falsch. Sie gebrauche das Wort Gottes nur zur Ausschmückung und Schein- 
Unterbauung persönlicher, privater religiöser Meinungen.   Ja, sie mißbrauche oft 

14 Oration vom Weißen Sonntag. 
17 Postcommunio vom 3. Sonntag n. Epiphanie. 
18 Mt 7, 21; 12,50; 13,23u. ö. 




