184 Dr. Alfons Kirchgissner

So schliefit sich der Kreis. Am Anfang des Weges, auf den Ignatius die Seinen
ruft, scheint das ,Tun“ einen iibermichtigen Raum einzunehmen und damit den
Menschen iiber Gebithr in den Vordergrund des Vollkommenheitsstrebens zu
stellen. , Ubungen® aller Art kennzeichnen das geistliche Leben, die apostolische
Arbeit bestimmt den Rhythmus des Tages. Aber nicht um seines Eigenwertes willen
wird das menschliche Tun gesucht, als ware es in sich schon ein Weg zu Gott und als
stiinde es itber dem Gebet. Es dient nur dem Sendungsbefehl Christi und dem
Heilswillen des Vaters. Aufgabe der ,Ubung” ist es, von aller ungeordneten Eigen-
liebe, von allen unlauteren Motiven in der apostolischen Arbeit immer mehr frei zu
werden und aus der dufleren Vielfalt der sichtbaren Welt zu dem sich in ihr offen-
barenden Liebeswillen Gottes glaubend und betend durchzudringen. Am Ende sollte
darum das ,Gebet” stehen, so dafl jede menschliche Mithe und Anstrengung beten-
des und liebendes Tun wiirde: Lob und Anbetung des dreifaltigen Gottes in seinen
Werken. Der Hohepunkt der Geistlichen Ubungen: ,Ich betrachte, wie alle Giiter
und Gaben von oben herabsteigen ... gleichwie von der Sonne die Strahlen aus-
gehen und von der Quelle die Wasser®, sollte nicht nur Hohepunkt der Stunden
des Gebetes sein, sondern das ganze titige Leben bestimmen. In einem solchen Leben
wiirde es keinen bestimmten und vorgezeichneten Weg mehr geben, keine Methode
und keine Festlegung, sondern nurmehr ,Freibeit® im Hl. Geist und Fihrung
durch denselben. Darum das Schlufigebet, dem alle ignatianische Frommigkeit als
ihrem Ziele zustrebt: ,Nur Deine Liebe schenke mir mit Deiner Gnade, und ich bin
reich genug und suche nichts weiter.

Liturgische und private Frommigkeit
Von Dr. Alfons Kirchgéassner, Frankfurt/M.

Unter liturgischer Frommigkeit verstehen wir hier nicht nur die Gesamtheit der-
jenigen Akte der Gottesverehrung, die von der Leitung der Gesamtkirche geregelt
sind, sondern alle Akte gemeinsamer Gottesverehrung, sofern sie ,,von der kirchlichen
Autoritit geregelt und im Auftrag der Kirche von hierzu bestellten Personen ge-
leitet werden®!, ob sie im einzelnen Formen der offiziellen Liturgie der Gesamt-
kirche verwenden oder nicht2. Ja, wir mochten hier den Begriff Liturgie als ,Gottes-
dienst der Gemeinde“ noch weiter ausdehnen auf alle Formen gemeinsamer christ-
licher Gottesverehrung, so dafl auch z. B. das gemeinsame Rosenkranzgebet einer
Gruppe oder das Familiengebet darunter fallen. — Demnach ist hier unter
privater Frommigkeit verstanden die Gottesverehrung des einzelnen, und zwar so-
wohl diejenige, die zum Ordnungsgefiige der Liturgie gehort (z. B. der Akt der Reue
vor der Beichte, die Danksagung nach der heiligen Kommunion), als auch die in
volliger personlicher Freiheit vollzogene Frommigkeitsiibung3. — Wir wiirden dar-

1 L. Eisenhofer, Grundriff der Liturgik® (Freiburg 1950), 3

2ﬂVg1. J. A. Jungmann, Was ist Liturgie? in: Gewordene Liturgie (Innsbrudk 1941), bes.
14 i,

3 Vgl. das Wort vom ,Beten im Kammerlein® (Mt 6, 6), das antithetisch zum 6ffentlichen
Gottesdienst steht.



Liturgische und private Frommigkeit 185

um vielleicht besser unterscheiden zwischen gemeinsamer und privater Ubung der
Frommigkeit, jedoch scheint die hier vorliegende Problematik schirfer herauszukom-
men mit dem schon zum Schlagwort gewordenen Begriff der liturgischen Frémmig-
keit.

Die Enzyklika ,Mediator Dei* legt im allgemeinen den strengen Begriff der Liturgie
als des offiziellen Gottesdienstes der Kirche zugrunde, wie er in bezug auf Text und
Ausfihrung (Rubriken) in Missale, Brevier, Pontificale und Rituale festgelegt ist. Je-
doch erlaubt die Definition ,gesamter 6ffentlicher Kult (integer publicus cultus) des
Mystischen Leibes Jesu Christi, nimlich seines Hauptes und seiner Glieder* (Nr. 20)4,
darunter auch andere gemeinsame Akte der Gliubigen zu fassen. Liturgie in diesem
Sinne schlieBt auch die Maiandachten, die Herz- Jesu-Andachten, Novenen, Triduen
und den Kreuzweg ein als Formen, ,die gewissermaflen als in die liturgische Ord-
nung einbezogen gelten® (Nr. 180).

Jene Kompromifllosigkeit, mit der manche ,alle auferliturgischen Frommigkeits-
formen dreist und unbesonnen indern und ausschlieflich auf die liturgischen For-
men zurickfihren® wollen, wird von Pius XII. verurteilt (Nr. 182). Es wird her-
vorgehoben, dafl ,,zwischen der heiligen Liturgie und den iibrigen Betitigungen der
Gottesverehrung — sofern sie sich innerhalb der gesetzten Ordnung halten und das
rechte Ziel verfolgen — in Wahrheit kein Gegensatz bestehen konne® (Nr. 171).

Mit dem hier eingeschobenen Bedingungssatz 1iflt der Papst erkennen, dafl er
zwar die allmihlich in der Kirche entstandenen und von ihr gebilligten Formen
auflerliturgischer Frommigkeit segnet, jedoch nicht einer ziigellosen Freiheit das
Wort reden will’Diese fithrt zu Willkir und Verwilderung, wenn die Gesetze des
Kultes, wie sie in der offiziellen Liturgie vollendet in Erscheinung treten?, nicht be-
achtet werden, und wenn nicht Inhalt und Zielrichtung der Kultakte an der offiziellen
Liturgie ihre Norm finden.

Zugleich mit dem Recht der Frommigkeit, auch auBerhalb des streng genormten
Raumes in Erscheinung zu treten, wird doch die hohere Wiirde der Liturgie (im
strengsten Wortsinn) klar hervorgehoben: ,Zweifellos hat das liturgische Gebet als
offentliches Gebet der erhabenen Braut Jesu Christi eine héhere Wirde als das
private“ (Nr. 37). Und da in diesem Abschnitt von inneren Akten, also von der
privaten Frommigkeit im engeren Sinn die Rede ist, darf dieser Satz auch so ver-
standen werden, daf er das gemeinsame Gebet eben als den Ausdruck der Ver-
bundenheit im Mystischen Leibe Christi im Rang hoher stellt als das Gebet des ein-
zelnen. ,Allein diese hohere Wiirde besagt keinen Zwiespalt oder Widerspruch
zwischen diesen beiden Gebetsarten. Da sie von einem und demselben Geiste be-
seelt sind, flieBen sie zu harmonischer Einheit zusammen . .. und streben demselben
Ziel zu* (Nr. 87).

Wir méchten nicht versdumen, an dieser Stelle die Frage zu beriihren, warum
schon seit Jahrhunderten der Schwerpunkt unserer Volksfrémmigkeit nicht mehr im
Raum der offiziellen Liturgie liegt. Die Beliebtheit der nicht-liturgischen Formen
ist sogar in mancher Hinsicht ein Hindernis auf dem Weg der Liturgischen FEr-

4 Zahlen und Zitierungen nach der Herderschen Ausgabe der Enzyklika.
% Dahin gehéren z. B.: Gesamtanfbau, Verteilung des Textes auf Vorbeter und Gemeinde,
die Unterscheidung von Kultlied und Andadhtslied, von Lehrwort und Gebetswort.



186 : Dr. Alfons Kirchgissner

neuerung, d. h. der Hinfiihrung der Gemeinde zu den Hochformens. Liegt dieser Tat-
bestand am Schwinden der Fahigkeit, das eigentlich Kultische aufzufassen und mit-
zuvollziehen und am Uberhandnehmen des Subjektivismus zumal in der Gefiihls-
region — oder liegt es an der Erstarrung unserer Liturgie in hieratischer Objek-
tivitdt? Oder stehen beide Ursachen von Anfang an in verborgener Wechselwirkung?

Sehen wir die sog. auflerliturgischen Formen an als Vorhofe und Anbauten am
Gebidude der eigentlichen Liturgie, so kommen wir in der Beantwortung einer
solchen Frage wahrscheinlich nicht weit. Naher liegt es, diese Formen als Ausdruck
der personlichen Frommigkeit anzusehen, die von Anfang an neben dem Kult be-
standen hat, nicht ohne auch von Anfang an dahin zu tendieren, dafl der einzelne
aus dem ,Kdmmerlein“ herausgeht, sich mit andern gleichsam in einem gréfieren
Kimmerlein zur Verehrung Gottes und zur Erbauung zu vereinen, ohne dafl
dabei ein kultisches Tun beabsichtigt wird, ja ohne dafl man sich bewuf}t ist, hierbei
aus dem Raum des Privaten in den der Offentlichkeit, in den des Kultischen iiber-
zutreten. Zum Kult gehort ja nicht notwendig der Altar — wenngleich das Opfer
die Gipfelung des Kultischen ist —, nicht der geweihte Kirchenraum, nicht einmal
Buch und Lied; auch ein gemeinsames Schweigen kann ein kultischer Akt sein.

Beschranken wir uns also auf eine Betrachtung der Fréommigkeit des einzelnen,
sofern sie einerseits abgegrenzt ist von gemeinsamer Frommigkeitsiibung, ander-
seits aber auch in diese hinitberwirkt (auferliturgische Formen) und von ihr beein-
fludt wird (insbesondere von der Liturgie im engen Sinn).

Die Terminologie ,objektive und subjektive Frommigkeit“ ist mifiverstindlich
und sollte im Sinne von Mediator Dei moglichst ganz vermieden werden. Begriffs-
notwendig ist Frommigkeit etwas vom Subjekt Ausgehendes, vom Subjekt Ge-
tragenes und Gestaltetes, gleichgiiltig, ob Ausdrucksformen oder Objekte vor-
gegeben sind. Anderseits gibt es, zum mindesten im kirchlichen Raum, keine objekt-
lose Frommigkeit: sie ist immer auf Gott, auf gottliche Wahrheiten gerichtet; selbst
den Akt der Gewissenserforschung, wenngleich er sich ausschlieflich reflexiv mit
dem Subjekt zu beschiftigen scheint, diirfen wir nicht subjektiv nennen, da er sich
ja vollzieht in einem echten Gegeniiber zum richtenden Gott und in dem Angenblick
aufhort, ein religioser Akt zu sein, wo er zur reinen Selbstbetrachtung, zum reinen
Selbstgefithl wird.

Gemeinsam ist beiden Arten der Frommigkeit das Doppelziel: die Verehrung
Gottes (latreutisches Ziel) und das zu gewinnende Heil (soterisches Ziel).

Die hohere Wiirde der Liturgie rithrt nicht etwa von der grofieren Anzahl der
Beteiligten, nicht von der aufgewandten Mithe oder Pracht, nicht von der grofleren
Schinheit oder Feierlichkeit her: dies alles ist noch kein Mehr an Gotteslob. Gott wird
da mehr gelobt, wo er mehr geliebt wird, — und dieses MaB der Liebe kann sehr
wohl in einem Einsiedler grofler sein als in einer kultischen Versammlung.

Und dodh gilt, dafl der Herr den zweien oder dreien, die sich in seinem Namen
(d. h. um den Glauben an ihn zu bekennen und ihn zu verehren) versammeln, in be-

8 Wir denken z. B. an das Verhiltnis von Andacht und Vesper, von Auferstehungsfeier
und Ostervigil.



Liturgische und private Frommigkeit 187

sonderer Weise nah zu sein versprach (Mt 18,20). Und vor allem gilt vom Sakrament,
insbesondere von der Eucharistie, daf der Priester hier ex opere operato, kraft eines
ausdricklichen Auftrags und einer ausdriicklichen Verheiflung wirkt. Im sakramen-
talen Vollzug wird das Erlosungswerk gegenwirtig, in der eudharistischen Feier
wird Christus zudem leibhaft gegenwirtig. Es ist dies eine neue, hohere Gegenwart
als im Glaubenden, Betenden, Liebenden’. Sie ist unabhingig vom Bemiihen und
der Wiirdigkeit des einzelnen, ja des Liturgen, wenngleich die rechte Disposition
erst die volle Wirksamkeit ermoglicht.

Dazu kommt, dafl die kultische Gemeinschaft eine Darstellung des Mystischen
Leibes ist, was vom einzelnen nicht gilt. In der Gemeinschaft wird deutlich, daf die
einzelnen ,Glieder” und als solche einem Haupte untergeordnet sind. Hier tritt die
Kirche konkret in Erscheinung, nicht etwa wegen der grofieren Zahl, sondern wegen
der organischen Gestalt, die hervortritts.

Allerdings darf dies nicht so verstanden werden, als gabc es innerhalb der Kirche
ein ,privates® Gebet im strengsten Sinn des Wortes, nidmlich als abseits und los-
gelost von der Gemeinschaft vollzogen. Auch der einzelne betet als Glied der Ge-
samtkirche und in der Kraft des Heiligen Geistes, der die Kirche erfiillt. Christus
»steht nicht nur in der engsten Lebensgemeinschaft mit seiner Kirche als der viel-
geliebten Braut, sondern in ihr ist er anch aufs innigste vereint mit der Seele eines
jeden einzelnen Gldubigen und sehnt sich danach ..., traute Zwiesprache mit ihr
zu fithren“?, Es gibt, auch im Gebet, keinen Privatweg za Gott, sondern nur den-
jenigen, der Christus heif$t (vgl. Joh. 14,6). Die Seinsordnung ist aber diese, daf der .
einzelne nur dank seiner Zugehérigkeit zur Kirche!® in Christus und im Heiligen
Geiste ist, demgema auch in seinem Beten in einer seinsmifligen Bczwhung zur
Kirche steht, gleichgiiltig, ob er das weifi.

Zwar will Gott ,in Geist und Wahrheit angebetet werden (Jo 4,28) — und so
bedarf er des Kultischen nicht im gleichen Sinne wie er der Liebe seines Kindes ,be-
darf® —, das kann aber nicht heiflen, eine rein innerliche Gottesverehrung kénne
geniigen bei einem Geschdpf, das ein Sinnenwesen ist, seiner Sinne bestindig be-
darf und sich bestindig im Kérperlichen ausdriickt. Gott will eine Verehrung, in die
auch der Leib einbezogen ist. Und da er der Herr von allem ist, will er auch die
Einbezichung der stofflichen Welt in das religiose Tun. Aber einmal von diesem aus-
driicklichen Willen Gottes abgesehen, abgesehen auch von den Gesetzen der Kirdhe:
da der Mensch sich im Religidsen als ein Mensdh, d. h. als Sinnenwesen und als Ge-
meinschaftswesen verhalten muf}, ist das Kultische ein selbstverstindlich von den
Uranfingen an vorhandener Ausdruck seiner Gottesbezichung. Wie die Seele den
Kérper, so baut und erfiillt die Gottesfurcht und Gottesliebe den Kult. Der Fromme
bedarf der Frommigkeit des andern, und anderseits ist er dazu gedringt, mit seinem
Glauben andere zu erwecken und zu bestirken: das geschieht — wenn auch nicht aus-
schlieBlich, aber ganz urspriinglich — auf dem Boden des Kultes.

7 Vgl. G. Sohngen, Christi Gegenwart in uns durch deu Glauben, in: Die Messe in der
Glaubensverkindigung (Freiburg 1950), 26 .

8 Das gilt vor allem fiir die Hochformen, 1488t sich aber auch in den meisten auferlitur-
gischen Ubungen spiiren.

* Enzyklika Mystici Corporis ITI (Herdersche Ausg. 91).

10 Die Taufe als janua.



188 Dr. Alfons Kirchgissner

Hier beriihren wir nun das zweite, beiden Gebetsarten gemeinsame Ziel: das
Heil der Seele. In jedem Falle geht es um das Wachstum in der Gottesliebe, um
die Befdhigung zum Halten der Gebote, um die Vollkommenbheit, um den Frieden,
den die Welt nicht geben kann (vgl. Jo 14,27). Jedes Gebet erhebt die Seele, formt
sie, fithrt zur Christusgemeinschaft und Christusnachfolge. Diese Zielrichtung der
Liturgie scheint manchmal gegeniiber ihrer , Theozentrik® zu wenig betont worden
zu sein. Das Axiom ,Sacramenta propter homines“ deutet schon darauf hin, wie
sehr es beim Kult — und das gilt vor allem von seinem Herzstiick, der Eucharistie —
um den Menschen geht. Die Sakramente sind Akte des gottlichen Erléserwirkens.
Christus hat die Eucharistie gestiftet, wohl zu seinem ,Gedichtnis“, aber nicht zu-
néchst, um inmitten der Gemeinde zu thronen, sondern um ihre Speise zu sein!t. Es
wire ein arges Mifiverstindnis, die Richtung der Liturgie auf Gott derart zu be-
tonen, dafl der Mensch nur noch Triger einer vorgeschriebenen Funktion wiirde.
Das Bild vom ,heiligen Spiel“ der Liturgie hat seine Berechtigung, jedoch wollte
es nie so verstanden werden, als sollte der Mensch nur auf eine geistliche Biihne
treten, um dann wieder als der alte ins titige Leben zuriickzukehren. Die Liturgie
ist mehr als eine kostbare Gabe, die der Mensch Gott prisentiert: er muf} in ihr
sich selber hinhalten und verwandelt werden.

II.

So haben wir schon mehrmals die Frage der Zuordnung von liturgischer und

privater Frommigkeit gestreift, namlich wie sie beide gerade in ihrer Unterschieden-
" heit aufeinander angewiesen sind.

Fragen wir zuerst, weldhe Uoraussetzungen das private Gebet fir die Liturgie
bietet. Es sei zunachst wieder ,Mediator Dei“ zitiert: ,Vom wahren Begriff und Sinn
der heiligen Liturgie irren jene entschieden ab, die unter ihr nur den dufleren und
sinnfalligen Teil des Gottesdienstes oder etwa eine wiirdige Aufmachung von Zere-
monien sehen ... Es muf} allen eine Selbstverstandlichkeit sein, dafl Gott nicht
wiirdig verehrt werden kann, wenn nicht Geist und Sinn zur Vollkommenheit an-
geeifert werden“ (Nr. 25f.). Jeglicher Kult hat eine ihm eigentimliche Gefahr,
namlich zu einem blutleeren Kunstgebilde, zu einer starren Apparatur zu werden und
damit die wahre Religion zu ertoten2. Allein die Innerlichkeit kann der Gefahr
wirksam begegnen, dafl die Liturgie ,zu nichtssagenden Formeln abgleitet* (Nr. 173).

Audh in der Liturgie kann und darf ich mich nicht ,objektiv® Gott gegeniiber ver-
halten — so wie ich mich als Berichterstatter oder als Zeuge gegeniber Streitenden
objektiv verhalten kann und mufl —, sondern auch hier und gerade hier bin ich in
meinem innersten Selbst angesprochen und gefordert.

Es gibt einige ausdritckliche Hinweise in der Liturgie selbst: das ,Sursum corda®,
die Aufforderung ,Oremus und die Pause beim ,Flectamus genua!“, die Pro-
stratio am Karfreitag und das ihr entsprechende Staffelgebet an den andern Tagen,
die Kanonstille. Jedoch kann sich die Betitigung des innerlichen Gebets nicht inner-
halb der Kulthandlungen erschopfen. Abgesehen davon, dafl gerade dem heuti-
gen Menschen grofie Schwierigkeiten beim Erfassen der Liturgie entgegenstehen,

U Von hier fillt einiges Licht auf die Frage der Einordnung des eucharistischen An-
betungskultes

12 Vgl. meinen Aufsatz, Kult und Gebet, in: Lit. Jakob. II, Miinster 1952,



Liturgische und private Frommigkeit 189

so daf} er sehr oft nicht imstande ist, die in ihr vorgesehenen ,schopferischen Pausen®
zu nutzen, die ihn in sein Innerseelisches gleichsam entlassen, so scheint es unvor-
stellbar, dafl die Bereitung der Seele auflerhalb des kultischen Bezirks unterbleibt.
Wer den Kult mitvollzichen und sich wirklich aneignen will, bedarf der Einiibung
durch das personliche Gebet, insbesondere die Meditation (zu der wir hier das sog.
Gebet der Einfachheit und der Stille rechnen). Die Kirche hat dies fiir die eigent-
lichen Liturgen, die Priester und Ordensleute sogar zur gesetzlichen Forderung er-
hoben!®, und daran erinnert die Enzyklika: ,Aus schwerwiegendem Grund besteht
die Kirche darauf, dafl die amtlichen Diener des Altares und Ordensleute zur fest-
gesetzten Zeit frommer Betrachtung und eifriger Gewissenserforschung und Ge-
wissensreinigung sowie den ibrigen geistlichen Ubungen oblicgen, gerade weil sie
in besonderer Weise zur Vornahme der liturgischen Handlung des heiligen Opfers
und des Lobes Gottes bestimmt sind“ (Nr. 37).

Das Wir des Kultes kommt nur dann aus der Tiefe, wenn es aus der Tiefe des
Ichs kommt. Das Gebet zum gemeinsamen Vater ist nur dann lebendig, wenn jeder
einzelne gelernt hat, ihn als seinen eigenen Vater zn ehren und zu lieben. Man sagt
mit Recht, daf eine Gemeinschaft Personlichkeiten voraussetzt: die liturgische Ge-
meinschaft setzt religiose Personlichkeiten voraus, d. h. einzelne, die tief mit Gott
verbunden sind. Um dahin zu gelangen, ist Freiheit notwendig und Einsamkeit.
Weil die Liturgie den Menschen fast ohne Unterbrechung beansprucht, kann sie
allein es nicht leisten, dafl er zur vollen Beterpersonlichkeit heranreift, kann sie nicht
das Ganze unseres religiosen Lebens sein wollen.

Indem wir an oben Gesagtes anknitpfen, wollen wir daran erinnern, dafi auch
der einsame Beter als Glied seiner Kirche betet und daf er, ob er es beabsichtigt
oder nicht, ,viel beitragt zum Nutzen des ganzen Mystischen Leibes. Denn in ithm
wird kein gutes Werk, kein Tugendakt von den einzelnen Giedern vollbracht, der
nicht infolge der Gemeinschaft der Heiligen auch der Gesamtheit zugute kdme®“14,
Der Strom des 6ffentlichen Gebetes der Kirche wird also auch gespeist vom Beten der
vielen ,,Stillen im Lande®.

III.

Was nun die Liturgie als Uoraussetzung des personlichen Gebetes angeht, so ist
festzuhalten, daf} es kein wirklich christliches Beten in vélliger Unabhingigkeit von
der Kirche, d. h. von Kult und Sakrament geben kann. Eine zur Unabhéngigkeit
tendierende Mystik wird notwendig haretisch. Durch die Verpflichtung zum jihr-
lichen Sakramentenempfang und zur Teilnahme an der Sonntagsmesse hat die Kirche
deutlich genug eine kultlose Innerlichkeit, eine sich selbst geniigende Frommigkeit
verworfen. ,Wenn die private und personliche Frommigkeit der einzelnen das
heilige Mefopfer und die Sakramente vernachlissigt und sich der heilbringenden
Kraft entzieht, die vom Haupte in die Glieder strémt, so wird sie zweifelsohne eine
verwerfliche und fruchtlose Sache sein“ (Nr. 32). Aber auch derjenige, der aus
reinem Gehorsam die kirchlichen Vorschriften, die sich auf den Kult bezichen, er-
fiilllen wiirde, ohne sich redlich um eine echte Anteilnahme zu mihen, bliebe auf

13 Ygl. CIC can. 125 £, 595, 1867.
14 Myst. Corp, III, 91.



190 Dr. Alfons Kirchgdssner

falschem Weg, da er ja dem Sinn des kultischen Vollzugs nicht gerecht wird. Die
Linien der persénlichen Frémmigkeit diirfen nicht an der Liturgie vorbeilaufen,
sondern miissen in sie einmiinden. So sagt das Rundschreiben zur Frage des Kri-
teriums firr den gottlichen Ursprung auflerliturgischer Formen der Frommigkeit,
dieses sei ,der wirksame Finfluff, mit dem diese Ubungen dazu beitragen kdnnen,
dafl der gottliche Kult tiglich mehr geschatzt und weiter entfaltet wird und daf} die
Gliubigen mit innigerem Verlangen zu entsprechender Teilnahme am Sakramenten-
empfang und zu schuldig dienstbereiter und ehrfurchtsvoller Behandlung aller heili-
gen Dinge sich gedrangt fithlen. Wenn sie jedoch den Grundsatzen und Vorschriften
des géttlichen Kultes Hindernisse bereiten oder jhnen hemmend im Wege stehen,
so ist ohne jeden Zweifel anzunehmen, dafl sie nicht mit rechter Absicht und klugem
Fifer angeordnet und durchgefihrt werden® (Nr. 179).

Auch miissen ,Geist und Gesetz der heiligen Liturgie sie (scl. die private From-
migkeit) in gesunder Weise durchdringen, damit nichts . .. der echten Frommigkeit
Widersprechendes aufkommt“ (Nr. 182). .

Die Liturgie als gelebtes Dogma, gespeist aus der Fille der Schrift und der
Uberlieferung, bietet nicht allein der frommen Betrachtung alle Gegenstinde dar,
deren sie bedarf, um in die géttliche Wahrheit einzudringen, sie gibt anch das rechte
MaR, das vor den Ausschreitungen der Phantasie und dem Uberschwang des Ge-
fithls bewahrt. Die Geschichte der Mystik ist, sofern sie sich abseits vom Kult ent-
wickelt hat, voller Bizarrerien. Das Gebet des einzelnen ist immer in der grofien
Gefahr, die Theozentrik zu verlieren und zur Projektion eigener Vorstellungen und
Wiinsche zu werden. Dem wirkt die strenge Zucht der Form und des Gedankens in
der Liturgie als treffliches Heilmittel entgegen.

Geistliche Genufisucht, jene gefihrliche Spielart des Egoismus, meldet sich
sowoh! in der liturgischen wie in der privaten Frommigkeit. Jedoch scheint die
Gefahr bei letzterer weit grofer. Denn der liturgisch Mittitige — das genieferische
Zuschauen und Zuhéren bei einem besonders ,kultivierten® Gottesdienst darf nicht
Frommigkeit genannt werden! — ist so sehr beansprucht und wird fiir gewShnlich
durch das Unzulingliche des Vollzugs so gepeinigt, dafl es verhaltnismaflig selten
zu einem rein asthetischen oder quietistischen Verhalten kommt. Dagegen sucht der
einzelne Beter zu leicht die Trostung, die Gefithlserhebung, das ,Gebet ohne Zer-
streuung“, anstatt sich bedingungslos in den gottlichen Willen zu ergeben. Darum
unterlifit er auch so bald das Gebet, wenn es ihm schwer wird, wenn es ihm nichts
,gibt“15, In der Liturgie lernt er immer wieder die Einordnung und Unterordnung,
den Verzicht auf das Auflergewdhnliche, die Nahe Gottes iiber seinem kleinen
Horizont, die Widhtigkeit der gemeinsamen Anliegen von Kirche und Welt vor
seinen personlichen. Er lernt vor allem die Danksagung, den Lobpreis, und wird so
davor bewahrt, Gott immer nur anzubetteln oder vor Gott zu klagen. Wenn er nur
willig in die Schule der Liturgie geht, die ganze Vilker, ja Jabrtausende erzogen
hat, wird er vieles gewinnen fiir seine personliche Frommigkeit.

Noch einer zweiten Gefahr wird durch die Liturgie begegnet, wenngleich sie
selber von der gleichen Gefahr bedroht ist: dafl namlich die Frommigkeit sich los-
reiffe vom titigen Leben und zu einem selbstherrlichen Bezirk wird. Man hat oft auf

15 Vgl. J. Chapman, Vom Gebet der Hingabe, 2. Bde. (Freiburg 1952).



Zur religiosen Auswertung der Bibel 191

diese Problematik hingewiesen mit den Schlagworten ,Sonntagschristentum — All-
tagschristentum®. Die Erlésungswirklichkeit ist nicht beschrankt auf den Altarraum
und nicht auf das Kidmmerlein des Beters, sondern will das gesamte Leben ergreifen,
sie will die Welt umformen. Darum betet die Liturgie im Namen der Glaubigen, ,ut,
qui paschalia festa peregimus, haec, te largiente, moribus et vita teneamus“1¢ oder
»Quos tantis, Domine, largiris uti mysteriis: quaesumus, ut effectibus nos eorum
veraciter aptare digneris“17. Sie dringt, entsprechend der Predigt ihres Meisterst8,
auf das Tun, auf die guten Werke. Der Opfergang insbesondere ist ein kraft-
voller Hinweis auf die so notwendige Verbindung von Frommigkeit und praktischem
Leben, von Gottesliebe und Nichstenliebe.

Was den Priester angeht, so kann er sich nach dem Dargelegten weder darauf
beschrianken, eine schéne Liturgie mit der Gemeinde zu feiern und sie im Verstand-
nis und im Vollzug weiterzufithren, — er mufl vielmehr viele einzelne auch in der
Kunst des Herzensgebetes unterweisen, — noch kann er sich damit begniigen, diese
und jene Andacht zu pflegen und einige Fromme auf ihrem Weg zu Gott weiter-
zulciten, — er mufl darauf bedacht sein, das Leben der einzelnen und der Ge-
meinde gipfeln zu lassen in einer wiirdigen und frommen Feier der heiligen Myste-
rien. Er muf redlich' bemiiht bleiben um die harmonische Verbindung beider Welten,
die ja doch nur die eine Welt kirchlicher Frommigkeit sind. Voraussetzung aber wird
sein, daf er selbst in beiden Welten zu Hause ist.

Zur religiosen Auswertung der Bibel
Von Richard Gutzwiller, Zirich.

Zwischen der Theologie, wie sie zur Zeit an den meisten Hochschulen gelehrt wird,
und der seelsorglichen Praxis bestehen weithin nur schwache und diirftige Beziehun-
gen, bisweilen sogar Gegensitze, auch wenn man sich deren nicht bewufit ist. Das
wirkt sich naturnotwendig auch in der Frommigkeit aus. Sie speist sich vielfach nicht
unmittelbar aus den Quellen des Wortes Gottes. Daran ist die biblische Verkiin-
digung schuld. Hinter ihr aber steht die Bibelauslegung der hentigen Exegese, die
weithin dafiir verantwortlich gemacht werden mufi. Der zu grofle Unterschied zwi-
schen wissenschaftlicher Erforschung und praktischer Auslegung der Bibel ist somit
nur ein Ausschnitt des grofleren Fragenkomplexes, also des zu groflen Unterschiedes
zwischen Theologie und Verkiindigung.

Zwei Arten der Bibelauslegung stehen sich immer noch fremd, vielfach feindlich
gegeniiber, die sogenannte wissenschaftliche und die sogenanute erbauliche Bibel-
erklarung.

Die wissenschaftliche Exegese macht der erbaulichen Auslegung den Vorwurf,
sie stehe nicht auf sicherem Boden, interpretiere den heiligen Text willkirlich, oft
sogar falsch. Sie gebrauche das Wort Gottes nur zur Ausschmiickung und Schein-
Unterbauung personlicher, privater religiéser Meinungen. Ja, sie mifibrauche oft

18 QOration vom Weiflen Sonntag.
!7 Postcommunio vom 8. Sonntag n. Epiphanie.
18 Mt 7, 21; 12, 50; 18, 23 u. 6.





