
Zur religiösen Auswertung der Bibel 191 

diese Problematik hingewiesen mit den Schlagworten •Sonntagschristentum • All- 
tagschristentum". Die Erlösungswirklichkeit ist nicht beschränkt auf den Altarraum 
und nicht auf das Kämmerlein des Beters, sondern will das gesamte Leben ergreifen, 
sie will die Welt umformen. Darum betet die Liturgie im Namen der Gläubigen, •ut, 
qui paschalia festa peregimus, haec, te largiente, moribus et vita teneamus"16 oder 
•Quos tantis, Domine, largiris uti mysteriis: quaesumus, ut effectibus nos eorum 
veraciter aptare digneris"17. Sie drängt, entsprechend der Predigt ihres Meisters18, 
auf das Tun, auf die guten Werke. Der Opfergang insbesondere ist ein kraft- 
voller Hinweis auf die so notwendige Verbindung von Frömmigkeit und praktischem 
Leben, von Gottesliebe und Nächstenliebe. 

Was den Priester angeht, so kann er sich nach dem Dargelegten weder darauf 
beschränken, eine schöne Liturgie mit der Gemeinde zu feiern und sie im Verständ- 
nis und im Vollzug weiterzuführen, • er muß vielmehr viele einzelne auch in der 
Kunst des Herzensgebetes unterweisen, • noch kann er sich damit begnügen, diese 
und jene Andacht zu pflegen und einige Fromme auf ihrem Weg zu Gott weiter- 
zuleiten, • er muß darauf bedacht sein, das Leben der einzelnen und der Ge- 
meinde gipfeln zu lassen in einer würdigen und frommen Feier der heiligen Myste- 
rien. Er muß redlich bemüht bleiben um die harmonische Verbindung beider Welten, 
die ja doch nur die eine Welt kirchlicher Frömmigkeit sind. Voraussetzung aber wird 
sein, daß er selbst in beiden Welten zu Hause ist. 

Zur religiösen Auswertung der Bibel 
Von Richard Gutzwiller, Zürich. 

Zwischen der Theologie, wie sie zur Zeit an den meisten Hochschulen gelehrt wird, 
und der seelsorglichen Praxis bestehen weithin nur schwache und dürftige Beziehun- 
gen, bisweilen sogar Gegensätze, auch wenn man sich deren nicht bewußt ist. Das 
wirkt sich naturnotwendig auch in der Frömmigkeit aus. Sie speist sich vielfach nicht 
unmittelbar aus den Quellen des Wortes Gottes. Daran ist die biblische Verkün- 
digung schuld. Hinter ihr aber steht die Bibelauslegung der heutigen Exegese, die 
weithin dafür verantwortlich gemacht werden muß. Der zu große Unterschied zwi- 
schen wissenschaftlicher Erforschung und praktischer Auslegung der Bibel ist somit 
nur ein Ausschnitt des größeren Fragenkomplexes, also des zu großen Unterschiedes 
zwischen Theologie und Verkündigung. 

Zwei Arten der Bibelauslegung stehen sich immer noch fremd, vielfach feindlich 
gegenüber, die sogenannte wissenschaftliche und die sogenannte erbauliche Bibel- 
erklärung. 

Die wissenschaftliche Exegese macht der erbaulichen Auslegung den Vorwurf, 
sie stehe nicht auf sicherem Boden, interpretiere den heiligen Text willkürlich, oft 
sogar falsch. Sie gebrauche das Wort Gottes nur zur Ausschmückung und Schein- 
Unterbauung persönlicher, privater religiöser Meinungen.   Ja, sie mißbrauche oft 

14 Oration vom Weißen Sonntag. 
17 Postcommunio vom 3. Sonntag n. Epiphanie. 
18 Mt 7, 21; 12,50; 13,23u. ö. 



192 Ricliard Gutzwiller 

genug den biblischen Text zu scheinbarer Rechtfertigung religiöser Einseitigkeit in 
der Empfehlung irgendeiner Andacht oder religiösen Übung, die im Grunde ge- 
nommen mit der Bibel nichts zu tun habe. Im günstigsten Fall verkünde diese erwei- 
terte Exegese zwar religiöse Wahrheiten, aber Wahrheiten, die nicht aus der Schrift 
stammten, sondern anderswoher gewonnen seien, und dann nur mit Hilfe von Real- 
oder Verbal-Konkordanzen nachträglich auf die Bibel bezogen würden. 

An diesen Vorwürfen ist vieles berechtigt. Wenn man Betrachtungsbücher, Er- 
bauungsschriften, religiöse Instruktionen auf die Zuverlässigkeit der zitierten Bibel- 
texte untersucht, ergibt sich ein höchst unerfreuliches Bild. Man denke etwa an die 
Empfehlung des betrachtenden Gebetes durch den Psalmtext: •In meditatione mea 
exardescit ignis". In Wirklichkeit besagt dieser Vers des 38. (39.) Psalmes etwas 
völlig anderes, nämlich, daß dem Menschen, wenn er dem Gottlosen gegenüber zu 
schweigen versucht, im Inneren ein Feuer der Entrüstung entbrennt, so daß er nicht 
mehr schweigen kann. Der Gedanke, ein heiliges Feuer durch die Betrachtung zu 
entzünden, ist gewiß sehr gut, aber mit dem Psalmvers hat er nichts zu tun. Oder 
wenn aus dem Gleichnis vom reichen Prasser und armen Lazarus die Einzelheiten 
der Höllenqualen geschildert werden, so wird dabei ein Grundsatz der Parabelaus- 
legung völlig mißachtet, daß nämlich das tertium comparationis das Entscheidende 
ist, daß dagegen Einzelheiten des Bildes nicht ohne weiteres auf die im Bilde ent- 
haltene geistige Wirklichkeit übertragen werden dürfen. Das Bibelwort •Viele sind 
berufen, wenige auserwählt" wird oft ohne Rücksicht auf den Zusammenhang und 
ohne sorgfältige Exegese einfach gebraucht oder mißbraucht, um die kleine Zahl 
der Erwählten zu •beweisen". Das Christuswort: •Stecke deinSchwert in dieScheide!", 
wird zur Verteidigung eines allgemeinen Pazifismus benützt, während es doch 
in Wirklichkeit nur in einer konkreten Situation und für diese ausgesprochen wird, 
nämlich für die Bereitschaft Jesu, dem Willen seines Vaters entsprechend, ohne 
Widerstand in die Passion zu schreiten. Das Bibelwort, daß die Nachkommenschaft 
des Weibes der Schlange den Kopf zertreten werde, wird immer noch in falscher 
Übersetzung auf das Weib selbst angewandt. Maria Magdalena wird immer noch 
mit der salbenden Sünderin verwechselt, usw. Selbst in der Liturgie finden sich 
Anwendungen von Bibeltexten, die ihre gedankliche Größe und sprachliche Schön- 
heit haben, die auch als liturgisches Wort Geltung besitzen, die man aber weder in 
Predigten, noch in Betrachtungen als Bibelworte hinstellen darf. Man denke etwa 
an den Introitus der Ostermesse: •Resurrexi et adhuc tecum sum, Auferstanden 
bin ich und bin nun immer bei dir". In Wirklichkeit besagt der 18. Vers des Psalmes 
138 (139): •Wie groß, o Gott, sind deine Gedanken, wie gewaltig ist ihre Menge. 
Wollte ich sie zählen, sie wären mehr als der Sand. Und wenn ich aufwache, bin ich 
damit noch an kein Ende gekommen". Solche Beispiele lassen sich reihenweise an- 
führen. Man begreift den Unmut der Exegeten, deren Aufgabe es ist, das Wort 
der Hl. Schrift richtig zu verstehen und zu erklären. Sie wehren sich mit Recht da- 
gegen, daß man irgend welche Gedanken in die Schrift hineinlegt, anstatt die 
Schrift auszulegen. 

Auf der andern Seite erhebt die sogenannte erbauliche Schriftauslegung gegen 
die wissenschaftliche Exegese den Vorwurf, daß sie zwar philologisch den Text 
klarstelle und seinen Inhalt durch historische Forschung aufhelle, daß sie aber dort 
stehenbleibe, wo doch die eigentliche Aufgabe erst beginne. Diese Aufgabe sei die 



Zur religiösen Auswertung der Bibel 19$ 

denkerische Verarbeitung dieses Inhaltes, also eine Bibeltheologie, in welcher nicht 
einfach das Schema der Dogmatik und eines bestimmten Systems mit den Schrift- 
texten verglichen werde, um die Übereinstimmung beider darzutun, sondern in 
welcher aus dem Bibeltext und dem Gedankengang des betr. biblischen Abschnittes 
und biblischen Buches die theologische Wahrheit ermittelt werde, wobei doch un- 
leugbar nicht Gegensätze, aber Verschiedenheiten zwischen alttestamentlicher und 
neutestamentlicher Auffassung, zwischen johanneischer und paulinischer Sicht der 
Dinge festgestellt werden können. Und wenn diese theologische Arbeit geleistet sei, 
beginne die weitere Aufgabe der Exegese, nämlich die Heilsbedeutung dieser Wahr- 
heit aufzuzeigen. Die Bibel vermittelt ja nicht irgendwelche theoretischen Wahr- 
heiten, sondern Heilswahrheiten. Der Inhalt der Hl. Schrift ist nicht eine Summe 
theoretischer Erkenntnisse, sondern ist Selbstmitteilung des persönlichen Gottes 
an den persönlichen Menschen, ist Anruf Gottes an den Menschen, ist Wort, das 
Antwort fordert. Dieser Heils- und Heiligungswert und dieser persönliche Charakter 
des Gotteswortes sei in der Exegese zu wenig berücksichtigt. 

Auch dieser Vorwurf entbehrt nicht einer gewissen Berechtigung. Die Exegese ist 
vielfach im Negativen der Abwehr steckengeblieben. Sie hat die Unhaltbarkeit 
liberaler, rationalistischer, konsequent eschatologischer und entmythologisierender 
Bibelkritik aufgezeigt, ist aber vielfach zu wenig darüber hinaus vorgestoßen zur 
Aufhellung der eigentlichen Größe der Heilswahrheiten. Viele Kommentare be- 
gnügen sich mit philologischer und historischer Arbeit und betrachten die Bibel- 
theologie als Aufgabe des Dogmatikers, während dieser seinerseits die gleiche Auf- 
gabe dem Exegeten überläßt, so daß dann womöglich keiner von beiden die Auf- 
gabe löst. Und erst recht wird in Kommentaren und Vorlesungen die Heils- und 
Heiligungsbedeutung der biblischen Worte als Aufgabe des Priesters oder des 
Spirituals betrachtet und darum höchstens mit einigen wenigen dürftigen Hin- 
weisen abgetan. Dazu kommt, nicht ganz zu Unrecht, der weitere Vorwurf, daß die 
Exegese da und dort den Bibeltext genau so behandele wir irgendeinen profanen 
Text und vergesse, daß ein inspiriertes Wort eine ganz andere Ehrfurcht vom 
Interpreten fordert und letztlich nur vom betenden Menschen richtig aufgenommen 
werden könne. Damit will man keineswegs eine saubere gedankliche Arbeit und 
wissenschaftliche Methode ablehnen, aber man will betonen, daß diese nur einen 
Teil der Aufgabe löse, daß sie wertvoll sei und notwendig, daß sie aber nicht 
genüge. 

Ein nicht unbedeutender Vorwurf geht dahin, daß zwar der Literalsinn das Erste 
und Wichtigste sei, daß die Exegese aber auch den Blick für Symbolik und für den 
geistlichen Sinn des Textes haben müsse, und zwar den geistlichen Sinn, der keines- 
wegs willkürlich in den Text hineingetragen werde, sondern nach Gottes Willen 
im Text selber enthalten sei. Wie ganz anders haben die Kirchenväter die Schrift 
gelesen! Und endlich läßt sich auch der Vorwurf nicht ganz entkräften, daß die 
Exegese mancher Kommentare zu sehr an Einzeltexten haften bleibe und darum zu 
wenig die durchgehenden Linien eines biblischen Buches und noch weniger die 
großen Zusammenhänge der ganzen Bibel Alten und Neuen Testamentes vor 
Augen habe. 

So liefert die Exegese dem Verkünder und dem religiösen Betrachter keinen 



194 Richard Gutzwiller 

genügenden Unterbau. Kein Wunder, daß Verkündigung und Betrachtung dann 
nicht genügend auf eben dieser Grundlage aufbauen. 

Dieses Auseinander ist sehr bedauerlich. Aber mit gegenseitigen Vorwürfen oder 
gegenseitiger Verächtlichmachung ist der Sache nicht gedient. Es ist wichtig, daß die 
religiöse Auswertung der Bibel wirklich Auswertung der Bibel sei, und daß um- 
gekehrt die Auslegung der Bibel wirklich religiösen Charakter habe. Es ist somit 
notwendig, diese beiden Lager zusammenzubringen und eine wirklich religiöse 
Auslegung des wirklichen Bibelwortes und der biblischen Bücher, ja der Gesamt- 
bibel zu erstreben. 

Natürlich können nicht alle alles machen. Das Arbeitsgebiet ist für den einzelnen 
zu groß. Die Fähigkeiten und Anlagen sind auch verschieden. Eine Arbeitsteilung 
ist somit berechtigt, ja unerläßlich. Aber es dürfen nicht Gegensätze werden, son- 
dern Funktionen im gleichen Ganzen. 

Die wissenschaftliche Exegese leistet die textkritische Arbeit, stellt durch Philo- 
logie, Orientalistik, Geschichte usw. den Literalsinn fest, verarbeitet die so ge- 
wonnene Erkenntnis bibeltheologisch. Darüber hinaus sucht sie aber auch den 
geistlichen Sinn der Schrift zu erkennen und aufzuhellen. •Wie der Exeget den 
Literalsinn der Worte, den der heilige Schriftsteller beabsichtigte und ausdrückte, 
auffinden und erklären muß, so auch den geistlichen, sofern nur genügend fest- 
steht, daß Gott diesen Sinn wirklich gewollt hat.. . Diesen geistlichen Sinn, den 
Gott gewollt und angeordnet hat, sollen die katholischen Exegeten mit der Sorg- 
falt aufhellen und darlegen, die die Würde des Wortes Gottes fordert" (Div. Affl. 
Spir.). Die Heilsbedeutung der biblischen Worte und Berichte muß vor allem betont 
und die Einheit der verschiedenen biblischen Bücher und Worte in dem einen 
Christus muß schärfer herausgearbeitet werden. 

Die Verkündigung der Bibel muß ihrerseites auf dem zuverlässigen Fundament 
einer soliden Exegese stehen. •Die Priester, denen die Sorge für das ewige Heil 
der Gläubigen übertragen ist, mögen zunächst selbst die heiligen Bücher in sorg- 
fältigem Studium durchforschen und sie sich durch Gebet und Betrachtung zu eigen 
machen" (Div. Affl. Spir.). Biblische Verkündigung durch Prediger, Religionslehrer, 
Spirituäle ist nur dann richtig, wenn sie auf ernstem Studium, auf Verarbeitung 
zuverlässiger Kommentare beruht. Dann aber muß der Verkündiger, im Unterschied 
zum Exegeten, das biblische Wort •übersetzen", d. h., er muß den ewig gültigen, 
überzeitlichen, religiösen Wert aus den zeitgebundenen Formulierungen der Ereig- 
nisse herausschälen und seine Bedeutung für die jetzige Zeit und die jetzigen Fragen 
aufzeigen. Diese Übertragungsarbeit setzt Kenntnis der Bibel einerseits und Ver- 
ständnis für den heutigen Menschen und seine Situation anderseits voraus und 
erfordert außerdem Zuverlässigkeit des Urteils, Ehrfurcht vor der Hl. Schrift und 
Liebe zum Menschen, dem di£ Verkündigung gebracht wird. Man darf diese Über- 
tragungsarbeit nicht leicht nehmen. Aber sie lohnt sich. Denn erst dann ist es wirk- 
liche Verkündigung des Wortes für den jetzigen Menschen. Pseudomoderne 
Künsteleien, Effekthascherei einer konstruierten Aktualität ist das Gegenteil dessen, 
was die Bibelverkündigung für die Gegenwart fordert. 

Nur wenn die wissenschaftliche Exegese sich bewußt bleibt, daß sie nicht irgend- 
ein Wissensobjekt bearbeitet, sondern die Heilsbotschaft Gottes, und nur wenn der 
Verkündiger sich bewußt ist, daß er nicht irgend etwas verkündet, sondern die zum 



Zur religiösen Auswertung der Bibel 195 

großen Teil in der Bibel niedergelegte Botschaft des Heils, haben beide Vertreter 
der Bibelarbeit den gemeinsamen Boden des verbum Dei scriptum und das gemein- 
same Ziel, nämlich das Heil der Welt. Auf diesem gemeinsamen Boden mit diesem 
gemeinsamen Ziel ist bei ehrlicher Arbeitsteilung eine Arbeitsgemeinschaft fruchtbar. 

Ein paar Hinweise sollen andeuten, wie diese religiöse Auswertung näher ge- 
meint ist. 

In der Auslegung des Schöpfungsberichtes der Genesis ist das Wichtigste nicht 
die Auseinandersetzung mit andern Kosmogonien. Auch nicht die Diskussion mit 
der Naturwissenschaft, so interessant und wertvoll sie im einzelnen sein mag. 
Sondern das Wichtigste ist der religiöse Wert, d. h. die Erkenntnis und Lehre der 
absoluten Transzendenz Gottes und der restlosen Geschöpflichkeit der Welt. Die 
Welt kann also nicht vergöttert werden in irgendeiner Form eines Pantheismus 
und Immanentismus. Sie kann aber auch nicht verachtet werden als etwas Schlech- 
tes, Gottfeindliches oder Gottfernes. Sondern sie ist Werk eines unendlichen Geistes 
und einer ewigen Liebe. Der Mensch in dieser Schöpfung wird in der Genesis 
•Imago Dei" genannt. Darin liegt seine Größe und Würde, das Hinausweisen über 
sich selbst, seine völlige Abhängigkeit vom Urbild und seine Vollendung in immer 
vollkommenerer Abbildlichkeit. Er steht zwischen Gott und der vernunftlosen 
Schöpfung, mit dem Auftrag, durch seine Arbeit als homo faber eben dieses 
Schöpfungswerk Gottes weiter auszubauen. Berufsethos, Wert der Wissenschaft, 
der Technik, der Kunst, der Kultur, der Wirtschaft, der Politik ist darin enthalten. 
Zugleich ist aber aus dem Kolosserbrief ersichtlich, daß nur Christus vollkommene 
Imago Dei ist, daß also der Menschensohn die Vollendung des Menschen ist, und 
daß er als Mittler die eigentliche Mitte bildet, so daß wahrer Humanismus und 
richtige Weltgestaltung nur in Christus richtig und ganz durchgeführt werden kön- 
nen. Im Schöpfungsbericht vom Menschen ist weiterhin Wesentliches gesagt über 
das Verhältnis Mann-Frau, daß nämlich gerade in der Ehe ein besonderer Abbild- 
lichkeits-Charakter Gottes liegt. Auch hier wird vom Neuen Testament her, vor 
allem durch die Worte des Epheser-Briefes, dieser Imago-Charakter der Ehe erst 
zu voller Deutlichkeit, denn das Verhältnis Mann-Frau ist das Abbild des Verhält- 
nisses zwischen Jahwe und Israel, zwischen Christus und der Kirche, bis die Voll- 
endung erfolgt in der Hochzeit des Lammes bei der Wiederkunft des Herrn. 

Im Bericht über den Sündenfall ist es wichtig, die Wesensbeziehung zwischen 
moralischem und physischem Übel zu erkennen, Werden, Wesen und Wirkung der 
Sünde herauszuschälen, und vor allem auch die schwierige, aber notwendige Über- 
setzung aus der Bildersprache in die Begriffssprache vorzunehmen. Schlange, Baum, 
Frucht, Garten, das Wandeln Gottes in der Abendkühle, usw. muß in der Tief- 
sinnigkeit des Bildhaften erkannt, aber dann auch vom Bildhaften losgelöst werden. 

Das Buch Exodus zeigt die magnalia Dei in Bund, Gesetz und Kult. Der Bund 
ist Primat der Gnade. Nicht zufällig wird der hoffnungslose Zustand der in Ägypten 
versklavten und durch das pharaonische Gesetz dem Tod geweihten Minderheit 
gezeichnet. Denn gerade sie wird durch Gottes Gnade zum auserwählten Volk. Das 
Werkzeug, das diese Erwählung vermittelt, Moses, wird durch Gottes Gnade vor 
dem Tod gerettet, durch Gottes Führung geschult und vorbereitet, erhält aber die 
Sendung zu einer Zeit und an einem Ort, wo das am wenigsten zu erwarten war. 
Gott, der auch auf krummen Linien gerade schreibt, macht auch untaugliche Werk- 



196 Richard Gutzwiller 

zeuge tauglich. Der brennende Dornbusch ist das Symbol Israels und des Moses 
selbst. Denn Dorngestrüpp ist nur zu etwas nütz, wenn das heilige Feuer Gottes 
es zum Lodern bringt, so daß es brennt ohne zu verbrennen. Das Gesetz ist nicht 
ein zweiseitiger Vertrag, durch den ein Rechtsanspruch entsteht, sondern es ist For- 
mulierung des Heilswillens Gottes und es ist Gnade des Mitarbeiten- und Mit- 
wirken-Dürfens. Der Kult Israels weist in die Zukunft. Denn erst wenn das wahre 
Oster- und Opferlamm geschlachtet wird, wird das Blut des erstgeborenen Sohnes 
Gottes vor dem Würgengel schützen und die Menschen zu Söhnen Gottes machen. 
Kultus und Ethos widersprechen sich nicht, sondern bedingen sich gegenseitig. 

In den Schriften der Propheten sind neben den zeitbedingten, volkserzieherischen 
Worten vor allem die überzeitlichen, großen Mahnungen zu erkennen und auf- 
zuzeigen. Alles gipfelt immer wieder im Blick auf die kommende messianische Zeit. 
Gerade bei den Propheten wird die Einheit des Alten und Neuen Testaments in 
besonderer Weise sichtbar. Im Buch Job wirkt manches auf abendländische Ohren 
seltsam breit und bisweilen verworren. Aber die Grundfrage des Buches •Gibt es 
einen gerechten Menschen?", vertieft zur noch ernsteren Frage •Gibt es einen ge- 
rechten Gott?", ist eine überzeitliche, immer wieder drängende Menschheitsfrage. 

Wieviele Reichtümer enthält vor allem das Johannes-Evangelium, wenn man, 
der Eigenart johanneischer Darstellung entsprechend, immer durch das Sichtbare 
hindurchblickt und hindurchstößt zum Unsichtbaren, also durch die sarx zum logos, 
durch das Äußere zum Innern, durch das Menschliche zum Göttlichen. Hochzeit von 
Kana besagt wirkliche Hochzeit mit wirklichem Wasser, das in wirklichen Wein 
verwandelt wird. Aber nicht zufällig sind es die ersten Jünger, mit denen Christus 
zu dieser Hochzeit geht und in der gerade durch dieses Wunder und bei dieser 
Gelegenheit sich seine Herrlichkeit zeigt. Er ist der sponsus, der gekommen ist, in 
eben dieser Kirche die sponsa zu wählen und durch seine Gotteskraft menschliche 
Wässrigkeit in den duftenden süßen Wein des Göttlichen zu verwandeln. Wenn er 
wiederkommt in der Parusie, wird die Hochzeitsfeier vollendet. Das Gespräch mit 
der Samariterin am Jakobsbrunnen spricht von wirklichem Wasser und körper- 
lichem Durst, stößt aber dann im Wort des Herrn in ganz andere Tiefen und 
Höhen vor und redet von den Wassern des Geistes und vom Durst des Herzens. 
Das Gespräch mit Nikodemus zeigt, wie verkehrt es ist, beim äußerlichen Wind- 
hauch, der über die Wipfel streicht, und beim Äußerlichen der menschlichen Geburt 
stehen zu bleiben, während Christus in all dem die geheimnisvollen Zeichen des 
Gottesgeistes und der Geburt aus dem Wasser und dem Geist sieht. So geht es im 
Evangelium weiter bis zum gewaltigen Bericht über den sterbenden Christus. 
Johannes zeigt, daß ein wirklicher Mensch mit seinem wirklichen Leib wirklich 
gestorben ist und vom Tod erweckt wurde. Daß aber hinter diesem äußerlichen Wirk- 
lichen eine innere größere Wirklichkeit steht, das Opfer des Gottmenschen. Im 
jüdischen Ritus wird beim Opfern des Lammes zuerst das Blut ausgelassen und 
dann erst das Fleisch verbrannt. So wird auch hier durch die Öffnung der Seite Christi 
alles Blut vom Leib entfernt, und so wird dieser Leib sichtbar als das Fleisch des 
Opferlammes. Und wie in Israel ein fehlerloses Tier geopfert wird, und zwar so, 
daß kein Knochen an ihm zerbrochen werden darf, so werden auch hier die Gebeine 
des wahren Opfers nicht zerbrochen. Es handelt sich also nicht um eine Hinrichtung, 
sondern um die feierliche Darbringung eines Opfers. Es ist das Heilsopfer. Darum 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 197 

werden die Menschen heilsuchend zu Dem aufschauen, den sie durchbohrt haben. 
Und wie aus der Seite des ersten Adam im Tiefschlaf Eva geschaffen wurde, so wird 
hier aus der geöffneten Seite des Herrn im Tiefschlaf des Todes durch das Blut und 
Wasser, also durch Eucharistie und Taufe, die neue Eva, die heilige Kirche, ge- 
schaffen. Nicht zufällig steht darum Maria unter dem Kreuz und wird durch das 
Wort des sterbenden Herrn jetzt, wo sein physischer Leib dem Tod verfällt, Mutter 
dieses eben jetzt und hier geborenen mystischen Leibes der heiligen Kirche. So ist 
dieser Bericht voll tiefsinniger Wahrheiten. Sie müssen vom Exegeten erkannt und 
vom Verkündiger dem Volke gezeigt werden. 

Die Auslegung der Kirchenväter, die in der Enzyklika Divino Afflante Spiritu 
besonders erwähnt wird, ging vom Literalsinn aus, blieb aber nicht bei ihm stehen. 
So dürfen wir auch heute weder einem einseitigen Symbolismus verfallen, noch im 
bloß Literarisch-Philologischen hängen bleiben, sondern müssen in nüchternem 
Studium den Literalsinn feststellen, aber dann auch den geistlichen Sinn erfassen, 
seinen theologischen Wert herausarbeiten und seine Heilsbedeutung erkennen und 
verkünden. So müssen exegetische Schrifterklärung, theologische Vertiefung und 
religiöse Verkündigung zusammenwirken. 

Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 
Ein Beitrag zur Theologie der Frömmigkeit 

nach den paulinischen Schriften 

Von Günter S o b a 11 a S. J., Berlin 

Einer der am häufigsten erhobenen Vorwürfe gegen die heutige Form der Ver- 
kündigung, besonders in Exerzitien- und Missionspredigten, lautet, diese sei zu ein- 
seitig moralisierend und zu wenig an den großen dogmatischen Wahrheiten orien- 
tiert. Die Vertreter der sog. •alten Schule" wiederum weisen darauf hin, daß jene 
Prediger, die ständig und nur über Trinität, Menschwerdung, Gotteskindschaft usf. 
reden, erfahrungsgemäß wenig Frucht für die Besserung des christlichen Lebens 
ernten, ja daß sie sogar in Gefahr sind, eine Scheinfrömmigkeit eingebildeter Ideale 
an die Stelle ernsten sittlichen Strebens zu setzen. Zweifellos sind beide Richtungen 
von einem richtigen Anliegen geleitet; darum würde jede Polemik nur dazu führen, 
die Fronten noch mehr zu versteifen. Es käme vielmehr darauf an, zu zeigen, wie 
die bestehende Kluft durchaus nicht notwendig und unüberbrückbar ist und wie eine 
echte Versöhnung der Gegensätze erreicht werden kann. 

Die Meinungsverschiedenheit, von der die Rede war, wurzelt letzten Endes in 
einem verschiedenen Daseinsverständnis. Wie muß der Mensch sich gegen die Wirk- 
lichkeit verhalten, die er als gültig, als wahr erkannt hat? Hier heben sich zwei 
Grundauffassungen deutlich voneinander ab: Von der Antike her steht das Ideal 
des »avdQüMto? fl£<ünr|Ti*6c;«, der Primat der Kontemplation. Betrachtend, schauend 
tritt der Mensch der Wirklichkeit gegenüber und in diesem reinen Schauen ({hzwotoi) 
öffnet sich ihm die Wahrheit. Das Schauen, das nur um seiner selbst willen da ist, 




