Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 197

werden die Menschen heilsuchend zu Dem aufschauen, ‘den sie durchbohrt haben.
Und wie aus der Seite des ersten Adam im Tiefschlaf Eva geschaffen wurde, so wird
hier aus der gedffneten Seite des Herrn im Tiefschlaf des Todes durch das Blut und
Wasser, also durch Eucharistie und Taufe, die neue Eva, die heilige Kirche, ge-
schaffen. Nicht zuféllig steht darum Maria unter dem Krenz und wird durch das
Wort des sterbenden Herrn jetzt, wo sein physischer Leib dem Tod verfillt, Mutter
dieses eben jetzt und hier geborenen mystischen Leibes der heiligen Kirche. So ist
dieser Bericht voll tiefsinniger Wahrheiten. Sie miissen vom Exegeten erkannt und
vom Verkiindiger dem Volke gezeigt werden.

Die Auslegung der Kirchenviter, die in der Enzyklika Divino Afflante Spiritu
besonders erwihnt wird, ging vom Literalsinn aus, blieb aber nicht bei ihm stehen.
So diirfen wir auch heute weder einem einseitigen Symbolismus verfallen, noch im
blof Literarisch-Philologischen hingen bleiben, sondern miissen in niichternem
Studium den Literalsinn feststellen, aber dann auch den geistlichen Sinn erfassen,
seinen theologischen Wert herausarbeiten und seine Heilsbedeutung erkennen und
verkiinden. So miissen exegetische Schrifterklirung, theologische Vertiefung und
religidse Verkiindigung zusammenwirken.

Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel

Ein Beitrag znr Theologie der Frommigkeit
nach den panlinischen Schriften

Von Giinter Soballa S, J., Berlin

- Einer der am hiufigsten erhobenen Vorwiirfe gegen die heutige Form der Ver-:
kiindigung, besonders in Exerzitien- und Missionspredigten, lautet, diese sei zu ein-
seitig moralisierend und zu wenig an den groflen dogmatischen Wahrheiten orien-
tiert. Die Vertreter der sog. ,alten Schule“ wiederum weisen darauf hin, daf jene.
Prediger, die stindig und nur iiber Trinitit, Menschwerdung, Gotteskindschaft usf..
reden, erfahrungsgemif wenig Frucht fiir die Besserung des christlichen Lebens
ernten, ja dafl sie sogar in Gefahr sind, eine Scheinfrémmigkeit eingehildeter Ideale
an die Stelle ernsten sittlichen Strebens zu setzen. Zweifellos sind beide Richtungen:
von einem richtigen Anliegen geleitet; darum wiirde jede Polemik nur dazu fiihren,
die Fronten noch mehr zu versteifen. Es kiime vielmehr darauf an, zu zeigen, wie
die bestehende Kluft durchaus nicht notwendig und uniiberbriidkbar ist und wie eine
echte Verséhnung der Gegensitze erreicht werden kann.

Die Meinungsverschiedenheit, von der die Rede war, wurzelt letzten Endes in
einem verschiedenen Daseinsverstindnis. Wie mufl der Mensch sich gegen die Wirk-
lichkeit verhalten, die er als giiltig, als wahr erkannt hat? Hier heben sich zwei
Grundauffassungen deutlich voneinander ab: Von der Antike her steht das Ideal
des »&vdpwmog Yewgnuindg«, der Primat der Kontemplation. Betrachtend, schauend
tritt der Mensch der Wirklichkeit gegeniiber und in diesem reinen Schauen (Bewpia)
offnet sich ihm die Wahrheit. Das Schauen, das nur um seiner selbst willen da ist,



198 Giinter Soballa

ohne alle Zwecke des Wollens und Tuns, die wunschlose Versenkung in die ewige
Wahrheit — dies wird als die eigentlich menschliche Vollendung gefeiert!. Die
andere Auffassung erwartet alles Heil vom Tun des Menschen. Nicht dem Schauen-
den gibt sich die Wirklichkeit, sondern dem, der mit ihr umgeht, der sie gleichsam
mit der Faust ergreift. Es bleibt dem Menschen kein anderer Weg als der des
aktiven Kampfes, der Bewiltigung um jeden Preis. Gerade heute wird diese Losung
allenthalben verkiindet. Der Mensch empfindet die Welt als eine einzige grofie
Werkstatt, in der alles abgestellt ist auf die Gewalt des Tuns, und zwar eines Tuns,
das in sich selbst seine Rechtfertigung hat, das selber erst hervorbringen muf}, was
als wirklich und wahr gelten soll.

Zwischen diesen Polen bewegt sich, ganz allgemein gesprochen, das menschliche
Daseinsverstandnis. Richten wir nuu unser Augenmerk auf den Bereich des
Religiosen, so wird die geschilderte Problematik besonders dringlich. Das Wesen
des Christentums liegt ja gerade darin, daR es die Offenbarung einer neuen Wirk-
lichkeit vermittelt. Und zwar nicht irgendeiner Wirklichkeit, sondern der schlechthin
letzten. Diese Wirklichkeit, zuvor verborgen in undurchdringlichem Geheimnis-
Schleier, wird von Gott enthiillt und tritt uns mit dem Anspruch absoluter Giiltig-
keit entgegen. Damit erhebt sich die Frage: Wie soll der christliche Mensch zu der
ihm durch Gottes Offenbarung erschlossenen Wirklichkeit Stellung nehmen, ihr in
seinem Leben Rechnung tragen? Vollzieht sich christliches Dasein primir als Kon-
templation ewiger Wahrheiten oder als Aktion der Erfillung gottlicher Gebote2?
Oder ist dieser Gegensatz kiinstlich und hat einer héheren Einheit Platz zu machen?
Eine befriedigende Antwort darauf scheint uns nur durch eine Riickbesinnung auf
die innere Struktur der Offenbarungswahrheit moglich. Erst die volle Sicht des
cigentimlichen Charakters christlicher Wahrheit kann zur Klarheit Gber die Eigen-
art christlichen Lebensvollzuges verhelfen.

Um das Ergebnis hier schon vorweg zu nehmen: Eine genaue Analyse der Wahr-
heiten, die den Kosmos der christlichen Offenbarung ausmachen, wird die vollendete
Harmonie des ,dogmatischen® und des ,moralischen“ Elementes der Offenbarung
an den Tag bringen. Nicht in dem Sinn, als ob es in der Offenbarung gleich viele
praktische, das Handeln bestimmende Wahrheiten gibe, wie es theoretische gibt,
die unser religiéses Wissen bereichern. Vielmehr muf jene Harmonie so gedacht
werden, dal jeder dogmatische Indikativ zugleich auch schon einen moralischen
Imperativ bedeutet, dafl also der gesamten christlichen Wahrheit eine Sittlichkeit
begrindete Kraft eignet. Wie die Offenbarung Prinzip einer Welt- und Lebens-
anschauung ist, so ist sie auch — gleich urspriinglich und gleich notwendig — Prinzip
einer Welt- und Lebensgestaltung.

Wir wollen den Nachweis dafiir an Hand der Briefe des hl. Paulus fithren.

" Schon einer oberflichlichen Lektiire der Paulinen fillt auf, wie zwei (scheinbar) ausein-
andérliegende Motive den Apostel bei der Abfassung seiner Schreiben geleitet haben:
Einerseits weifl er sich als von Gott bestellter Verkiinder einer Botschaft, die den Anspruch
unbedingter Hinnahme erhebt, also Wahrkeit enthilt. Anderseits liegt ibm aber ebenso das
praktische Christenleben der neugewonnenen Gemeinden am Herzen; dieses immer mehr

1 Vgl. W, Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, Tiibingen 1935, S. 128
2 Vgl. Die geistvolle Studie H. U. v. Balthasars: Aktion und Komtemplation: in Geist
und Leben 21 (1948), S. 361—370.



Wahrheitsbotschaft und dristlicher Wandel 199

zu aktivieren und (bis in kleinste Einzelheiten hinein) zu gestalten, ist seine unermidliche
Sorge. Diesem Eindruck entspricht die iibliche schematische Gliederung der Briefe in einen
dogmatischen und einen paradnetischen Teil, die sich in den meisten exegetischen Hand-
bitchern findet, In Wirklichkeit verlaufen jedoch die beiden Linien nicht parallel, sondern
versdilingen sich in mannigfacher Weise. Die lehrhaften, dogmatischen Stiicke miinden ge-
wohnlich ganz spontan in praktische Anwendungen, und oft genug nimmt der Apostel die
schlichtesten Alltagsfragen zum Anlafl, um tiefe, dogmatische Zusammenhinge aufzudecken.
Gewifl wire es voreilig, ans derartigen Feststellungen schon endgiiltige Schliisse zu zichen;
wohl aber darf man vermuten, dafl die erwihnte Zuordnung von Wahrheitsbotschaft nnd
christlichem Wandel mehr als zufillig ist, daf sie eine echte Wesenshezeichnung offenbart.

L

Wahrheit als geschichtlicher Uorgang:
Die Notwendigkeit lebendigen Mitvollzuges

a) Der Eigencharakter der christlichen Offenbarungswahrheit wird am besten
deutlich, wenn wir ihn auf dem Hintergrund des Wahrheitsbegriffes, wie er von
der griechischen Philosophie herkommt, betrachten.

Das Anliegen der Philosophie ist die ErschlieBung der Wirklichkeit. Es geht in
ihr also um Wahrheit. Denn g-Adeio bedeutet dem Wortsinn nach ,Un-verborgen-
heit“. Wahrheit ist also nichts anderes als ,das zur Erscheinung kommende, wirk-
liche Wesen einer Sache®s, ein ,Sachverhalt oder Tatbestand, sofern er geschen,
gezeigt oder avsgesprochen wird und in solchem Sehen, Zeigen oder Reden voll
erschlossen wird bzw. sich erschlieit, so wie er wirklich ist“4. Dieser Formalbegriff
eines (erschlossenen oder mindestens erschlieBbaren) wirklichen Tatbestandes wird
nun von der Philosophie auf das Sein schlechthin angewendet. Das Sein ist Wahr-
heit durch diesen Charakter der absoluten ,Geltung®, der ihm zukommt. Sowohl
fir Plato wie fiir Aristoteles bedeutet Wahrheit das ,eigentlich sein“ des Seienden,
sein goto xod avrd®. Indem aber Wahrheit den Sinn von ,eigentlicher Wirklichkeit*
erhilt, liegt darin schon eine Frontstellung gegen die Welt der Erscheinungen, der
ein wahrhaftes Sein abgesprochen wird. Wahr ist nur das Ewige, Unvergingliche,
Immerseiende, streng Notwendige. Das zufillige Einzelne und der Fluf} des Ge-
schehens kénnen niemals Gegenstand wahren Wissens werden; es gibt darum fir
das griechische Denken keine Geschichte als Wissenschaft. Was sich in der raumzeit-
lichen Welt ereignet, ist im letzten Grunde belanglos: ein Schattenspiel an der Wand
der Hohle, in der wir nach jenem platonischen Mythos gefesselt weilen, das uns
bald quilt, bald belustigt, oder — aristotelisch — eine kaum wahrnehmbare
Welle des ewig in sich zuriidkflutenden Seins, des kosmischen Kreis-Umschwungs
(xuxhogopic), der die eigentliche Wirklichkeit und damit Wahrheit, ja die Gottlich-
keit der Welt darstellt.

Damit rithren wir schon an den ersten tiefgreifenden Unterschied antiker Wahr-
heit vom Wahrheitsbegriff der Offenbarung: Auch die Offenbarung will dem Men-
schen die Wirklichkeit entschleiern, auch sie will ihm Wahrheit schenken. Aber diese
neue Wirklichkeit ist eine geschichtlich gestaliete. Das grofle Mysterium, welches

3 P. Feine, Theologie des Neuen Testaments, Leipzig 19518, S. 338
4 R. Bultmann in: ThWb I, 239 (Art. dhideia)
8 Plato, Symp. 211 b; 212 a



200 ' Giinter Soballa

der Apostel im Eingangshymnus des Epheserbriefes feiert, besteht in der Oikono-
mia, der Heilsveranstaltung Gottes, die zur Ausfithrung in der ,Fille der Zeit®
(1, 10) gelangt, also wahre Geschichte ist. Wenn sie auch als ,vor Grundlegung der
Welt“ (1, 4) in der Sphire Gottes vorbereitet erscheint, so ereignet sie sich doch
inmitten dieser konkreten Welt. Es geht nicht an, die Wucht des realen Geschehens
und die Dramatik der Ereignisse zu einer reinen Symbolik zu verflichtigen oder
fir mythologische Einkleidung bestimmter theologischer Ideen zu erkliren. Alles
hangt an dem historischen Faktum, das sich nun einmal so und nicht anders zu-
getragen bats.

So zeichnen die Briefe des hl. Paulus den Beginn der Heilsgeschichte in seiner
allerernstesten Realitit: Der Apostel spricht von der geschichtlich wirklichen ,Ver-
fehlung® (R6ém 5,15.17.18) und ,Ubertretung® (5, 14} und dem ,Ungehorsam®
(5,19) des geschichtlichen ,eérsten Menschen von der Erde* (1 Kor 135, 47),
der das ,Gericht zur Verdammung“ (Rom 5, 16) verwirkte. Er schildert die bittere
Wahrheit vom ,Uberstrémen der Siinde“ (R6m 5, 20) innerhalb der geschichtlichen
Juden- und Heidenwelt (Rém 1, 18—3, 20), iber die sich ,der Zorn Gottes vom
Himmel her offenbart® (1, 18), da ,auch nicht ein einziger gerecht ist* (3, 10), viel-
mehr ,alle gesindigt haben und der Herrlichkeit Gottes ermangeln® (3, 22). Die-
ser scheinbar unaufhaltsam stromenden Flut von Siinde und Verlorenheit, die sich
durch die Geschichte des Menschen ergiefit, wird nur Einhalt geboten durch ein
anderes Ereignis, an dem sich ihre Wogen brechen — ein Ereignis, das nun aller-
begliickendste Realitat ist: die Geschichte der Erlosung durch den ,letzten Adam*
(1 Kor 15, 45), den ,Menschen vom Himmel“ (15, 47). Thre Spannweite ist (gemafl
1 Tim 3, 16) markiert durch Christi (geschichtliches) ,Erschienensein im Fleisch®

und seinem (ebenfalls geschichtlichen) ,Aufgenommensein in Glorie®.

Das Christusereignis setzt mit der Menschwerdung ein: ,Als die Fille der Zeiten
kam, sandte Gott seinen Sohn, geworden aus dem Weib, geworden unter das
Gesetz® (Gal 4,4). Gott, der Uberweltliche und Uberzeitliche, hat von jetzt an
eine wirkliche Geschichte, die mef- und zéhlbar ist an den ,Tagen Seines Fleisches“
(Hebr 4, 7). Er tritt in das Menschengeschlecht ein, wie es sich geschichtlich von
Adam herleitet, als ,Sproff aus Davids Samen dem Fleische nach® (Rém 1, 1; 2 Tim
2, 8). So lebt er dann sein schicksalhaftes Leben in Gemeinschaft mit den Menschen
seiner Zeit. Er iibt den Gehorsam (Phil 2, 8; Hebr 4, 8), welchen die Situationen
dieses Lebens von ihm verlangen — bis in die dufierste Situation hinein: ,Er ward
gehorsam bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuze“ (Phil 2, 8). Im Tode aber, und
noch dazu eirrem Tod durch grausame Marter, enthiillt sich die erschreckendste Mog-
lichkeit, die nur geschichtlichen Wesen eignet: die Moglichkeit jihen Endes, das
andere geschopfliche und geschichtliche Ursachen ihnen bereiten kénnen. Soweit

¢ Es ist hier nicht der Ort fiir eine Auseinandersetzung mit der von R. Bultmann gefor-
derten ,Entmythologisierung® der neutestamentlichen Verkiindigung (,Neues Testament
und Mythologie®, in: Offenbarung und Heilsgeschehen, Beitr. z. ev. Theologie, 7, 1941).
Wir verweisen auf das jiingste Werk von Jos. Rupert Geiselmann: Jesus, der Christus. Die
Urform des apostolischen Kerygmas als Norm unserer Verkiindigung und Theologie von
Jesus Christus, Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 1951: Ders.: Der Glaube an Jesus Chri-
stos — Mythos oder Geschichte? in: Theol. Quartalschrift 1949, S. 257 ff., 418 ff.; ders.: Das
Ostermysterium im Lichte der urapostolischen Verkiindigung, Geist und Leben 25 (1952)
S. 8598



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 201

geht Gott in die Geschichte ein, daff er auch diese Maglichkeit auf sich nimmt. Und
sie besiegt. Besiegt nicht etwa dadurch, daf} schlieflich doch alle Christi Gerechtig-
keit und Heiligkeit anerkennen miissen und die gute Sache, fiir die er in den Tod
gegangen ist. Seine Auferstehung ist viel mehr als das Symbol eines moralischen
Triumphes. Daf} Christus ,aus den Toten erweckt wurde durch die Herrlichkeit des
Vaters“ (Rém 6, 4), diese ,Krafttat* Gottes, die ,er erwirkte an dem Gesalbten, ihn
auferweckend aus den Toten* {Eph 1, 20), ist ein auf Grund zuverlissiger Zeugen-
aussagen nachpriifbares Geschehen (1 Kor 15, 5—8). Kreuz und Auferstehung bilden
nach Paulus die eine Geschichte unseres Heiles, deren Heilscharakter eben in dieser
unaufhebbaren Geschichtlichkeit griindet, ohne die das Kerygma des Apostels ,eitel
und nichtig“ (1 Kor 15, 14) wire: ,Ich tue euch, Briider, das Evangelium kund, das
ich euch gepredigt habe, das ihr auch angenommen habt, in dem ihr auch feststeht,
durch das ihr auch gerettet werdet, wenn ihr es festhaltet, wie ich es euch verkiindet
habe — ihr miifitet denn umsonst gliubig geworden sein. Als Hauptstiick habe ich
euch iiberliefert, was auch ich Gberliefert empfing: dafl Christus gestorben ist fiir
unsere Siinden gemafl der Schrift, und daf er begraben ward und daf} er auferwedkt
ward am dritten Tag gemif der Schrift (1 Kor 15, 1-—5).

Mit dem Eingang des Herrn in die Glorie des Vaters ist jedoch die Heils-
geschichte noch nicht vollendet. Die Verklirung Christi er6ffnet vielmehr eine neue
Phase ihrer Entfaltung. Wohl erscheint der Herr jetzt ,um seines Todesleidens
willen mit Ehre und Herrlichkeit gekront® (Hebr 2, 9), ,iber-erhoht . . ., daf sich
im Namen Jesu jedes Knie beuge® (Phil 2,9f.). Aber damit distanziert er sich
nicht von dem Lauf dieser sichtharen Welt, deren Elend er so tief ausgekostet hat.
Im Gegenteil: Sein , Aufsteigen hoch iiber alle Himmel“ (Eph 4, 10) hat den Sinn
»alles zu erfiillen” (ebd.). Als ,Sohn Gottes in Macht aus der Auferstehung von den
Toten“ (Rém 1, 4) und eingesetzt zum ,Allherrscher* (xiguog: Phil 2, 11) iibt er nun
erst recht sein Erléser-Amt aus. Nun erst, als ,Erstgeborener aus den Toten“ (Kol
1, 18), nimmt er im Vollsinn die Stellung eines ,Haupts des Leibes, der Kirche“ (ebd.)
ein, die durch seinen lebenspendenden Einflu zu ihrer vollendeten Gestalt reift:
»Und alles hat er ihm zu Fiiflen gelegt, und er gab ihn als Haupt iiber alles der
Kirche, die sein Leib ist, die Fille dessen, der alles in allem erfillt“ (Eph 1, 22 f.).
In der Konstituierung der Kirche durch den Verklirten findet das geschichtliche
Christusereignis seine Fortsetzung, seine kosmische Ausweitung. Denn die Oikonomia
Gottes, das ,Mysterium seines Willens . . . alles in Christus zur Einheit zusammen-
fassen“ (Eph 1,9 {.), betrifft die Wesensaufgabe der Kirche. Durch die Kirche als
»Saule und Grundfeste der Wahrheit® (1 Tim 3, 15) soll das Geheimnis dessen, der
werschienen ist im Fleisch“ (3, 16), sich auswirken zum , verkiindet unter den Heiden*
und ,geglaubt in der Welt* (ebd.), damit alliiberall ,ein Leib und ein Geist“ (Eph
4, 4) sei, ,ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der da ist
itber allen und durch alle und in allen“ (ebd. 4, 5. 6).

Die géttliche Wahrheit begegnet uns also — das diirfen wir als bisheriges Ergebnis
festhalten — in einer welthaften Existenzweise. Von nun ab braucat, ja darf der
Wabhrheitssucher nicht aus dem Umkreis der Welt hinausgehen: die Wahrheit ist
auf Erden daheim. Nicht als ob fiir Gott irgend eine Notwendigkeit bestinde, seine
Wahrheit in der Geschichte und als Geschichte kundzugeben. Aber er hat nun einmal
diesen Weg der ,Kundmachung der Wahrheit“ (2 Kor 4,2) gewihlt, hat eine



202 Giinter Soballa

sichtbar-geschichtliche Kirche zur ,Saule und Grundfeste der Wahrheit* (1 Tim
3, 15) gemacht. Er hat nun cinmal sein geheimnisvolles, aberweltliches Wort mit
dem Wort von Menschen identifiziert, hat es sich gleichsam ,inkarnieren® lassen
in der Verkiindigung des Evangeliums. Und aus dieser Tatsache ergeben sich schwer-
wiegende Konsequenzen. Dadurch, daff die Wahrheit sich der Endlichkeit anver-
traut, dafl sie in die Begrenztheit der geschichtlichen Welt eingeht,
wird sie zur gefdhrdeten Wahrheit. Sie nimmt teil, wenn wir so formulieren
diirfen, an der Leidensfihigkeit der Weltdinge. Denn in der Geschichte erscheint
siec dem Widerspruch, dem Mifiverstehen, ja boswilliger Verdrehung ausgesetzt.

Dieses Schicksal beginnt schon in den ersten Zeiten des Christentums: durch die Auseinander-
setzung zwischen Juden- und Heidenchristentum. Im Brief an die Gemeinden Galatiens
sieht sich der Apostel gezwungen, sein Anathema den Judaisten entgegenzuschleudern, die
»das Evangelium Christi umkehren“ (1, 7) in ein ,anderes Evangelium“ (1, 6) und so die
Galater ,hindern, der Wahrheit zu gehorchen® (5, 7). Sogar gegen Kephas und dessen Um-
gebung muf er sich verwahren (2, 11), weil sie, trotz theoretischer Ubereinstimmung, prak-
tisch doch nicht ,nach der Wahrheit des Evangeliums wandeln“ (2, 14), indem sie sich von
der Tischgemeinschaft mit den Heiden zuriickzogen (2, 12f.). — Das Thema des Kampfes
gegen auftretende Irrtiimer durchzieht auch fast simtliche anderen Briefe Pauli, wenn auch
in wechselnder Ausfithrlichkeit. So geht es z. B. im zweiten Thessalonicherbrief darum,
falsche Parusievorstellungen zu korrigieren. 1 Kor wendet sich gegen eine verstiegene Geist-
mystik und gegen die Leugnung der realen Auferstehung. Der Philipperbrief fihrt wieder-
um eine scharfe Attacke in Richtung auf die Judaisten. Die Gemeinde von Kolossi mufl
Paulus vor dem Engelkult und Aszetismus einer ,Philosophie der Weltelemente* warnen.
Vollends ist in den Pastoralbriefen die Reinheit der Lehre die groe Sorge des Apostels.
»Ich bat dich, in Ephesus zu bleiben, um gewissen Leuten zu verbieten, andere Lehren zu
verkiinden“ (1 Tim 1, 8). Hier wird die Achtsamkeit vor allem auf bestimmte Formen des
Judaismus (1 Tim 1, 7; Tit 1, 10) und auf das intellektuell-sittliche Chaos der bereits an-
hebenden Gnosis (1 Tim 4, 1—3; 6, 20, 2 Tim 3, 1—8) gelenkt.

Aber der Blick des Apostels geht noch weiter: in die ,Zeit, wo sie die gesunde
Lehre nicht mehr ertragen, sondern nach den eigenen Begierden zn ihrem Ohren-
kitzel sich Lehrer zusammensuchen, und wo sie das Ohr von der Wahrheit ab- und
za den Mythen hinwenden“ (2 Tim 4, 3—4). Es ist deutlich, das Geheimnis der
Jletzten Zeiten® (2 Tim 3, 1), das sich hier 6ffnet. Denn wenn der Irrtum, oder besser
der ,Widerstand gegen die Wahrheit* (2 Tim 3, 8), einem ,Hinachten auf Trug-
geister und didmonische Lehren® (1Tim4,1) zugeschrieben wird, wodurch
man der ,Schlinge Satans® verfallt, ,von ihm gefangen gehalten im
Bann seines Willens® (2Tim 2, 26), dann ist die Parallele zo dem in
2 Thess vorausgesagten ,Abfall“ der Endzeit, hinter dem der ,Mensch der Siinde,
der Sohn des Verderbens, der Widersacher® (2, 3 f.) steht, unverkennbar. Erst das
Licht der endzeitlichen Ereignisse klirt die letzten Griinde des unbegreiflichen,
immer neuen Kampfes gegen die Wahrheit im Ablanf der Geschichte. Die eigent-
liche Tiefe der Geschichte ist der Antagonismus zwischen dem ,Mysterinm Gottes®
(Kol 2,2), d. h. den Fithrungen seines alles umspannenden Heilswillens, und dem
»Mysterinm der Siinde, das schon jetzt alles durchwirkt* (2 Thess 2,7) d. h. den
Gegenwegen des ,Frevlers“ (2, 8) und ,Widersachers* (2, 4), der anf das ,Ver-
derben® (vgl. 2 Thess 2, 10; 1 Kor 1, 18; 2Kor 4, 3; Phil 3, 19) der Menschen hin-
arbeitet. Aber diese duflerste, unversohnliche Feindschaft hat ihr Besonderes darin,
daf} sie sich unter der Form stirkster Ahnlichkeit und Uerwechselbarkeit verbirgt.



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 203

Die Strategie Satans geht darauf aus, Gottes Wahrheit nachzuiffen, ja sie zu iiber-
bieten. Liige und Schein sind die Walffen, mit denen er einer Wahrheit, die
sschwach® wurde, weil sie die Unangreifbarkeit ihres himmlischen Heimatortes
verlieR und sich in die Welt einsenkte, beizukommen sucht. In ,Pseudo-Aposteln®
(2Kor 11,13) und ,falschen Briidern“ (11, 26), Irrlehrern, ,die nach auflen die
Gestalt der Frommigkeit haben“ (2 Tim 3, 5), erstehen ihm geeignete Helfer. Er
»verwandelt” sich sogar selber in einen , Engel des Lichtes“ (2 Kor 11, 14) und wird
schlieflich nach des Apostels Wort ,sich in den Tempel setzen und als Gott. aus-
geben (2 Thess 2, 4). Trug, Schein und Liige erreichen dann ihren eschatologischen
Héhepunkt: ,Jenes (des Antichrists) Ankunft geschieht in Satans Kraft mit allen
moglichen triigerischen Machterweisen, Zeichen und Wundern und jeder Art un-
gerechter Tauschung fiir die, welche ins Verderben gehen dafiir, daf sie die Liebe
zur Wabhrheit nicht aufgenommen haben zu ihrer Rettung — und deshalb schidkt
ihnen Gott die Macht der Verfiihrung, daf} sie der Liige glauben...“ (2 Thess
2,9—11).

In diesem Aufersten setzt aber auch der Sieg der Wahrheit Gottes iiber die Liige
Satans ein: ,Der Herr Jesus wird ihn ... vernichten durch das Erscheinen seiner
Ankunft* (2, 8). Da Gott in Christo die Fithrung der Geschichte entscheidend an sich
reiflt, ist auch der Augenblick gekommen, wo seine Wahrheit unverhiillten Glanzes
erstrahlt. Denn gerade in bezug auf die Parusie, das Hervortreten Gottes aus seiner
selbstgewdhlten Verborgenheit, findet das Wort ,Offenbarung® betonte Anwen-
dung. Die Entschleierung der Wirklichkeit, als welche sich uns von Anfang an das
Wesen der Wahrheit darstellte, vollendet sich — nun aber in unangreifbarer richter-
licher Majestdt — ,bei der Offenbarung des Herrn Jesus vom Himmel her mit den
Engeln seiner Macht, in loderndem Feuer, Vergeltung iibend an denen, die Gott
nicht kennen und nicht gehorchen dem Evangelium von unserem Herrn Jesus,
welche als Strafe empfangen werden ewiges Verderben vom Angesicht des Herrn
und von der Herrlichkeit seiner Stirke, wenn er kommt, majestitisch verherrlicht
zu werden unter seinen Heiligen und angestaunt zu werden unter allen Gliu-
bigen...“ (2 Thess 1, 7—10). '

b) So spricht die Offenbarung das tiefste Geheimnis der Weltwirklichkeit als einer
geschichtlich (und zwar heilsgeschichtlich) gestalteten aus, indem sie die ganze
Dramatik des Menschheitsschicksals zu ihrem Thema hat: anhebend mit den Be-
gebenheiten des Urstandes, ausklingend in die Ereignisse der Endzeit. In diesem
Drama aber sind wir nicht unbeteiligte Zuschauer, sondern handelnde Personen.
Ob wir es wollen oder nicht: die Geschichte, von der die Offenbarung erzihlt,
betrifft uns selbst. Sie ist die Situation, in der, ausnahmslos, jeder steht, und aus
der es kein Entrinnen gibt. Das Vergangene, das uns berichtet, und das Zukiinftige,
das uns enthiillt wird, erweist sich — iiber seine blof ,tatsdchliche* Wahrheit (die
im besten Fall ,lehrreich wire) hinaus — jeweils und immer neu als reale Ge-
staltungsmacht der Gegenwart.

So bedeutet die Kundgabe der Wahrheit gleichzeitig auch schon ein Gericht iiber
alle, an die sie ergeht. Geschieht doch in ihr, wie Paulus lehrt, die ,Apokalypse des
Zornes Gottes vom Himmel her“ (Rom 1, 18), d. h. ein erstes Aufblitzen seines
unverhiillten richterlichen Hervortretens am Endzeit-Tag. Die Wahrheit richtet,



204 Giinter Soballa

indem sie die abgriindige Verlorenheit des Menschen schonungslos aufdeckt. Sie
bringt dem einzelnen zum Bewuflitsein, dafl auch er, kraft scines geschichtlichen
Zusammenhanges mit der Unheilstat des ,ersten Adam® (1 Kor 15, 45), sich das
»Verdammungsurteil* (Rém 5, 16) Gottes zugezogen hat, dafl er darum der un-
beschrinkten Herrschaft der Siinde und des Todes ausgeliefert ist (vgl. Rém
5,12——~21). Der Aufschrei: ,Ich unseliger Mensch — wer wird mich aus diesem
Todesleibe erlosen?“ (Rém 7, 24) kennzeichnet das letzte Lebens- und Weltgefiihl
der erbsiindlichen Kreatur, die sich dazu verurteilt sieht, ,ohne Gott in der Welt®
(Eph 2, 12) zu stehen und deshalb auch ohne Hilfe gegeniiber dem in ihr tobenden
Kampf zwischen ,Geist“ und ,Fleisch® {Gal 5, 17; Rém 7, 14—25), unter ,Todes-
furcht wihrend des ganzen Lebens* (Hebr 2, 15) und preisgegeben an den, der die
»Gewalt des Todes hat, das ist den Teufel” (ebd. 2, 14). Diese vernichtende Erkennt-
nis enthilt aber zugleich das Bekenntnis, dal ,Gott wahrhaftig ist, jeder Mensch
aber ein Liigner® (Rom 3, 4) — also die Anerkennung des Schriftwortes: ,Du sollst
in deinen Urteilsspriichen als gerecht erfunden werden und Sieger bleiben, wenn
man mit dir rechtet* (ebd. 3, 4). Alle eigene Griofle und jeglicher Rechtsanspruch
bricht zusammen; der Sproff Adams beugt sich unter das Gericht Gottes, liberfiihrt
von der Wahrheit Gottes. Damit ist jedoch der entscheidende Wendepunkt erreicht,
wo die reditfertigende Kraft der Wahrheit ihre Wirkung zeitigen kann, wenn sie
gliubig aufgenommen wird, wo Gericht in Gnade ibergeht: ,Dank sei Gott (es ist
geschehen), durch Jesus Christus, unsern Herrn“ (Rom 7, 25)!

Denn der konkrete Glaube ist nichts anderes als die absolute Hingabe und Uber-
gabe an das Gerichts- und Gnadenwort Gottes. ,In eben demselben Momente
flammt der Glaube empor, in welchem . .. die Erkenntnis aufblitzt, dafl des Men-
schen Elend und der in Christus offenbare Gott fiireinander da sind“?. So muf die
Aussage des Galaterbriefes verstanden werden, gemifl der ,die Schrift alles unter
der Siinde eingeschlossen hat, damit die Verheiflung auf Grund des Glaubens an
Jesus Christus den Gliubigen zuteil wurde“ (3, 22). Erst die durch die Offen-
barungswahrheit vermittelte Erfahrung der aufgerissenen Abgriinde und die hier-
mit verbundenen Gewissensnite machen den rechtfertigenden Glauben méglich.
Solcher Glaube fufit selbstverstindlich auf dem festen Fiirwahrhalten der geschicht-
lichen Tatsache, dafl Gott Christus von den Toten erweckt hat; iiberdies aber ver-
langt er (vgl. Rom 4, 25) die ,vertrauensvolle Annahme dessen, dafl der in jenem
Wunderakt bewiesene Gnadenwille Gottes sich fortan erfilllen werde an jedem
glidubigen Siinder in der ebenfalls paradoxen Tat der Rechtfertigung des Gott-
losen“s. Echtes Glaubigwerden besagt ein Sich-Hineinnehmenlassen in Christi
erlésendes Sterben und Auferstehen; deshalb manifestiert es sich notwendig im
Vollzug der Taufe als dem wirksamen Symbol jener Erlsungstat. Es ist mithin
kein theoretischer Vorgang, sondern zielt auf die Aneignung der Wahrheit, um
durch sie heil und gerettet zu werden.

Vollends erhellt die Hinordnung der Glaubenswelt (d. h. der geoffenbarten
Wabhrheiten) auf die praktische Aktualisierung aus der von Paulus eindringlich
erhobenen Forderung, dafl der symbolische Vollzug, der in der Taufe geschicht, sich

7 A. Juncker, Die Ethik des Apostels Paulus, Halle 1919, Bd. IIS. 6
8 Q. Pfleiderer, Der Paulinismus. Ein Beitrag zur Geschichte der urchristlichen Theologie,
Leipzig 1890, S. 169. ’



Wahrheitsbotschaft und diristlicher Wandel 205

in einen real geiibten fortzusetzen habe. Sterben und Auferstehen erscheinen ins
Aszetische gewendet: Christliche ,Abtétung” (vgl. Rom 6, 11 ff.; 8, 13) ergibt sich
als eine unvermeidliche Konsequenz unseres Glaubens an den Opfertod des Herrn,
da ,wir uns von der Uberzeugung leiten lassen: Einer ist fiir alle gestorben, folglich
sind alle gestorben“ (2 Kor 5, 14). M. a. W. jenes geschichtlich gesehen einmalige
Ereignis macht den Weg des Christen in der Welt zu einem ,Sterben Tag fur Tag®
(1 Kor 15, 31), ,immerfort mitten im Leben in den Tod dahingegeben um Jesu
willen“ (2 Kor 4, 11) und ,,allzeit die T6tung Jesu an unserem Leibe umhertragend®
(ebd. 4, 10). So ist christliche Aszese ,Nachvollzug der Passion Christi als Akt des
Glaubens zu jenem Ereignis, das sich im Kreuz endgiiltig vollzog zur Verséhnung
der Welt mit Gott“.

Ganz entsprechend erblickt der Glaubende aber auch in Christi Auferwedkung
die Teleologie zu einem sittlichen Aufbruch hin: ... damit, gleichwie Christus von
den Toten auferweckt worden ist durch die Herrlichkeit des Vaters, ebenso auch
wir in einem neuen Leben wandeln® (Rom 6, 4), ,lebend fiir Gott in Christus Jesus,
unserm Herrn® (ebd. 6, 11). Aus dem dogmatischen Indikativ entspringt unmittelbar
der moralische Imperativ: ,So darf also die Siinde in eurem sterblichen Leibe nicht
mehr so herrschen, dafl ihr seinen Begierden Gehorsam leistet . .. Stellt euch viel-
mehr als solche, die aus dem Tode zum Leben erstanden sind, in den Dienst Gottes,
und gebt eure Glieder als Werkzeuge der Gerechtigkeit an Gott hin“ (ebd.
6, 12—18)t0!

Gewifd soll nicht iiberschen werden, dafl die erwihnten heilsgeschichtlichen Wahr-
heiten vor allem eschatologische Uerheiffungen sein wollen: Was uns jetzt geoffen-
bart ist, soll einst ,an uns offenbar werden“ (R6m 8, 18), wenn wir ,mit Christus
zusammen offenbar werden.in Herrlichkeit* (Kol 8, 4). Dann, bei der ,,Apokalypse
der Sohne Gottes“ (Rom 8,19), wird sich herausstellen, daf und wie die Ereignisse
von Passion und Auferstehung die Kundgabe von ,Gottes geheimnisvoller, ver-
borgener Weisheit (1 Kor 2, 7) waren, die ,Gott vor den Weltaltern zu unserer
Verherrlichung vorherbestimmt hat“ (ebd.) — dann wird ihre Wahrheit (d. h. ihre
absolut giiltige Wirklichkeit) auch die eigentliche Wahrheit und das innerste Leuch-
ten unserer Existenz bilden. Aber vorldufig — solange und weil wir der Werde-
welt verhaftet bleiben — ist uns die feiernde Ruhe vollendeten Wahrheitsbesitzes
versagt. Wahrheit ist Auftrag an den irdischen Wanderer, das wesenhaft ,Neue®
(2 Kor 5, 17), Andersartige der Geheimnisse von Kreuz und Glorie in einer unver-
andert ,alten“ Welt durchzusetzen, es nicht nur intellektuell tiefer zu verstehen,
sondern es als seinen Standort innerhalb der Ordnungen (oder richtiger: Unord-
nangen) des gegenwartigen Aons zu wihlen. Hier liegt die Erklirung fir den
sogen. ,Aszetismus“ christlicher Frommigkeit, fir die fast enttiuschend nichterne
Weise, in der das Ideal ,der Welt gekreuzigt® (Gal 6,14) und ,mit Christus
erstanden® (Kol 3, 1) zu sein sich konkretisiert: ndmlich als ,Ertoten der erdhérigen
Glieder® (ebd. 3, 5), soweit sie von der Neigung zu sindigen Leidenschaften be-
herrscht sind, und als ,Dienst der Gerechtigkeit* (Rom 6, 19), dessen ,Frucht die

? K. Rahner, Passion und Aszese, in: Geist und Leben, 22 (1949) S. 34

10 Den ethischen Charakter der Paulinischen Tauftheologie zeigt in griindlicher Analyse
von Rom 6: R. Schnackenburg, Das Heilsgeschehen bei der Taufe nach dem Apostel Paulus
(Miinchener Theol. Studien I, 1), Miinchen 1950, S. 32. 114. 185 ff.



206 Giinter Soballa

Heiligung* (ebd. 6, 22) bedeutet. Der Christ kann nicht in dem Sinn ein , jenseitiger
Mensch® sein, als ob er ,nurmehr wie von auflen“1! an die Weltdinge rithrte. Viel-
mehr trifft es eher zu, daf wir die jenseitige Wirklichkeit nur durch das Medium
der diesscitigen erreichen; allerdings im Hindurchsterben durch sie, da in der tig-
lichen Leidenserfahrung ,unser innerer Mensch sich erneut® (ebd.) zur Vorweg-
nahme unseres ,Anteils am Reich Christi und Gottes® (Eph 5, 5).

Das Glaubensleben deckt sich demnach mit dem ,Unterwegs-sein“ des Christen
in der geschichtlich strukturierten Welt des Glaubens. Und es ist selbst zu innerst
geschichtlich kraft seiner Vollzugsweise in werdehafter Riick- und Vorbeziehung.
Denn — einerseits — erfordert die Glaubenstat den Riickgriff auf Vergangenes;
freilich mit dem Ziel, dieses in unser Sein und Leben verwoben wiederkehren zu
lassen. Der Glaubende will wie der Apostel ,die Kraft seiner Auferstehung kennen-
lernen und die Teilnahme an seinen Leiden, gleichgestaltet seinem Tode .. .“ (Phil
3,10). Anderseits jedoch bedeutet das dem Glaubensleben eigene Dringen zur end-
zeitlichen Vollendung Uorgriff: .. ..ob ich wohl zur Auferstehung aus den Toten
gelangen konnte® (ebd. 8, 11). Es begriindet sich ein fortwdhrendes Streben iiber
den jeweils erreichten Stand hinaus: ,Nicht so, als hétte ich’s schon ergriffen oder
als wire ich bereits vollendet; aber ich jage ihm nach, ob ich es etwa ergriffe. ..
Was hinter mir liegt, vergesse ich und strecke mich nach dem aus, was vor mir liegt,
dem Ziele jag ich zu, dem Siegespreis des Rufes von oben...* (ebd. 3, 12—14).

Wir dirfen also die Religiositit und Frommigkeit des Christentums eine ge-
schichtliche nennen, und zwar in dem Sinn, daf sie nicht von einer in sich wurzeln-
den Innerlichkeit bestimmt wird, sondern dafl wahre Innerlichkeit gelebte Geschichte
ist. Die Dimensionen der Heilsgeschichte erscheinen formgebend in den Dimen-
sionen unseres subjektiven geschichtlichen Daseins.

Damit ist aber schon eine weitere Folgerung nahegelegt: Die Geschichte, die
sich an uns vollzieht, und die wir selber in freier Entscheidung zu vollziehen haben,
heiflit Otkonomia, d. h. allumfassende Heilsveranstaltung Gottes. Nicht dem ein-
samen Finzelnen in seiner Vercinzelung gilt die ,vielgestaltige Weisheit Gottes®
(Eph 3, 10), wie sie sich im Erlésungswerk verkorpert. Sondern ,Gott war es, der
in Christo die Telt mit sich verséhnte® (2 Kor 5, 19); das ,Geheimnis seines Wil-
lens“ (Eph 1, 9) ging dahin, ,in Christus als dem Haupt alles einheitlich zusammen-
fassen, was in den Himmeln und was auf der Erde ist“ (ebd. 1, 10), insbesondere
durch die Schaffung der cinen Kirche aus Juden und Heiden den unergriindlichen
Reichtum Christi im All der Welt leuchten zu machen (vgl. Eph 3, 4—10).

Erst das iibergreifende Ganze dieser kosmischen Heilsgeschichte erméglicht die
personlich-individuelle: dafl ,auch wir mit einem FErbteil bedacht wurden®
(éxkngo’o{}nugv: ebd. 1, 11). Deshalb bleibt alles personliche Wachstum gemein-
schaftsgebundes Mit-Wachstum mit einer in Raum und Zeit sich entfaltenden Kirche.
Es ist ,Wandel im Hause Gottes, der Kirche des lebendigen Gottes“ (1 Tim 3, 15),
die allein das ,groBe Geheimnis der Frommigkeit® (ebd. 3, 16) besitzt, nidmlich die
heilsgeschichtliche Wahrheit einer wachsend universalen Einversenkung Gottes in
Fleisch, Heidentum und Welt (wie es der Hymnus in Vers 16 zum Auvsdruck bringt),
Gerade eine betont an der Offenbarung orientierte Frommigkeit muof Zirchliche

W D. Thalhammer, Jenseitige Menschen, Freiburg 1937, S. 9



Wahrheitsbotschaft und diristlicher Wandel 207

Frommigkeit sein, weil nur die Kirche zuf »3aule und Grundfeste der Wahrheit®
{ebd. 3, 15) gesetzt ward — jener Wahrheit, welche die enthiillte Geschichte der
gesamten Heilsokonomie ist.

Folgerichtig sieht der Epheserbrief in der Glaubenslehre keineswegs bloff einen
Gegenstand kontemplativer Versenkung, obwohl er anderwirts (1, 8. 17) auf tiefere
Heilserkenntnis driangt. Auch die Erkenntnis der Wahrheit hat, so wie sie die Zu-
gehorigkeit zur Kirche als deren ,Grundfeste® voraussetzt, eine dienende, werk-
zeugliche Funktion ,fiir den Aufbau des Leibes Christi, bis wir endlich allesamt zur
Einheit des Glaubens und der Erkenntnis des Sohnes Gottes gelangen, zur voll-
kommenen Mannesreife, zum Vollmafl des Wuchses in der Fiille Christi“ (Eph
4, 12—138). Das erstnotwendige Kriterium solcher Reife des Gemeindelebens besteht
in der Uberwindung aller eingeschlichenen Irrtiimer: ,Denn wir sollen nicht linger
unmiindige Kinder sein, die von jedem Wind der Lehre durch das Trugspiel der
Menschen, die mit Arglist auf Irrefiihrung ausgehen, wie Meereswogen hin- und
hergeworfen und umhergetrieben werden® (ebd. 4, 14). Aber damit ist nur die nega-
tive Seite bestimmt. Dariiber hinaus bedarf es positiven Einsatzes: ,Vielmehr sollen
wir, der wahren Lehre getreu, in Liebe in allen Stiicken zu ihm heranwachsen, der
das Haupt ist, Christus; denn von ihm aus wird der ganze Leib fest zusammengefiigt
und zusammengehalten und vollzieht durch jedes Glied, das seinen Dienst nach der
Wirksamkeit verrichtet, die dem Maf jedes einzelnen Teiles entspricht, das Wachs-
tum des Leibes zu seinem eigenen Aufbau in Liebe“ (ebd. 4, 15—16). Wenn es
erlaubt ist, von ,paulinischer Mystik“12 zu reden, dann muf} das in dem Sinn erliu-
tert werden, dafl an den Christen der Ruf zum Dienst am ,Mysterium Christi*
erging, daf} ,jedem einzelnen von uns die Gnade nach dem Mafle der Gabe Christi
verlichen wurde“ (ebd. 4, 7): dienend teilzunchmen an dem ,Alles-Erfiillen® (ebd.
4, 10) des uber die Himmel Aufgestiegenen. Ebenso meint Paulus hier aber auch
nicht das Wirken in und fiir eine reine Geistkirche verklirten Daseins. Die pilgernde
Erdenkirche, die unvollkommene, gefihrdete, bildet den uns zugewiesenen Dienst-
bereich. Darum erscheint die Liebe!? als das entscheidende Aufbauprinzip der Ge-
meinde, und zwar jene Bruderliebe, die sich angesichts der Schwachheit des Nach-
sten bewahrt, die nicht die Seligkeit des Genusses sucht, sondern sich in der Sendung
weifl: ,Wandelt wiirdig des Rufes, der euch getroffen, mit aller Demut und Sanft-
mut, mit Langmut, einander ertragend in Liebe“ (ebd. 4, 1.2). , Alle Bitterkeit, aller
Zorn und Groll, alles Schreien und Schmahen bleibe fern von euch samt jeder Bosheit.
Zeigt euch vielmehr giitig und herzlich gegencinander und vergebt einer dem anderen,
wie auch Gott euch in Christus vergeben hat! Ahmet also dem Beispiel Gottes nach. ..
und wandelt in der Liebe* (ebd. 4, 31—5, 2). Darum, weiterhin, liegt ein starker
Akzent auf den iibrigen sozialen Tugenden, in denen die Geschichtstheologie (gerade
von Eph und Kol) aszetisch ausgewertet wird. Dem , Wandel, wie er der Heilshot-
schaft Christi wiirdig ist“ (Phil 1,27), eignet Offentlichkeitscharakter; es ist zu

1 So A. Wikenhauser, Die Christusmystik des hl. Paulus (Bibl. Zeitfragen 12), Miinster
1928. — M. Meinertz, Der Kolosserbrief, in: Die H1. Schrift des N. T., Bonn 1931, V1I Bd.
S. 22/28. —R. Schnackenburg, a. a. 0. 175—182. — Auf prot. Seite: A. Schweitzer, Die My-
stik des Apostels Paulus, Tiibingen 1930. — H. E. Weber, »Eschatologie* und ,Mystik“ im
N. T. (Beitr. z. Ford. dhristl. Theol.), Gitersloh 1930, u. a.

13 Vgl. den Artikel aydnn im ThWhb 1, 51 .



208 Giinter Soballa

beachten, dafl der Apostel an der genannten Stelle statt des Wortes negunateiv den
Ausdrudk nolrteveodoun verwendet, dessen Etymologie an die Erfiillung staatsbiirger-
licher Pflichten erinnert. Darum fordert er schlieflich den ,einmiitigen Kampf fir
den Glauben an das Evangelium, in keiner Weise eingeschiichtert von den
Widersachern® (ebd. 1, 27—28). Nichtsdestoweniger sind die dufleren Anfeindungen
eine Quelle schmerzlicher Leiden: ,Euch ist in eurem Christenstand die Gnade zuteil
geworden, nicht nur an Christus zu glauben, sondern auch um seinetwillen zu leiden,
indem ihr denselben Leidenskampf zu bestehen habt, wie ihr ihn bei mir gesechen
habt und jetzt von mir hért“ (ebd. 1, 29—30).

Dieser ,harte Leidenskampf nach empfangener Erleuchtung“ (Hebr 10, 32) begleitet von
Anfang an den Weg der Kirche: ,Ihr seid ja, liebe Brider, in die Nachfolge der Gottes-
gemeinden Judias eingetreten, (die) in Christus Jesus (sind); denn auch ihr habt von euren
eigenen Volksgenossen die gleichen Leiden erduldet wie sie von den Juden, die den Herrn
Jesus getotet und die Propheten wie auch uns verfolgt haben® (1 Thess 2, 14—15). In Gottes
Weltplinen stehen Kampf und Leid mit dem christlichen Leben als Wandel in der Wahr-
heit unlésbar verbunden zusammen: ,Niemand soll in den gegenwirtigen Bedrangnissen
wankend werden ; ibr wilt ja selbst: dazu sind wir bestimmt. Denn schon damals, als wir
noch bei ench waren, haben wir euch vorausgesagt, dafl wir Drangsale wiirden erleiden
miissen® (ebd. 3, 3—4). Und: ,Alle, die in Christus Jesus fromm zu leben gewillt sind,
werden Verfolgungen zu erleiden haben* (2 Tim 3, 12).

Aber in eben dieser Tatsache ,liegt ein Hinweis auf das gerechte Gericht Gottes,
daf ihr nimlich des Reiches Gottes wiirdig erachtet werden sollt, . .. wenn der Herr
Jesus sich vom Himmel her mit den Engeln seiner Macht in loderndem Feuer offen-
bart“ (2 Thess 1, 5. 7—8). Das Ende der Zeiten und das Endgericht werden erst den
letzten Schleier von dem fiir unsere Augen undurchdringlichen Chaos der Welt- und
Kirchengeschichte wegheben, dessen unheilvolle Auswirkungen wir bis in unser per-
sonlichstes Leben hinein spiiren. Denn das endzeitliche Gericht enthiillt den Anti-
christ als eigentliches Agens des Widerstandes gegen die Wahrheit (vgl. 2 Thess 2,
10-12). Das ,Geheimnis der Gesetzlosigkeit“ (ebd. 2,7), die Gegenwege des Wider-
sachers und die Heilwege Gottes im ,Mysterinm Christi“ erscheinen so in ihrer
Durchkreuzung als die letzte Realitit der Geschichte, und die Einzelperson liefert
den Schauplatz jenes Ringens um das uns vor Grundlegung der Welt gesteckte Ziel,
»inihm... heilig und unversehrt vor Gottes Angesicht zu stehen“ (Eph 1, 4), ,eure
Herzen gefestigt ohne Fehl in Heiligkeit vor unserm Gott und Vater bei der Ankunft
unseres Herrn Jesus mit allen seinen Heiligen“ (1 Thess 3,13). ,Der geheimnisvolle
Wille Gottes zielt . .. von Anfang an darauf ab, alles Wesen zur Erfiillung zu brin-
gen durch die Kirche der Heiligen und in ihr“14, — aber mitten in dem antichrist-
lichen Mysterium der Gegenwege zu den gottlichen Heilsabsichten. Was uns die
Oﬂcnbarung, insofern sie Geschichte ist, kundmacht, ist nichts anderes denn die
tibernatiirlich-ethische Situation des Menschen.

14 A. Schlier, Die Kirche nach dem Brief an die Epheser (Beitr. z. Kontroverstheologie),
Miinster 1949, S. 82

15 Nach Aristoteles ist die Urfrage der Philosophie die Frage nach dem Was der all-
gemeinen Wesenheit (ti 10 8v: Met. 7, 1, 1028 b). Thr Formalobjekt ist das ,Sein als Sein®,
im Unterschied zu der Gestaltenfiille der konkreten Seinsbereiche, die nur in ihrer jewei-
ligen Ur- und Erstgestalt in die Metaphysik reichen.



Wahrheitsbotschaft und diristlicher Wandel 209

IL.

Wahrheit als Heilsbotschaft:
Ihre Bedeutung fiir den Aufbau der christlichen Persinlichkeit

a) Aus dem geschichtlichen Charakter der Offenbarungswahrheit ergibt sich un-
mittelbar eine weitere Einsicht: es geht in ihr nicht um die Erhellung einer in sich
schwebenden Region von Wesenheiten und abstrakten Ideen, wie es die Philosophie
hellenistischer Pragung verlangt.1s '

Selbstverstandlich ermoglichen die Sitze der Offenbarung auch echte Wesens-
aussagen. Aber dabei bleiben sie nicht stehen. Das urspriingliche Anliegen der Offen-
barung gilt nicht einer Wahrheit in sich, sondern der Wahrheit, insofern sie Wahr-
heit fiir uns ist, insofern ihr Geheimnis in unser Leben hineinreicht. Was nun die
Schriften des hl. Paulus betrifft, so konnte man versucht sein, dieser Tatsache durch
den Hinweis auf den praktisch-pastoralen Charakter der Briefe ihr Gewicht nehmen
zu wollen. Allein ein solcher Einwand iiberséhe, daf auch und gerade fiir den Vol-
kerapostel das Soteriologische zutiefst im Wesen der christlichen Wahrheit selber
verankert ist. Die Wahrheit, die Paulus kiindet, heifit ,Evangelinvm®, d. i. Heils-
botschaft1b. ,Ihr habt ja das Wort der Wahrheit vernommen®, schreibt er an die
Epheser (1, 13), ,die frohe Botschaft von eurem Heil“.

Der Heilscharakter der christlichen Wahrheit 128t sich am besten an dem Gottes-
bild verdeutlichen, das die paulinischen Briefe zeichnen. In ihrem Mittelpunkt steht
nicht die Frage: , Was ist Gott?“, sondern: , Was hat Gott fiir uns getan?“ QOder viel-
leicht besser ausgedriickt: Auch die Frage, was Gott ist, beantwortet sich von dem
her, was er firr uns getan hat. Die Wahrheit iiber Gott wird nur innerhalb des
Heilsgeschehens entfaltet und begriffen. Gottes vollendete Idealitit erweist sich
unserem Erkennen nur in der konkreten Realitit seines Einbruches in Geschichte und
Menschenleben zuginglich. In unserer ,Verherrlichung® (1 Kor 2, 7; 2 Kor 3, 18)
erscheint seine Glorie. Das gilt vor allem fiir das verschlossenste Geheimnis Gottes,
seine Dreipersénlichkeit. Im Unterschied zur Trinitatsspekulation spiterer Theo-
logie, die sich in reinen Seinskategorien bewegt, begegnet uns bei Panlus die Seins-
trinitdt stets in der Form der Heilstrinitit, d. h. insofern der dreifaltige Lebens-
strom sich uns schenkt zu gnadenhafter Teilnahme,

So sichtet 1 Kor 12, 4—6 die gottlichen Personen als die Quelle des charismatischen Uber-
schwangs der Urkirche: ,Es gibt Unterschiede der ‘Gnadengaben, aber es ist derselbe Geist;
und es gibt Unterschiede in den Dienstleistungen, aber es ist derselbe Herr; und es gibt Unter-
schiede in den Kraftwirkungen, aber es ist derselbe Gott, der alles in allen wirkt“. Die Gruf}-
formel am Schluf} des 2. Korintherbriefes fafit ebenfalls eindeutig das Geheimnis der Trinitit
als ein Geheimnis unseres Lebens: ,Die Gnade des Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes .

und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen® (13, 13). Im Epheserprolog ent-
steht das Bild der Dreieinigkeit aus der dreifachen ,Fiille geistlichen Segens® (1, 8), mit der der

16 Diese Bedeutung des Wortes ,Evangelium® ist bereits durch die LXX bezeugt: z. B.
40, 9; 52, 7; 61, 1; Ps 95,2 (Wir brauchen also die vielzitierte Kalenderinschrift von Priene
105, 40 f. — Text bei W. Bauer, Griechisch-Deutsches Wérterbuch zu den Schriften des NT,
Berlin 1937, 529, gar nicht zu bemiihen.) Paulus kniipft hier an. Seine Botschaft ist ,das
Evangelium, durch das ihr gerettet werdet® (1 Kor 15, 2), ,Kraft Gottes zum Heil* (Rom
1, 16), ,Evangelium des Friedens {Eph 6, 15) zwischen Gott und den Menschen, Gott schenkt
uns durch das Evangelinm ,ewigen Trost und gute Hoffnung in Huld® (2 Thess 2, 16}, er
hat ,durch das Evangelium den Tod entmachtet und unvergingliches Leben ans Licht ge-
bracht* (2 Tim 1, 10) usf. )



210 Giinter Soballa

Gott des Segens (ehoyntds dedc) uns beschenkt hat: In den Giitern der Ewigkeit (1, 3—5) er-
scheint das Antlitz des ewigen Vaters, der ,uns auserwihlte vor Grundlegung der Welt. ..
und vorausbestimmte zur Kindschaftsannahme“. Die Giiter der Erlosung (1, 6—12) dffnen
den Blick auf die zentrale Weltstellung des Sohnes, ,in dem wir die Erlésung haben durch
sein Blut, den Nachlaf unserer Verfeblungen, und ,in dem alles, Himmlisches wie Irdi-
sches, zur Einheit zusammengefafit“ ist. Und endlich kniipfen sich die Giter der Zukunft
(1, 18—14) an das Geheimnis des Heiligen Geistes, mit dem wir ,besiegelt“ wurden als der
»Vorgabe unseres Erbes zur Erlésung des Eigentumsvolkes, zum Lobe seiner Herrlichkeit®.
Ganz dhnliche Denkweise verrit auch Eph 4, 4—6 : Der ,cine Geist“ und der ,eine Kyrios*
und der ,eine Gott und Vater“ stellen sich als objektive Faktoren der Einheit der Kirche
dar, also wiederum unter ausgesprachen soteriologischer Riicksicht.

Gott der Uater ist also gewifl darum Vater, weil er, der ,Quell und Ursprung der
gesamten Gottheit* (Denz 275), den Sohn aus sich ,vor aller Zeit“ (Denz 86) zeugte.
Aber dieses Geheimnis seiner , Vaterschaft“ (Eph 8, 15) wird nicht anders offenbar
als dadurch, daf ,Gott, da die Fiille der Zeit kam, seinen Sohn sandte, geboren aus
dem Weibe“ (Gal 4, 4), ,in der Ahnlichkeit des Siindenfleisches“ (Rom 8, 3), ,damit
wir die Einsetzung an Sohnesstatt empfingen“ (Gal 4, 5). Gott offenbart sich als
Vater, indem er sich als der ,Gott nnd Vater unseres Herrn Jesus Christus“ (Eph
1, 3) offenbart und also auch als ,unser Vater (Rém 1, 7; 1 Kor 1, 4; 2 Kor 1, 2; Gal
1,4 etc.). Denn die Heilsgeschichte, wie wir sie vorhin skizzierten, hat zu ihrem
innersten Sinn, die innergéttliche Vaterschaft zur ,Vaterschaft im Himmel und auf
Erden“ (Eph 8, 15) auszuweiten, die ganze Menschheit zur Vollendung der ,Kind-
schaftsannahme* (Rom 8, 15. 23; Gal 4, 5; Eph 1, 5) zu fithren. Auch das ritselhafte
Dunkel der ,unergriindlichen Gerichte und unausspiirbaren Wege*“ (Rém 11, 33) Got-

. tes dient dieser einen Offenbarung seiner Viterlichkeit. Nur zeigt sie sich in ihren wah-
ren Dimensionen, an deren Unermeflichkeit menschliche Mafistibe versagen miissen.
Es ist der nimliche Vater??, ,dessen Zorn vom Himmel her sich offenbart iiber alle
Gottlosigkeit und Bosheit der Menschen“ (R6m 1, 18) und der in seinem strafenden
Grimm die Menschheit ihrem Chaos ,iiberlaft“ (Rém 1, 26. 28), der ,das Verbor-
gene der Menschen richten wird* (2, 16) ,am Tage des Zornes und der Offenbarung
des gerechten Gerichtes” (2, 5) und ,mit Zorn und Grimm denen heimzahlt, die der
Wahrheit nicht gehorchen“ (2, 8), so daf es ,schrecklich ist, in die Hinde des leben-
digen Gottes zu fallen“ (Hebr 10 31}, weil er ein ,verzehrendes Feuer“ der Rache
ist (Hebr 12, 29). Aber hinter dem verzehrenden Feuer seines Gerichtes birgt sich
verzehrender das Flammen seiner Liebe, die sich ,aller erbarmen machte (Rom 11,
32), allem noch so groflen Ungehorsam zum Trotz. ,Es zeigt aber Gott seine Licbe
zu uns dadurch, daf Christus fiir uns starb, als wir noch Siinder waren“ (Rém 5, 8).
Das Wunderwerk der , Verséhnung“ (Rém 5, 10—12; 2 Kor 5, 18—19), darin mitten
im , Uberstromen der Siinde die Gnade iiber und iiberstromte (Rom 5, 20), erschliefit
uns die geheimnisvolle Tiefe des Herzens Gottes, der ,will, dafl alle Menschen selig
werden“ (1 Tim 2, 4), weil er ,reich an Erbarmen ist um der vielen Liebe willen,
mit der er uns geliebt hat“ (Eph 2,4).

Das ist Gott im Geheimnis seiner Vaterschaft. Wenn wir von einem der Denkweise
Pauli eigentiimlichen Gottesbegriff reden wollen, dann ist es nicht der Begriff eines
»absoluten Seins“ oder eines ,subsistierenden Erkennens (obwohl die Rechtmiflig-

17 Wir setzen hier den Beweis als erbracht voraus, dafl auch da, wo Paulus nur das Wort

Yedg verwendet, fast durchweg die erste géttliche Person gemeint ist. Vgl. K. Rahner,
-Gott* als erste trinitarische Person im NT, in: Ztschr. f. k. Th. 66 (1942), S. 71—88.



Wahrheitsbo;schaft und dhristlicher Wandel 211

keit solcher Aussagen in sich verniinftigerweise nicht bestritten werden kann). Eher
charakterisiert die paulinische Verkiindigung Gott als unergriindlichen Willen, was
in den Kap. 9—11 des Romerbriefes seine scharfste Auspragung findet: Wille, der
Gericht und Liebe zugleich ist. Der tiefste Grund dieser Akzentuierung muf in der
Tatsache gesucht werden, dafl die Offenbarung die Frage nach Gott nicht innerhalb
der (philosophischen) Problematik iiber das Wesen des Seins stellt, sondern aus der
Sorge um das Heil der Menschen. Entsprechend erfolgt auch die Antwort nicht in
reinen Seinskategorien; die lebendig-geschichtliche Beziehung Gottes zu uns wird
konstitutiv fiir diese Antwort. Darum ist die zentralste und auch fiir das Gottesver-
stindnis aufschlufireichste Kategorie der Offenbarung die ,Uerheiffung” und der
»Bund“18, Gott erscheint als der wahre Gott, ja als die Wahrheit selber auf Grund
seines Verhaltens zu uns. Paulus konnte hier an einen Ausdruck ankniipfen, der ihm
aus dem Sprachschatz des AT geldufig war: an das hebriische ,emeth“. Das Wort
wird im AT gebraucht ,als Bezeichnung einer Wirklichkeit, die als ,Amen‘ fest, d. h.
als tragféhig, giiltig, verbindlich anzusehen ist und somit Wahrheit bedeutet“1?. Die
Wabhrheit Gottes ist seine Zuverldssigkeit und Treue gegen das Bundesvolk, die er
darin bewihrt, da er zu seinen Verheiflungen und seinem Bund trotz der immer
neuen Treulosigkeit und dem immer neuen Abfall dieses Volkes steht?®. Ganz im
gleichen Sinn sagt Paulus, Christus sei ,Diener der Beschneidung geworden um der
Wahrheit Gottes willen, zur Bekriftigung der Verheiflungen an die Viter® (Rom
5, 8). Nachdem die Heilsgeschichte den Beweis geliefert hat, daf ,jeder Mensch ¢in
Liigner® (Rom 3, 4), d. h. treulos und unzuverlissig ist, nachdem also die Mensch-
heit von sich aus den Bund mit Gott gebrochen hat, erscheint in der Stiftung des
Neuen Bundes um so sieghafter das ,Uberstromen der Wahrheit Gottes inmitten
der Liige (des Menschen) zu seiner Glorie* (Rom 3, 7).

In derselben Form kiindet die Offenbarung dann auch vom Geheimnis
des Sohnes. Es steht in unl6sbarem Zusammenhang mit dem Heilsgeschehen,
mit dem Heilswillen Gottes: ,Denn fir alle Verheiflungen Gottes ist in
ihm das Ja“ (1 Kor 1, 20). Christi Gottmenschentum erweist am eindringlichsten die v
beseligende Zugewandtheit der goéttlichen Wahrheit zu uns hin. Denn er ist die
Wahrheit, weil sich in ihm die Ziige des Vaters widerspiegeln: ,Es ist das Bild des
unsichtharen Gottes“ (Kol 2, 15), ,der Abglanz seiner Herrlichkeit und die Aus-
pragung seines Wesens“ (Hebr 1, 3), da ,die ganze Fiille der Gottheit wirklich in
ihm einwohnt“ (Kol 2, 9). Diese und &hnliche Aussagen gelten aber — und das ist
das Bedeutsame — von dem mensdigewordener Sohn. In seinem irdisch sichtharen
Antlitz leuchtet uns das Antlitz des ewigen Vaters entgegen?!, Damit stehen wir aber

18 Die Erfiillung der Verheiflungen Gottes im Neuen Bunde ist das grofe Thema, das
alle Paulusbriefe durchziebt: dogmatisch im Romerbrief, polemisch an' die Galater, apolo-
getisch in 2 Kor, begeistert feiernd im Epheser- und Kolosserbrief.

19 Quell in ThWb 1, 233. (Art. éAideia). ‘

# Zur Bedeutung des Bundesgedankens in AT vgl. G. Joh. Botterweck, ,Gott erkennen®,
im Sprachgebrauch des AT, (Bonner Bibl. Beitr. 2), Bonn 1951, 89—42; auch W. Bulst,
Israel als ,signum elevatum in nationes’, in: Zeitschr. f. kath. Theologie 74 (1952) S. 5—42

21 Paulns kennt nur ein Subjekt fiir die erwihnten Aussagen: Jesus Christus, unsern
Herrn, den Gottmenschen. Zu einer Scheidung zwischen Aussagen, die ausschlieflich auf
seine vorweltliche Existenzform gehen, und anderen, die ihn als Menschgewordenen meinen,
liegt kein exegetischer Grund vor. Diese Ansicht vertritt u. a. J. Bonsirven, JEvangile de

Mﬂ"”‘



2i2 Giinter Soballa

schon unmittelbar bei der Folgerung: Dies alles gilt uns, soll unser ei.genstes und
innerstes Geheimnis werden. Denn nur fiir uns und um unseres Heiles willen ,stieg
er hinab in die Niederungen der Erde* (Eph 4, 9) und ,ward den Menschen gleich®
(Phil 2, 7). Kraft seiner Menschwerdung bleibt der Herr nun unwiderruflich der
»cine Mittler Gottes und der Menschen (1 Tim 2,5), der ,Mittler des Neuen Bun-
des* (Hebr9, 15) und ,Priester in Ewigkeit“ (ebd. 7,21). Das Verstindnis der
Wesensgestalt Christi ist nur moglich durch das Verstindnis seines Mittlertums.
Natiirlich sind Menschwerdung und Erlésung in keiner Weise von dem iiberwelt-
lichen Geheimnis seiner Sohnschaft gefordert oder abzuleiten. Aber in der faktisch
einzig wirklichen und giiltigen Ordnung, der Ordnung der Erl6sung, offenbart er
s.ch uns auch und gerade als Sohn, indem er sich uns als ,Urheber des Heiles, der
viele Sohne zur Herrlichkeit fihrt“ (Hebr 2, 10), offenbart. Der Sohn des Vaters
wird Sohn der Erde und Menschensohn, damit wir in die Fiille seiner Sohnschaft ein-
gesenkt wiirden und er der ,Erstgeborene unter vielen Briiddern® (Rom 8, 29) sei. Seine
s»Annahme der Knechtsgestalt” (Phil 2, 7) darf nicht als in sich gerundeter Tatbe-
stand gewertet werden; sie drangt wesenhaft hin zu unserer ,Gleichgestaltung nach
des Sohnes Bild“ (R6m 8, 29).

Das Geheimnis des Gottmenschen erscheint darum als die letzte Tiefe des erlo-
sten Menschen und der erlosten Welt. Wie der Sohn den Vater in sich widerspiegelt,
so ist er auch der Mittler dieses Bildes zur Welt hin. Die Ausdriicke im Eingangs-
kapitel des Hebrderbriefes enthalten diesen Doppelsinn: Der Sohn wird als ,Ab-
glanz seiner Herrlichkeit® (1, 3) gefeiert, weil ,die Herrlichkeit Gottes im Antlitz
Jesu Christi“ (2 Kor 4, 6), des ,Herrn der Herrlichkeit* (1 Kor 2, 8), erstrahlt, —
aber nicht minder darum, weil durch ihn auch die Schopfung von diesem Herrlich-
keitsglanz tiberstrahlt wird. Ebenso muf der andere Wiirdename, ,Geprige seines
Wesens“ (Hebr 1, 8), passiv und aktiv zugleich verstanden werden: insofern nimlich
der Sohn, dessen ganzes Personsein Ausdruck des viterlichen Wesens ist, Geschdpfe
zu ,Mitformen® (ouupdggoug: Rom 8, 29) seiner Sohnschaft macht22. Sogar die un-
termenschlichen Bereiche der Schopfung erscheinen in dieses Geheimnis einbegriffen;
ihnen gilt die Verheiflung, einst ,von der Knechtschaft der Verderbnis zur Freiheit
der Herrlichkeit der Kinder Gottes befreit“ (Rom 8, 21) zu werden. Aber im eigent-
lichen Sinn und schon jetzt wird ,Christus gestaltet” (Gal 4, 19) in den Gliedern
seiner Kirche, die er ,in Herrlichkeit sich bereitet* (Eph 5, 27) hat: , Wir alle spie-
geln enthiillten Angesichts die Herrlichkeit des Herrn wider und werden so zu dem-
selben Bild umgewandelt von Herrlichkeit zu Herrlichkeit“ (2 Kor 3, 18). Die Selbst-

Paul, Parls 1948, S. 86. (Anders freilich F. Prat, La Théologie de Saint Paul, Paris 19483,
I, 843ff.) Die Berechtigung solcher Redeweise ist darin zu suchen, daf} in der Menschwer-
dung ,die ganze menschliche Natur Christi zu einer Funktion und Ausdrucksform seiner
einen géttlichen Person und seiner géttlichen Wahrheit geworden ist* (H. U. v. Balthasar,
Theologie und Heiligkeit, in: Wort und Wahrheit, Wien, Dezember 1948, S. 884), selbst-
verstdndlich unter Wahrung ihrer eigenen Realitét.

22 Noch radikaler deutet H. v. Soden die angefihrte Stelle: ,Das Interesse des Verfassers
liegt somit nicht in dem Verhdltnis des Sohnes zu Gott, sondern in dessen Stellung zur
Welt. Fiir diese, die Gott durch ihn gemacht hat, die er durch das Wort der Kraft Gottes
tragt und zu deren Erben er berufen ist, ist er der Strahl, durch welchen sie einen Abglanz
von der Herrlichkeit Gottes erhdlt, und das Geprige, durch welches ihr ein Abdruck des
Wesens Gottes aufgedriickt wird“ (Hebrierbrief, in: Handkommentar zum NT, IIl. Bd,,
2. Abt., Freiburg 1899?, 8. 21/22)



. Wakrheitsbotschaft und christlicher Wandel 213

offenbarung des Sohnes setzt sich fort in Kirche und Kosmos. Erst dann hat das Gott-
menschentum Christi seine Vollgestalt erreicht, wenn sein Geheimnis als ,Anfang*®
(Kol 1,18) und ,Erstgeborener® (ebd 1,15, 18) und ,Erstling® (1 Kor 15, 20) in
einer Menschheit der ,vielen Briider* (R6m 8, 29) allumfassenden Ausdruck gefun-
den hat und Christus ,das Reich Gott, dem Vater, iibergibt* (1 Kor 15, 24). Darum
wird der Tag der letzten, endgiiltigen ,Offenbarung des Herrn Jesus® (2 Thess 1, 7)
bei seiner Wiederkunft auch der Tag der vollendeten ,Offenbarung der Séhne Got-
tes“. (Rom 8, 19) sein, da wir ,mit Christus zusammen offenbar werden in Herr-
lichkeit“ (Kol 3, 4).

Uberblicken wir jetzt noch, wenigstens in den Grundziigen, die paulinische Lehre
vom Heiligen Geist. Auch hier wieder begegnet uns jene Methodik, welche alle Aus-
sagen iiber die gdttliche Person in den Rahmen ihrer Heilsfunktion und des ihr zu-
geschriebenen Heilstuns stellt. Schon die Tatsache, dafl sich oft kaum entscheiden
1afit, ob mit dem Wort svetpa die Person des Hl. Geistes oder eine im Menschen
wirksame Kraft gemeint ist, scheint bedeutungsvoll und bezeichnend. Die Theologie
des Apostels richtet eben ihr vorziiglichstes Interesse nicht so sehr auf den ,Geist,
der die Tiefen der Gottheit erforscht” (1 Kor 2, 10), d. h. auf rein innergattliche Ver-
héltnisse, sondern auf den , Geist aus Gott*, den wir ,empfangen haben* (ebd. 2, 12).
Es geht ihr in erster Linie um die gnadenhaft-wunderbare Begegnung ‘des Gottes-
geistes mit dem Geiste des Menschen.

Deshalb gibt sich das Geheimnis des Hl. Geistes voll und ganz in dem Rhythmus
des Erlosungswerkes23. So heifit er geradezu der ,Geist Christi“ (Rom 8, 9) und der
»Geist des Herrn® (2 Kor 8, 17), des Gottmenschen und Erlésers, welcher den ,Geist
der Heiligung® (Rom 1, 4), mit dessen Fiille er selbst gesalbt ist (vgl. Hebr 1, 9), in
dessen Kraft er sein Siihneopfer darbrachte (vgl. Hebr 9, 14) und den entscheidenden
Sieg errang (vgl. 1 Tim 3, 16), nun iibergehen lafit auf die Glieder seines Leibes.
Er erscheint darum Gal 4, 6 als ,gesandt ... in unsere Herzen“ — ebenso wie kurz
zuvor (4, 4) von der Sendung des Sohnes in die Welt die Rede war. Und wie Chri-
stus, der Herr, sein Leben fir uns ,hingab“ (Gal 2, 20; Eph 5, 2. 25) und opfernd
sein Blut ausschiittete (Hebr 9, 12. 22) — also wird auch der Hl. Geist uns ,gegeben
(Rom 5,5; 2Kor 1,22; 5,5; 1 Thess4,8; 2Tim1,7) und auf uns ,ausgeschiittet*
(Rom 3, 5; Tit 3, 6), ihn zu ,empfangen“ (Rom 8, 15; 1 Kor 2, 12; Gal 3, 2. 14), ihn
zu ,haben® (1 Kor 6, 19) in ,Teilnahme“ (Hebr 6, 4) und ,Gemeinschaft“ (2 Kor 13,
13), mit ithm ,getrankt” (1 Kor 12, 13) zu werden.

Gottes Heiliger Geist und unser Geist verbinden sich auf diesem Wege zur Ein-
heit eines Geheimnisses im neuen, erlosten Menschen — bei aller unaufhebbaren
Unterschiedenheit von Gott und Mensch. Sein und Wirken des Erldsten sind dazu
bestimmt, aus ihrer ,fleischlichen® Verfallenheit, d. h. aus der ,Knechtschaft der -
Verderbnis“ (R6m 8, 21), in den geistférmigen, ,pneumatischen“ Zustand iberzu-
gehen, in die ,herrliche Freiheit von Kindern Gottes“ (ebd.). Denn der Geist der
»Erneuerung® (Tit 8, 5), den wir in der hl. Taufe empfingen, ist der ,Geist der
Kindschaftsannahme” (Rém 8, 15), da ,Gott den Geist seines Sohnes in unsere Her-
zen sandte“ (Gal 4, 6) zum Zeichen, daf auch wir Sohne sind, Wir erkennen uns

2 ,Paulus spricht im Rahmen eines 6konomisch-trinitarischen Geschichtsbildes vom heils-
geschichtlichen Eiusatzpunkt des Geistes® E. Stauffer, Die Theologie des NT., Giitersloh
19484, S. 145)



214 Giinter Soballa

als wahre ,Brider“ (Rom 8, 29) und ,Mit-Formen® (ebd.) Christi, den sein Wiirde-
name »Xpiotoc« als den Gesalbten schlechthin ausweist, da Gott uns mit seinem
HI. Geist ,gesalbt hat“ (2 Kor 1, 22). Und wie Christus, der Herr, ,auf Grund des
Geistes der Heiligung als Gottes Sohn in Macht eingesetzt* (Rém 1, 4) erscheint, —
d. h. wie seine Sohnesherrlichkeit wesentlich durch den Geistbesitz bestimmt ist (so
sehr, daf Paulus die kithne Formulierung ,der Herr ist der Geist* (2 Kor 3, 17)
wagen kann?4, — also sind auch wir ,in Thm . .. besiegelt mit dem verheiflenen HI.
Geist” (Eph 1, 14). In diesem Bild der ,Besiegelung“ (Paulus verwendet es nach Eph
4, 30 und 2 Kor 1, 22) soll ausgedriickt werden, dafl durch die Geistmitteilung unser
Christsein in ein endgiltiges Stadium tritt. Dariiber hinaus macht es deutlich, wie
eine vollstandige Neuformung und Umformung, die nicht blof die Peripherie der
Person, sondern ibren innersten Kern betrifft, erfolgt ist. Der vom Geiste gesiegelte
Mensch wird zum ,Pneumatiker, zum Geistesmenschen (mvevparinog: 1 Kor 2, 13;
3,1; Gal 6, 1) und dies, freilich jetat erst anfangshaft, bis in die Leiblichkeit hinein
(1 Kor 15, 44). Dem Menschen ist nunmehr auch die Fahigkeit zu einer Aktivitat
geschenkt, die sein Leben bis in die letzte Auflerung hinein unter das ,Gesetz des
Lebensgeistes in Christo“ (Rom 8, 2) stellt. So sind die echten Kinder Gottes daran
erkenntlich, dafl sie ,vom Geiste getricben® (Rém 8, 14; Gal 5, 18) werden; sie
»~wandeln im Geist“ (Gal 5, 16, 25), sie werden nicht mehr von ihrem eigenen, irdi-
schen Sinn gelenkt, sondern ,sinnen, was des Geistes ist“ {(Rom 8, 5). Sie ,dienen
Gott in der Neuheit des Geistes (Roém 7, 6), ,voll des Geistes* (Eph 5, 18), ja,
»glibend im Geist* (R6m 12, 11). Gerade das gelebte Leben soll zu einem einzigen
»Erweis des Geistes® (1 Kor 2, 4) werden. In einer Lebensfithrung ,dem Geist
gemaB® (xord nvedpa: Rom 8, 4, 5) kommt dessen verborgenes Geheimnis zu immer
neuer Darstellung?s.

Schon diese knappe Zusammenstellung 1ift hinreichend die eigentiimliche Art
und Weise erkennen, in welcher die paulinische Lehre vom HI. Geist sich darbietet.
Sie entspricht der Grundtendenz, di¢ in der Ordnung der Menschwerdung waltet:
Wohl ist Gottes ewiges Sein und Wesen die schlechthin erste und von allem unab-
hingige Wahrheit, aber er hat die Welt des Menschen zum Schauplatz ihrer Selbst-
erscheinung und Selbstoffenbarung gewihlt. Gott gibt sich der Kreatur, damit deren
ganzes Sein und Leben ihn ausspreche und kiinde. Darum ist es folgerichtig, wenn
Paulus, wie wir sahen, seine Theologie des HI. Geistes mit einer Theologie unseres
Gnadenlebens in eins verkniipft. Auf die Frage: Was ist der Hl. Geist? finden wir
in den Paulinen keine direkte Antwort. Man mufd sie aus dem erschliefen, was der

2 Gegen diese gewGhnliche Auffassung von 2 Kor 3, 17 méchte K. Priimm in der Aussage
ein Zeugnis fir die Gottheit der dritten trinitarischen Person -erblicken; vgl. seine Auf-
satze: R6m 1—11 und 2 Kor 3, in: Biblica 31 (1950) S. 164—203 und: Die kath, Auslegung
von 2 Kor 17a in den letzten vier Jahrzebnten nach ihren Hauptrichtungen, Biblica 31
(1950) 316—345; 459—482; 32 (1951) 1—24

25 Paulus geht an einigen Stellen so weit, Auflerungen unseres seelischen Lebens, also
menschliche Handlungen, dem HI. Geist selber zuzuschreiben. Das Wort , Vater®, mit dem
wir dem Bewuftsein unserer Kindschaft Ausdruck verleihen, ist Ruf unseres Herzens: ,lbr
habt den Geist der Kindschaftsannahme empfangen, in dem wir rufen: Abba, Vater* (R6m
8, 15). Aber ebenso sehr und eigentlichst ist der Geist selber Rufer dieses Rufes: ,Zum Zei-
chen, dafl ihr Sohne seid, sandte Gott den Geist seines Sohnes in unsere Herzen, der da
ruft: Abba, Vater“ (Gal 6,6). — Eine dhnliche Gedankenfiihrung liegt Rom 8, 23—26 vor.



Wahrheitsbotschaft und dhristlicher Wandel 215

Apostel iber das ,geistige® Leben der Erlosten lehrt. Bezeichnenderweise haben
jene Ausdriicke, in denen die Tradition die charakteristischen Attribute der dritten
gottlichen Person erblickt, bei Paulus einen soteriologischen Sinn: Er spricht nicht von
der ewigen ,Sendung“ des HI. Geistes in seinem innergéttlichen Ausgang von Vater
und Sohn, sondern von dem ,Geist... gesandt in unsere Herzen“ (Gal 4, 6). Er
spricht auch nicht von ihm als der personalen Liebe in Gott, wohl aber von der
»Liebe Gottes, die ausgeschiittet ist in unseren Herzen durch den HI. Geist, der uns
geschenkt ist“ (R6m 5, 5). Er feiert ihn endlich nicht als die ,Salbung“ der Gottheit,
als den Duft, der der Liebe des Vaters und des Sobnes entstromt, als die ,Gabe“,
das ,Pfand” und das ,Siegel“, darin Vater und Sohn ihre gegenseitige Liebe be-
zeugen. Vielmehr geht die Rede von unserer ,Salbung® (2 Kor 1, 22) zu Christen,
d. h. zu Gesalbten, von einer ,Gabe* (Rém 5,5; 2Kor 1,22; 5,5; 1Thess 4, 8;
2 Tim 1, 7) des Geistes an uns, von einem ,Pfand unseres Erbes“ (Eph 1, 14), von
unserer ,Besiegelung auf den Tag der Erlésung® (Eph 4, 30). So offenbart sich das
Geheimnis des Hl. Geistes im Geheimnis des erlosten Menschen; sein Verstindnis
ist wie eine letzte Frucht, die aus dem vollen Verstehen unseres geistgewirkten neuen
Lebens reift.

Wir haben dieser Zeichnung des trinitarischen Gottesbildes einen verhiltnis-
méafig groflen Raum gewidmet, weil wir von daher das meiste Licht for die Be-
antwortung unserer Frage nach dem Eigencharakter der christlichen Wahrheit er-
warten durften. Denn es versteht sich, dafl das Geheimnis Gottes den Hauptinhalt
der offenbarten Wahrheit bilden muf, wenn anders noch von religiéser Offenbarung
die Rede sein soll. Christliche Offenbarung ist primar nicht Moral, sondern Theo-
logie, d. h. ,Wort von Gott* — aber von Gott als unserem Heil. Damit wire die
entscheidende Einsicht sichergestellt. Den Nachweis ihrer Geltung fiir die ibrigen
Grundbegriffe der paulinischen Theologie, fiir seine Anthropologie, Ekklesiologie,
Eschatologie usf. kénnen wir ans deshalb ersparen. Es ist auch zu offensichtlich, dafl
die Heilsfrage hier iiberall den formgebenden Mittelpunkt bildet; allein schon die
Terminologie beweist das unmifldeutbar. Die ,vielfdltige Weisheit Gottes“ (Eph
3, 10) stellt also kein in sich ruhendes ideatives System dar; Gott bietet in ihr unse-
rem Leben ,unergriindlichen Reichtum® (ebd. 3, 8) an. In ibhr naht sich uns die
Gnade Gottes, der ,will, daBl alle Menschen heil werden® (1 Tim 2, 4). Die christ-
liche Wahrheitsbotschaft ist ihrem innersten Wesen nach Heilsbotsdhaft. '

b) Aus dieser Wesensbestimmung der christlichen Wahrheit diirfen wir folgern,
daf sie dem Menschen sicherlich nicht nur zur Bereicherung seiner Erkenntnis, zur
Befriedigung seines Wissensdranges geschenkt wurde. Sie dient vielmehr der ,Er-
bauung® des ganzen Menschen, — wenn wir dieses diskreditierte Wort einmal in
seinem erhabensten Sinn verstehen. Sie will den ,heilen Menschen ausformen und
zur Reife bringen. Der Mensch soll durch sie zu seiner gottgesetzten Bestimmung fin-
den, zu seinem eigentlichen (iibernatiirlichen) Selbst und also zu seiner Wahrheit.
Soweit die Offenbarung iiberhaupt , Weisheit® vermittelt, handelt es sich um Lebens-
weisheit, um Weisung fiir die Selbstverwirklichung christlichen Daseins. Dem Chri-
sten obliegt die Anfgabe, durch sein ,Festhalten am Lebenswort (Phil 2, 16) die
Fiille der Wahrheit in sich selber zu realisieren, ihr zu einer sichtbaren Darstellung
zu verhelfen: ,.. .. auf daf ihr untadelig und lauter werdet, Kinder Gottes ohne Fehl



216 Giinter Soballa

inmitten eines verdrehten und verkehrten Geschlechtes, unter dem ihr strahlt wie
Lichtgestirne in der Welt, am Wort des Lebens festhaltend“ (ebd. 2, 15 f.). Es gilt
jene Stufe zu iiberwinden, auf der die Wahrheit noch als blofler ,Gegen-stand”
erscheint. Der Christ darf der Wahrheit nicht nur ,gegeniiber“ stehen; er ist gerufen,
»in ihr“ zu wandeln. Indem er ,vollig lebt?6 in den Worten des Glaubens und der
rechten Lehre” (1 Tim 1, 4), wird die Wahrheit Daseinsform, einziger Bestimmungs-
grund der christlichen Personlichkeit. Was der Jude auf Grund des Gesetzes zwar
sein sollte, aber nicht vermochte —, das kann und muf der Christ kraft seiner ,, Teil-
nahme am Evangelium® (1 Kor 9, 23) sein: die Verkorperun (népgwaig) der Er-
kenntnis und der Wahrheit* (Rom 2, 20).

Der Heilscharakter der christlichen Wahrheit enthiillte sich uns an der Eigenart des
trinitarischen Gottesbildes, das die Briefe des heiligen Paulus zeichnen. Diese Wahr-
heit Gottes soll und mufl also unsere Wahrheit werden, soll in unser eigenes Sein
tief und wunderbar verwoben werden. Damit ist ausgesprochen, dafl wir zu einer
Jtrinitarischen Lebensfithrung® aufgerufen und berufen sind??.

Gott offenbarte das Geheimnis seiner Uaterschaft, indem er sich in Christus als
unser Vater kundgab und offenbarte. Aus dieser Form der Selbstkundgabe des
Vaters erhellt, welche Ermichtigung und Verpflichtung fiir den dhristlichen Wandel,
fiir die christliche Frommigkeit entsteht. Am besten diirfte das Wort ,,Reprdsen-
tation“ die hier entscheidende Grundhaltung kennzeichnen. Wie Gott als wahrer
Vater in vielen S6hnen gnadenhaft-wirklich gegenwirtigt, so ist es unsere cigent-
lichste religids-sittliche Aufgabe, die Herrlichkeit dieser Gotteskindschaft der ge-
samten Schopfung zu offenbaren (vgl. Rom 8, 19—21) und dadurch des Vaters ,Pra-
senz® in uns auch nach auflen zu ,re-prasentieren®. Christliches Vollkommenheits-
streben darf demnach nicht mit naturhaftem Vollendungsdrang verwechselt werden;
¢s richtet sich nicht auf ein utopisches ,Edelmenschentum®. Sein Motiv ist allein der
ewige Liebeswille Gottes, der ,uns vor Grundlegung der Welt auserwihlte . .. und
zu Séhnen vorherbestimmte“ (Eph 1,4 f.). Diese (noetische und ontische) ,Defi-
nition“ unseres Wesens verbietet den ,Wandel nach Menschenart® (1 Kor 3, 3) und
gebietet uns, ,Gottes wiirdig zu wandeln, der euch zu seinem eigenen Reich und zu
seiner Herrlichkeit ruft* (1 Thess 2, 12), zu einem Wandel, wie er ,Nachahmern
Gottes als seinen geliebten Kindern® (Eph 5, 1) ziemt, als ,unstrafliche Gotteskinder
inmitten einer verkehrten und verdrehten Menschheit“ (Phil 2, 15). Das menschliche
Ich soll die viterliche Glorie widerstrahlen — freilich, entsprechend der Geschopf-
Situation, demiitig ihm ,Glorie gebend und Dank sagend” (R6m 1, 21): nicht nach-
traumend den (heidnischen) Traum einer mit den Kriften dieser Welt erreichbaren
Vergottung, nicht in (jiidischem) Selbstruhm pochend auf die eigene Leistung als
einem Redhtstitel Gott gegeniliber. Sicher miissen wir ,allen Eifer aufbieten, ihm
(dem Vater) wohlgefillig zu sein“ (2 Kor 5, 9), damit ,unser innerer Mensch er-
neuert werde“ (ebd. 4, 16) und ,umgestaltet von Herrlichkeit zu Herrlichkeit“ (ebd.
3, 18). Aber das heifit in keiner Weise, dafl die strahlende VolIendung der eigenen
Person in den Mittelpunkt riickt und Selbstzweck wird. ,Frneuerung® und ,Herr-
lichkeit“ des Christen geschehen in Teilnahme an der ,Herrlichkeit des Neuen Bun-

28 Zum Beleg dieser Ubersetzung vgl. den nimlichen Wortgebrauch bei Epiktet 1V, 4, 43
27 Von der Motivkraft der trinitarischen Wendungen bei Paulus handelt ausdriicklich
P. Bliiml, Paulus und der Dreieinige Gott. Eine bibl.-dogm. Studie. Wien 1929, S. 133—147



Wahrheitsbotschaft und diristlicher Wandel 217

des“ (vgl. 2 Kor 8, 6—11), jenes Bundes, den der Vater der Treue und der Vater der
Verheiflung gestiftet hat und durch den er sich der Welt enthillt. Will also der
Christ seiner Bestimmung gemif als Reprisentant des Vaters leben, ,aus ihm und
durch ihn und zu ihm hin“ (R6m 11, 36), dann ist es seine vornehmste Aufgabe,
diesem Bund seinerseits die Treune zu halten und zu dessen Verheiflungen zu stehen,
allen Anfechtungen der Welt zum Trotz.

Ebenso wie die Offenbarung der gottlichen Vaterschaft auf die Verwirklichung
des ,homo Patris“, des Menschen, der das Geheimnis des ewigen Vaters in sich tragt
und ausformt, hingeordnet war, in der namlichen Weise erschliefit sich uns auch das
Geheimnis des Soknes als Sinn und Auftrag unseres Lebens. Dafl die Offenbarung
uns den Sohn Gottes in seinem Mittlertum, in seiner soteriologisch-kosmologischen
Funktion zeigt, bietet nicht etwa nur der mystischen Spekulation Nahrung. Es hat
unmittelbaren Einfluf auf das gesamte praktisch-religiose Verhalten. Als ,Mit-
Formen“ (Rom 8, 29) des Sohnes, als solchen, die ,in Christus“ (d. h. im Kraftfeld
seiner personalen Wirklichkeit) leben und wesen, ist uns Richtung und Weg des
Vollkommenheitsstrebens bereits vorgezeichnet. Eine im vollen Sinn ,christliche®
Frommigkeit mufl Christi, des Herrn, ,Abstieg” (Eph 4, 9) aus der entriickten Him-
melsseligkeit in die ,Niederungen der Welt“ (ebd.) nachvollzichen, da der Herr
seine gottliche Wiirdestellung und Vollendung ,nicht wie einen Raub festhielt” (Phil
2, 6), vielmehr sich ,entduflerte (ebd. 2, 7) um sich aller Kreatur zum Diener und
Knecht zu geben. Es heifit sich fiigen in diese Bewegung Gottes zur Welt, die er
uns kraft der Menschwerdung seines Sohnes: vorgelebt hat: in den Dienst mit Chri-
stus am Werke der Erlosung. Erst darin finden wir das konkrete Bild unserer Re-
prasentation. Das Strahlend-Géitliche hiillt sich in das Alltagskleid grauen, ge-
wohnlichen Dienstes. Aber gerade so wird es das echte Kennzeichen christlicher
Reife (wie denn téhetog oft nur den Gegensatz zu ynmogausdriickt: 1 Kor 2,6 cf. 3,1;
14, 20; Eph 4, 13; Hebr 5, 13—14), die es verschmaht, mit Bliten zu prunken, um
all ihre Krifte in die endliche Frucht hineinzulegen. So notwendig gehdrt das ,In-
der-Welt-sein“ (als Teilnahme an dem In-der-Welt-sein Christi) zur christlichen
Existenz, dafl es gar nicht moglich ist, in seinem Vollendungsstreben nur sich selbst
zu meinen; der Christ ist gleichzeitig immer schon ,er selber und der Nachste®
(Kierkegaard). Durch jene ,geistige Dienstbereitschaft im Kerne unserer Existenz*
(wie es Scheler einmal formuliert hat), durch jene innere Richtung zur Welt und
zum Menschen hin, unterscheidet sich die christliche Frommigkeit ganz eindeutig
von der Mentalitdt hellenistisch-neuplatonischer Aszese, die im Aufstieg reiner
Vergeistigung ,wie Gott werden“ mochte. Alle Mitteilung des Geistes und der viel-
faltigen Gnadengaben, lehrt Paulus im 12. und 14. Kapitel des ersten Korinther-
briefes, hat nicht den Sinn, eine mystische Innerlichkeit zu pflegen, sondern geschieht
einzig und allein zum ,Nutzen (n@t‘)g' 10 oupgégov: 12,7) und zum »Aufbau®
(olnodopr): 14,5) des Leibes Christi, der Kirche. Dann ist es aber nur folgerichtig,
wenn die Dienstbereitschaft des Christen letztlich in das Opfer miindet: , Ich ermahne
euch nun, ihr Briider, bei dem Erbarmen Gottes, eure Leiber (m. a. W. euch selbst,
da g@po dem Begriff der Person gleichkommen kann, wie Eph 5, 28 f. beweist) als
lebendiges, heiliges und Gott wohlgefilliges Opfer darzubringen; das sei euer
geistiger Gottesdienst” (Rém 12, 1)! Fs geht um den geopferten Menschen, der ohne



218 Giinter Soballa

Fehl2® vor Gottes Antlitz steht {Eph 1, 4). ,Wie Christus . . . sich selbst fiir uns als
Weihegabe und Opfer darbrachte, Gott zu einem lieblichen Wohlgeruch® (ebd. 5, 2),
so ,sind wir ein Wohlduft 20 Christi fiir Gott bei denen, die gerettet werden, und
auch bei denen, die verloren gehen* (2 Kor 2, 15). Uber das Nur-Personliche hinaus
weitet sich die individuelle Leidenserfahrung, ,das, was an den Triibsalen Christi
noch fehlt, in meinem Fleisch zu ergénzen fiir seinen Leib, die Kirche“ (Kol 1, 24).
Die Glaubensverbindung mit Christus iiberwindet in fruchtbarem Opferdienst allen

eitlen, nutzlosen Tragizismus, fithrt von prlvatcr Religiositit ins Objektive des
Reiches Gottes und Christi.

Vollends geschah die Offenbarung des Heiligen Geistes in nahezn identischer
Form mit der Erhellung unseres geistlichen Lebens. Das gottliche Pneuma 6ffnete
sich dem Verstindnis, da wir uns selber als pneumatische Menschen verstanden. Des-
halb war auch die Pnenmatologie, wie wir sie vorhin skizzierten, im Grunde kaum et-
was anderes als eine Frommigkeitstheologie unter der Riicksicht des HI. Geistes. Jetzt
eriibrigt also nur noch, in dem ,Gesetz des Lebensgeistes” (Rém 8, 2) jene letzte und
abschlieBende Norm sichtbar zu machen, die dem eben beschriebenen Verhiltnis zu
Vater und Sohn (als Reprisentation und Dienst) sein endgiiltiges Geprage ver-
leiht. Was eigentlich jeweils jetzt Reprisentation und Dienst fiir mich personlich
besagt und von mir personlich fordert, ist erst dann lésbar, wenn dem Christen
durch einen ,Wandel im Geist* (Gal 5, 16. 25) das Gesetz des Geistes gleichsam
zur zweiten Natur geworden ist. Denn in dem fiigsamen Mitgehen mit der Be-
wegung des Geistes, ,in“ dem wir sind, besteht die ,geistige Weise* (vevparinds:
1 Kor 2, 15), kraft deren ,der geistliche Mensch alles zutreffend beurteilt, wihrend
er selbst von niemand zutreffend beurteilt wird“ (ebd.). Andernfalls bliebe die Hal-
tung, die wir Reprdsentation nannten, Selbsttiuschung; sie wiirde in einem leeren
Asthetizismus der Form und einer Scheinfrémmigkeit eingebildeter Ideale enden.
Nur wenn wir uns vom Geiste des Vaters ,treiben lassen“ (Rom 8, 14), bewihren
wir uns wahrhaft als seine Kinder, ist der Vatername, Abba, den wir aus der Tiefe
unseres Herzens zu ihm emporrufen (ebd. 8, 15), keine eitle Anmaflung. Indem der
»Geist, der die Tiefen der Gottheit durchforscht® (1 Kor 2, 10), ,unserer Schwachheit
beisteht* (Rom 8, 26), besitzen wir einen Kompaf, der uns das Zurechtfinden in den
grenzenlosen Moglichkeiten, welche uns die ,Nachahmung“ des unendlichen Vater-
gottes auftat, ermdglicht. Das echte Vater-Christentum, dem der Wille des Vaters
in seinen ,unbegreiflichen Urteilsspriichen und unerforschlichen Wegen“ (Rém
11, 838) einziger Mafistab der Lebensgestaltung ist, erscheint gebunden an das innere,
den Herzen eingeprigte Gesetz des Geistes, an das geistliche ,Gespiir fiir das,
worauf es ankommt® (Phil 1, 9—10). So hat die Vielheit des alten Gesetzes — das
doch fiir den Christen aufgehoben ist — ihren Fortbestand im christlichen Leben.
Und wie in den alttestamentlichen Gesetzesvorschriften das Bundesverhiltnis zwi-
schen Gott und seinem auserwihlten Volk sichtbar wurde, also sind wir das Volk
des Neuen Bundes und darin Kinder des Vaters, da wir nicht mehr von unserem
eigenen, personlichen Geiste geleitet werden, sondern gelenkt und gefithrt vom
HI. Geiste.

# guwpog ist ein Ausdruck, der urspringlich fur die Fehlerlosigkeit der Opfertiere ge-

braucht ward: vgl. W. Bauer a. a. O. 19
2 sowdie ist ebenfalls Opferterminus: vgl. W. Bauer 549



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 219

Das gleiche gilt fir den Dienst des Christen. Frommigkeit, sofern sich in ihr unser
Sohnes-Christentum auswirkt, unsere Teilnahme am menschgewordenen Gott und
seinem Werk (consortium et conservitium Christi), ist zwar eine letzte und nicht
weiter riickfithrbare Haltung des christlichen Lebens, aber dennoch keine eindeutige
" -und ein fiir allemal festgelegte Grofle, die jegliche Problematik aufhébe. Es handelt
sich hier nicht blo um eine allgemeine und grundsatzliche Dienstbereitschaft im
Interesse der erlésenden Neugestaltung der Welt, vielmehr geht es um die ,,From-
migkeit* des in einen bestimmten Dienstbereich am mystischen Leib Christi ein-
gewiesenen Gliedes Christi. Das Gesetz der ,Unterschiede im Dienst® (1 Kor 12, 5)
mufl beachtet werden; der einzelne mufl das ,Mafl der Gabe Christi“ (Eph4,7)"
erkannt haben, um zu wissen, wie und an welcher Stelle gerade er die Hand ans
Werk legen soll. Und eben dafiir fehlt die aszetische Zauberformel, die man nur
zu befragen braucht, um unter allen Umstanden giiltige Auskiinfte zu erhalten. Also
letzten Endes allein die Leitung des HI. Geistes vermag Klarheit und Sicherheit
iiber die personliche Aufgabe zu schenken, mit der ich dem Aufbau des Leibes
Christi je und je dienstbar bin. Von ihm, ,der einem jeden zuerteilt, wie er will*
(1 Kor 12, 11), stammt die ,Befdhigung, Diener des Neuen Bundes zu sein® (2 Kor
3,6). Gewifl ist der Neue Bund wesentlich Christus-Aon, Wirklichkeitsphire des
im Fleisch erschienenen und im Durchgang durch den Kreuzestod erhohten Herrn.
Aber nicht umsonst betont der Apostel, daff, ,wer den Geist Christi nicht hat, ihm
auch nicht zugehért® (R6m 8, 9), dafl wir “Christi Sinn besitzen® (1 Kor 2, 16) miis-
sen. Nicht umsonst wird der Herr schlechthin als ,der Geist“ (2 Kor 3, 17) bezeichnet,
weil er denen, die sich zu ihm bekennen, die in der Verbindung mit ihm leben, jene
»Geistesfreiheit” (vgl. ebd.: ,Wo der Geist des Herrn waltet, da herrscht Freiheit*)
spendet, in der das unterscheidende Kriterium des Neuen Bundes gegeniiber dem
Alten besteht. Diese Freiheit erfillt erst eigentlich den Sinn des Gesetzes: im
Niederbruch der dufieren Schranken geschieht eine viel tiefere Bindung. Der schein-
bar ,Gesetzlose® (1 Kor 9, 21) ist in Wirklichkeit keineswegs ,los vom Gesetz Gottes,
sondern gebunden ins Gesetz Christi“ (ebd.). Das  ,Gesetz des Lebensgeistes in
Christus Jesus“ (Rom 8, 2), welches jetzt herrschend wird, ruft unsere Freiheit in
die Unendlichkeit seiner Freiheit. So vollendet sich die christliche Personlichkeit in
der Selbsthingabe und Selbstaufgabe eines Dienstes, der keine Grenzen kennt,
weil er sein alleiniges Mafl vom Grenzenlosen des gottlichen Willens hernimmt:
ergriffen von dem ,verzehrenden Feuer“ (vgl. Hebr 9, 14; 12, 49), getrieben von
dem schopferischen Wehen des Geistes, der uns zu seinen Werkzeugen erwihlt, um
den Erdkreis zu erneuern.

Die Lebensbedeutung der neutestamentlichen Trinitdtsoffenbarung lafit sich mit
des Apostels eigenen Worten dahingehend formulieren, daff ,wir durch Christus
den freien Zutritt zum Vater in einem Geist haben® (Eph 2, 18). Der dreieinige Gott
offenbart sich uns darum, weil er uns zur Gemeinschaft mit sich selber erheben will.
Wir sollen ,,Gott haben“30 — nicht nur eine, wenn auch noch so neuartige, Idee von
Gott. Am Beispiel dieses ersten und obersten Offenbarungsinhaltes wird die Heils-
funktion des christlichen Wahrheitskerygmas deutlich: die Absicht, den Menschen zu
serbauen, auf daff er von nun an nicht mehr bloRer Mensch sei, sondern homo

30 Zu diesem religionsgeschichtlich sehr interessanten Terminus vgl. H. Hanse Art Exo
in: ThWb II, 816—832



220 Giinter Soballa

Trinitatis. Noch offensichtlicher tritt diese Methodik hervor, da die eigentliche
Theologie unmittelbar in eine Ekklesiologie iibergeht. Denn an der eben zitierten
Epheserstelle fahrt Paulus fort: ,Demnach seid ihr . .. Mitbiirger der Heiligen und
Hausgenossen Gottes, aufgebaut auf dem Fundament der Apostel und Propheten,
wihrend Christus Jesus selbst der Schlulstein ist, in dem das ganze Bauwerk zu-
sammengefiigt widhst zu einem Tempel, heilig dem Herrn, in dem auch ihr (Heiden)
mit auferbaut werdet zu einer Wohnstitte Gottes im Geist* (2, 19—22). Die Gottes-
gemeinschaft vollzieht sich somit im Medium einer (gottgesetzten) menschlichen
Gemeinschaft, die ,Erbauung” des vergottlichten Menschen im Aufbau der real-
irdischen Gemeinde. So betrachtet war es durchaus zutreffend, in der Lehre vom
mystischen Leib Christi das Grundprinzip christlicher Frommigkeit zu sehen, wie es
Jirgensmeier3! unternahm. In der Tat ist fiir den Apostel die Kirche der Ort, wo
alle Heilswahrheiten konvergieren (wie wire sie sonst ,S4ule und Grundfeste der
Wahrheit“; (1 Tim 3, 15) — aber so, dafl jene Heilswahrheiten das Aufleuchten der
Heilswirklichkeiten sind, welche wir in uns zu unserem Heil zu verwirklichen haben.
Damit erscheint endlich die Kirche als die neue Welt, die den nenen Menschen zum
»Raum*“ eines neuen Wandels bestimmt ward, niherhin: eines ,Wandels in guten
Werken“ (Eph 2, 10) — entsprechend (und zugleich in schiarfstem Unterschied) zu
der Form, wie wir vorher ,dieser Welt“ (wbopog oftog: ebd. 2, 2) verhaftet, einen
» Wandel in Ubertretungen und Siinden* (ebd.) fiihrten und ,,in unseren fleischlichen
Liisten dahinlebten® (ebd. 2, 8). Christentum kann daher nicht nur als eine Welt-
Anschauung gewertet werden (obwohl es natiirlich eine solche voranssetzst); es
erschopft sich nicht in abstrakten Darlegungen itber Wesen und Sinn der Welt. Das
Endziel aller Wahrheitsverkiindigung besteht darin, dem konkreten Menschen den
Ubergang von ,dieser Welt“, dem Aon der ,Siinde“, des ,Fleisches* und der
»Begierden®, in die Welt Gottes als dem ,neuen Aon der ,guten Werke* zu ermég-
lichen. Die unverfilschte christliche Wahrheit (als Heilswahrheit) dient notwendig
»zur Erziehung in der Gerechtigkeit, damit der Gottesmensch vollkommen sei, zu
jedem guten Werk voll ausgeriistet* (2 Tim 3, 16—17). Oder anders ausgedriickt:
in der Wahrheitsbotschaft trifft uns Gottes Mahnruf zur ,Bekehrung, zum Abbruch
der welthaften Existenz: ,Gestaltet eure Lebensfiihrung nicht nach der Weise dieses
Aons, sondern wandelt euch um durch die Erneuerung eures Sinnes. *

Aber gleichzeitig muf auch betont werden, wie jene Erneuerung auf einer wesens-
milig héheren Ebene geschieht, die dem natiirlich-sittlichen Streben unerreichbar
bleibt. Soweit iiberhaupt der Leistung des Menschen Heilswert zukommt, soweit
sie etwas gilt in der ganz anderen Wirklichkeit der ,neuen Schépfung® (2 Kor 5, 7;
Gal 6, 15), verdankt sie es allein ihrem Charakter als Glaubenstat. ,Denn durch
Gnade seid ihr gerettet worden auf Grund des Glaubens, und zwar nicht aus euch
— nein, Gottes Geschenk ist es —, nicht auf Grund von Werken, damit niemand sich
rithme. Denn sein Werk sind wir, geschaffen in Christus Jesus zu guten Werken*®
(Eph. 2,8—10). Wir sind nicht gerufen, Anhanger einer — freilich iiberaus
erhabenen — theoretischen Doktrin zu sein. Wir sind in die konkrete Realitit
des Reiches Gottes gerufen: dafl in uns, als ,Gliedern des Leibes Christi®
(Eph 5, 30), ,Christus alles in allem* (Kol 3, 11) sei und also endlich ,Gott alles in
allem*® (1 Kor 15, 28).

31 Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik. Paderborn 19387





