
Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 197 

werden die Menschen heilsuchend zu Dem aufschauen, den sie durchbohrt haben. 
Und wie aus der Seite des ersten Adam im Tiefschlaf Eva geschaffen wurde, so wird 
hier aus der geöffneten Seite des Herrn im Tiefschlaf des Todes durch das Blut und 
Wasser, also durch Eucharistie und Taufe, die neue Eva, die heilige Kirche, ge- 
schaffen. Nicht zufällig steht darum Maria unter dem Kreuz und wird durch das 
Wort des sterbenden Herrn jetzt, wo sein physischer Leib dem Tod verfällt, Mutter 
dieses eben jetzt und hier geborenen mystischen Leibes der heiligen Kirche. So ist 
dieser Bericht voll tiefsinniger Wahrheiten. Sie müssen vom Exegeten erkannt und 
vom Verkündiger dem Volke gezeigt werden. 

Die Auslegung der Kirchenväter, die in der Enzyklika Divino Afflante Spiritu 
besonders erwähnt wird, ging vom Literalsinn aus, blieb aber nicht bei ihm stehen. 
So dürfen wir auch heute weder einem einseitigen Symbolismus verfallen, noch im 
bloß Literarisch-Philologischen hängen bleiben, sondern müssen in nüchternem 
Studium den Literalsinn feststellen, aber dann auch den geistlichen Sinn erfassen, 
seinen theologischen Wert herausarbeiten und seine Heilsbedeutung erkennen und 
verkünden. So müssen exegetische Schrifterklärung, theologische Vertiefung und 
religiöse Verkündigung zusammenwirken. 

Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 
Ein Beitrag zur Theologie der Frömmigkeit 

nach den paulinischen Schriften 

Von Günter S o b a 11 a S. J., Berlin 

Einer der am häufigsten erhobenen Vorwürfe gegen die heutige Form der Ver- 
kündigung, besonders in Exerzitien- und Missionspredigten, lautet, diese sei zu ein- 
seitig moralisierend und zu wenig an den großen dogmatischen Wahrheiten orien- 
tiert. Die Vertreter der sog. •alten Schule" wiederum weisen darauf hin, daß jene 
Prediger, die ständig und nur über Trinität, Menschwerdung, Gotteskindschaft usf. 
reden, erfahrungsgemäß wenig Frucht für die Besserung des christlichen Lebens 
ernten, ja daß sie sogar in Gefahr sind, eine Scheinfrömmigkeit eingebildeter Ideale 
an die Stelle ernsten sittlichen Strebens zu setzen. Zweifellos sind beide Richtungen 
von einem richtigen Anliegen geleitet; darum würde jede Polemik nur dazu führen, 
die Fronten noch mehr zu versteifen. Es käme vielmehr darauf an, zu zeigen, wie 
die bestehende Kluft durchaus nicht notwendig und unüberbrückbar ist und wie eine 
echte Versöhnung der Gegensätze erreicht werden kann. 

Die Meinungsverschiedenheit, von der die Rede war, wurzelt letzten Endes in 
einem verschiedenen Daseinsverständnis. Wie muß der Mensch sich gegen die Wirk- 
lichkeit verhalten, die er als gültig, als wahr erkannt hat? Hier heben sich zwei 
Grundauffassungen deutlich voneinander ab: Von der Antike her steht das Ideal 
des »avdQüMto? fl£<ünr|Ti*6c;«, der Primat der Kontemplation. Betrachtend, schauend 
tritt der Mensch der Wirklichkeit gegenüber und in diesem reinen Schauen ({hzwotoi) 
öffnet sich ihm die Wahrheit. Das Schauen, das nur um seiner selbst willen da ist, 



198 Günter Soballa 

ohne alle Zwecke des Wollens und Tuns, die wunschlose Versenkung in die ewige 
Wahrheit • dies wird als die eigentlich menschliche Vollendung gefeiert1. Die 
andere Auffassung erwartet alles Heil vom Tun des Menschen. Nicht dem Schauen- 
den gibt sich die Wirklichkeit, sondern dem, der mit ihr umgeht, der sie gleichsam 
mit der Faust ergreift. Es bleibt dem Menschen kein anderer Weg als der des 
aktiven Kampfes, der Bewältigung um jeden Preis. Gerade heute wird diese Lösung 
allenthalben verkündet. Der Mensch empfindet die Welt als eine einzige große 
Werkstatt, in der alles abgestellt ist auf die Gewalt des Tuns, und zwar eines Tuns, 
das in sich selbst seine Rechtfertigung hat, das selber erst hervorbringen muß, was 
als wirklich und wahr gelten soll. 

Zwischen diesen Polen bewegt sich, ganz allgemein gesprochen, das menschliche 
Daseinsverständnis. Richten wir nun unser Augenmerk auf den Bereich des 
Religiösen, so wird die geschilderte Problematik besonders dringlich. Das Wesen 
des Christentums liegt ja gerade darin, daß es die Offenbarung einer neuen Wirk- 
lichkeit vermittelt. Und zwar nicht irgendeiner Wirklichkeit, sondern der schlechthin 
letzten. Diese Wirklichkeit, zuvor verborgen in undurchdringlichem Geheimnis- 
Schleier, wird von Gott enthüllt und tritt uns mit dem Anspruch absoluter Gültig- 
keit entgegen. Damit erhebt sich die Frage: Wie soll der christliche Mensch zu der 
ihm durch Gottes Offenbarung erschlossenen Wirklichkeit Stellung nehmen, ihr in 
seinem Leben Rechnung tragen? Vollzieht sich christliches Dasein primär als Kon- 
templation ewiger Wahrheiten oder als Aktion der Erfüllung göttlicher Gebote2? 
Oder ist dieser Gegensatz künstlich und hat einer höheren Einheit Platz zu machen? 
Eine befriedigende Antwort darauf scheint uns nur durch eine Rückbesinnung auf 
die innere Struktur der Offenbarungswahrheit möglich. Erst die volle Sicht des 
eigentümlichen Charakters christlicher Wahrheit kann zur Klarheit über die Eigen- 
art christlichen Lebensvollzuges verhelfen. 

Um das Ergebnis hier schon vorweg zu nehmen: Eine genaue Analyse der Wahr- 
heiten, die den Kosmos der christlichen Offenbarung ausmachen, wird die vollendete 
Harmonie des •dogmatischen" und des •moralischen" Elementes der Offenbarung 
an den Tag bringen. Nicht in dem Sinn, als ob es in der Offenbarung gleich viele 
praktische, das Handeln bestimmende Wahrheiten gäbe, wie es theoretische gibt, 
die unser religiöses Wissen bereichern. Vielmehr muß jene Harmonie so gedacht 
werden, daß jeder dogmatische Indikativ zugleich auch schon einen moralischen 
Imperativ bedeutet, daß also der gesamten christlichen Wahrheit eine Sittlichkeit 
begründete Kraft eignet. Wie die Offenbarung Prinzip einer Welt- und Lebens- 
anschauung ist, so ist sie auch • gleich ursprünglich und gleich notwendig • Prinzip 
einer Welt- und hebensgestaltung. 

Wir wollen den Nachweis dafür an Hand der Briefe des hl. Paulus führen. 

Schon einer oberflächlichen Lektüre der Paulinen fällt auf, wie zwei (scheinbar) ausein- 
anderliegende Motive den Apostel bei der Abfassung seiner Schreiben geleitet haben: 
Einerseits weiß er sich als von Gott bestellter Verkünder einer Botschaft, die den Anspruch 
unbedingter Hinnahme erhebt, also Wahrheit enthält. Anderseits liegt ihm aber ebenso das 
praktische Christenleben der neugewonnenen Gemeinden am Herzen; dieses immer mehr 

1 Vgl. W, Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, Tübingen 1935, S. 128 
2 Vgl. Die geistvolle Studie H. U. v. Balthasars: Aktion und Komtemplation: in Geist 

und Leben 21 (1948), S. 361•370. 



WahrheitsboUdiaft und christlicher Wandel 199 

zu aktivieren und (bis in kleinste Einzelheiten hinein) zu gestalten, ist seine unermüdliche 
Sorge. Diesem Eindruck entspricht die übliche schematische Gliederung der Briefe in einen 
dogmatischen und einen paränetischen Teil, die sich in den meisten exegetischen Hand- 
büchern findet. In Wirklichkeit verlaufen jedoch die beiden Linien nicht parallel, sondern 
verschlingen sich in mannigfacher Weise. Die lehrhaften, dogmatischen Stücke münden ge- 
wöhnlich ganz spontan in praktische Anwendungen, und oft genug nimmt der Apostel die 
schlichtesten Alltagsfragen zum Anlaß, um tiefe, dogmatische Zusammenhänge aufzudecken. 
Gewiß wäre es voreilig, aus derartigen Feststellungen schon endgültige Schlüsse zu ziehen; 
wohl aber darf man vermuten, daß die erwähnte Zuordnung von Wahrheitsbotschaft und 
christlichem Wandel mehr als zufällig ist, daß sie eine echte Wesensbezeichnung offenbart. 

I. 

Wahrheit als geschichtlicher Vorgang: 
Die Notwendigkeit lebendigen Mitvollzuges 

a) Der Eigencharakter der christlichen Offenbarungswahrheit wird am besten 
deutlich, wenn wir ihn auf dem Hintergrund des Wahrheitsbegriffes, wie er von 
der griechischen Philosophie herkommt, betrachten. 

Das Anliegen der Philosophie ist die Erschließung der Wirklichkeit. Es geht in 
ihr also um Wahrheit. Denn d-X^eia bedeutet dem Wortsinn nach •Un-verborgen- 
heit". Wahrheit ist also nichts anderes als •das zur Erscheinung kommende, wirk- 
liche Wesen einer Sache"8, ein •Sachverhalt oder Tatbestand, sofern er gesehen, 
gezeigt oder ausgesprochen wird und in solchem Sehen, Zeigen oder Reden voll 
erschlossen wird bzw. sich erschließt, so wie er wirklich ist"4. Dieser Formalbegriff 
eines (erschlossenen oder mindestens erschließbaren) wirklichen Tatbestandes wird 
nun von der Philosophie auf das Sein schlechthin angewendet. Das Sein ist Wahr- 
heit durch diesen Charakter der absoluten •Geltung", der ihm zukommt. Sowohl 
für Plato wie für Aristoteles bedeutet Wahrheit das •eigentlich sein" des Seienden, 
sein auto xa&' auto5. Indem aber Wahrheit den Sinn von •eigentlicher Wirklichkeit" 
erhält, liegt darin schon eine Frontstellung gegen die Welt der Erscheinungen, der 
ein wahrhaftes Sein abgesprochen wird. Wahr ist nur das Ewige, Unvergängliche, 
Immerseiende, streng Notwendige. Das zufällige Einzelne und der Fluß des Ge- 
schehens können niemals Gegenstand wahren Wissens werden; es gibt darum für 
das griechische Denken keine Geschichte als Wissenschaft. Was sich in der raumzeit- 
lichen Welt ereignet, ist im letzten Grunde belanglos: ein Schattenspiel an der Wand 
der Höhle, in der wir nach jenem platonischen Mythos gefesselt weilen, das uns 
bald quält, bald belustigt, oder • aristotelisch • eine kaum wahrnehmbare 
Welle des ewig in sich zurückflutenden Seins, des kosmischen Kreis-Umschwungs 
(ttw.Ao(popia)> der die eigentliche Wirklichkeit und damit Wahrheit, ja die Göttlich- 
keit der Welt darstellt. 

Damit rühren wir schon an den ersten tiefgreifenden Unterschied antiker Wahr- 
heit vom Wahrheitsbegriff der Offenbarung: Auch die Offenbarung will dem Men- 
schen die Wirklichkeit entschleiern, auch sie will ihm Wahrheit schenken. Aber diese 
neue Wirklichkeit ist eine geschichtlich gestaltete. Das große Mysterium, welches 

s P. Feine, Theologie des Neuen Testaments, Leipzig 19518, S. 338 
4 R. Bultmann in: ThWb I, 239 (Art. dXri^Eta) 
5 Plato, Symp. 211b; 212 a 



200 Günter Soballa 

der Apostel im Eingangshymnus des Epheserbriefes feiert, besteht in der Oikono- 
mia, der Heilsveranstaltung Gottes, die zur Ausführung in der •Fülle der Zeit" 
(1, 10) gelangt, also wahre Geschichte ist. Wenn sie auch als •vor Grundlegung der 
Welt" (1, 4) in der Sphäre Gottes vorbereitet erscheint, so ereignet sie sich doch 
inmitten dieser konkreten Welt. Es geht nicht an, die Wucht des realen Geschehens 
und die Dramatik der Ereignisse zu einer reinen Symbolik zu verflüchtigen oder 
für mythologische Einkleidung bestimmter theologischer Ideen zu erklären. Alles 
hängt an dem historischen Faktum, das sich nun einmal so und nicht anders zu- 
getragen hat8. 

So zeichnen die Briefe des hl. Paulus den Beginn der Heilsgeschichte in seiner 
allererastesten Realität: Der Apostel spricht von der geschichtlich wirklichen •Ver- 
fehlung" (Rom 5,15.17. 18) und •Übertretung" (5,14) und dem •Ungehorsam" 
(5, 19) des geschichtlichen •ersten Menschen von der Erde" (1 Kor 15,47), 
der das •Gericht zur Verdammung" (Rom 5, 16) verwirkte. Er schildert die bittere 
Wahrheit vom •Überströmen der Sünde" (Rom 5, 20) innerhalb der geschichtlichen 
Juden- und Heidenwelt (Rom 1, 18•3,20), über die sich •der Zorn Gottes vom 
Himmel her offenbart" (1, 18), da •auch nicht ein einziger gerecht ist" (3, 10), viel- 
mehr •alle gesündigt haben und der Herrlichkeit Gottes ermangeln" (3, 22). Die- 
ser scheinbar unaufhaltsam strömenden Flut von Sünde und Verlorenheit, die sich 
durch die Geschichte des Menschen ergießt, wird nur Einhalt geboten durch ein 
anderes Ereignis, an dem sich ihre Wogen brechen • ein Ereignis, das nun aller- 
beglückendste Realität ist: die Geschichte der Erlösung durch den •letzten Adam" 
(1 Kor 15, 45), den •Menschen vom Himmel" (15, 47). Ihre Spannweite ist (gemäß 
1 Tim 3, 16) markiert durch Christi (geschichtliches) •Erschienensein im Fleisch" 
und seinem (ebenfalls geschichtlichen) •Aufgenommensein in Glorie". 

Das Christusereignis setzt mit der Menschwerdung ein: •Als die Fülle der Zeiten 
kam, sandte Gott seinen Sohn, geworden aus dem Weib, geworden unter das 
Gesetz" (Gal 4, 4). Gott, der Überweltliche und Überzeitliche, hat von jetzt an 
eine wirkliche Geschichte, die meß- und zählbar ist an den •Tagen Seines Fleisches" 
(Hebr 4, 7). Er tritt in das Menschengeschlecht ein, wie es sich geschichtlich von 
Adam herleitet, als •Sproß aus Davids Samen dem Fleische nach" (Rom 1, 1; 2 Tim 
2, 8). So lebt er dann sein schicksalhaftes Leben in Gemeinschaft mit den Menschen 
seiner Zeit. Er übt den Gehorsam (Phil 2, 8; Hebr 4, 8), welchen die Situationen 
dieses Lebens von ihm verlangen • bis in die äußerste Situation hinein: •Er ward 
gehorsam bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuze" (Phil 2, 8). Im Tode aber, und 
noch dazu einem Tod durch grausame Marter, enthüllt sich die erschreckendste Mög- 
lichkeit, die nur geschichtlichen Wesen eignet: die Möglichkeit jähen Endes, das 
andere geschöpfliche und geschichtliche Ursachen ihnen bereiten können. Soweit 

• Es ist hier nicht der Ort für eine Auseinandersetzung mit der von R. Bultmann gefor- 
derten •Entmythologisierung" der neutestamentlidien Verkündigung (•Neues Testament 
und Mythologie", in: Offenbarung und Heilsgesdiehen, Beitr. z. ev. Theologie, 7, 1941). 
Wir verweisen auf das jüngste Werk von Jos. Rupert Geiselmann: Jesus, der Christus. Die 
Urform des apostolischen Kerygmas als Norm unserer Verkündigung und Theologie von 
Jesus Christus, Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 1951: Ders.: Der Glaube an Jesus Chri- 
stus • Mythos oder Geschichte? in: Theol. Quartalschrift 1949, S. 257 ff., 418 ff.; ders.: Das 
Ostermysterium im Lichte der urapostolischen Verkündigung, Geist und Leben 25 (1952) 
S. 85•98 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 201 

geht Gott in die Geschichte ein, daß er auch diese Möglichkeit auf sich nimmt. Und 
sie besiegt. Besiegt nicht etwa dadurch, daß schließlich doch alle Christi Gerechtig- 
keit und Heiligkeit anerkennen müssen und die gute Sache, für die er in den Tod 
gegangen ist. Seine Auferstehung ist viel mehr als das Symbol eines moralischen 
Triumphes. Daß Christus •aus den Toten erweckt wurde durch die Herrlichkeit des 
Vaters" (Rom 6, 4), diese •Krafttat" Gottes, die •er erwirkte an dem Gesalbten, ihn 
auf erweckend aus den Toten" (Eph 1, 20), ist ein auf Grund zuverlässiger Zeugen- 
aussagen nachprüfbares Geschehen (1 Kor 15, 5•8). Kreuz und Auferstehung bilden 
nach Paulus die eine Geschichte unseres Heiles, deren Heilscharakter eben in dieser 
unaufhebbaren Geschichtlichkeit gründet, ohne die das Kerygma des Apostels •eitel 
und nichtig" (1 Kor 15, 14) wäre: •Ich tue euch, Brüder, das Evangelium kund, das 
ich euch gepredigt habe, das ihr auch angenommen habt, in dem ihr auch feststeht, 
durch das ihr auch gerettet werdet, wenn ihr es festhaltet, wie ich es euch verkündet 
habe • ihr müßtet denn umsonst gläubig geworden sein. Als Hauptstück habe ich 
euch überliefert, was auch ich überliefert empfing: daß Christus gestorben ist für 
unsere Sünden gemäß der Schrift, und daß er begraben ward und daß er auf erweckt 
ward am dritten Tag gemäß der Schrift" (I Kor 15,1•5). 

Mit dem Eingang des Herrn in die Glorie des Vaters ist jedoch die Heils- 
geschichte noch nicht vollendet. Die Verklärung Christi eröffnet vielmehr eine neue 
Phase ihrer Entfaltung. Wohl erscheint der Herr jetzt •um seines Todesleidens 
willen mit Ehre und Herrlichkeit gekrönt" (Hebr 2, 9), •über-erhöht..., daß sich 
im Namen Jesu jedes Knie beuge" (Phil 2, 9 f.). Aber damit distanziert er sich 
nicht von dem Lauf dieser sichtbaren Welt, deren Elend er so tief ausgekostet hat. 
Im Gegenteil: Sein •Aufsteigen hoch über alle Himmel" (Eph 4, 10) hat den Sinn 
•alles zu erfüllen" (ebd.). Als •Sohn Gottes in Macht aus der Auferstehung von den 
Toten" (Rom 1, 4) und eingesetzt zum •Allherrscher" (wuoios: Phil 2,11) übt er nun 
erst recht sein Erlöser-Amt aus. Nun erst, als •Erstgeborener aus den Toten" (Kol 
1,18), nimmt er im Vollsinn die Stellung eines •Haupts des Leibes, der Kirche" (ebd.) 
ein, die durch seinen lebenspendenden Einfluß zu ihrer vollendeten Gestalt reift: 
•Und alles hat er ihm zu Füßen gelegt, und er gab ihn als Haupt über alles der 
Kirche, die sein Leib ist, die Fülle dessen, der alles in allem erfüllt" (Eph 1, 22 f.). 
In der Konstituierung der Kirche durch den Verklärten findet das geschichtliche 
Christusereignis seine Fortsetzung, seine kosmische Ausweitung. Denn die Oikonomia 
Gottes, das •Mysterium seines Willens ... alles in Christus zur Einheit zusammen- 
fassen" (Eph 1, 9 f.), betrifft die Wesensauf gäbe der Kirche. Durch die Kirche als 
•Säule und Grundfeste der Wahrheit" (1 Tim 3, 15) soll das Geheimnis dessen, der 
•erschienen ist im Fleisch" (3, 16), sich auswirken zum •verkündet unter den Heiden" 
und •geglaubt in der Welt" (ebd.), damit allüberall •ein Leib und ein Geist" (Eph 
4, 4) sei, •ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der da ist 
über allen und durch alle und in allen" (ebd. 4, 5. 6). 

Die göttliche Wahrheit begegnet uns also - das dürfen wir als bisheriges Ergebnis 
festhalten • in einer welthaften Existenzweise. Von nun ab braucht, ja darf der 
Wahrheitssucher nicht aus dem Umkreis der Welt hinausgehen: die Wahrheit ist 
auf Erden daheim. Nicht als ob für Gott irgend eine Notwendigkeit bestände, seine 
Wahrheit in der Geschichte und als Geschichte kundzugeben. Aber er hat nun einmal 
diesen Weg der •Kundmachung der Wahrheit"  (2 Kor 4, 2)   gewählt,   hat   eine 



202 Günter Soballa 

sichtbar-geschichtliche Kirche zur •Säule und Grundfeste der Wahrheit" (1 Tim 
3, 15) gemacht. Er hat nun einmal sein geheimnisvolles, überweltliches Wort mit 
dem Wort von Menschen identifiziert, hat es sich gleichsam •inkarnieren" lassen 
in der Verkündigung des Evangeliums. Und aus dieser Tatsache ergeben sich schwer- 
wiegende Konsequenzen. Dadurch, daß die Wahrheit sich der Endlichkeit anver- 
traut, daß sie in die Begrenztheit der geschichtlichen Welt eingeht, 
wird sie zur gefährdeten Wahrheit. Sie nimmt teil, wenn wir so formulieren 
dürfen, an der Leidensfähigkeit der Weltdinge. Denn in der Geschichte erscheint 
sie dem Widerspruch, dem Mißverstehen, ja böswilliger Verdrehung ausgesetzt. 

Dieses Schicksal beginnt schon in den ersten Zeiten des Christentums: durch die Auseinander- 
setzung zwischen Juden- und Heidenchristentum. Im Brief an die Gemeinden Galatiens 
sieht sich der Apostel gezwungen, sein Anathema den Judaisten entgegenzuschleudern, die 
•das Evangelium Christi umkehren" (1, 7) in ein •anderes Evangelium" (1, 6) und so die 
Galater •hindern, der Wahrheit zu gehorchen" (5, 7). Sogar gegen Kephas und dessen Um- 
gebung muß er sich verwahren (2, 11), weil sie, trotz theoretischer Übereinstimmung, prak- 
tisch doch nicht •nach der Wahrheit des Evangeliums wandeln" (2, 14), indem sie sich von 
der Tischgemeinschaft mit den Heiden zurückzogen (2, 12 f.). • Das Thema des Kampfes 
gegen auftretende Irrtümer durchzieht auch fast sämtliche anderen Briefe Pauli, wenn auch 
in wechselnder Ausführlichkeit. So geht es z. B. im zweiten Thessalonicherbrief darum, 
falsche Parusievorstellungen zu korrigieren. 1 Kor wendet sich gegen eine verstiegene Geist- 
mystik und gegen die Leugnung der realen Auferstehung. Der Philipperbrief führt wieder- 
um eine scharfe Attacke in Richtung auf die Judaisten. Die Gemeinde von Kolossä muß 
Paulus vor dem Engelkult und Aszetismus einer •Philosophie der Weltelemente" warnen. 
Vollends ist in den Pastoralbriefen die Reinheit der Lehre die große Sorge des Apostels. 
•Ich bat dich, in Ephesus zu bleiben, um gewissen Leuten zu verbieten, andere Lehren zu 
verkünden" (1 Tim 1, 3). Hier wird die Achtsamkeit vor allem auf bestimmte Formen des 
Judaismus (1 Tim 1, 7; Tit 1, 10) und auf das intellektuell-sittliche Chaos der bereits an- 
hebenden Gnosis (1 Tim 4, 1•3; 6, 20, 2 Tim 3, 1•8) gelenkt. 

Aber der Blick des Apostels geht noch weiter: in die •Zeit, wo sie die gesunde 
Lehre nicht mehr ertragen, sondern nach den eigenen Begierden zu ihrem Ohren- 
kitzel sich Lehrer zusammensuchen, und wo sie das Ohr von der Wahrheit ab- und 
zu den Mythen hinwenden" (2 Tim 4, 3•4). Es ist deutlich, das Geheimnis der 
•letzten Zeiten" (2 Tim 3, 1), das sich hier öffnet. Denn wenn der Irrtum, oder besser 
der •Widerstand gegen die Wahrheit" (2 Tim 3, 8), einem •Hinachten auf Trug- 
geister und dämonische Lehren" (1 Tim 4,1) zugeschrieben wird, wodurch 
man der •Schlinge Satans" verfällt, •von ihm gefangen gehalten im 
Bann seines Willens" (2 Tim 2,26), dann ist die Parallele zu dem in 
2 Thess vorausgesagten •Abfall" der Endzeit, hinter dem der •Mensch der Sünde, 
der Sohn des Verderbens, der Widersacher" (2, 3 f.) steht, unverkennbar. Erst das 
Licht der endzeitlichen Ereignisse klärt die letzten Gründe des unbegreiflichen, 
immer neuen Kampfes gegen die Wahrheit im Ablauf der Geschichte. Die eigent- 
liche Tiefe der Geschichte ist der Antagonismus zwischen dem •Mysterium Gottes" 
(Kol 2, 2), d. h. den Führungen seines alles umspannenden Heilswillens, und dem 
•Mysterium der Sünde, das schon jetzt alles durchwirkt" (2 Thess 2, 7) d. h. den 
Gegenwegen des •Frevlers" (2, 8) und •Widersachers" (2, 4), der auf das •Ver- 
derben" (vgl. 2 Thess 2, 10; 1 Kor 1, 18; 2 Kor 4, 3; Phil 3, 19) der Menschen hin- 
arbeitet. Aber diese äußerste, unversöhnliche Feindschaft hat ihr Besonderes darin, 
daß sie sich unter der Form stärkster Ähnlichkeit und Verwechselbarkeit verbirgt. 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 203 

Die Strategie Satans geht darauf aus, Gottes Wahrheit nachzuäffen, ja sie zu über- 
bieten. Lüge und Schein sind die Waffen, mit denen er einer Wahrheit, die 
•schwach" wurde, weil sie die Unangreifbarkeit ihres himmlischen Heimatortes 
verließ und sich in die Welt einsenkte, beizukommen sucht. In •Pseudo-Aposteln" 
(2 Kor 11,13) und •falschen Brüdern" (11,26), Irrlehrern, •die nach außen die 
Gestalt der Frömmigkeit haben" (2 Tim 3, 5), erstehen ihm geeignete Helfer. Er 
•verwandelt" sich sogar selber in einen •Engel des Lichtes" (2 Kor 11, 14) und wird 
schließlich nach des Apostels Wort •sich in den Tempel setzen und als Gott aus- 
geben" (2 Thess 2, 4). Trug, Schein und Lüge erreichen dann ihren eschatologischen 
Höhepunkt: •Jenes (des Antichrists) Ankunft geschieht in Satans Kraft mit allen 
möglichen trügerischen Machterweisen, Zeichen und Wundern und jeder Art un- 
gerechter Täuschung für die, welche ins Verderben gehen dafür, daß sie die Liebe 
zur Wahrheit nicht aufgenommen haben zu ihrer Rettung • und deshalb schickt 
ihnen Gott die Macht der Verführung, daß sie der Lüge glauben..." (2 Thess 
2,9-11). 

In diesem Äußersten setzt aber auch der Sieg der Wahrheit Gottes über die Lüge 
Satans ein: •Der Herr Jesus wird ihn... vernichten durch das Erscheinen seiner 
Ankunft" (2, 8). Da Gott in Christo die Führung der Geschichte entscheidend an sich 
reißt, ist auch der Augenblick gekommen, wo seine Wahrheit unverhüllten Glanzes 
erstrahlt. Denn gerade in bezug auf die Parusie, das Hervortreten Gottes aus seiner 
selbstgewählten Verborgenheit, findet das Wort •Offenbarung" betonte Anwen- 
dung. Die Entschleierung der Wirklichkeit, als welche sich uns von Anfang an das 
Wesen der Wahrheit darstellte, vollendet sich • nun aber in unangreifbarer richter- 
licher Majestät • •bei der Offenbarung des Herrn Jesus vom Himmel her mit den 
Engeln seiner Macht, in loderndem Feuer, Vergeltung übend an denen, die Gott 
nicht kennen und nicht gehorchen dem Evangelium von unserem Herrn Jesus, 
welche als Strafe empfangen werden ewiges Verderben vom Angesicht des Herrn 
und von der Herrlichkeit seiner Stärke, wenn er kommt, majestätisch verherrlicht 
zu werden unter seinen Heiligen und angestaunt zu werden unter allen Gläu- 
bigen ..." (2 Thess 1,7•10). 

b) So spricht die Offenbarung das tiefste Geheimnis der Weltwirklichkeit als einer 
geschichtlich (und zwar heilsgeschichtlich) gestalteten aus, indem sie die ganze 
Dramatik des Menschheitsschicksals zu ihrem Thema hat: anhebend mit den Be- 
gebenheiten des Urstandes, ausklingend in die Ereignisse der Endzeit. In diesem 
Drama aber sind wir nicht unbeteiligte Zuschauer, sondern handelnde Personen. 
Ob wir es wollen oder nicht: die Geschichte, von der die Offenbarung erzählt, 
betrifft uns selbst. Sie ist die Situation, in der, ausnahmslos, jeder steht, und aus 
der es kein Entrinnen gibt. Das Vergangene, das uns berichtet, und das Zukünftige, 
das uns enthüllt wird, erweist sich • über seine bloß •tatsächliche" Wahrheit (die 
im besten Fall •lehrreich" wäre) hinaus • jeweils und immer neu als reale Ge- 
staltungsmacht der Gegenwart. 

So bedeutet die Kundgabe der Wahrheit gleichzeitig auch schon ein Gericht über 
alle, an die sie ergeht. Geschieht doch in ihr, wie Paulus lehrt, die •Apokalypse des 
Zornes Gottes vom Himmel her" (Rom 1, 18), d. h. ein erstes Aufblitzen seines 
unverhüllten richterlichen Hervortretens am Endzeit-Tag. Die Wahrheit richtet, 



204 Günter Soballa 

indem sie die abgründige Verlorenheit des Menschen schonungslos aufdeckt. Sie 
bringt dem einzelnen zum Bewußtsein, daß auch er, kraft seines geschichtlichen 
Zusammenhanges mit der Unheilstat des •ersten Adam" (1 Kor 15, 45), sich das 
•Verdammungsurteil" (Rom 5, 16) Gottes zugezogen hat, daß er darum der un- 
beschränkten Herrschaft der Sünde und des Todes ausgeliefert ist (vgl. Rom 
5,12•21). Der Aufschrei: •Ich unseliger Mensch • wer wird mich aus diesem 
Todesleibe erlösen?" (Rom 7, 24) kennzeichnet das letzte Lebens- und Weltgefühl 
der erbsündlichen Kreatur, die sich dazu verurteilt sieht, •ohne Gott in der Welt" 
(Eph 2, 12) zu stehen und deshalb auch ohne Hilfe gegenüber dem in ihr tobenden 
Kampf zwischen •Geist" und •Fleisch" (Gal 5,17; Rom 7, 14•25), unter •Todes- 
furcht während des ganzen Lebens" (Hebr 2, 15) und preisgegeben an den, der die 
•Gewalt des Todes hat, das ist den Teufel" (ebd. 2, 14). Diese vernichtende Erkennt- 
nis enthält aber zugleich das Bekenntnis, daß •Gott wahrhaftig ist, jeder Mensch 
aber ein Lügner" (Rom 3, 4) • also die Anerkennung des Schriftwortes: •Du sollst 
in deinen Urteilssprüchen als gerecht erfunden werden und Sieger bleiben, wenn 
man mit dir rechtet" (ebd. 3, 4). Alle eigene Größe und jeglicher Rechtsanspruch 
bricht zusammen; der Sproß Adams beugt sich unter das Gericht Gottes, überführt 
von der Wahrheit Gottes. Damit ist jedoch der entscheidende Wendepunkt erreicht, 
wo die rechtfertigende Kraft der Wahrheit ihre Wirkung zeitigen kann, wenn sie 
gläubig aufgenommen wird, wo Gericht in Gnade übergeht: •Dank sei Gott (es ist 
geschehen), durch Jesus Christus, unsern Herrn" (Rom 7, 25)! 

Denn der konkrete Glaube ist nichts anderes als die absolute Hingabe und Über- 
gabe an das Gerichts- und Gnadenwort Gottes. •In eben demselben Momente 
flammt der Glaube empor, in welchem... die Erkenntnis aufblitzt, daß des Men- 
schen Elend und der in Christus offenbare Gott füreinander da sind"7. So muß die 
Aussage des Galaterbriefes verstanden werden, gemäß der •die Schrift alles unter 
der Sünde eingeschlossen hat, damit die Verheißung auf Grund des Glaubens an 
Jesus Christus den Gläubigen zuteil wurde" (3, 22). Erst die durch die Offen- 
barungswahrheit vermittelte Erfahrung der aufgerissenen Abgründe und die hier- 
mit verbundenen Gewissensnöte machen den rechtfertigenden Glauben möglich. 
Solcher Glaube fußt selbstverständlich auf dem festen Fürwahrhalten der geschicht- 
lichen Tatsache, daß Gott Christus von den Toten erweckt hat; überdies aber ver- 
langt er (vgl. Rom 4, 25) die •vertrauensvolle Annahme dessen, daß der in jenem 
Wunderakt bewiesene Gnadenwille Gottes sich fortan erfüllen werde an jedem 
gläubigen Sünder in der ebenfalls paradoxen Tat der Rechtfertigung des Gott- 
losen"8. Echtes Gläubigwerden besagt ein Sich-Hineinnehmenlassen in Christi 
erlösendes Sterben und Auferstehen; deshalb manifestiert es sich notwendig im 
Vollzug der Taufe als dem wirksamen Symbol jener Erlösungstat. Es ist mithin 
kein theoretischer Vorgang, sondern zielt auf die Aneignung der Wahrheit, um 
durch sie heil und gerettet zu werden. 

Vollends erhellt die Hinordnung der Glaubenswelt (d. h. der geoffenbarten 
Wahrheiten) auf die praktische Aktualisierung aus der von Paulus eindringlich 
erhobenen Forderung, daß der symbolische Vollzug, der in der Taufe geschieht, sich 

' A. Juncker, Die Ethik des Apostels Paulus, Halle 191,9, Bd. II S. 6 
8 O. Pfleiderer, Der Paulinismus. Ein Beitrag zur Geschichte der urchristlichen Theologie, 

Leipzig 1890, S. 169. 



Wahrheitsbotsdiaft und diristlicher Wandel 205 

in einen real geübten fortzusetzen habe. Sterben und Auferstehen erscheinen ins 
Aszetische gewendet: Christliche •Abtötung" (vgl. Rom 6,11 ff.; 8, 13) ergibt sich 
als eine unvermeidliche Konsequenz unseres Glaubens an den Opfertod des Herrn, 
da •wir uns von der Überzeugung leiten lassen: Einer ist für alle gestorben, folglich 
sind alle gestorben" (2 Kor 5, 14). M. a. W. jenes geschichtlich gesehen einmalige 
Ereignis macht den Weg des Christen in der Welt zu einem •Sterben Tag für Tag" 
(1 Kor 15, 31), •immerfort mitten im Leben in den Tod dahingegeben um Jesu 
willen" (2 Kor 4,11) und •allzeit die Tötung Jesu an unserem Leibe umhertragend" 
(ebd. 4, 10). So ist christliche Aszese •Nachvollzug der Passion Christi als Akt des 
Glaubens zu jenem Ereignis, das sich im Kreuz endgültig vollzog zur Versöhnung 
der Welt mit Gott"». 

Ganz entsprechend erblickt der Glaubende aber auch in Christi Auferweckung 
die Teleologie zu einem sittlichen Aufbrudi hin: •... damit, gleichwie Christus von 
den Toten auferweckt worden ist durch die Herrlichkeit des Vaters, ebenso auch 
wir iß einem neuen Leben wandeln" (Rom 6, 4), •lebend für Gott in Christus Jesus, 
unserm Herrn" (ebd. 6, 11). Aus dem dogmatischen Indikativ entspringt unmittelbar 
der moralische Imperativ: •So darf also die Sünde in eurem sterblichen Leibe nicht 
mehr so herrschen, daß ihr seinen Begierden Gehorsam leistet... Stellt euch viel- 
mehr als solche, die aus dem Tode zum Leben erstanden sind, in den Dienst Gottes, 
und gebt eure Glieder als Werkzeuge der Gerechtigkeit an Gott hin" (ebd. 
6, 12•13)"! 

Gewiß soll nicht übersehen werden, daß die erwähnten heilsgeschichtlichen Wahr- 
heiten vor allem esdiatologische Verheißungen sein wollen: Was uns jetzt geoffen- 
bart ist, soll einst •an uns offenbar werden" (Rom 8, 18), wenn wir •mit Christus 
zusammen offenbar werden in Herrlichkeit" (Kol3,4). Dann, bei der •Apokalypse 
der Söhne Gottes" (Rom 8,19), wird sich herausstellen, daß und wie die Ereignisse 
von Passion und Auferstehung die Kundgabe von •Gottes geheimnisvoller, ver- 
borgener Weisheit" (1 Kor 2, 7) waren, die •Gott vor den Weltaltern zu unserer 
Verherrlichung vorherbestimmt hat" (ebd.) • dann wird ihre Wahrheit (d. h. ihre 
absolut gültige Wirklichkeit) auch die eigentliche Wahrheit und das innerste Leuch- 
ten unserer Existenz bilden. Aber vorläufig • solange und weil wir der Werde- 
welt verhaftet bleiben • ist uns die feiernde Ruhe vollendeten Wahrheitsbesitzes 
versagt. Wahrheit ist Auftrag an den irdischen Wanderer, das wesenhaft •Neue" 
(2 Kor 5,17), Andersartige der Geheimnisse von Kreuz und Glorie in einer unver- 
ändert •alten" Welt durchzusetzen, es nicht nur intellektuell tiefer zu verstehen, 
sondern es als seinen Standort innerhalb der Ordnungen (oder richtiger: Unord- 
nungen) des gegenwärtigen Äons zu wählen. Hier liegt die Erklärung für den 
sogen. •Aszetismus" christlicher Frömmigkeit, für die fast enttäuschend nüchterne 
Weise, in der das Ideal •der Welt gekreuzigt" (Gal 6,14) und •mit Christus 
erstanden" (Kol 3, 1) zu sein sich konkretisiert: nämlich als •Ertöten der erdhörigen 
Glieder" (ebd. 3, 5), soweit sie von der Neigung zu sündigen Leidenschaften be- 
herrscht sind, und als •Dienst der Gerechtigkeit" (Rom 6,19), dessen •Frucht die 

8 K. Rahner, Passion und Aszese, in: Geist und Leben, 22 (1949) S. 34 
10 Den ethischen Charakter der Paulinischen Tauftheologie zeigt in gründlicher Analyse 

von Rom 6: R. Schnackenburg, Das Heilsgeschehen bei der Taufe nach dem Apostel Paulus 
(Münchener Theol. Studien I, 1), München 1950, S. 32. 114. 185 ff. 



206 Günter Soballa 

Heiligung" (ebd. 6, 22) bedeutet. Der Christ kann nicht in dem Sinn ein •jenseitiger 
Mensch" sein, als ob er •nurmehr wie von außen"11 an die Weltdinge rührte. Viel- 
mehr trifft es eher zu, daß wir die jenseitige Wirklichkeit nur durch das Medium 
der diesseitigen erreichen; allerdings im Hindurchsterben durch sie, da in der täg- 
lichen Leidenserfahrung •unser innerer Mensch sich erneut" (ebd.) zur Vorweg- 
nahme unseres •Anteils am Reich Christi und Gottes" (Eph 5, 5). 

Das Glaubensleben deckt sich demnach mit dem •Unterwegs-sein" des Christen 
in der geschichtlich strukturierten Welt des Glaubens. Und es ist selbst zu innerst 
geschichtlich kraft seiner Vollzugsweise in werdehafter Rück- und Vorbeziehung. 
Denn • einerseits • erfordert die Glaubenstat den Rückgriff auf Vergangenes; 
freilich mit dem Ziel, dieses in unser Sein und Leben verwoben wiederkehren zu 
lassen. Der Glaubende will wie der Apostel •die Kraft seiner Auferstehung kennen- 
lernen und die Teilnahme an seinen Leiden, gleichgestaltet seinem Tode ..." (Phil 
3, 10). Anderseits jedoch bedeutet das dem Glaubensleben eigene Drängen zur end- 
zeitlichen Vollendung Vorgriff: •... ob ich wohl zur Auferstehung aus den Toten 
gelangen könnte" (ebd. 3, 11). Es begründet sich ein fortwährendes Streben über 
den jeweils erreichten Stand hinaus: •Nicht so, als hätte ich's schon ergriffen oder 
als wäre ich bereits vollendet; aber ich jage ihm nach, ob ich es etwa ergriffe... 
Was hinter mir liegt, vergesse ich und strecke mich nach dem aus, was vor mir liegt, 
dem Ziele jag ich zu, dem Siegespreis des Rufes von oben..." (ebd. 3, 12•14). 

Wir dürfen also die Religiosität und Frömmigkeit des Christentums eine ge- 
schichtliche nennen, und zwar in dem Sinn, daß sie nicht von einer in sich wurzeln- 
den Innerlichkeit bestimmt wird, sondern daß wahre Innerlichkeit gelebte Geschichte 
ist. Die Dimensionen der Heilsgeschichte erscheinen formgebend in den Dimen- 
sionen unseres subjektiven geschichtlichen Daseins. 

Damit ist aber schon eine weitere Folgerung nahegelegt: Die Geschichte, die 
sich an uns vollzieht, und die wir selber in freier Entscheidung zu vollziehen haben, 
heißt Oikonomia, d. h. allumfassende Heilsveranstaltung Gottes. Nicht dem ein- 
samen Einzelnen in seiner Vereinzelung gilt die •vielgestaltige Weisheit Gottes" 
(Eph 3, 10), wie sie sich im Erlösungswerk verkörpert. Sondern •Gott war es, der 
in Christo die Welt mit sich versöhnte" (2 Kor 5, 19); das •Geheimnis seines Wil- 
lens" (Eph 1, 9) ging dahin, •in Christus als dem Haupt alles einheitlich zusammen- 
fassen, was in den Himmeln und was auf der Erde ist" (ebd. 1, 10), insbesondere 
durch die Schaffung der einen Kirche aus Juden und Heiden den unergründlichen 
Reichtum Christi im All der Welt leuchten zu machen (vgl. Eph 3, 4•10). 

Erst das übergreifende Ganze dieser kosmischen Heilsgeschichte ermöglicht die 
persönlich-individuelle: daß •auch wir mit einem Erbteil bedacht wurden" 
(85dT)QcbftT)uev: ebd. 1, 11). Deshalb bleibt alles persönliche Wachstum gemein- 
schaftsgebundes Mit-Wachstum mit einer in Raum und Zeit sich entfaltenden Kirche. 
Es ist •Wandel im Hause Gottes, der Kirche des lebendigen Gottes" (1 Tim 3, 15), 
die allein das •große Geheimnis der Frömmigkeit" (ebd. 3, 16) besitzt, nämlich die 
heilsgeschichtliche Wahrheit einer wachsend universalen Einversenkung Gottes in 
Fleisch, Heidentum und Welt (wie es der Hymnus in Vers 16 zum Ausdruck bringt). 
Gerade eine betont an der Offenbarung orientierte Frömmigkeit muß kirchliche 

11 D. Thalkammer, Jenseitige Menschen, Freiburg 1937, S. 9 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 207 

Frömmigkeit sein, weil nur die Kirche zur •Säule und Grundfeste der Wahrheit" 
(ebd. 3, 15) gesetzt ward • jener Wahrheit, welche die enthüllte Geschichte der 
gesamten Heilsökonomie ist. 

Folgerichtig sieht der Epheserbrief in der Glaubenslehre keineswegs bloß einen 
Gegenstand kontemplativer Versenkung, obwohl er anderwärts (1,8. 17) auf tiefere 
Heilserkenntnis drängt. Auch die. Erkenntnis der Wahrheit hat, so wie sie die Zu- 
gehörigkeit zur Kirche als deren •Grundfeste" voraussetzt, eine dienende, werk- 
zeugliche Funktion •für den Aufbau des Leibes Christi, bis wir endlich allesamt zur 
Einheit des Glaubens und der Erkenntnis des Sohnes Gottes gelangen, zur voll- 
kommenen Mannesreife, zum Vollmaß des Wuchses in der Fülle Christi" (Eph 
4, 12•13). Das erstnotwendige Kriterium solcher Reife des Gemeindelebens besteht 
in der Überwindung aller eingeschlichenen Irrtümer: •Denn wir sollen nicht länger 
unmündige Kinder sein, die von jedem Wind der Lehre durch das Trugspiel der 
Menschen, die mit Arglist auf Irreführung ausgehen, wie Meereswogen hin- und 
hergeworfen und umhergetrieben werden" (ebd. 4, 14). Aber damit ist nur die nega- 
tive Seite bestimmt. Darüber hinaus bedarf es positiven Einsatzes: •Vielmehr sollen 
wir, der wahren Lehre getreu, in Liebe in allen Stücken zu ihm heranwachsen, der 
das Haupt ist, Christus; denn von ihm aus wird der ganze Leib fest zusammengefügt 
und zusammengehalten und vollzieht durch jedes Glied, das seinen Dienst nach der 
Wirksamkeit verrichtet, die dem Maß jedes einzelnen Teiles entspricht, das Wachs- 
tum des Leibes zu seinem eigenen Aufbau in Liebe" (ebd. 4, 15•16). Wenn es 
erlaubt ist, von •paulinischer Mystik"12 zu reden, dann muß das in dem Sinn erläu- 
tert werden, daß an den Christen der Ruf zum Dienst am •Mysterium Christi" 
erging, daß •jedem einzelnen von uns die Gnade nach dem Maße der Gabe Christi 
verliehen wurde" (ebd. 4, 7): dienend teilzunehmen an dem •Alles-Erfüllen" (ebd. 
4, 10) des über die Himmel Aufgestiegenen. Ebenso meint Paulus hier aber auch 
nicht das Wirken in und für eine reine Geistkirche verklärten Daseins. Die pilgernde 
Erdenkirche, die unvollkommene, gefährdete, bildet den uns zugewiesenen Dienst- 
bereich. Darum erscheint die Liebe13 als das entscheidende Aufbauprinzip der Ge- 
meinde, und zwar jene Bruderliebe, die sich angesichts der Schwachheit des Näch- 
sten bewährt, die nicht die Seligkeit des Genusses sucht, sondern sich in der Sendung 
weiß: •Wandelt würdig des Rufes, der euch getroffen, mit aller Demut und Sanft- 
mut, mit Langmut, einander ertragend in Liebe" (ebd. 4,1.2). •Alle Bitterkeit, aller 
Zorn und Groll, alles Schreien und Schmähen bleibe fern von euch samt jeder Bosheit. 
Zeigt euch vielmehr gütig und herzlich gegeneinander und vergebt einer dem anderen, 
wie auch Gott euch in Christus vergeben hat! Ahmet also dem Beispiel Gottes nach... 
und wandelt in der Liebe" (ebd. 4, 31•5, 2). Darum, weiterhin, liegt ein starker 
Akzent auf den übrigen sozialen Tugenden, in denen die Geschichtstheologie (gerade 
von Eph und Kol) aszetisch ausgewertet wird. Dem •Wandel, wie er der Heilsbot- 
schaft Christi würdig ist"  (Phil 1,27), eignet Öffentlichkeitscharakter; es ist zu 

12 So A. Wikenhauser, Die Christusmystik des hl. Paulus (Bibl. Zeitfragen 12), Münster 
1928. • M.Meinertz, Der Kolosserbrief, in: Die Hl. Schrift des N. T., Bonn 1931, VII Bd. 
5. 22/23. • R. Schnackenburg, a. a. 0. 175•182. • Auf prot. Seite: A. Schweitzer, Die My- 
stik des Apostels Paulus, Tübingen 1930. • H. E. Weber, •Eschatologie" und •Mystik" im 
N. T. (Beitr. z. Ford, diristl. Theol.), Gütersloh 1930, u. a. 

13 Vgl. den Artikel äyÖKT) im ThWb I, 51 ff. 



208 Günter Soballa 

beachten, daß der Apostel an der genannten Stelle statt des Wortes nEQuictTEiv den 
Ausdruck jioXitstiECfdcu verwendet, dessen Etymologie an die Erfüllung staatsbürger- 
licher Pflichten erinnert. Darum fordert er schließlich den •einmütigen Kampf für 
den Glauben an das Evangelium, in keiner Weise eingeschüchtert von den 
Widersachern" (ebd. 1, 27•28). Nichtsdestoweniger sind die äußeren Anfeindungen 
eine Quelle schmerzlicher Leiden: •Euch ist in eurem Christenstand die Gnade zuteil 
geworden, nicht nur an Christus zu glauben, sondern auch um seinetwillen zu leiden, 
indem ihr denselben Leidenskampf zu bestehen habt, wie ihr ihn bei mir gesehen 
habt und jetzt von mir hört" (ebd. 1, 29•30). 

Dieser •harte Leidenskampf nach empfangener Erleuchtung" (Hebr 10, 32) begleitet von 
Anfang an den Weg der Kirche: •Ihr seid ja, liebe Brüder, in die Nachfolge der Gottes- 
gemeinden Judäas eingetreten, (die) in Christus Jesus (sind); denn auch ihr habt von euren 
eigenen Volksgenossen die gleichen Leiden erduldet wie sie von den Juden, die den Herrn 
Jesus getötet und die Propheten wie auch uns verfolgt haben" (1 Thess 2, 14•15). In Gottes 
Weltplänen stehen Kampf und Leid mit dem christlichen Leben als Wandel in der Wahr- 
heit unlösbar verbunden zusammen: •Niemand soll in den gegenwärtigen Bedrängnissen 
wankend werden ; ihr wißt ja selbst: dazu sind wir bestimmt. Denn schon damals, als wir 
noch bei euch waren, haben wir euch vorausgesagt, daß wir Drangsale würden erleiden 
müssen" (ebd. 3, 3•4). Und: •Alle, die in Christus Jesus fromm zu leben gewillt sind, 
werden Verfolgungen zu erleiden haben" (2 Tim 3, 12). 

Aber in eben dieser Tatsache •liegt ein Hinweis auf das gerechte Gericht Gottes, 
daß ihr nämlich des Reiches Gottes würdig erachtet werden sollt,... wenn der Herr 
Jesus sich vom Himmel her mit den Engeln seiner Macht in loderndem Feuer offen- 
bart" (2 Thess 1, 5. 7•8). Das Ende der Zeiten und das Endgericht werden erst den 
letzten Schleier von dem für unsere Augen undurchdringlichen Chaos der Welt- und 
Kirchengeschichte wegheben, dessen unheilvolle Auswirkungen wir bis in unser per- 
sönlichstes Leben hinein spüren. Denn das endzeitliche Gericht enthüllt den Anti- 
christ als eigentliches Agens des Widerstandes gegen die Wahrheit (vgl. 2 Thess 2, 
10-12). Das •Geheimnis der Gesetzlosigkeit" (ebd. 2,7), die Gegenwege des Wider- 
sachers und die Heilwege Gottes im •Mysterium Christi" erscheinen so in ihrer 
Durchkreuzung als die letzte Realität der Geschichte, und die Einzelperson liefert 
den Schauplatz jenes Ringens um das uns vor Grundlegung der Welt gesteckte Ziel, 
•in ihm ,.. heilig und unversehrt vor Gottes Angesicht zu stehen" (Eph 1, 4), •eure 
Herzen gefestigt ohne Fehl in Heiligkeit vor unserm Gott und Vater bei der Ankunft 
unseres Herrn Jesus mit allen seinen Heiligen" (1 Thess 3,13). •Der geheimnisvolle 
Wille Gottes zielt... von Anfang an darauf ab, alles Wesen zur Erfüllung zu brin- 
gen durch die Kirche der Heiligen und in ihr"14, • aber mitten in dem antichrist- 
lichen Mysterium der Gegenwege zu den göttlichen Heilsabsichten. Was uns die 
Offenbarung, insofern sie Geschichte ist, kundmacht, ist nichts anderes denn die 
übernatürlich-ethische Situation des Menschen. 

14 A. Schlier, Die Kirche nach dem Brief an die Epheser (Beitr. z. Kontroverstheologie), 
Münster 1949, S. 82 

15 Nach Aristoteles ist die Urfrage der Philosophie die Frage nach dem Was der all- 
gemeinen Wesenheit (ti xö öv. Met. 7, 1, 1028 b). Ihr Formalobjekt ist das •Sein als Sein", 
im Unterschied zu der Gestaltenfülle der konkreten Seinsbereiche, die nur in ihrer jewei- 
ligen Ur- und Erstgestalt in die Metaphysik reichen. 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 209 

II. 

Wahrheit als Heilsbotschaft: 
Ihre Bedeutung für den Aufbau der christlichen Persönlichkeit 

a) Aus dem geschichtlichen Charakter der Offenbarungswahrheit ergibt sich un- 
mittelbar eine weitere Einsicht: es geht in ihr nicht um die Erhellung einer in sich 
schwebenden Region von Wesenheiten und abstrakten Ideen, wie es die Philosophie 
hellenistischer Prägung verlangt.15 

Selbstverständlich ermöglichen die Sätze der Offenbarung auch echte Wesens- 
aussagen. Aber dabei bleiben sie nicht stehen. Das ursprüngliche Anliegen der Offen- 
barung gilt nicht einer Wahrheit in sich, sondern der Wahrheit, insofern sie Wahr- 
heit für uns ist, insofern ihr Geheimnis in unser Leben hineinreicht. Was nun die 
Schriften des hl. Paulus betrifft, so könnte man versucht sein, dieser Tatsache durch 
den Hinweis auf den praktisch-pastoralen Charakter der Briefe ihr Gewicht nehmen 
zu wollen. Allein ein solcher Einwand übersähe, daß auch und gerade für den Völ- 
kerapostel das Soteriologische zutiefst im Wesen der christlichen Wahrheit selber 
verankert ist. Die Wahrheit, die Paulus kündet, heißt •Evangelium", d. i. Heils- 
botschaft16. •Ihr habt ja das Wort der Wahrheit vernommen", schreibt er an die 
Epheser (1, 13), •die frohe Botschaft von eurem Heil". 

Der Heilscharakter der christlichen Wahrheit läßt sich am besten an dem Gottes- 
bild verdeutlichen, das die paulmischen Briefe zeichnen. In ihrem Mittelpunkt steht 
nicht die Frage: •Was ist Gott?", sondern: •Was hat Gott für uns getan?" Oder viel- 
leicht besser ausgedrückt: Auch die Frage, was Gott ist, beantwortet sich von dem 
her, was er für uns getan hat. Die Wahrheit über Gott wird nur innerhalb des 
Heilsgeschehens entfaltet und begriffen. Gottes vollendete Idealität erweist sich 
unserem Erkennen nur in der konkreten Realität seines Einbruches in Geschichte und 
Menschenleben zugänglich. In unserer •Verherrlichung" (1 Kor 2, 7; 2 Kor 3, 18) 
erscheint seine Glorie. Das gilt vor allem für das verschlossenste Geheimnis Gottes, 
seine Dreipersönlichkeit. Im Unterschied zur Trinitätsspekulation späterer Theo- 
logie, die sich in reinen Seinskategorien bewegt, begegnet uns bei Paulus die Seins- 
trinität stets in der Form der Heilstrinität, d. h. insofern der dreifaltige Lebens- 
strom sich uns schenkt zu gnadenhafter Teilnahme. 

So sichtet 1 Kor 12, 4•6 die göttlichen Personen als die Quelle des charismatischen Ober- 
schwangs der Urkirche: •Es gibt Unterschiede der Gnadengaben, aber es ist derselbe Geist; 
und es gibt Unterschiede in den Dienstleistungen, aber es ist derselbe Herr; und es gibt Unter- 
schiede in den Kraftwirkungen, aber es ist derselbe Gott, der alles in allen wirkt". Die Gruß- 
formel am Schluß des 2. Korintherbriefes faßt ebenfalls eindeutig das Geheimnis der Trinität 
als ein Geheimnis unseres Lebens: •Die Gnade des Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes 
und die Gemeinschaf t des Heiligen Geistes sei mit euch allen" (13,13). Im Epheserprolog ent- 
steht das Bild der Dreieinigkeit aus der dreifachen •Fülle geistlichen Segens" (1,3), mit der der 

18 Diese Bedeutung des Wortes •Evangelium" ist bereits durch die LXX bezeugt: z. B. 
40, 9; 52, 7; 61, 1; Ps 95,2 (Wir brauchen also die vielzitierte Kalenderinschrift von Priene 
105, 40 f. • Text bei W. Bauer, Griechisch-Deutsches Wörterbuch zu den Schriften des NT, 
Berlin 1937, 529, gar nicht zu bemühen.) Paulus knüpft hier an. Seine Botschaft ist •das 
Evangelium, durch das ihr gerettet werdet" (1 Kor 15, 2), •Kraft Gottes zum Heil" (Rom 
1, 16), •Evangelium des Friedens" (Eph 6, 15) zwischen Gott und den Menschen. Gott schenkt 
uns durch das Evangelium •ewigen Trost und gute Hoffnung in Huld" (2 Thess 2, 16), er 
hat •durch das Evangelium den Tod entmachtet und unvergängliches Leben ans Licht ge- 
bracht" (2 Tim 1, 10) usf. 



210 Günter Soballa 

Gott des Segens (eutavyriTOg dsos) uns besdienkt hat: In den Gütern der Ewigkeit (1, 3•5) er- 
scheint das Antlitz des ewigen Vaters, der •uns auserwählte vor Grundlegung der Welt... 
und vorausbestimmte zur Kindschaftsannahme". Die Güter der Erlösung (1, 6•12) öffnen 
den Blick auf die zentrale Weltstellung des Sohnes, •in dem wir die Erlösung haben durch 
sein Blut, den Nachlaß unserer Verfehlungen", und •in dem alles, Himmlisches wie Irdi- 
sches, zur Einheit zusammengefaßt" ist. Und endlich knüpfen sich die Güter der Zukunft 
(1, 13•14) an das Geheimnis des Heiligen Geistes, mit dem wir •besiegelt" wurden als der 
•Vorgabe unseres Erbes zur Erlösung des Eigentumsvolkes, zum Lobe seiner Herrlichkeit". 
Ganz ähnliche Denkweise verrät auch Eph 4, 4•6 : Der •eine Geist" und der •eine Kyrios" 
und der •eine Gott und Vater" stellen sich als objektive Faktoren der Einheit der Kirche 
dar, also wiederum unter ausgesprochen soteriologischer Rücksicht. 

Gott der Vater ist also gewiß darum Vater, weil er, der •Quell und Ursprung der 
gesamten Gottheit" (Denz 275), den Sohn aus sich •vor aller Zeit" (Denz 86) zeugte. 
Aber dieses Geheimnis seiner •Vaterschaft" (Eph 3,15) wird nicht anders offenbar 
als dadurch, daß •Gott, da die Fülle der Zeit kam, seinen Sohn sandte, geboren aus 
dem Weibe" (Gal 4, 4), •in der Ähnlichkeit des Sündenfleisches" (Rom 8, 3), •damit 
wir die Einsetzung an Sohnesstatt empfingen" (Gal 4, 5). Gott offenbart sich als 
Vater, indem er sich als der •Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus" (Eph 
1, 3) offenbart und also auch als •unser Vater" (Rom 1, 7; 1 Kor 1, 4; 2 Kor 1, 2; Gal 
1, 4 etc.). Denn die Heilsgeschichte, wie wir sie vorhin skizzierten, hat zu ihrem 
innersten Sinn, die innergöttliche Vaterschaft zur •Vaterschaft im Himmel und auf 
Erden" (Eph 3, 15) auszuweiten, die ganze Menschheit zur Vollendung der •Kind- 
schaftsannahme" (Rom 8, 15. 23; Gal 4,5; Eph 1,5) zu führen. Auch das rätselhafte 
Dunkel der •unergründlichen Gerichte und unausspürbaren Wege" (Rom 11,33) Got- 
tes dient dieser einen Offenbarung seiner Väterlichkeit. Nur zeigt sie sich in ihren wah- 
ren Dimensionen, an deren Unermeßlichkeit menschliche Maßstäbe versagen müssen. 
Es ist der nämliche Vater17, •dessen Zorn vom Himmel her sich offenbart über alle 
Gottlosigkeit und Bosheit der Menschen" (Rom 1,18) und der in seinem strafenden 
Grimm die Menschheit ihrem Chaos •überläßt" (Rom 1, 26. 28), der •das Verbor- 
gene der Menschen richten wird" (2,16) •am Tage des Zornes und der Offenbarung 
des gerechten Gerichtes" (2, 5) und •mit Zorn und Grimm denen heimzahlt, die der 
Wahrheit nicht gehorchen" (2, 8), so daß es •schrecklich ist, in die Hände des leben- 
digen Gottes zu fallen" (Hebr 10 31), weil er ein •verzehrendes Feuer" der Rache 
ist (Hebr 12, 29). Aber hinter dem verzehrenden Feuer seines Gerichtes birgt sich 
verzehrender das Flammen seiner Liebe, die sich •aller erbarmen möchte" (Rom 11, 
32), allem noch so großen Ungehorsam zum Trotz. •Es zeigt aber Gott seine Liebe 
zu uns dadurch, daß Christus für uns starb, als wir noch Sünder waren" (Rom 5, 8). 
Das Wunderwerk der •Versöhnung" (Rom 5, 10•12; 2 Kor 5, 18•19), darin mitten 
im •Überströmen der Sünde die Gnade über und überströmte" (Rom 5, 20), erschließt 
uns die geheimnisvolle Tiefe des Herzens Gottes, der •will, daß alle Menschen selig 
werden" (1 Tim 2, 4), Weil er •reich an Erbarmen ist um der vielen Liebe willen, 
mit der er uns geliebt hat" (Eph 2,4). 

Das ist Gott im Geheimnis seiner Vaterschaft. Wenn wir von einem der Denkweise 
Pauli eigentümlichen Gottesbegriff reden wollen, dann ist es nicht der Begriff eines 
•absoluten Seins" oder eines •subsistierenden Erkennens" (obwohl die Rechtmäßig- 

17 Wir setzen hier den Beweis als erbracht voraus, daß auch da, wo Paulus nur das Wort 
<re6g verwendet, fast durchweg die erste göttliche Person gemeint ist. Vgl. K. Rahner, 
•Gott" als erste trinitarische Person im NT, in: Ztschr. f. k. Th. 66 (1942), S. 71•88. 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 211 

keit soldier Aussagen in sich vernünftigerweise nicht bestritten werden kann). Eher 
charakterisiert die paulinische Verkündigung Gott als unergründlichen Willen, was 
in den Kap. 9•11 des Römerbriefes seine schärfste Ausprägung findet: Wille, der 
Gericht und Liebe zugleich ist. Der tiefste Grund dieser Akzentuierung muß in der 
Tatsache gesucht werden, daß die Offenbarung die Frage nach Gott nicht innerhalb 
der (philosophischen) Problematik über das Wesen des Seins stellt, sondern aus der 
Sorge um das Heil der Menschen. Entsprechend erfolgt auch die Antwort nicht in 
reinen Seinskategorien; die lebendig-geschichtliche Beziehung Gottes zu uns wird 
konstitutiv für diese Antwort. Darum ist die zentralste und auch für das Gottesver- 
ständnis aufschlußreichste Kategorie der Offenbarung die •Verheißung" und der 
•Bund"18. Gott erscheint als der wahre Gott, ja als die Wahrheit selber auf Grund 
seines Verhaltens zu uns. Paulus konnte hier an einen Ausdruck anknüpfen, der ihm 
aus dem Sprachschatz des AT geläufig war: an das hebräische •emeth". Das Wort 
wird im AT gebraucht •als Bezeichnung einer Wirklichkeit, die als ,Amen' fest, d. h. 
als tragfähig, gültig, verbindlich anzusehen ist und somit Wahrheit bedeutet"19. Die 
Wahrheit Gottes ist seine Zuverlässigkeit und Treue gegen das Bundesvolk, die er 
darin bewährt, daß er zu seinen Verheißungen und seinem Bund trotz der immer 
neuen Treulosigkeit und dem immer neuen Abfall dieses Volkes steht20. Ganz im 
gleichen Sinn sagt Paulus, Christus sei •Diener der Beschneidung geworden um der 
Wahrheit Gottes willen, zur Bekräftigung der Verheißungen an die Väter" (Rom 
5, 8). Nachdem die Heilsgeschichte den Beweis geliefert hat, daß •jeder Mensch ein 
Lügner" (Rom 3, 4), d. h. treulos und unzuverlässig ist, nachdem also die Mensch- 
heit von sich aus den Bund mit Gott gebrochen hat, erscheint in der Stiftung des 
Neuen Bundes um so sieghafter das •Überströmen der Wahrheit Gottes inmitten 
der Lüge (des Menschen) zu seiner Glorie" (Rom 3, 7). 

In derselben Form kündet die Offenbarung dann auch vom Geheimnis 
des Sohnes. Es steht in unlösbarem Zusammenhang mit dem Heilsgeschehen, 
mit dem Heilswillen Gottes: •Denn für alle Verheißungen Gottes ist in 
ihm das Ja" (1 Kor 1, 20). Christi Gottmenschentum erweist am eindringlichsten die 
beseligende Zugewandtheit der göttlichen Wahrheit zu uns hin. Denn er ist die 
Wahrheit, weil sich in ihm die Züge des Vaters widerspiegeln: •Es ist das Bild des 
unsichtbaren Gottes" (Kol 2,15), •der Abglanz seiner Herrlichkeit und die Aus- 
prägung seines Wesens" (Hebr 1, 3), da •die ganze Fülle der Gottheit wirklich in 
ihm einwohnt" (Kol 2, 9). Diese und ähnliche Aussagen gelten aber • und das ist 
das Bedeutsame • von dem menschgewordenen Sohn. In seinem irdisch sichtbaren 
Antlitz leuchtet uns das Antlitz des ewigen Vaters entgegen21. Damit stehen wir aber 

18 Die Erfüllung der Verheißungen Gottes im Neuen Bunde ist das große Thema, das 
alle Paulusbriefe durchzieht: dogmatisch im Römerbrief, polemisch an die Galater, apolo- 
getisch in 2 Kor, begeistert feiernd im Epheser- und Kolosserbrief. 

19 Quell in ThWb I, 233. (Art. dM|teia). 
20 Zur Bedeutung des Bundesgedankens in AT vgl. G. Joh. Butterweck, •Gott erkennen", 

im Sprachgebrauch des AT, (Bonner Bibl. Beitr. 2), Bonn 195C18P42; auch W. Buht, 
Israel als .signum elevatum in nationes', in: Zeitsdir. f. kath. Theologie 74 (1952) S. 5•42 

21 Paulus kennt nur ein Subjekt für die erwähnten Aussagen: Jesus Christus, unsern 
Herrn, den Gottmenschen. Zu einer Sdieidung zwischen Aussagen, die ausschließlich auf 
seine vorweltliche Existenzform gehen, und anderen, die ihn als Menschgewordenen meinen, 
liegt kein exegetischer Grund vor. Diese Ansicht vertritt u. a. /. Bonsirven^JJEvangile de 



212 Günter Soballa 

schon unmittelbar bei der Folgerung: Dies alles gilt uns, soll unser eigenstes und 
innerstes Geheimnis werden. Denn nur für uns und um unseres Heiles willen •stieg 
er hinab in die Niederungen der Erde" (Eph 4, 9) und •ward den Menschen gleich" 
(Phil 2, 7). Kraft seiner Menschwerdung bleibt der Herr nun unwiderruflich der 
•eine Mittler Gottes und der Menschen" (1 Tim 2,5), der •Mittler des Neuen Bun- 
des" (Hebr 9, 15) und •Priester in Ewigkeit" (ebd. 7,21). Das Verständnis der 
Wesensgestalt Christi ist nur möglich durch das Verständnis seines Mittlertums. 
Natürlich sind Menschwerdung und Erlösung in keiner Weise von dem überwelt- 
lichen Geheimnis seiner Sohnschaft gefordert oder abzuleiten. Aber in der faktisch 
einzig wirklichen und gültigen Ordnung, der Ordnung der Erlösung, offenbart er 
sxh uns auch und gerade als Sohn, indem er sich uns als •Urheber des Heiles, der 
viele Söhne zur Herrlichkeit führt" (Hebr 2, 10), offenbart. Der Sohn des Vaters 
wird Sohn der Erde und Menschensohn, damit wir in die Fülle seiner Sohnschaft ein- 
gesenkt würden und er der •Erstgeborene unter vielen Brüdern" (Rom 8, 29) sei. Seine 
•Annahme der Knechtsgestalt" (Phil 2, 7) darf nicht als in sich gerundeter Tatbe- 
stand gewertet werden; sie drängt wesenhaft hin zu unserer •Gleichgestaltung nach 
des Sohnes Bild" (Rom 8, 29). 

Das Geheimnis des Gottmenschen erscheint darum als die letzte Tiefe des erlö- 
sten Menschen und der erlösten Welt. Wie der Sohn den Vater in sich widerspiegelt, 
so ist er auch der Mittler dieses Bildes zur Welt hin. Die Ausdrücke im Eingangs- 
kapitel des Hebräerbriefes enthalten diesen Doppelsinn: Der Sohn wird als •Ab- 
glanz seiner Herrlichkeit" (1,3) gefeiert, weil •die Herrlichkeit Gottes im Antlitz 
Jesu Christi" (2 Kor 4, 6), des •Herrn der Herrlichkeit" (1 Kor 2, 8), erstrahlt, • 
aber nicht minder darum, weil durch ihn auch die Schöpfung von diesem Herrlich- 
keitsglanz überstrahlt wird. Ebenso muß der andere Würdename, •Gepräge seines 
Wesens" (Hebr 1, 3), passiv und aktiv zugleich verstanden werden: insofern nämlich 
der Sohn, dessen ganzes Personsein Ausdruck des väterlichen Wesens ist, Geschöpfe 
zu •Mitformen" (ouu^opcpouc;: Rom 8, 29) seiner Sohnschaft macht22. Sogar die un- 
termenschlichen Bereiche der Schöpfung erscheinen in dieses Geheimnis einbegriffen; 
ihnen gilt die Verheißung, einst •von der Knechtschaft der Verderbnis zur Freiheit 
der Herrlichkeit der Kinder Gottes befreit" (Rom 8, 21) zu werden. Aber im eigent- 
lichen Sinn und schon jetzt wird •Christus gestaltet" (Gal 4, 19) in den Gliedern 
seiner Kirche, die er •in Herrlichkeit sich bereitet" (Eph 5, 27) hat: •Wir alle spie- 
geln enthüllten Angesichts die Herrlichkeit des Herrn wider und werden so zu dem- 
selben Bild umgewandelt von Herrlichkeit zu Herrlichkeit" (2 Kor 3, 18). Die Selbst- 

Paul, Paris 1948, S. 86. (Anders freilich F. Prat, La Theologie de Saint Paul, Paris 1948s8, 
1, 343ff.) Die Berechtigung solcher Redeweise ist darin zu suchen, daß in der Menschwer- 
dung •die ganze menschliche Natur Christi zu einer Funktion und Ausdrucksform seiner 
einen göttlichen Person und seiner göttlichen Wahrheit geworden ist" (H. U. v. Balthasar, 
Theologie und Heiligkeit, in: Wort und Wahrheit, Wien, Dezember 1948, S. 884), selbst- 
verständlich unter Wahrung ihrer eigenen Realität. 

22 Noch radikaler deutet H. v. Soden die angeführte Stelle: •Das Interesse des Verfassers 
liegt somit nicht in dem Verhältnis des Sohnes zu Gott, sondern in dessen Stellung zur 
Welt. Für diese, die Gott durch ihn gemacht hat, die er durch das Wort der Kraft Gottes 
trägt und zu deren Erben er berufen ist, ist er der Strahl, durch welchen sie einen Abglanz 
von der Herrlichkeit Gottes erhält, und das Gepräge, durch welches ihr ein Abdruck des 
Wesens Gottes aufgedrückt wird"  (Hebräerbrief, in: Handkommentar zum NT, III. Bd., 
2. Abt., Freiburg 18993, S. 21/22) 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 213 

Offenbarung des Sohnes setzt sich fort in Kirche und Kosmos. Erst dann hat das Gott- 
menschentum Christi seine Vollgestalt erreicht, wenn sein Geheimnis als •Anfang" 
(Kol 1, 18) und •Erstgeborener" (ebd 1, 15, 18) und •Erstling" (1 Kor 15, 20) in 
einer Menschheit der •vielen Brüder" (Rom 8, 29) allumfassenden Ausdruck gefun- 
den hat und Christus •das Reich Gott, dem Vater, übergibt" (1 Kor 15, 24). Darum 
wird der Tag der letzten, endgültigen •Offenbarung des Herrn Jesus" (2 Thess 1, 7) 
bei seiner Wiederkunft auch der Tag der vollendeten •Offenbarung der Söhne Got- 
tes" (Rom 8, 19) sein, da wir •mit Christus zusammen offenbar werden in Herr- 
lichkeit" (Kol 3, 4). 

Überblicken wir jetzt noch, wenigstens in den Grundzügen, die paulinische Lehre 
vom Heiligen Geist. Auch hier wieder begegnet uns jene Methodik, welche alle Aus- 
sagen über die göttliche Person in den Rahmen ihrer Heilsfunktion und des ihr zu- 
geschriebenen Heilstuns stellt. Schon die Tatsache, daß sich oft kaum entscheiden 
läßt, ob mit dem Wort jtVEÜua die Person des Hl. Geistes oder eine im Menschen 
wirksame Kraft gemeint ist, scheint bedeutungsvoll und bezeichnend. Die Theologie 
des Apostels richtet eben ihr vorzüglichstes Interesse nicht so sehr auf den •Geist, 
der die Tiefen der Gottheit erforscht" (1 Kor 2, 10), d. h. auf rein innergöttliche Ver- 
hältnisse, sondern auf den •Geist aus Gott", den wir •empfangen haben" (ebd. 2, 12). 
Es geht ihr in erster Linie um die gnadenhaft-wunderbare Begegnung des Gottes- 
geistes mit dem Geiste des Menschen. 

Deshalb gibt sich das Geheimnis des Hl. Geistes voll und ganz in dem Rhythmus 
des Erlösungswerkes23. So heißt er geradezu der •Geist Christi" (Rom 8, 9) und der 
•Geist des Herrn" (2 Kor 3, 17), des Gottmenschen und Erlösers, welcher den •Geist 
der Heiligung" (Rom 1, 4), mit dessen Fülle er selbst gesalbt ist (vgl. Hebr 1, 9), in 
dessen Kraft er sein Sühneopfer darbrachte (vgl. Hebr 9, 14) und den entscheidenden 
Sieg errang (vgl. 1 Tim 3, 16), nun übergehen läßt auf die Glieder seines Leibes. 
Er erscheint darum Gal 4, 6 als •gesandt... in unsere Herzen" • ebenso wie kurz 
zuvor (4, 4) von der Sendung des Sohnes in die Welt die Rede war. Und wie Chri- 
stus, der Herr, sein Leben für uns •hingab" (Gal 2, 20; Eph 5, 2. 25) und opfernd 
sein Blut ausschüttete (Hebr 9, 12. 22) • also wird auch der Hl. Geist uns •gegeben" 
(Rom 5,5; 2 Kor 1, 22; 5, 5; 1 Thess 4, 8; 2 Tim 1, 7) und auf uns •ausgeschüttet" 
(Rom 5, 5; Tit 3, 6), ihn zu •empfangen" (Rom 8,15; 1 Kor 2, 12; Gal 3, 2. 14), ihn 
zu •haben" (1 Kor 6, 19) in •Teilnahme" (Hebr 6, 4) und •Gemeinschaft" (2 Kor 13, 
13), mit ihm •getränkt" (1 Kor 12, 13) zu werden. 

Gottes Heiliger Geist und unser Geist verbinden sich auf diesem Wege zur Ein- 
heit eines Geheimnisses im neuen, erlösten Menschen • bei aller unaufhebbaren 
Unterschiedenheit von Gott und Mensch. Sein und Wirken des Erlösten sind dazu 
bestimmt, aus ihrer •fleischlichen" Verfallenheit, d. h. aus der •Knechtschaft der 
Verderbnis" (Rom 8, 21), in den geistförmigen, •pneumatischen" Zustand überzu- 
gehen, in die •herrliche Freiheit von Kindern Gottes" (ebd.). Denn der Geist der 
•Erneuerung" (Tit 3, 5), den wir in der hl. Taufe empfingen, ist der •Geist der 
Kindschaftsannahme" (Rom 8, 15), da •Gott den Geist seines Sohnes in unsere Her- 
zen sandte" (Gal 4, 6) zum Zeichen, daß auch wir Söhne sind. Wir erkennen uns 

23 •Paulus spricht im Rahmen eines ökonomisch-trinitarischen Geschichtsbildes vom heils- 
geschichtlichen Einsatzpunkt des Geistes" E. Stauffer, Die Theologie des NT., Gütersloh 
1948", S. 145) 



214 Günter Soballa 

als wahre •Brüder" (Rom 8, 29) und •Mit-Formen" (ebd.) Christi, den sein Würde- 
name »XQWTTOC;« als den Gesalbten schlechthin ausweist, da Gott uns mit seinem 
Hl. Geist •gesalbt hat" (2 Kor 1, 22). Und wie Christus, der Herr, •auf Grund des 
Geistes der Heiligung als Gottes Sohn in Macht eingesetzt" (Rom 1, 4) erscheint, • 
d. h. wie seine Sohnesherrlichkeit wesentlich durch den Geistbesitz bestimmt ist (so 
sehr, daß Paulus die kühne Formulierung •der Herr ist der Geist" (2 Kor 3, 17) 
wagen kann24, • also sind auch wir •in Ihm ... besiegelt mit dem verheißenen Hl. 
Geist" (Eph 1,14). In diesem Bild der •Besiegelung" (Paulus verwendet es nach Eph 
4, 30 und 2 Kor 1, 22) soll ausgedrückt werden, daß durch die Geistmitteilung unser 
Christsein in ein endgültiges Stadium tritt. Darüber hinaus macht es deutlich, wie 
eine vollständige Neuformung und Umformung, die nicht bloß die Peripherie der 
Person, sondern ihren innersten Kern betrifft, erfolgt ist. Der vom Geiste gesiegelte 
Mensch wird zum •Pneumatiker", zum Geistesmenschen (jivevuatiKOc;: 1 Kor 2, 13; 
3, 1; Gal 6, 1) und dies, freilich jetzt erst anfangshaft, bis in die Leiblichkeit hinein 
(1 Kor 15, 44). Dem Menschen ist nunmehr auch die Fähigkeit zu einer Aktivität 
geschenkt, die sein Leben bis in die letzte Äußerung hinein unter das •Gesetz des 
Lebensgeistes in Christo" (Rom 8, 2) stellt. So sind die echten Kinder Gottes daran 
erkenntlich, daß sie •vom Geiste getrieben" (Rom 8, 14; Gal 5, 18) werden; sie 
•wandeln im Geist" (Gal 5, 16, 25), sie werden nicht mehr von ihrem eigenen, irdi- 
schen Sinn gelenkt, sondern •sinnen, was des Geistes ist" (Rom 8, 5). Sie •dienen 
Gott in der Neuheit des Geistes" (Rom 7, 6), •voll des Geistes" (Eph 5, 18), ja, 
•glühend im Geist" (Rom 12, 11). Gerade das gelebte Leben soll zu einem einzigen 
•Erweis des Geistes" (1 Kor 2,4) werden. In einer Lebensführung •dem Geist 
gemäß" (xatct izvzvyLO.- Rom 8, 4, 5) kommt dessen verborgenes Geheimnis zu immer 
neuer Darstellung25. 

Schon diese knappe Zusammenstellung läßt hinreichend die eigentümliche Art 
und Weise erkennen, in welcher die paulinische Lehre vom Hl. Geist sich darbietet. 
Sie entspricht der Grundtendenz, die in der Ordnung der Menschwerdung waltet: 
Wohl ist Gottes ewiges Sein und Wesen die schlechthin erste und von allem unab- 
hängige Wahrheit, aber er hat die Welt des Menschen zum Schauplatz ihrer Selbst- 
erscheinung und Selbstoffenbarung gewählt. Gott gibt sich der Kreatur, damit deren 
ganzes Sein und Leben ihn ausspreche und künde. Darum ist es folgerichtig, wenn 
Paulus, wie wir sahen, seine Theologie des Hl. Geistes mit einer Theologie unseres 
Gnadenlebens in eins verknüpft. Auf die Frage: Was ist der Hl. Geist? finden wir 
in den Paulinen keine direkte Antwort. Man muß sie aus dem erschließen, was der 

24 Gegen diese gewöhnliche Auffassung von 2 Kor 3, 17 möchte K. Prümm in der Aussage 
ein Zeugnis für die Gottheit der dritten trinitarischen Person •erblicken; vgl. seine Auf- 
sätze: Rom 1•11 und 2 Kor 3, in: Biblica 31 (1950) S. 164•203 und: Die kath. Auslegung 
von 2 Kor 17a in den letzten vier Jahrzehnten nach ihren Hauptrichtungen, Biblica 31 
(1950) 316•345; 459•482; 32 (1951) 1•24 

25 Paulus geht an einigen Stellen so weit, Äußerungen unseres seelischen Lebens, also 
menschliche Handlungen, dem Hl. Geist selber zuzuschreiben. Das Wort •Vater", mit dem 
wir dem Bewußtsein unserer Kindschaft Ausdruck verleihen, ist Ruf unseres Herzens: •Ihr 
habt den Geist der Kindschaftsannahme empfangen, in dem wir rufen: Abba, Vater" (Rom 
8, 15). Aber ebenso sehr und eigentlichst ist der Geist selber Rufer dieses Rufes: •Zum Zei- 
chen, daß ihr Söhne seid, sandte Gott den Geist seines Sohnes in unsere Herzen, der da 
ruft: Abba, Vater" (Gal 6, 6). • Eine ähnliche Gedankenführung liegt Rom 8, 23•26 vor. 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 215 

Apostel über das •geistige" Leben der Erlösten lehrt. Bezeichnenderweise haben 
jene Ausdrücke, in denen die Tradition die charakteristischen Attribute der dritten 
göttlichen Person erblickt, bei Paulus einen soteriologisdien Sinn: Er spricht nicht von 
der ewigen •Sendung" des Hl. Geistes in seinem innergöttlichen Ausgang von Vater 
und Sohn, sondern von dem •Geist... gesandt in unsere Herzen" (Gal 4,6). Er 
spricht auch nicht von ihm als der personalen Liebe in Gott, wohl aber von der 
•Liebe Gottes, die ausgeschüttet ist in unseren Herzen durch den Hl. Geist, der uns 
geschenkt ist" (Rom 5, 5). Er feiert ihn endlich nicht als die •Salbung" der Gottheit, 
als den Duft, der der Liebe des Vaters und des Sohnes entströmt, als die •Gabe", 
das •Pfand" und das •Siegel", darin Vater und Sohn ihre gegenseitige Liebe be- 
zeugen. Vielmehr geht die Rede von unserer •Salbung" (2 Kor 1, 22) zu Christen, 
d. h. zu Gesalbten, von einer •Gabe" (Rom 5, 5; 2 Kor 1,22; 5,5; lThess4, 8; 
2 Tim 1, 7) des Geistes an uns, von einem •Pfand unseres Erbes" (Eph 1,14), von 
unserer •Besiegelung auf den Tag der Erlösung" (Eph 4, 30). So offenbart sich das 
Geheimnis des Hl. Geistes im Geheimnis des erlösten Menschen; sein Verständnis 
ist wie eine letzte Frucht, die aus dem vollen Verstehen unseres geistgewirkten neuen 
Lebens reift. 

Wir haben dieser Zeichnung des trinitarischen Gottesbildes einen verhältnis- 
mäßig großen Raum gewidmet, weil wir von daher das meiste Licht für die Be- 
antwortung unserer Frage nach dem Eigencharakter der christlichen Wahrheit er- 
warten durften. Denn es versteht sich, daß das Geheimnis Gottes den Hauptinhalt 
der offenbarten Wahrheit bilden muß, wenn anders noch von religiöser Offenbarung 
die Rede sein soll. Christliche Offenbarung ist primär nicht Moral, sondern Theo- 
logie, d. h. •Wort von Gott" • aber von Gott als unserem Heil. Damit wäre die 
entscheidende Einsicht sichergestellt. Den Nachweis ihrer Geltung für die übrigen 
Grundbegriffe der paulinischen Theologie, für seine Anthropologie, Ekklesiologie, 
Eschatologie usf. können wir uns deshalb ersparen. Es ist auch zu offensichtlich, daß 
die Heilsfrage hier überall den formgebenden Mittelpunkt bildet; allein schon die 
Terminologie beweist das unmißdeutbar. Die •vielfältige Weisheit Gottes" (Eph 
3, 10) stellt also kein in sich ruhendes ideatives System dar; Gott bietet in ihr unse- 
rem Leben •unergründlichen Reichtum" (ebd. 3, 8) an. In ihr naht sich uns die 
Gnade Gottes, der •will, daß alle Menschen heil werden" (1 Tim 2, 4). Die christ- 
liche Wahrheitsbotschaft ist ihrem innersten Wesen nach Heilsbotschaft. 

b) Aus dieser Wesensbestimmung der christlichen Wahrheit dürfen wir folgern, 
daß sie dem Menschen sicherlich nicht nur zur Bereicherung seiner Erkenntnis, zur 
Befriedigung seines Wissensdranges geschenkt wurde. Sie dient vielmehr der •Er- 
bauung" des ganzen Menschen, • wenn wir dieses diskreditierte Wort einmal in 
seinem erhabensten Sinn verstehen. Sie will den •heilen" Menschen ausformen und 
zur Reife bringen. Der Mensch soll durch sie zu seiner gottgesetzten Bestimmung fin- 
den, zu seinem eigentlichen (übernatürlichen) Selbst und also zu seiner Wahrheit. 
Soweit die Offenbarung überhaupt •Weisheit" vermittelt, handelt es sich um Lebens- 
weisheit, um Weisung für die Selbstverwirklichung christlichen Daseins. Dem Chri- 
sten obliegt die Aufgabe, durch sein •Festhalten am Lebenswort" (Phil 2,16) die 
Fülle der Wahrheit in sich selber zu realisieren, ihr zu einer sichtbaren Darstellung 
zu verhelfen: •... auf daß ihr untadelig und lauter werdet, Kinder Gottes ohne Fehl 



216 Günter Soballa 

inmitten eines verdrehten und verkehrten Geschlechtes, unter dem ihr strahlt wie 
Lichtgestirne in der Welt, am Wort des Lebens festhaltend" (ebd. 2,15 f.). Es gilt 
jene Stufe zu überwinden, auf der die Wahrheit noch als bloßer •Gegen-stand" 
erscheint. Der Christ darf der Wahrheit nicht nur •gegenüber" stehen; er ist gerufen, 
•in ihr" zu wandeln. Indem er •völlig lebt26 in den Worten des Glaubens und der 
rechten Lehre" (1 Tim 1, 4), wird die Wahrheit Daseinsform, einziger Bestimmungs- 
grund der christlichen Persönlichkeit. Was der Jude auf Grund des Gesetzes zwar 
sein sollte, aber nicht vermochte •, das kann und muß der Christ kraft seiner •Teil- 
nahme am Evangelium" (1 Kor 9, 23) sein: die •Verkörperung (^oQqpcoaig) der Er- 
kenntnis und der Wahrheit" (Rom 2, 20). 

Der Heilscharakter der christlichen Wahrheit enthüllte sich uns an der Eigenart des 
trinitarischen Gottesbildes, das die Briefe des heiligen Paulus zeichnen. Diese Wahr- 
heit Gottes soll und muß also unsere Wahrheit werden, soll in unser eigenes Sein 
tief und wunderbar verwoben werden. Damit ist ausgesprochen, daß wir zu einer 
•trinitarischen Lebensführung" aufgerufen und berufen sind27. 

Gott offenbarte das Geheimnis seiner Vaterschaft, indem er sich in Christus als 
unser Vater kundgab und offenbarte. Aus dieser Form der Selbstkundgabe des 
Vaters erhellt, welche Ermächtigung und Verpflichtung für den christlichen Wandel, 
für die christliche Frömmigkeit entsteht. Am besten dürfte das Wort •Repräsen- 
tation" die hier entscheidende Grundhaltung kennzeichnen. Wie Gott als wahrer 
Vater in vielen Söhnen gnadenhaft-wirklich gegenwärtigt, so ist es unsere eigent- 
lichste religiös-sittliche Aufgabe, die Herrlichkeit dieser Gotteskindschaft der ge- 
samten Schöpfung zu offenbaren (vgl. Rom 8, 19•21) und dadurch des Vaters •Prä- 
senz" in uns auch nach außen zu •re-präsentieren". Christliches Vollkommenheits- 
streben darf demnach nicht mit naturhaftem Vollendungsdrang verwechselt werden; 
es richtet sich nicht auf ein utopisches •Edelmenschentum". Sein Motiv ist allein der 
ewige Liebeswille Gottes, der •uns vor Grundlegung der Welt auserwählte ... und 
zu Söhnen vorherbestimmte" (Ephl,'4f.). Diese (noetische und ontische) •Defi- 
nition" unseres Wesens verbietet den •Wandel nach Menschenart" (1 Kor 3, 3) und 
gebietet uns, •Gottes würdig zu wandeln, der euch zu seinem eigenen Reich und zu 
seiner Herrlichkeit ruft" (1 Thess 2, 12), zu einem Wandel, wie er •Nachahmern 
Gottes als seinen geliebten Kindern" (Eph 5, 1) ziemt, als •unsträfliche Gotteskinder 
inmitten einer verkehrten und verdrehten Menschheit" (Phil 2, 15). Das menschliche 
Ich soll die väterliche Glorie widerstrahlen • freilich, entsprechend der Geschöpf- 
Situation, demütig ihm •Glorie gebend und Dank sagend" (Rom 1, 21): nicht nach- 
träumend den (heidnischen) Traum einer mit den Kräften dieser Welt erreichbaren 
Vergottung, nicht in (jüdischem) Selbstruhm pochend auf die eigene Leistung als 
einem Rechtstitel Gott gegenüber. Sicher müssen wir •allen Eifer aufbieten, ihm 
(dem Vater) wohlgefällig zu sein" (2 Kor 5, 9), damit •unser innerer Mensch er- 
neuert werde" (ebd. 4, 16) und •umgestaltet von Herrlichkeit zu Herrlichkeit" (ebd. 
3, 18). Aber das heißt in keiner Weise, daß die strahlende Vollendung der eigenen 
Person in den Mittelpunkt rückt und Selbstzweck wird. •Erneuerung" und •Herr- 
lichkeit" des Christen geschehen in Teilnahme an der •Herrlichkeit des Neuen Bun- 

28 Zum Beleg dieser Übersetzung vgl. den nämlichen Wortgebrauch bei Epiktet IV, 4, 43 
27 Von der Motivkraft der trinitarischen Wendungen bei Paulus handelt ausdrücklich 
P. Blüml, Paulus und der Dreieinige Gott. Eine bibl.-dogm. Studie. Wien 1929, S. 133•147 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 217 

des" (vgl. 2 Kor 3, 6•11), jenes Bundes, den der Vater der Treue und der Vater der 
Verheißung gestiftet hat und durch den er sich der Welt enthüllt. Will also der 
Christ seiner Bestimmung gemäß als Repräsentant des Vaters leben, •aus ihm und 
durch ihn und zu ihm hin" (Rom 11,36), dann ist es seine vornehmste Aufgabe, 
diesem Bund seinerseits die Treue zu halten und zu dessen Verheißungen zu stehen, 
allen Anfechtungen der Welt zum Trotz. 

Ebenso wie die Offenbarung der göttlichen Vaterschaft auf die Verwirklichung 
des •homo Patris", des Menschen, der das Geheimnis des ewigen Vaters in sich trägt 
und ausformt, hingeordnet war, in der nämlichen Weise erschließt sich uns auch das 
Geheimnis des Sohnes als Sinn und Auftrag unseres Lebens. Daß die Offenbarung 
uns den Sohn Gottes in seinem Mittlertum, in seiner soteriologisch-kosmologischen 
Funktion zeigt, bietet nicht etwa nur der mystischen Spekulation Nahrung. Es hat 
unmittelbaren Einfluß auf das gesamte praktisch-religiöse Verhalten. Als •Mit- 
Formen" (Rom 8, 29) des Sohnes, als solchen, die •in Christus" (d. h. im Kraftfeld 
seiner personalen Wirklichkeit) leben und wesen, ist uns Richtung und Weg des 
Vollkommenheitsstrebens bereits vorgezeichnet. Eine im vollen Sinn •christliche" 
Frömmigkeit muß Christi, des Herrn, •Abstieg" (Eph 4, 9) aus der entrückten Him- 
melsseligkeit in die •Niederungen der Welt" (ebd.) nachvollziehen, da der Herr 
seine göttliche Würdestellung und Vollendung •nicht wie einen Raub festhielt" (Phil 
2, 6), vielmehr sich •entäußerte" (ebd. 2, 7) um sich aller Kreatur zum Diener und 
Knecht zu geben. Es heißt sich fügen in diese Bewegung Gottes zur Welt, die er 
uns kraft der Menschwerdung seines Sohnes vorgelebt hat: in den Dienst mit Chri- 
stus am Werke der Erlösung. Erst darin finden wir das konkrete Bild unserer Re- 
präsentation. Das Strahlend-Göttliche hüllt sich in das Alltagskleid grauen, ge- 
wöhnlichen Dienstes. Aber gerade so wird es das echte Kennzeichen christlicher 
Reife (wie denn xtkzioc, oft nur den Gegensatz zu vT]mogausdrückt: 1 Kor 2,6 cf. 3,1; 
14,20; Eph 4, 13;Hebr5, 13•14), die es verschmäht, mit Blüten zu prunken, um 
all ihre Kräfte in die endliche Frucht hineinzulegen. So notwendig gehört das • In- 
der-Welt-sein" (als Teilnahme an dem In-der-Welt-sein Christi) zur christlichen 
Existenz, daß es gar nicht möglich ist, in seinem Vollendungsstreben nur sich selbst 
zu meinen; der Christ ist gleichzeitig immer schon •er selber und der Nächste" 
(Kierkegaard). Durch jene •geistige Dienstbereitschaft im Kerne unserer Existenz" 
(wie es Scheler einmal formuliert hat), durch jene innere Richtung zur Welt und 
zum Menschen hin, unterscheidet sich die christliche Frömmigkeit ganz eindeutig 
von der Mentalität hellenistisch-neuplatonischer Aszese, die im Aufstieg reiner 
Vergeistigung •wie Gott werden" möchte. Alle Mitteilung des Geistes und der viel- 
fältigen Gnadengaben, lehrt Paulus im 12. und 14. Kapitel des ersten Korinther- 
briefes, hat nicht den Sinn, eine mystische Innerlichkeit zu pflegen, sondern geschieht 
einzig und allein zum •Nutzen" (jroög TO ouucpegov: 12, 7) und zum •Aufbau" 
(olxoöouT): 14,5) des Leibes Christi, der Kirche. Dann ist es aber nur folgerichtig, 
wenn die Dienstbereitschaft des Christen letztlich in das Opfer mündet: •Ich ermahne 
euch nun, ihr Brüder, bei dem Erbarmen Gottes, eure Leiber (m. a. W. euch selbst, 
da acöuct dem Begriff der Person gleichkommen kann, wie Eph 5, 28 f. beweist) als 
lebendiges, heiliges und Gott wohlgefälliges Opfer darzubringen; das sei euer 
geistiger Gottesdienst" (Rom 12, 1)! Es geht um den geopferten Menschen, der ohne 



218 Günter Soballa 

Fehl28 vor Gottes Antlitz steht" (Eph 1, 4). •Wie Christus... sich selbst für uns als 
Weihegabe und Opfer darbrachte, Gott zu einem lieblichen Wohlgeruch" (ebd. 5, 2), 
so •sind wir ein Wohlduft 29 Christi für Gott bei denen, die gerettet werden, und 
auch bei denen, die verloren gehen" (2 Kor 2, 15). Über das Nur-Persönliche hinaus 
weitet sich die individuelle Leidenserfahrung, •das, was an den Trübsalen Christi 
noch fehlt, in meinem Fleisch zu ergänzen für seinen Leib, die Kirche" (Kol 1, 24). 
Die Glaubensverbindung mit Christus überwindet in fruchtbarem Opferdienst allen 
eitlen, nutzlosen Tragizismus, führt von privater Religiosität ins Objektive des 
Reiches Gottes und Christi. 

Vollends geschah die Offenbarung des Heiligen Geistes in nahezu identischer 
Form mit der Erhellung unseres geistlichen Lebens. Das göttliche Pneuma öffnete 
sich dem Verständnis, da wir uns selber als pneumatische Menschen verstanden. Des- 
halb war auch die Pneumatologie, wie wir sie vorhin skizzierten, im Grunde kaum et- 
was anderes als eine Frömmigkeitstheologie unter der Rücksicht des Hl. Geistes. Jetzt 
erübrigt also nur noch, in dem •Gesetz des Lebensgeistes" (Rom 8, 2) jene letzte und 
abschließende Norm sichtbar zu machen, die dem eben beschriebenen Verhältnis zu 
Vater und Sohn (als Repräsentation und Dienst) sein endgültiges Gepräge ver- 
leiht. Was eigentlich jeweils jetzt Repräsentation und Dienst für mich persönlich 
besagt und von mir persönlich fordert, ist erst dann lösbar, wenn dem Christen 
durch einen •Wandel im Geist" (Gal 5, 16. 25) das Gesetz des Geistes gleichsam 
zur zweiten Natur geworden ist. Denn in dem fügsamen Mitgehen mit der Be- 
wegung des Geistes, •in" dem wir sind, besteht die •geistige Weise" (JIVEUUCITIXCOC;: 

1 Kor 2,15), kraft deren •der geistliche Mensch alles zutreffend beurteilt, während 
er selbst von niemand zutreffend beurteilt wird" (ebd.). Andernfalls bliebe die Hal- 
tung, die wir Repräsentation nannten, Selbsttäuschung; sie würde in einem leeren 
Ästhetizismus der Form und einer Scheinfrömmigkeit eingebildeter Ideale enden. 
Nur wenn wir uns vom Geiste des Vaters •treiben lassen" (Rom 8, 14), bewähren 
wir uns wahrhaft als seine Kinder, ist der Vatername, Abba, den wir aus der Tiefe 
unseres Herzens zu ihm emporrufen (ebd. 8, 15), keine eitle Anmaßung. Indem der 
•Geist, der die Tiefen der Gottheit durchforscht" (1 Kor 2, 10), •unserer Schwachheit 
beisteht" (Rom 8, 26), besitzen wir einen Kompaß, der uns das Zurechtfinden in den 
grenzenlosen Möglichkeiten, welche uns die •Nachahmung" des unendlichen Vater- 
gottes auftat, ermöglicht. Das echte Vater-Christentum, dem der Wille des Vaters 
in seinen •unbegreiflichen Urteilssprüchen und unerforschlichen Wegen" (Rom 
11, 33) einziger Maßstab der Lebensgestaltung ist, erscheint gebunden an das innere, 
den Herzen eingeprägte Gesetz des Geistes, an das geistliche •Gespür für das, 
worauf es ankommt" (Phil 1, 9•10). So hat die Vielheit des alten Gesetzes • das 
doch für den Christen aufgehoben ist • ihren Fortbestand im christlichen Leben. 
Und wie in den alttestamentlichen Gesetzesvorschriften das Bundesverhältnis zwi- 
schen Gott und seinem auserwählten Volk sichtbar wurde, also sind wir das Volk 
des Neuen Bundes und darin Kinder des Vaters, da wir nicht mehr von unserem 
eigenen, persönlichen Geiste geleitet werden, sondern gelenkt und geführt vom 
Hl. Geiste. 

28 äiicou.og ist ein Ausdruck, der ursprünglich für die Fehlerlosigkeit der Opfertiere ge- 
braucht ward: vgl. W. Bauer a. a. O. 19 

29 EÜcoöla ist ebenfalls Opferterminus: vgl. W. Bauer 549 



Wahrheitsbotschaft und christlicher Wandel 219 

Das gleiche gilt für den Dienst des Christen. Frömmigkeit, sofern sich in ihr unser 
Sohnes-Christentum auswirkt, unsere Teilnahme am menschgewordenen Gott und 
seinem Werk (consortium et conservitium Christi), ist zwar eine letzte und nicht 
weiter rückführbare Haltung des christlichen Lebens, aber dennoch keine eindeutige 
und ein für allemal festgelegte Größe, die jegliche Problematik aufhöbe. Es handelt 
sich hier nicht bloß um eine allgemeine und grundsätzliche Dienstbereitschaft im 
Interesse der erlösenden Neugestaltung der Welt, vielmehr geht es um die •Fröm- 
migkeit" des in einen bestimmten Dienstbereich am mystischen Leib Christi ein- 
gewiesenen Gliedes Christi. Das Gesetz der •Unterschiede im Dienst" (1 Kor 12, 5) 
muß beachtet werden; der einzelne muß das •Maß der Gabe Christi" (Eph 4, 7) 
erkannt haben, um zu wissen, wie und an welcher Stelle gerade er die Hand ans 
Werk legen soll. Und eben dafür fehlt die aszetische Zauberformel, die man nur 
zu befragen braucht, um unter allen Umständen gültige Auskünfte zu erhalten. Also 
letzten Endes allein die Leitung des Hl. Geistes vermag Klarheit und Sicherheit 
über die persönliche Aufgabe zu schenken, mit der ich dem Aufbau des Leibes 
Christi je und je dienstbar bin. Von ihm, •der einem jeden zuerteilt, wie er will" 
(1 Kor 12, 11), stammt die •Befähigung, Diener des Neuen Bundes zu sein" (2 Kor 
3, 6). Gewiß ist der Neue Bund wesentlich Christus-Äon, Wirklichkeitsphäre des 
im Fleisch erschienenen und im Durchgang durch den Kreuzestod erhöhten Herrn. 
Aber nicht umsonst betont der Apostel, daß, •wer den Geist Christi nicht hat, ihm 
auch nicht zugehört" (Rom 8, 9), daß wir "Christi Sinn besitzen" (1 Kor 2, 16) müs- 
sen. Nicht umsonst wird der Herr schlechthin als •der Geist" (2 Kor 3, 17) bezeichnet, 
weil er denen, die sich zu ihm bekennen, die in der Verbindung mit ihm leben, jene 
•Geistesfreiheit" (vgl. ebd.: •Wo der Geist des Herrn waltet, da herrscht Freiheit") 
spendet, in der das unterscheidende Kriterium des Neuen Bundes gegenüber dem 
Alten besteht. Diese Freiheit erfüllt erst eigentlich den Sinn des Gesetzes: im 
Niederbruch der äußeren Schranken geschieht eine viel tiefere Bindung. Der schein- 
bar •Gesetzlose" (1 Kor 9, 21) ist in Wirklichkeit keineswegs •los vom Gesetz Gottes, 
sondern gebunden ins Gesetz Christi" (ebd.). Das •Gesetz des Lebensgeistes in 
Christus Jesus" (Rom 8, 2), welches jetzt herrschend wird, ruft unsere Freiheit in 
die Unendlichkeit seiner Freiheit. So vollendet sich die christliche Persönlichkeit in 
der Selbsthingabe und Selbstaufgabe eines Dienstes, der keine Grenzen kennt, 
weil er sein alleiniges Maß vom Grenzenlosen des göttlichen Willens hernimmt: 
ergriffen von dem •verzehrenden Feuer" (vgl. Hebr 9, 14; 12, 49), getrieben von 
dem schöpferischen Wehen des Geistes, der uns zu seinen Werkzeugen erwählt, um 
den Erdkreis zu erneuern. 

Die Lebensbedeutung der neutestamentlichen Trinitätsoffenbarung läßt sich mit 
des Apostels eigenen Worten dahingehend formulieren, daß •wir durch Christus 
den freien Zutritt zum Vater in einem Geist haben" (Eph 2, 18). Der dreieinige Gott 
offenbart sich uns darum, weil er uns zur Gemeinschaft mit sich selber erheben will. 
Wir sollen •Gott haben"30 • nicht nur eine, wenn auch noch so neuartige, Idee von 
Gott. Am Beispiel dieses ersten und obersten Offenbarungsinhaltes wird die Heils- 
funktion des christlichen Wahrheitskerygmas deutlich: die Absicht, den Menschen zu 
•erbauen", auf daß er von nun an nicht mehr bloßer Mensch sei, sondern homo 

80 Zu diesem religionsgesdiichtlidi sehr interessanten Terminus vgl. H. Hanse Art 2xco 
in: ThWb II, 816•832 



220 Günter Soballa 

Trinitatis. Noch offensichtlicher tritt diese Methodik hervor, da die eigentliche 
Theologie unmittelbar in eine Ekklesiologie übergeht. Denn an der eben zitierten 
Epheserstelle fährt Paulus fort: •Demnach seid ihr Mitbürger der Heiligen und 
Hausgenossen Gottes, aufgebaut auf dem Fundament der Apostel und Propheten, 
während Christus Jesus selbst der Schlußstein ist, in dem das ganze Bauwerk zu- 
sammengefügt wächst zu einem Tempel, heilig dem Herrn, in dem auch ihr (Heiden) 
mit auferbaut werdet zu einer Wohnstätte Gottes im Geist" (2, 19•22). Die Gottes- 
gemeinschaft vollzieht sich somit im Medium einer (gottgesetzten) menschlichen 
Gemeinschaft, die •Erbauung" des vergöttlichten Menschen im Aufbau der real- 
irdischen Gemeinde. So betrachtet war es durchaus zutreffend, in der Lehre vom 
mystischen Leib Christi das Grundprinzip christlicher Frömmigkeit zu sehen, wie es 
Jürgensmeier*1 unternahm. In der Tat ist für den Apostel die Kirche der Ort, wo 
alle Heilswahrheiten konvergieren (wie wäre sie sonst •Säule und Grundfeste der 
Wahrheit"; (1 Tim 3, 15) • aber so, daß jene Heilswahrheiten das Aufleuchten der 
Heilswirklichkeilen sind, welche wir in uns zu unserem Heil zu verwirklichen haben. 
Damit erscheint endlich die Kirche als die neue Welt, die den neuen Menschen zum 
•Raum" eines neuen Wandels bestimmt ward, näherhin: eines •Wandels in guten 
Werken" (Eph 2, 10) • entsprechend (und zugleich in schärfstem Unterschied) zu 
der Form, wie wir vorher •dieser Welt" (xocruoq outog: ebd. 2, 2) verhaftet, einen 
•Wandel in Übertretungen und Sünden" (ebd.) führten und •in unseren fleischlichen 
Lüsten dahinlebten" (ebd. 2, 3). Christentum kann daher nicht nur als eine Welt- 
Anschauung gewertet werden (obwohl es natürlich eine solche voraussetzt); es 
erschöpft sich nicht in abstrakten Darlegungen über Wesen und Sinn der Welt. Das 
Endziel aller Wahrheitsverkündigung besteht darin, dem konkreten Menschen den 
Übergang von •dieser Welt", dem Äon der •Sünde", des •Fleisches" und der 
•Begierden", in die Welt Gottes als dem •neuen" Äon der •guten Werke" zu ermög- 
lichen. Die unverfälschte christliche Wahrheit (als Heilswahrheit) dient notwendig 
•zur Erziehung in der Gerechtigkeit, damit der Gottesmensch vollkommen sei, zu 
jedem guten Werk voll ausgerüstet" (2 Tim 3,16•17). Oder anders ausgedrückt: 
in der Wahrheitsbotschaft trifft uns Gottes Mahnruf zur •Bekehrung", zum Abbruch 
der welthaften Existenz: •Gestaltet eure Lebensführung nicht nach der Weise dieses 
Äons, sondern wandelt euch um durch die Erneuerung eures Sinnes." 

Aber gleichzeitig muß auch betont werden, wie jene Erneuerung auf einer wesens- 
mäßig höheren Ebene geschieht, die dem natürlich-sittlichen Streben unerreichbar 
bleibt. Soweit überhaupt der Leistung des Menschen Heilswert zukommt, soweit 
sie etwas gilt in der ganz anderen Wirklichkeit der •neuen Schöpfung" (2 Kor 5, 7; 
Gal 6, 15), verdankt sie es allein ihrem Charakter als Glaubenstat. •Denn durch 
Gnade seid ihr gerettet worden auf Grund des Glaubens, und zwar nicht aus euch 
• nein, Gottes Geschenk ist es •, nicht auf Grund von Werken, damit niemand sich 
rühme. Denn sein Werk sind wir, geschaffen in Christus Jesus zu guten Werken" 
(Eph. 2, 8•10). Wir sind nicht gerufen, Anhänger einer • freilich überaus 
erhabenen • theoretischen Doktrin zu sein. Wir sind in die konkrete Realität 
des Reiches Gottes gerufen: daß in uns, als •Gliedern des Leibes Christi" 
(Eph 5, 30), •Christus alles in allem" (Kol 3, 11) sei und also endlich •Gott alles in 
allem" (1 Kor 15, 28). 

31 Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik. Paderborn 19387 




