
IM     SPIEGELDER     ZEIT 

Schwesternführung 

Von Heinrich Bleienstein S. J., München 

Eines der größten innerkirchlichen An- 
liegen ist seit ainiger Zeit die Lage des Or- 
densstandes. Viele Klöster haben einen so 
schwachen Nachwuchs, daß große aposto- 
lische und caritative Werke der In- und 
Auslandsmission in ihrem Weiterbestand 
gefährdet sind. Woran liegt das? Ist der 
materialistische Weltgeist so tief in die ka- 
tholischen Kreise eingedrungen, daß das 
Verständnis und die Hochschätzung der Or- 
densideale geschwunden und der Zugang zu 
den Ordenshäusern verschüttet ist? Oder ist 
die heutige Jugend so opferscheu, so wenig 
ideal, daß die steilen Ziele und entsagungs- 
vollen Arbeiten der Orden und religiösen 
Genossenschaften keine Anziehungskraft 
mehr auf sie ausüben? Oder liegt es viel- 
leicht daran, daß die Lebens- und Erzie- 
hungsformen in vielen Klöstern psycholo- 
gisch und pädagogisch rückständig sind und 
den berechtigten Erwartungen der heutigen 
Menschen nicht mehr genügen, 

Diese sorgenvollen Fragen haben Papst 
Pius XII. bekanntlich veranlaßt, gegen 
Ende des Heiligen Jahres einen übernatio- 
nalen Ordenskongreß nach Rom zusammen- 
zurufen und eine zeitgemäße Erneuerung 
und Anpassung der Ordenseinrichtungen in 
die Wege zu leiten. Er selbst machte damit 
einen beispielhaft mutigen Anfang. Durch 
die Berichte der Bischöfe war ihm schon län- 
ger bekannt, daß der Krieg und seine kata- 
strophalen Folgen mehr als ein beschauliches 
Kloster vor die Wahl gestellt hatten, ent- 
weder sich den neuen Verhältnissen irgend- 
wie anzupassen oder zu verhungern und aus- 
zusterben. Darum erließ er am 23. November 
1950 die Apostolische Konstitution •Sponsa 
Christi", in der die Klausurvorschriften in 
den streng kontemplativen Frauenkonventen 
so klug und weise geändert sind, daß der 
beschauliche Charakter der Häuser völlig 
gewahrt bleibt, die Nonnen aber trotzdem 

die Möglichkeit, unter Umständen sogar die 
Pflicht haben, durch Übernahme apostoli- 
scher, sozial-caritativer und anderer Außen- 
arbeiten ihren Lebensunterhalt zu verdie- 
nen. 

Dieses Vorgehen des Heiligen Vaters 
zeigt, daß bei der von ihm gewollten Reform 
des Ordenslebens ein starres, geistlos fest- 
gehaltenes Traditionsprinzip ebensowenig 
am Platze ist, wie eine überstürzte und un- 
besonnene Neuerungssucht. Wo aber diese 
Extreme vermieden werden, wird es nicht 
nur für beschauliche, sondern auch für viele 
apostolisch tätige Frauenklöster ein Segen, 
vielleicht sogar ein Gebot der Selbsterhal- 
tung sein, notwendige Änderungen so schnell 
wie möglich durchzuführen; vor allem wenn 
es sich um alte und überholte Lebensformen 
handelt oder um nebensächliche Vorschriften 
und Gebräuche, die den vollen Einsatz in 
der •katholischen Bewegung" erschweren 
und der Mehrung des Nachwuchses nicht sel- 
ten hinderlich im Wege stehen. Da Papst 
und Bischöfe ihre Überwachungspflicht un- 
möglich so weit ausdehnen können, daß sie 
von sich aus in jedem Einzelfall die Reform- 
bedürftigkeit eines Ordens feststellen kön- 
nen, muß die Initiative zur Anpassung für 
gewöhnlich von den Orden und Kongrega- 
tionen selbst ausgehen. Es ist in erster Linie 
Pflicht der höheren Obern, notwendig er- 
scheinende Änderungen anzuzeigen, die Art 
und Weise ihrer Durchführung zu begründen 
und von der zuständigen kirchlichen Amts- 
stelle prüfen und genehmigen zu lassen. Die 
Approbation wird aber grundsätzlich nur 
erteilt, wenn bei der vorgeschlagenen Reform 
die Substanz des Ordensstandes, der neu- 
testamentliche Geist der evangelischen Räte 
in der Form der drei Gelübde unversehrt 
gewahrt bleibt, und die Grundidee des In- 
stituts, seine Sendung und Existenzberech- 
tigung im Raum der Kirche nicht zerstört 



226 Im Spiegel der Zeit 

oder verfälscht, sondern im Geist des Stifters 
den Forderungen der Neuzeit in kluger und 
fruchtbarer Weise angepaßt wird. 

Wenn man unter diesen Gesichtspunkten 
der Reform zwei vor kurzem erschienene 
Bücher1 einer kritischen Prüfung unterzieht, 
darf man mit Genugtuung feststellen, daß 
sie im wesentlichen alles enthalten, was zur 
zeitnotwendigen Erneuerung unserer Frauen- 
klöster gesagt werden muß. Beide Werke 
wenden sich an die Adresse der Oberinnen 
und ihrer Mitarbeiter, um durch gründliche 
Belehrung und, wenn nötig, •Bekehrung" 
der jeweils verantwortlichen Amtsträger den 
Untergebenen einen klösterlichen Geist und 
eine mütterliche Leitung zu vermitteln, wie 
sie von der Idee des Ordensstandes gefor- 
dert und vom Haupt und den Gliedern der 
Kirche, auch denen aus dem Laienstande, 
heute mit Recht erwartet werden. Darum 
stehen auch in beiden Büchern die berechtig- 
ten Interessen der Schwestern betont im 
Vordergrund. Das zeigt sich schon äußerlich 
in der Wahl der Titel: •Schwesternführung" 

bei dem einen und •Gouverner c'est.. . 
aimer", Schwesternliebe bei dem andern. 

Das erste Werk geht seiner Substanz nach 
auf eine Arbeitsgemeinschaft französisch 
sprechender Welt- und Ordenspriester zu- 
rück, die das Ergebnis ihrer Bemühungen in 
einem •Direktorium für Oberinnen"2 nie- 
derlegten, das im vorliegenden •Handbuch 
für Oberinnen" seine deutsche Bearbeitung 
und ordensgesetzliche Anpassung an die 
neue, seit 1950 gültige Rechtslage gefunden 
hat. Es ist ein klares, systematisch aufgebau- 
tes Sammelwerk, in dem 15 Fachmänner ihr 
gelehrtes Wissen und ihre gereifte Erfah- 
rung in reiner Sachlichkeit in den Dienst der 
heutigen Schwesternführung stellen. 

Die zweite der genannten Schriften ist 
ein Auszug aus einem früheren und umfang- 

1 Schwesternführung. Ein Handbuch für 
Oberinnen. Bearbeitet und herausgegeben 
von Prof. Dr. J. Zürcher SMB., Einsiedeln- 
Zürich-Köln. Benziger Verlag 1952, 331 S., 
Gin. DM 16,30. 

F. X. Ronsin S. J., Gouverner c'est... 
aimer. Paris, Editions Spes 1951, 268 S., 
brosch. Fr. fr. 570 • 

2 Directoire des Superieures. Paris, Les 
Editions du Cerf 1948. 

reicheren Werk des gleichen Verfassers3, das 
in seiner verkürzten, aber doch ganz eigen- 
ständigen Gestalt, soviel Anklang gefunden 
hat, daß es in der kurzen Zeit seit seinem 
ersten Erscheinen bereits ins Italienische und 
Spanische übertragen wurde. Das läßt auf 
Vorzüge schließen, die ohne Zweifel ihren 
Hauptgrund in der feinen, suggestiven Art 
haben, in der der Verfasser seine Gedanken 
den Lesern nahezubringen versteht. Aus P. 
Ronsin spricht nicht der gelehrte Professor, 
sondern ein begnadeter Oberer und lang- 
jähriger Exerzitienmeister, der das Ordens- 
leben nach seinen Licht- und Schattenseiten 
von innen her so gründlich kennt, daß er in 
lebendiger Anteilnahme von Herz zu Herz 
darüber sprechen und die Gemüter seiner 
Hörer erschüttern und zum Besseren bewe- 
gen kann. Dabei verhilft ihm seine seltene 
Vertrautheit mit den gesicherten Ergebnissen 
der modernen Psychologie, Psychotherapie 
und Charakterkunde zu einem Verstehen, zu 
einer Ehrfurcht und zu einem Mitleiden mit 
den Nöten und Bedürfnissen der modernen 
Seele, daß man erst am Schlüsse seines Bu- 
ches ganz versteht, warum er schon im Titel 
sagt, Schwestern führen heißt Schwestern 
lieben. 

So stark sich durch diese ganz persönliche 
Note und die vorherrschend psychologisch 
bestimmte Darstellungsweise die Schrift von 
P. Ronsin, der methodischen Anlage nach, 
von der Logik und Systematik des •Hand- 
buchs für Oberinnen" unterscheidet, so wich- 
tig und beachtenswert sind die Obereinstim- 
mungen in allen wesentlichen Forderungen, 
die beide Bücher an die Oberinnen von heute 
zu stellen haben. 

Was sie und ihre Mitarbeiter, besonders 
die Spirituäle und Novizenmeisterinnen, an 
erster Stelle ihren geistlichen Schülerinnen 
zu vermitteln haben, ist eine dem jeweiligen 
Verständnis angepaßte Theologie und Apo- 
logie des Ordensstandes, in der die Größe 
und Gnadenhaftigkeit ihrer Berufung posi- 
tiv ins leuchtende Licht der Botschaft Jesu 
gestellt und negativ von allen Verdunke- 
lungs- und Herabsetzungsversuchen der Ge- 

3 F. X. Ronsin S. J,. Pour mieux gouver- 
ner, Paris Editions Spes, 1947. 



Im Spiegel der Zeit 227 

genwart gereinigt werden. Schon der Novi- 
zin muß es einigermaßen aufgehen • ganz 
verstehen wird sie es in der Regel erst nach 
vielen Jahren •, daß mit der ihr zuteil- 
gewordenen Auserwählung Gottes zur Jün- 
gerschaft Jesu im biblisch-apostolischen 
Sinn, ihr Los auf Herrliches gefallen ist; 
denn nur unter dieser Voraussetzung kön- 
nen Berufsbewußtsein und die Berufsfreude 
in ihrer jungen Seele Wurzel fassen und das 
Berufsethos und die Berufsverantwortung 
in entsprechendem Maße begründet und ent- 
wickelt werden. 

Daß dazu eine gnadenhafte Erkenntnis 
des christlichen Volkommenheitsideals und 
seiner besonderen Verwirklichung im gott- 
geweihten Lebensstande unerläßlich ist, 
leuchtet ein. Vor allem klar und eindringlich 
müssen die Notwendigkeit, der Opfersinn 
und Opfersegen der evangelischen Räte bzw. 
der heiligen Gelübde aufgezeigt werden, da- 
mit die Schwestern nie vergessen, daß sie als 
Jüngerinnen Jesu die Gnade und Aufgabe, 
die Ehrenpflicht und Ehrensendung haben, 
in der Kirche Christi das Lebensideal so 
vollkommen als möglich zu verwirklichen 
und beispielhaft vorzuleben. Dabei darf na- 
türlich zu keiner Zeit verschwiegen werden, 
daß ein solches Leben der Liebe Gottes und 
der Menschen eine Heldenleistung darstellt, 
die über alle rein menschlichen Möglichkei- 
ten hinausgeht und eine so innige und täg- 
lich zu erneuernde Vermählung mit dem 
Kreuz und Opferwillen des Gottmenschen 
voraussetzt, daß ohne sie die Ergreifung des 
Ordensstandes ein unverantwortliches, weil 
katastrophensicheres Wagnis wäre. 

Daraus wird von selbst ersichtlich, von 
welch existenzieller Bedeutung im klöster- 
lichen Leben die Sakramente, das Gebet und 
die andern •geistlichen Übungen" sind, und 
mit welcher Sorgfalt die pflichtbewußte 
Oberin auf die würdige Feier der Liturgie 
und die praktische Einübung in das asze- 
tische Streben ihrer Untergebenen bedacht 

sein muß. 

Ist das Wissen um die Größe, Schwere 
und Gnadenbedingtheit des Ordensberufs 
stark genug entwickelt, dann wird damit 
auch das Gefühl für die Verantwortung und 
Vorsicht lebendig sein, wenn junge Menschen 

in das Ordensleben aufgenommen werden 
wollen. Unter keinen Umständen darf dem 
Mangel an Nachwuchs dadurch abgeholfen 
werden,, daß unberufene Elemente in die No- 
viziate zugelassen werden. Darum ist gerade 
heute die methodische Berufsprüfung vor der 
Aufnahme in die Kandidatur eine zweite 
Forderung, die von allen Seiten zur Er- 
neuerung des Ordenslebens erhoben wird. 

Ausschlaggebend für die Berufsdiagnose 
sind weder Wunsch und Neigung der Postu- 
lantin, noch die bestgemeinte Empfehlung 
anderer, sondern in erster Linie die richtige 
Berufsauffassung und die dazu gehörige ge- 
sundheitliche, geistige und sittlich-religiöse 
Eignung, die mit allen uns heute zur Ver- 
fügung stehenden Mitteln der Wissenschaft 
und Erfahrung gesichert sein müssen,, bevor 
von einer wirklichen Berufung zum Ordens- 
leben gesprochen werden darf. Da die Zahl 
derer, die sich, trotz aller bei der Aufnahme 
angewandten Vorsicht, erst im späteren Le- 
ben für die einsame oder gemeinsame Le- 
bensführung als ungeeignet erweisen, ohne- 
hin schon groß genug ist, wäre es, bei der 
heutigen schweren Krise des religiösen Le- 
bens, besonders in Frauenklöstern, doppelt 
unverantwortlich, die Anzahl dieser Unberu- 
fenen willkürlich zu vermehren und sich 
über die gesicherten Berufskriterien leicht- 
sinnig hinwegzusetzen. 

Eine lange Erfahrung beweist, daß das 
Schicksal eines klösterlichen Instituts weithin 
von seinem Nachwuchs abhängig ist. Darum 
folgt auf die Feststellung der Eignung der 
Kandidatinnen die Erziehung und Bildung 
der Novizinnen, die von jeher ihre Mei- 
sterinnen vor folgenschwere und entschei- 
dende Aufgaben stellten. Diese sind heute 
nicht leichter, sondern in anbetracht der 
durch den säkularisierten Zeitgeist gepräg- 
ten und veränderten Mentalität der moder- 
nen weiblichen Jugend um vieles kompli- 
zierter geworden. Der geistige Umbruch ist 
so radikal und rapid vor sich gegangen, daß 
Noviziatsunterweisungen, die noch vor 30 
Jahren völlig genügt hätten, heute versagen, 
weil die gute oder böse Vergangenheit, die 
heutige Mädchen mit ins Kloster bringen, 
die Besprechung und Lösung ganz anderer 
Probleme und Krisen notwendig macht. 



228 Im Spiegel der Zeit 

Eine Erzieherin, die sich darüber nicht im 
klaren ist, wird die ihr anvertraute Ordens- 
jugend weder bilden noch führen können. 
Es ist deshalb die erste und schwierigste 
Aufgabe für eine Novizenmeisterin heute, 
ihre Novizinnen und deren Welt gründlich 
kennen zu lernen. Das wird ihr sehr er- 
leichtert, wenn sie sich mit den wichtigsten 
Ergebnissen der modernen Psychologie, Cha- 
rakterkunde, Erbbiologie, Konstitutions- und 
Typenlehre vertraut gemacht hat. Diese 
modernen Fachwissenschaften haben so viel 
Wertvolles über den Aufbau der Per- 
sönlichkeit, über die Entstehung und Hei- 
lung neurotischer Verkrampfung und ande- 
rer psychophysischer Anomalien aufgedeckt, 
daß es höchst unklug wäre, sie zu ignorieren. 
Gewiß, all die modernen psychologischen 
Methoden mögen ihre Einseitigkeiten haben, 
werden sie aber mit Sachkenntnis und Klug- 
heit angewandt, sind sie ohne Zweifel wert- 
volle Hilfsmittel, um das Licht und Dunkel 
in der Seele des Menschen zu erkennen und 
tiefer zu verstehen. 

Alles Erkennen und Verstehen, alles Bil- 
den und Erziehen wird aber sein Ziel erst 
dann erreichen, wenn es Vorstufe und Weg- 
bereiter jener Liebe ist, von der St. Paulus 
sagt, daß sie langmütig und gütig ist, nicht 
eifersüchtig oder taktlos handelt, nicht das 
Ihrige sucht, das Böse nicht nachträgt und 
alles aushält. Wenn es schon von den natür- 
lichen Müttern heißt, daß sie für die Liebe 
geschaffen sind, dann gilt das um so mehr 
von den •ehrwürdigen" Müttern, die in den 
Ordensfamilien an so vielen geistlichen 
Töchtern Mutterstelle zu vertreten haben. 
Das Menschenherz bedarf der Liebe für sich 
und für andere, wenn es gesund und rein 
bleiben und zu großen Opferleistungen er- 
starken soll. Es ist die Aufgabe der Oberin- 
nen, zu lieben, um wieder geliebt zu werden. 
Es nützt ihnen und ihren Gemeinden nichts, 
wenn sie gute Verwalterinnen sind, aber 
kalt und herzlos an den Freuden und Lei- 
den, an den Sorgen und Arbeiten ihrer Un- 
tergebenen vorübergehen. Alle haben ein 
Recht, von ihrer Oberin wie von einer Mut- 
ter geliebt zu werden, am meisten die Kran- 
ken und die vielen andern, die hinter Klo- 
stermauern mühselig und beladen gehen. 

Wer auf den ersten Platz in einer Ordens- 
genossenschaft erhoben wird, muß sich, um 
der Liebe Jesu Christi willen, zur letzten 
Dienerin von allen machen und die Last und 
Not des ganzen Hauses auf seinen schwachen 
Schultern tragen. Das setzt natürlich Seelen- 
kräfte und Tugenden voraus, die nur der- 
jenige geben kann, der von sich selbst ge- 
sagt hat: •Ich bin nicht gekommen, mich be- 
dienen zu lassen, sondern um zu dienen". 
In dem Maße aber, in dem es einer Oberin 
gelingt, durch ihre Opfer, Gebete und gu- 
ten Beispiele ihren Untergebenen jenes 
•Hundertfältige" zu vermitteln, das Jesus 
denen verheißen hat, die um seinetwillen 
alles verlassen haben, in demselben Maße 
wird dieses •Centuplum" auf sie zurückströ- 
men und ihr neuen Mut und Selbstvertrauen 
geben. 

Was Ordensstifterinnen und Ordensobe- 
rinnen mit der Gnade Gottes vermögen, 
wurde durch die vielen Heilig- und Selig- 
sprechungen im Heiligen Jahr vor aller Welt 
offenbar. Diese in unserer Zeit zur Ehre der 
Altäre erhobenen heiligen und seligen Müt- 
ter mögen, im Bund mit den großen Frauen 
der Vergangenheit, die Patroninnen der vom 
Heiligen Vater inaugurierten Ordens- 
erneuerung sein und durch ihre vorbild- 
liche Schwesternführung die These bestäti- 
gen: Gouverner c'est aimer = Führen und 
regieren heißt lieben. 

Von dieser Mutterliebe ist leider fast gar 
nichts zu merken in dem freimütigen Selbst- 
bericht, den Monica Baldwin, die Nichte des 
ehemaligen englischen Ministerpräsidenten 
Stanley Baldwin, 1948, 3 Jahre nach ihrem 
Ordensaustritt, über die 28 Jahre ihres Klo- 
sterlebens veröffentlichte4. Daraus folgt 
allerdings noch nicht, daß sie von ihren Vor- 
gesetzten wirklich so liebe- und verständnis- 
los behandelt wurde, wie es nach einigen 
ihrer Aussagen scheinen könnte. Die Ver- 
fasserin selbst macht darauf aufmerksam, 
daß sie ihren Ordensberuf und ihr Ordens- 
leben vom Standpunkt einer Frau aus be- 
schreibt, die dazu keine Berufung und keine 

4 Ich springe über die Mauer. Zurück in 
die Welt nach achtundzwanzig Jahren Klo- 
sterleben. (Autorisierte Obersetzung aus dem 
Englischen). Heidelberg, F. H. Kerle, 1952, 
320 S. Ln. DM 12,80. 

*y 



Im Spiegel der Zeit 229 

Eignung hatte, so daß ein anderer Titel 
ihres Buches nach ihrer Meinung lauten 
könnte: •Erfahrungen eines eckigen Pflockes 
in einem runden Loch". 

Dieses Selbstbekenntnis muß man wohl 
beachten, wenn man ihre verschiedenen, oft 
gegensätzlichen Urteile über das beschau- 
liche Klosterleben richtig verstehen will. Wo 
Monica B. über das kontemplative Leben 
in sich spricht und sich bemüht, den oft so 
phantastisch falschen Vorstellungen über 
Nonnen und Nonnenklöster ein wahreres 
Bild des monastischen Lebens entgegenzu- 
stellen, gelingt es ihr, über Sinn und Segen 
der Ordensgelübde, die sittlich-religiösen 
Leistungen und kulturellen Verdienste der 
Mönche und Klosterfrauen Aussagen und 
Richtigstellungen zu machen, die eine wir- 
kungsvolle Apologie des beschaulichen Le- 
bens darstellen: •Die Nähe zu Gott, die sich 
unweigerlich aus einem erfüllten und groß- 
mütigen Ordensleben ergibt, bewirkt eine 
Weite des Blickes, eine Tiefe des Charak- 
ters und eine Bereicherung der ganzen Per- 
sönlichkeit, wie sie durch keine anderen 
Mittel erreicht werden" (S. 123). Wenn Non- 
nen trotzdem kleinlich, altjüngferlich und 
hyperfeminin werden, ist es ihre eigene 
Schuld. Aber es sind nur wenige. •Die wirk- 
lich Großmütigen, die auf sich selbst so 
vollständig verzichtet haben, daß Gott die 
Stelle von allem und jedem einnimmt, das 
sie für Ihn aufgaben, sind weder altjüng- 
ferlich, noch überhaupt verkümmert oder 
abgeschwächt. Sie sind die größten Lieben- 
den in der Welt" (S. 123). 

Das war der Standpunkt, den Monica B. 
konsequent aufrecht erhielt, wo immer es 
darum ging, die seltsam verbogenen Mei- 
nungen über Frauenklöster zurechtzubiegen. 
Damit vergleiche man nun die ganz andere, 
geradezu entgegengesetzte Art, in der sie 
vom Ördensstande und seinen Forderungen 
spricht, wenn sie das beschauliche Leben zu 
beschreiben sucht, wie sie es persönlich, 28 

, Jahre lang (1914/41), in denkbar strengster 
Klausur erlebt und erlitten hat. Es war ein 
Käfigleben hinter Gittern und Mauern (41), 
mit allen Qualen des sogenannten •Lebens 
dei* Vollkommenheit", die in der absoluten 
Unterwerfung des freien Willens unter die 

Forderung der Regel enthalten sind und 
Tag für Tag, Stunde für Stunde, Minute 
für Minute die menschliche Natur aufs 
schwerste belasten und vergewaltigen (84). 
Durch das Gebot des Stillschweigens und 
das Verbot der •Partikular-Freundschaften" 
wird in den beschaulichen Klöstern syste- 
matisch alles ausgeschaltet, was man nor- 
malerweise von andern Menschen lernen 
würde • neue Worte, neue Ideen, neue 
Weisen, die Dinge zu betrachten (117). Mehr 
und mehr auf sich selbst zurückgeworfen, 
kommt ein großer Teil des eigenen Wesens 
niemals wirklich zur Entfaltung mit dem Er- 
gebnis, daß man lebenslänglich fast ein 
Kind bleibt mit denselben Anschauungen 
und demselben Wortschatz, mit denen man 
in den Orden eintrat (117). Darum war der 
Eindruck, den Monica B., selbst viele Jahre 
nach ihrer Rückkehr in die Welt auf ihre 
Verwandten und Bekannten gemacht haben 
will, nicht der Eindruck geistiger Jugend- 
lichkeit, sondern einer wirklich erschrecken- 
den, infantilen Unreife. Weil sie ganze 
Stücke ihres Wesens niemals für ihr Leben 
gebraucht hatte, waren sie vollkommen atro- 
phisch geworden, verdorrt und abgestanden, 
wie Tasten eines Klaviers aus Mangel an 
Benutzung stumm werden (123). • Im be- 
schaulichen Frauenkloster verbindet sich 
wirklich alles, um nach Möglichkeit die Be- 
tätigung nach außen hin zu verhindern und 
den Ausdruck irgendeines Persönlichen un- 
möglich zu machen (87). Außerdem sind die 
alten religiösen Orden so konservativ, daß 
die Tatsache, daß etwas •in principio" ge- 
schah, ein völlig zureichender Grund ist, da- 
mit fortzufahren • auch wenn es überhaupt 
keinen Grund mehr dafür gibt • in saecula 
saeculorum. Amen (86). Dieser letzte Vorwurf 
richtet sich besonders gegen die veraltete 
und ungesunde Nonnenkleidung, gegen die 
Monica B., trotz aller Hochachtung vor dem 
Nonnenstand, noch heute solche Abneigung 
hat, daß sie bei Begegnung mit Nonnen ihre 
Augen abwendet, als ob Gorgonen hinter 
ihren Schleiern lauerten (248). 

Die wenigen hier angeführten Urteile 
müssen genügen, um den Widerspruchsgeist 
und das Ressentiment zu charakterisieren, 
aus denen sie geboren sind. Monica B. ist in 



230 Im Spiegel der Zeit 

ihrem Ordensieben nicht gescheitert und zer- 
brochen, weil sie ein Opfer der von ihr be- 
klagten Klosterverhältnisse wurde. Diese 
waren, nach Ausweis ihres Buches, in den 
von ihr bewohnten Konventen nicht schlech- 
ter und nicht besser als überall, wo der 
menschlichen Schwachheit so hohe und 
schwere Gemeinschaftsleistungen abgefor- 
dert werden. Aber Monica B. wurde ihrer 
nicht Herr, weil sie für das von ihr ge- 
wählte Leben hinter Klostermauern von 
Gott weder geschaffen noch berufen war. 

Diese Erkenntnis ist ihr selber aufgegan- 
gen, als sie sich, nach ungefähr lOjährigem 
Klosterleben tief unglücklich, zu fragen be- 
gann, ob sie nicht doch in ihrem Leben einen 
furchtbaren und tragischen Fehler gemacht 
hätte. Sie erblickte ihn mit Recht darin, daß 
sie, vom Klostergedanken blitzartig erfaßt, 
blindlings ihrer Gefühlserregung folgte und 
eintrat, ohne vorher mit sich und namentlich 
mit anderen die Tragweite ihres Entschlus- 
ses gewissenhaft überlegt zu haben. Eine 
sorgfältige Analyse ihrer leib-seelischen 
Eigenart, die in ihrem Bekenntnisbuch so 
klar und unverfälscht zutage tritt, hätte 
sicher zu dem Ergebnis geführt, daß die 
Lebensform des Ordensstandes nicht die 
ihrem innersten Wesen gemäße war. Die 
Prüfung unterblieb, weil Monica B. von An- 
fang an der Selbsttäuschung und dem Ehr- 
geiz unterlag, den Ordensstand, die höchste 
Lebensform an sich, als beste Lebensform 
auch für sich in Anspruch nehmen zu dür- 
fen. Da sie etwas erstrebte, was in sich gut 
war, schien ihr auch der Wunsch und Wille 
danach gut und berechtigt zu sein. Darum 
wollte sie Nonne werden um jeden Preis. 
Und weil sie das wollte und bereit war, 
eher der ganzen Welt zu entsagen, als auf 
die Klostersehnsucht ihres Herzens zu ver- 
zichten, bildete sie sich ein, daß es auch der 
Wille Gottes für sie sei: ein Selbstbetrug 
unter dem Schein des Guten, der den be- 
kannten Satz rechtfertigt: •Ce que femme 
veut, Dieu le veut". 

Heute sieht Monica B. selbst ein, daß es 
im Mzten Grunde verkappte Selbstsucht 
war, wenn sie, als unerfahrenes Mädchen 
von 17 Jahren, ohne Rat anzuerkennen, 
ohne ehrlich und redlich  ihre Gaben und 

Gnaden, ihre Licht- und Schattenseiten 
zu prüfen und ohne demütige Unter- 
werfung unter den göttlichen Willen den 
folgenschweren Sprung ins Kloster wagte. 
Auch das ist ihr im Rückblick auf ihr ver- 
fehltes Leben völlig klar geworden, daß ein 
Ordensleben, das im wesentlichen ein Opfer- 
leben ist, niemals gelingen wird, wenn es 
auf Selbstsucht gegründet ist. Daraus ent- 
sprangen alle Leiden und Schwierigkeiten, 
mit denen Monica B. in den fast 30 Jahren 
ihres Klosterlebens unaufhörlich zu ringen 
und zu kämpfen hatte. Dabei war sie in kei- 
ner Weise opferscheu. Was sie als •eckiger 
Pflock in einem runden Loch" unter der ihr 
wesensfremden klösterlichen Lebensart und 
am grundsätzlichen Gegensatz zu ihrer Um- 
gebung, mehr innerlich als äußerlich, ge- 
tragen und geduldet hat, grenzt nicht selten 
ans Heroische. Namentlich in den letzten 18 
Jahren, in denen sie aus Ehrfurcht vor den 
ewigen Gelübden mit zusammengebissenen 
Zähnen im Kloster aushielt, obwohl sie die 
ganze Zeit wußte, daß es nicht der für sie 
bestimmte Lebensraum war, wurde die Ab- 
neigung gegen die Forderungen der Tages- 
ordnung so intensiv, daß es fast verzweifel- 
ter, um nicht zu sagen •verrückter" Anstren- 
gungen bedurfte, um durchzuhalten. So sehr 
sie sich auch bemühte, ihre Gedanken und 
Ansichten den Idealen ihrer Umgebung an- 
zupassen, es gelang ihr nicht, jene Demut 
und Selbstverleugnung aufzubringen, ohne 
die ein glückliches Leben und erfolgreiches 
Wirken im Ordensstand unmöglich sind. 
Der Kampf um die •Armut des Geistes" 
war für sie der Kampf, in dem sie schließ- 
lich erlag und um die Lösung ihrer Gelübde 
bitten mußte. Wie ihr Kardinal Hinsley 
später erklärte, war ihre Rückkehr in die 
Welt, in Anbetracht der Umstände und mit 
Rücksicht auf ihren eigenen persönlichen 
Charakter, der einzig mögliche Schritt, um 
zu sich selbst zu kommen und das Selbst- 
vertrauen wieder herzustellen, das sie in 
ihren Klosterjahren fast gänzlich verloren 
hatte. 

Das Schicksalsbuch der Monica B. ist, un- 
ter dem Gesichtspunkt der Schwesternfüh- 
rung gesehen, ein neuer Beweis für die alte 
Wahrheit,  daß  Gottes  Gnade  die  Natur- 



Einübung und Weisung 231 

anlagen des Menschen in der Regel nicht 
wunderbar verändert und daß alles mensch- 
liche Bemühen nicht ausreicht für ein Le- 
bensideal, für das die Gnade der Berufung 
die unbedingte Voraussetzung ist. Den 
Oberinnen und Novizenmeisterinnen aber 
kann es eine heilsame Warnung sein, es mit 
der Prüfung der Berufe nicht zu leicht zu 
nehmen. Die Erfahrung der Kirche lehrt5, 
daß der Niedergang der Ordenszucht zu 
einem großen Teil die Schuld derer ist, die 
sich widerrechtlich in die Klöster eindrän- 
gen oder zur Ergreifung des Ordensstandes 
mehr durch menschliche Beweggründe als 
durch den Gnadenruf des Heiligen Geistes 
getrieben werden. Es ist daher Pflicht der 
Vorgesetzten, so sorgfältig als möglich die 
Gesinnungen und Absichten derer zu ergrün- 

den, die zum Noviziat oder zur Profeß zu- 
gelassen werden sollen. Niemand darf aufge- 
nommen werden, niemand die Erlaubnis zur 
Gelübdeablegung erhalten, von dem nicht 
feststeht, daß er von Gott berufen und zur Be- 
harrlichkeit in Seinem Dienst befähigt und 
entschlossen ist. Die Beweise dafür müssen 
klar und unzweideutig sein; unklare, zwei- 
felhafte Anzeichen genügen nicht. Mag sein, 
daß dadurch die Zahl der Ordensleute ver- 
ringert wird. Aber eine heilige und von Gott 
erwählte Minderheit ist Gott und den Men- 
schen wohlgefälliger und für die Kirche 
nützlicher, als eine noch so große Masse 
Ungeeigneter. 

5 Vgl. Kap. 25 des Provinzialskonzils von 
Bordeaux (Enchiridion de statibus perfec- 
tionis, Romae 1949, S. 78) 

EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Priesterweihe • Erneuerung 

Von Karl RahnerS. J., Innsbruck 

Was hier vom Sakrament der Priesterweihe gesagt wird, gilt in abgewandeltem 
Sinn auch von den beiden anderen Sakramenten, die nur einmal empfangen werden 
können, und die der Seele ein unauslöschliches Merkmal einprägen: von Taufe und 
Firmung. Auch sie sind einer täglichen Erneuerung fähig. 

Ich mahne dich, laß das gottgeschenkte Feuer wieder in dir lebendig werden, das in dir ist 
durch die Auflegung meiner Hände, sagt der Apostel seinem Jünger Timotheus (2 Tim 1,6). 

I. 

.Weiheerneuerung' mag in der äußeren Form wie eine • Neuerfindung" aussehen, in 
Wahrheit ist sie eine glaubensmäßig tief begründete Sache. Sie ist nicht bloß be- 
gründet in diesem Wort Pauli an Timotheus. Wäre dieses Wort allein die dogmatische 
Grundlage dieser Idee und Übung, könnte sie schwach begründet erscheinen. Denn man 
könnte denken, Paulus empfahl hier dem Schüler nichts als eben den neuen Eifer in der 
Ausübung seines sakramental verliehenen Amtes. Um den dogmatischen Sinn der Weihe- 
erneuerung zu verstehen (und damit auch den vollen Sinn des Pauluswortes), müssen wir 
etwas weiter ausholen. 

Jedes Sakrament als solches ist, grundsätzlich gesehen, nur das sakramentale Sichtbar- 
werden eines Vorgangs gnadenhafter Begegnung zwischen Gott und Mensch, der auch 
ohne die Sichtbarkeit jenes Zeichens geschehen kann, durch das er raum-zeitlich nur iiijder 
sozialen Ordnung der Kirche greifbar wird (wenn auch durch dieses Sichtbarwerden im Sa- 
krament das so in Erscheinung Tretende selbst in die Wirklichkeit gerufen wird). Was gna- 
denhaft zwischen Gott und Mensch im Sakrament geschieht, kann und soll auch außerhalb 




