
Einübung und Weisung 231 

anlagen des Menschen in der Regel nicht 
wunderbar verändert und daß alles mensch- 
liche Bemühen nicht ausreicht für ein Le- 
bensideal, für das die Gnade der Berufung 
die unbedingte Voraussetzung ist. Den 
Oberinnen und Novizenmeisterinnen aber 
kann es eine heilsame Warnung sein, es mit 
der Prüfung der Berufe nicht zu leicht zu 
nehmen. Die Erfahrung der Kirche lehrt5, 
daß der Niedergang der Ordenszucht zu 
einem großen Teil die Schuld derer ist, die 
sich widerrechtlich in die Klöster eindrän- 
gen oder zur Ergreifung des Ordensstandes 
mehr durch menschliche Beweggründe als 
durch den Gnadenruf des Heiligen Geistes 
getrieben werden. Es ist daher Pflicht der 
Vorgesetzten, so sorgfältig als möglich die 
Gesinnungen und Absichten derer zu ergrün- 

den, die zum Noviziat oder zur Profeß zu- 
gelassen werden sollen. Niemand darf aufge- 
nommen werden, niemand die Erlaubnis zur 
Gelübdeablegung erhalten, von dem nicht 
feststeht, daß er von Gott berufen und zur Be- 
harrlichkeit in Seinem Dienst befähigt und 
entschlossen ist. Die Beweise dafür müssen 
klar und unzweideutig sein; unklare, zwei- 
felhafte Anzeichen genügen nicht. Mag sein, 
daß dadurch die Zahl der Ordensleute ver- 
ringert wird. Aber eine heilige und von Gott 
erwählte Minderheit ist Gott und den Men- 
schen wohlgefälliger und für die Kirche 
nützlicher, als eine noch so große Masse 
Ungeeigneter. 

5 Vgl. Kap. 25 des Provinzialskonzils von 
Bordeaux (Enchiridion de statibus perfec- 
tionis, Romae 1949, S. 78) 

EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Priesterweihe • Erneuerung 

Von Karl RahnerS. J., Innsbruck 

Was hier vom Sakrament der Priesterweihe gesagt wird, gilt in abgewandeltem 
Sinn auch von den beiden anderen Sakramenten, die nur einmal empfangen werden 
können, und die der Seele ein unauslöschliches Merkmal einprägen: von Taufe und 
Firmung. Auch sie sind einer täglichen Erneuerung fähig. 

Ich mahne dich, laß das gottgeschenkte Feuer wieder in dir lebendig werden, das in dir ist 
durch die Auflegung meiner Hände, sagt der Apostel seinem Jünger Timotheus (2 Tim 1,6). 

I. 

.Weiheerneuerung' mag in der äußeren Form wie eine • Neuerfindung" aussehen, in 
Wahrheit ist sie eine glaubensmäßig tief begründete Sache. Sie ist nicht bloß be- 
gründet in diesem Wort Pauli an Timotheus. Wäre dieses Wort allein die dogmatische 
Grundlage dieser Idee und Übung, könnte sie schwach begründet erscheinen. Denn man 
könnte denken, Paulus empfahl hier dem Schüler nichts als eben den neuen Eifer in der 
Ausübung seines sakramental verliehenen Amtes. Um den dogmatischen Sinn der Weihe- 
erneuerung zu verstehen (und damit auch den vollen Sinn des Pauluswortes), müssen wir 
etwas weiter ausholen. 

Jedes Sakrament als solches ist, grundsätzlich gesehen, nur das sakramentale Sichtbar- 
werden eines Vorgangs gnadenhafter Begegnung zwischen Gott und Mensch, der auch 
ohne die Sichtbarkeit jenes Zeichens geschehen kann, durch das er raum-zeitlich nur iiijder 
sozialen Ordnung der Kirche greifbar wird (wenn auch durch dieses Sichtbarwerden im Sa- 
krament das so in Erscheinung Tretende selbst in die Wirklichkeit gerufen wird). Was gna- 
denhaft zwischen Gott und Mensch im Sakrament geschieht, kann und soll auch außerhalb 



232 Einübung und Weisung 

des Sakramentes sidi begeben in der Innerlichkeit des Herzens, wo Gottes Güte, die ihn 
selber schenkt, und des Menschen gläubig-demütige Empfänglichkeit sich treffen; ja, das 
sakramentale Geschehen hat im Menschen, der eigener Entscheidung fähig ist, nur dann 
eine gnadenvolle Wirkung, wenn dieses innere persönliche Begegnen von Gott und Mensch, 
das durch das sakramentale Zeichen angedeutet wird, auch wirklich geschieht. Weil dem so 
ist, darum gibt es wirklich z. B. eine •geistliche Kommunion", in der der Christ, ohne sakra- 
mental den Leib des Herrn zu empfangen, •im Verlangen das uns geschenkte himmlische 
Brot essen und so durch den in der Liebe sich auswirkenden lebendigen Glauben die Frucht 
und den Nutzen dieses Brotes an sich erfahren kann" (Dz 881, Trident.). Wenn dies aber 
schon von den Sakramenten im allgemeinen und sogar von demjenigen Sakrament gilt, das 
man seiner ganzen Natur nach jeden Tag sakramental empfangen kann, so gilt dies um 
so mehr von jenen Sakramenten, die aus ihrer Natur heraus nur einmal sakramental emp- 
fangen werden können, von den Sakramenten, die dem Empfänger eine unauslöschliche gei- 
stige Prägung verleihen und darum nicht wiederholt werden können (Dz 852, Trident.). 
Taufe, Firmung und Priesterweihe geben dem Menschen ein für alle Mal eine ganz be- 
stimmte, unverlierbare Angleichung an Christus und eine soziale Verbindung mit ihm als 
dem Haupt der Kirche und darum eine Zuordnung zum sozialen Organismus der Kirche; 
darum können sie in der sichtbaren sakramentalen (sozialen) Ordnung der Kirche nicht wie- 
derholt werden. Aber da diese soziale sichtbare Unterordnung unter Christus als Haupt 
und die organische Einordnung des Menschen an einen bestimmten Platz und in einen Auf- 
gabenkreis der Kirche eben in Sakramenten also in Gnaden spendenden Vorgängen ge- 
schieht (und geschehen muß, weil die Beziehung zu Christus und zur heiligen Kirche eben das 
Ursakrament ist, das Zeichen der Gnade), darum geschieht in diesen Sakramenten nicht bloß 
etwas im Bereich des Gottmenschlichen und der sichtbaren Kirche, sondern zugleich ein 
eigentlich gnadenhaftes Geschehen, d. h. das wunderbare Ereignis göttlicher Liebe, durch die 
Gott sein eigenes Wesen und dreipersönliches Leben in das innerste, in gläubig-liebendem 
Ja sich öffnende Wesen des Menschen hineinschenkt, und zwar so, daß diese Mitteilung 
auch gerade in der Richtung, in dem Lebenskreis fruchtbar sein soll und sein kann, in den 
der Mensch durch den sakramentalen Vorgang eingewiesen wurde. Diese Mitteilung der 
Gnade aber ist ihrer Natur nach nicht ein einmaliger Vorgang, sie kann gesteigert, vertieft, 
persönlicher, inniger aufgenommen werden, sie kann auch verlorengehen, sie hat darum 
auch nicht die Einmaligkeit und Unwiederholbarkeit, die dem sakramentalen Geschehen 
dieser drei Sakramente als den Sakramenten der Einordnung in die sichtbare Kirche zu- 
kommen. Diese Mitteilung kann daher in einem •geistlichen", nicht sakramentalen Emp- 
fang des •Nutzens und der Frucht" des betreffenden Sakramentes neu vollzogen und er- 
fahren werden. Und wo dies bei den genannten drei Sakramenten geschieht, da geschieht 
es in Kraft des unauslöschlichen Merkmales, das diese drei Sakramente verliehen haben. 

Bei der •Erneuerung" dieser Sakramente handelt es sich also nicht um ein •Tun als ob", nicht 
um eine bloße fromme, wehmütige Erinnerung an eine Vergangenheit, nicht um einen aus 
eigener Willkür unternommenen Versuch, etwas Ähnliches in subjektiver bloß menschlicher 
Innerlichkeit zu tun, was man auch selber einmal •beim" Sakramentsempfang tat. Es handelt 
sich vielmehr um eine wahre, gnadenhafte Begegnung mit Gott, um jene Tat Gottes am 
inneren Menschen, die auch beim sakramentalen Geschehen das Entscheidende war, und die 
wirklich auch außerhalb des Sakramentes geschehen kann, um das eigene Ja zu dieser gnä- 
digen Liebestat Gottes an uns, und zwar um ein Ja, das gesagt wird aus jener wirklichen, 
geistigen endgültigen Prägung unseres Wesens heraus, die uns in diesen Sakramenten ver- 
liehen wurde und und darum gegenwärtige Wirklichkeit in uns ist. Wir können heute und 
immer wirklich Weihetag feiern, nicht zwar •in sacramento", nicht im Zeichen, aber in der 
wahrhaften gegenwärtigen Wirklichkeit des Bezeichneten, des unverlierbaren priesterlichen 
Charakters und des mit ihm und aus ihm heraus verliehenen heiligen Geistes des Priester- 
tums. Die Hand des Bischofs ruht nicht jedes Mal von neuem auf uns, aber was diese Hände 
in uns eingeprägt haben, kann Zeit und Ewigkeit nicht in uns auslöschen, und der Heilige 
Geist ist immer bereit in ebenso • ja noch viel größerer Fülle über uns zu kommen als an 
jenem Tag, da man uns sagte: Accipe Spiritum Sanctum! Empfange den Heiligen Geist! 
Wir können heute noch ebenso Weihetag feiern, wir können es unter Umständen noch besser 
als damals. Denn der Gott, der selber ewig jung ist und der den inneren (dengeistlichen) Men- 



Einübung und Weisung 23? 

sehen im täglichen Sterben des alten, des nur natürlichen (leiblichen und geistigen) Menschen 
Tag um Nacht neu macht (vgl. 2 Kor 4,16), ist in seiner reuelosen Liebe uns ewig nahe. Und 
wenn wir wissender und liebender geworden sind seit jenem Tag, wo im Zeichen und in der 
Wirklichkeit des Zeichens an uns geschah, was heute neu an uns ist, zwar nicht sakramental 
(in sacramento), aber dennoch wirklich, in der Innerlichkeit des von der sakramentalen 
Gnade ergriffenen Herzens (in re sacramenti) neu geschehen soll, dann ist auch von unserer 
Seite her kein Hindernis, daß ein Weihetag uns immer wieder von neuem geschenkt werde, 
der stiller und verhaltener, und doch inniger und wunderbarer ist als der sakramentale 
Weihetag im Frühling unseres Lebens. Nicht zwar opus operatum ist die Weiheerneuerung, 
aber wahrhaft opus operantis Dei et hominis et opere operato. 

II. 

Tat Gottes an uns ist solche Weiheerneuerung. Dieser Tag der Erneuerung ist nicht 
bloß ein Tag unseres guten Willens, unserer Vorsätze, unseres •dennoch trotz allem". Gottes 
Gnade geschieht wie am ersten Tag an uns, wenn wir nur gläubig und liebend sind. Am 
Tag, da Gott uns berief, und uns als sein Eigentum aus der Welt herausriß und als seine 
Ausgesonderten (vgl. Hebr 7, 26) mitten in die Welt sandte, da stand vor dem Blick seiner 
allwissenden Liebe und seines liebenden Wissens schon unser ganzes Leben. Da hat er von 
uns alles schon gewußt, was wir seit dem Tag unserer Priesterweihe erst langsam erfahren 
und erlitten haben: das Rätsel unseres eigenen Wesens, das uns erst ganz entschleiert ist, 
wenn wir am Ende sind, unsere Aufgaben, unsere Arbeiten, unsere Zeitverhältnisse, unsere 
Not, unsere Anfechtungen, • selbst unsere dunkelsten Stunden, da wir sündigten. Er hat 
uns nicht zu Priestern gemacht wie einer, der den Anfang macht, ohne das Ende zu wissen. 
Er hat alles gewußt. Und alles dennoch und gerade so unter das Gesetz seines Priestertums 
gestellt. Und für alles hat er uns seinen Heiligen Geist geschenkt, damit jeder gerade der 
werde, als den Er uns gedacht und geliebt hat. 

Dieser Geist, der in uns •ausgegossen" wurde am Tage unserer Weihe, ist nun auch in uns in 
der Stunde der Weiheerneuerung. Er will sich noch inniger uns schenken, noch inniger alle 
verborgenen Kammern unseres Herzens und alle Weiten unseres Lebens erfüllen: der Geist 
des Vaters und des Sohnes; der Geist der Wiedergeburt und göttlicher Sohnschaft für die 
Menschen; der Geist, der Herr ist auch dieser Zeit; der Geist, der die Welt wandelt in ein 
großes Löbopfer für den Vater, so wie wir in seiner Kraft Brot und Wein in den Leib und 
das Blut des einen Opfers wandeln; der Geist, der die Welt der Sünde, der Gerechtigkeit 
und des Gerichtes überführt; der Geist des Zeugnisses für Christus; der Geist der Kraft 
und des Trostes; der Geist, der die Liebe Gottes in die Herzen ausgießt und das Angeld, 
die Erstlingsfrucht ewigen Lebens ist; der Geist, der allein aus Sünde und Finsternis noch 
neues Leben weckt und selbst die Sünde in sein Erbarmen einschließt, der menschliche 
Ratlosigkeit zur gelassenen Weisheit Gottes wandelt; der Geist, dessen Gaben sind: Liebe, 
Freude, Friede, Geduld, Milde, Güte, Treue, Sanftmut und Enthaltsamkeit; der Geist der 
Freiheit und der mutigen Zuversicht; der Geist, der immer alles wandelt und in den Tod 
führt, weil er die Unendlichkeit des Lebens ist und so nie ruhen kann in der starren Form 
eines begrenzten Lebens, das nicht mehr weiter will; der Geist, der in allem diesem Wandel 
und Untergang ewig ruhevoll derselbe bleibt; der Geist, der in der Schwachheit siegt; der 
Geist des Priestertums Jesu Christi, der das Wort unsrer hilflosen Predigt zum Worte und 
zur Tat Gottes macht, der die Vergebung auf Erden zur Versöhnung im Himmel werden 
läßt, unsere segnenden Gebärden zu Christi Sakramenten, die stille halbe Stunde am Mor- 
gen unserer Tage zur Gegenwart der Versöhnungstat des Herrn weiht. Dieser Geist war 
der Geist unseres Weihetages, dieser Geist ist der Geist unserer Weiheerneuerung. Wenn 
er auf unse,r Leben niederfährt, dann kann wirklich alles verwandelt werden, alles was wir 
sind und leben und leiden, konsekriert werden zu einem priesterlichen Leben. Denn alles 
war vorausgesehen und vorausgeliebt an jenem Tag, da wir Priester wurden, und darum 
kann nichts dieser segnenden und verwandelnden Tat der Liebe Gottes widerstehen, wenn 
wir ihm nur Raum geben, wenn wir nur sagen: weih Du uns heute auf neue! 



234 Einübung und Weisung 

III. 

Ja unseres guten Willens ist solche Weiheerneuerung. Wenn Gottes Gnade neu weiht, 
wenn sein Charisma, das der Geist Gottes selbst ist, als Feuer neu lebendig werden will in 
uns, dann darf auch unser • ach, sonst so problematischer • •guter Wille" den Mut zu 
neuem Ja finden. Dann und darum darf dieser Tag auch ein Tag neuer •Vorsätze" sein, 
weil alle nur ein gläubiges Ja zu Gottes Wirken in unserem Leben zu sein brauchen. Solch 
eigenes Neubeginnen ist darum dann kein romantischer Traum, der für eine Feierstunde 
vergißt, was wir erlebt, wie wir versagt, was wir erlitten und was wir geworden sind seit 
unserer Priesterweihe, ist keine Flucht in die Illusion. Nein, wir rufen unser ganzes ver- 
gangenes Leben hinein in diese Stunde und legen die unbekannte dunkle Zukunft hinzu 
und sprechen dennoch unser Ja, das all das Vergangene und Künftige zusammenfaßt, um 
es Gott zu geben, damit ER es zu einem priesterlichen Leben mache. Was auch in unserem 
Leben schon geschah: alles ist im Tiefsten immer noch offen, immer noch gestaltbar zu 
priesterlichem Sein. 

Fruchtlosigkeit unserer oft so mühseligen Arbeit? In unserem Ja wird sie Teilnahme an 
der ölbergangst des Hohenpriesters, der die Welt erlöste. Das graue Einerlei unseres 
Alltags? In unserem Ja wird es ein Stück des gewöhnlichen Lebens dessen, der in allem er- 
funden war wie ein Mensch. Unsere Einsamkeit, die unsere Gier nach irdischer Erfüllung 
so hart und unerträglich machen kann? In unserem Ja wird diese Leere unseres Herzens 
zum weiten Raum, den Gottes Liebe erfüllt. Unsere Sünden? In unserem reuigen Ja, das 
Gott größer sein läßt als unsere Sünden, lernen wir die Größe unsres Amtes der Versöhnung 
und Mit-leid mit den Sündern. Unsere Mutlosigkeit? Unser Ja macht sie zur Schwachheit, 
die nur die Verborgenheit des alleinigen Sieges Gottes ist. Die ausweglose Dunkelheit der 
Zukunft? Unser Ja macht ihre Last zum Erweis des Glaubens, der dann am wahrsten ist, 
wo in der Züchtigung an die Liebe des Vaters geglaubt wird (vgl. Hebr 12, 7•13). Unser 
besonderes Amt innerhalb des Priestertums, das uns nicht •liegt"? Unser Ja zu diesem Amt 
sprengt jenen •Teufelskreis", (wie ein moderner Psycholog es nannte), in dem wir selbst- 
süchtig um uns kreisen, und macht uns erst wahrhaft frei. Wir können es täglich dem 
Apostel nachsprechen (2 Kor 3, 4ff.): •Solches Vertrauen zu Gott haben wir durch Christus. 
Nicht aus eigener Kraft sinnen und planen wir, von Gott kommt all unser Vermögen. Er 
hat uns zu Dienern des neuen Bundes gemacht... Von solcher Hoffnung beseelt, treten wir 
mit großer Zuversicht auf ... Weil wir diesen Dienst bekleiden zufolge der Barmherzigkeit, 
die wir erlangt haben, darum kennen wir keine Mutlosigkeit; wir versagen uns allen ver- 
steckten Schändlichkeiten, kennen keinen Hintergedanken und verdrehen nicht das Wort 
Gottes. Wir verkünden offen die Wahrheit und empfehlen so uns jedem menschlichen Ge- 
wissen vor Gott. Wenn dennoch unsere Frohbotschaft verhüllt ist, so ist sie eben jenen ver- 
hüllt, die verlorengehen... Wir verkünden nicht uns selbst, sondern Christus Jesus als den 
Herrn, uns aber als euere Knechte um Jesus willen ... Diesen Schatz tragen wir freilich in 
irdenen Gefäßen, damit die Überfülle aus der Kraft Gottes und nicht aus uns sei. Allenthalben 
sind wir bedrängt, doch nicht erdrückt, in Zweifel, aber nicht in Verzweiflung, verfolgt, 
aber nicht im Stich gelassen, niedergeworfen, aber nicht vernichtet. So werden wir ständig 
mitten im Leben um Jesu willen dem Tode ausgeliefert, damit das Leben Jesu an unserem 
sterblichen Fleische offenbar werde." 

In unser Leben ist durch die Priesterweihe eine endgültige Tatsache geschaffen worden. 
Was immer wir tun, diesem Gesetz unseres Lebens entfliehen wir nie. Alles, was wir tun, ist 
unvermeidlich und unerbittlich ein Ja oder ein Nein zu dieser Tat Gottes in unserem Leben. 
Heute sei von uns aus der letzten Kraft unseres Herzens ein reines, gläubiges, liebendes, 
vorbehaltloses Ja zu diesem Priestertum gesagt, ein Ja zu allem, was es gibt und was es 
auferlegt. Und dieses Ja ist • selbst schon von Gott gewirkt • die Bedingung und das 
Zeichen, daß Gott an uns seine Tat vollbringt, uns heute neu zu dem macht, was wir sind: 
Priester Gottes. 




