Einiibung und Weisung 231

anlagen des Menschen in der Regel nicht
wunderbar verdndert und dafl alles mensch-
liche Bemiihen nicht ansreicht fiir ein Le-
bensideal, fir das die Gnade der Bernfung
die unbedingte Voraussetzung ist. Den
Oberinnen nnd Novizenmeisterinnen aber
kann es eine heilsame Warnnng sein, es mit
der Prifung der Berufe nicht zu leicht zn
nehmen. Die Erfahrung der Kirche lehrt?,
dafl der Niedergang der Ordenszucht zn
einem groflen Teil die Schuld derer ist, die
sich widerrechtlich in die Kléster eindrin-
gen oder zur Ergreifung des Ordensstandes
mehr durch menschliche Beweggriinde als
durch den Gnadenrnf des Heiligen Geistes
getrieben werden. Es ist daher Pflicht der
Vorgesetzten, so sorgliltig als moglich die
Gesinnungen und Absichten derer zu ergriin-

den, die zum Noviziat oder zur Profef} zu-
gelassen werden sollen. Niemand darf aufge-
nommen werden, niemand die Erlaubnis znr
Geliibdeablegung erhalten, von dem nicht
feststeht, dafl er von Gottberufenund zur Be-
harrlichkeit in Seinem Dienst befdhigt und
entschlossen ist. Die Beweise dafiir miissen
klar und unzweideutig sein; unklare, zwei-
felhafte Anzeichen geniigen nicht. Mag sein,
dafl dadurch die Zahl der Ordenslente ver-
ringert wird. Aber eine heilige und von Gott
erwihlte Minderheit ist Gott und den Men-
schen wohlgefilliger und fir die Kirche
niitzlicher, als eine noch so grofle Masse
Ungeeigneter.

5 Vgl. Kap. 25 des Provinzialskonzils von

Bordeaux (Endchiridion de statibus perfec-
tionis, Romae 1949, S. 78)

E‘INI‘IBUNG UND WEISUNG

Priesterweihe — Erneuerung
Von Karl RahnerS. J., Innsbruck

Was hier vom Sakrament der Priesterweihe gesagt wird, gilt in abgewandeltem
Sinn auch von den beiden anderen Sakramenten, die nur einmal empfangen werden
konnen, und die der Seele ein unausloschliches Merkmal einprigen: von Taufe und
Firmung. Auch sie sind einer tdglichen Erneuerung fihig.

Ich mahne dich, laf} das gottgeschenkte Feuer wieder in dir lebendig werden, das in dir ist
durch die Auflegung meiner Hande, sagt der Apostel seinem Jiinger Timotheus (2 Tim 1, 6).

I

Welheerneuernng mag in der dufleren Form wie eine ,Nenerfindung® aussehen, in
Wabrheit ist sie eine glaubensmifig tief begriindete Sache. Sie ist nicht blof be-
grindet in diesem Wort Panli an Timothens. Wire dieses Wort allein die dogmatische:
Grundlage dieser Idee und Ubung, kénnte sie schwach begriindet erscheinen. Denn man
kénnte denken, Paulus empfahl hier dem Schiiler nichts als eben den neuen Eifer in der
Ausiibung seines sakramental verlichenen Amtes. Um den dogmatischen Sinn der Weihe-
erneucrung zu verstehen (und damit anch den vollen Sinn des Pauluswortes), miissen wir
etwas weiter ausholen.

Jedes Sakrament als solches ist, grundsitzlich gesehen, nur das sakramentale Sichtbar-
werden eines Vorgangs gnadenhafter Begegnung zwischen Gott und Mensch, der auch
ohne die Sichtbarkeit jenes Zeichens geschehen kann, durch das er raum-zeitlich nur ir der
sozialen Ordnung der Kirche greifbar wird (wenn auch durch dieses Sichtbarwerden im Sa-
krament das so in Erscheinung Tretende selbst in die Wirklichkeit gerufen wird). Was gna-
denhaft zwischen Gott und Mensch im Sakrament geschieht, kann und soll auch auflerhalb



232 Einiibung und Weisung

des Sakramentes sich begehen in der Innerlichkeit des Herzens, wo Gottes Giite, die iln
selber schenkt, und des Menschen gliubig-demiitige Empfanglichkeit sich treffen; ja, das
sakramentale Geschehen hat im Menschen, der eigener Entscheidung fihig ist, nur dann
eine gnadenvolle Wirkung, wenn dieses innere personliche Begegnen von Gott und Mensch,
das durch das sakramentale Zeichen angedeutet wird, auch wirklich geschieht. Weil dem so
ist, darum gibt es wirklich z. B. eine ,geistliche Kommunion®, in der der Christ, ohne sakra-
mental den Leib des Herrn zu empfangen, ,im Verlangen das uns geschenkte himmlische
Brot essen und so durch den in der Licbe sich auswirkenden lebendigen Glauben die Frucht
und den Nutzen dieses Brotes an sich erfahren kann“ (Dz 881, Trident.). Wenn dies aber
schon von den Sakramenten im allgemeinen und sogar von demjenigen Sakrament gilt, das
man seiner ganzen Natnr nach jeden Tag sakramental empfangen kann, so gilt dies um
so mehr von jenen Sakramenten, die aus ihrer Natur heraus nur einmal sakramental emp-
fangen werden kénnen, von den Sakramenten, die dem Empfinger eine unausléschliche gei-
stige Prigung verleihen und darum nicht wiederholt werden kénnen (Dz 852, Trident.).
Taufe, Firmung und Priesterweihe geben dem Menschen ¢in fiir alle Mal eine ganz be-
stimmte, unverlierbare Angleichung an Christus und eine soziale Verbindung mit ihm als
dem Haupt der Kirche und darum eine Zuordnung zum sozialen Organismus der Kirche;
darum kdnnen sie in der sichtbaren sakramentalen (sozialen) Ordnung der Kirche nicht wie-
derholt werden. Aber da diese soziale sichtbare Unterordnung unter Christus als Haupt
und die organische Einordnung des Menschen an einen bestimmten Platz und in einen Anf-
gabenkreis der Kirche eben in Sakramentern also in Graden spendenden Vorgingen ge-
schieht (und geschehen muf, weil die Beziehung zu Christus und zur heiligen Kirche eben das
Ursakrament ist, das Zeichen der Gnade), darum geschieht in diesen Sakramenten nicht blof
etwas im Bereich des Gottmensdilichen und der sichtbaren Kirche, sondern zugleich ein .
eigentlich gnadenhaftes Geschehen, d. h. das wunderbare Ereignis gbttlicher Liebe, durch die
Gott sein eigenes Wesen und dreipersonliches Leben in das innerste, in gldubig-liebendem
Ja sich 6ffnende Wesen des Menschen hineinschenkt, und zwar so, daf diese Mitteilung
auch gerade in der Richtung, in dem Lebenskreis fruchtbar sein soll und sein kann, in den
der Mensch durch den sakramentalen Vorgang eingewiesen wurde. Diese Mitteilung der
Gnade aber ist ihrer Natur nach nicht ein einmaliger Vorgang, sie kann gesteigert, vertieft,
persénlicher, inniger anfgenommen werden, sie kann auch verlorengehen, sie hat darum
auch nicht die Finmaligkeit und Unwiederholbarkeit, die dem sakramentalen Geschehen
dieser drei Sakramente als den Sakramenten der Einordnung in die sichtbare Kirche zu-
kommen. Diese Mitteilung kann daher in einem ,geistlichen, nicht sakramentalen Emp-
fang des ,Nutzens und der Frucht“ des betreffenden Sakramentes neu vollzogen und er-
fahren werden. Und wo dies bei den genannten drei Sakramenten geschieht, da geschicht
es in Kraft des unausloschlichen Merkmales, das diese drei Sakramente verliehen haben.

Bei der ,Erneuerung dieser Sakramente handelt es sich also nicht um ein , Tun als ob®, nicht
um eine blofe fromme, wehmiitige Erinnerung an eine Vergangenheit, nicht um einen aus
eigener Willkiir unternommenen Versuch, etwas Ahnliches in subjektiver blof menschlicher
Innerlichkeit zu tun, was man auch selber einmal ,beim* Sakramentsempfang tat. Es handelt
sich vielmehr um eine wahre, gnadenhafte Begegnung mit Gott, um jene Tat Gottes am
inneren Menschen, die auch beim sakramentalen Geschehen das Entscheidende war, und die
wirklich auch auferhalb des Sakramentes geschehen kann, um das eigene Ja zu dieser gna-
digen Liebestat Gottes an uns, und zwar um ein Ja, das gesagt wird aus jener wirklichen,
geistigen endgiiltigen Prigung unseres Wesens heraus, die uns in diesen Sakramenten ver-
liechen wurde und und darum gegenwirtige Wirklichkeit in uns ist. Wir kénnen heute und
immer wirklich Weihetag feiern, nicht zwar ,,in sacramento®, nicht im Zeichen, aber in der
wahrhaften gegenwirtigen Wirklichkeit des Bezeichneten, des unverlierbaren priesterlichen
Charakters und des mit ihm und aus ihm heraus verlichenen heiligen Geistes des Priester-
tums. Die Hand des Bischofs ruht nicht jedes Mal von neuem auf uns, aber was diese Hinde
in uns eingeprigt haben, kann Zeit und Ewigkeit nicht in uns ausléschen, und der Heilige
Geist ist immer bereit in ebenso — ja noch viel gréferer Fiille iiber uns zu kommen als an’
jenem Tag, da man uns sagte: Accipe Spiritum Sanctum! Empfange den Heiligen Geist!
Wir kénnen heute noch ebenso Weihetag feiern, wir konnen es unter Umstinden noch besser
als damals. Denn der Gott, der selber ewig jung ist und der den inneren (den geistlichen) Men-



Einiibung und Weisung 233

schen im tdglichen Sterben des alten, des nur natiirlichen (leiblichen und geistigen) Menschen
Tag um Nacht neu madht (vgl. 2 Kor 4, 16), ist in seiner reuelosen Liebe uns ewig nahe. Und
wenn wir wissender und liebender geworden sind seit jenem Tag, wo im Zeichen und in der
‘Wirklichkeit des Zeichens an uns geschah, was heute neu an uns ist, zwar nicht sakramental
(in sacramento), aber dennoch wirklich, in der Innerlichkeit des von der sakramentalen
Gnade ergriffenen Herzens (in re sacramenti) neu geschehen soll, dann ist auch von unserer
Seite her kein Hindernis, dafl ein Weihetag uns immer wieder von neuem geschenkt werde,
der stiller und verhaltener, und doch inniger und wunderbarer ist als der sakramentale
Weihetag im Friibling unseres Lebens, Nicht zwar opus operatum ist die Weibeerneuerung,
aber wahrbaft opus operantis Dei et hominis et opere operato.

I1.

Tat Gottes an uns ist solche Weibeerneuerung. Dieser Tag der Erneuerung ist nicht
blof} ein Tag unseres guten Willens, unserer Vorsitze, unseres ,dennoch trotz allem®. Gottes
Gnade geschieht wie am ersten Tag an vns, wenn wir nur gliubig und liebend sind. Am
Tag, da Gott uns berief, und uns als sein Eigentum aus der Welt herausrifl und als seine
Ausgesonderten (vgl. Hebr 7, 26) mitten in die Welt sandte, da stand vor dem Blick sciner
allwissenden Liebe und seines liecbenden Wissens schon unser ganzes Leben. Da hat er von
uns alles schon gewullt, was wir seit dem Tag unserer Priesterweihe erst langsam erfahren
und erlitten haben: das Ritsel unseres eigenen Wesens, das uns erst ganz entschleiert ist,
wenn wir am Ende sind, unsere Aufgaben, unsere Arbeiten, unsere Zeitverhiltnisse, unsere
Not, unsere Anfechtungen, — selbst unsere dunkelsten Stunden, da wir siindigten. Er hat

- uns nicht zu Priestern gemacht wie einer, der den Anfang macht, ohne das Ende zu wissen.
Er hat alles gewufit. Und alles dennoch und gerade so unter das Gesetz seines Priestertums
gestellt. Und fiir alles hat er uns seinen Heiligen Geist geschenkt, damit jeder gerade der
werde, als den Ef uns gedacht und geliebt hat.

Dieser Geist, der in uns ,ausgegossen“ warde am Tage unserer Weihe, ist nun auch in unsin
der Stunde der Weiheerneuerung. Er will sich noch inniger uns schenken, noch inniger alle
verborgenen Kammern unseres Herzens und alle Weiten unseres Lebens erfillen: der Geist
des Vaters und des Sohnes; der Geist der Wiedergeburt und gottlicher Sohnsdhaft fiir die
Menschen; der Geist, der Herr ist auch dieser Zeit; der Geist, der die Welt wandelt in ein
grofies Lobopfer fiir den Vater, so' wie wir in seiner Kraft Brot und Wein in den Leib und
das Blut des einen Opfers wandeln; der Geist, der die Welt der Siinde, der Geredhtigkeit
und des Gerichtes iiberfithrt; der Geist des Zeugnisses fiir Christus; der Geist der Kraft
und des Trostes; der Geist, der die Liebe Gottes in die Herzen ausgiefit und das Angeld,
die Erstlingsfrucht ewigen Lebens ist; der Geist, der allein aus Séinde und Finsternis noch
neues Leben weckt und selbst die Siinde in sein Erbarmen ecinschlieft, der menschliche
Ratlosigkeit zur gelassenen Weisheit Gottes wandelt; der Geist, dessen Gaben sind: Liebe,
Freude, Friede, Geduld, Milde, Giite, Treue, Sanftmut und Enthaltsamkeit; der Geist der
Freiheit und der mutigen Zuversicht; der Geist, der immer alles wandelt und in den Tod
fiikrt, weil er die Unendlichkeit des Lebens ist und so nie ruben kann in der starren Form
eines begrenzten Lebens, das nicht mehr weiter will; der Geist, der in allem diesem Wandel
und Untergang ewig ruhevoll derselbe bleibt; der Geist, der in der Schwachheit siegt; der
Geist des Priestertums Jesu Christi, der das Wort unsrer hilflosen Predigt zum Worte und
zur Tat Gottes macht, der die Vergebung auf Erden zur Versohnung im Himmel werden
1488, unsere segnenden Gebarden zu Christi Sakramenten, die stille halbe Stunde am Mor-
gen unserer Tage zur Gegenwart der Versohnungstat des Herrn weiht. Dieser Geist war
der Geist unseres Weihetages, dieser Geist ist der Geist unserer Weibeerncuerung. Wenn
er auf unsgr Leben niederfdhrt, dann kann wirklich alles verwandelt werden, alles was wir
sind und leben und leiden, konsekriert werden zu einem priesterlichen Leben. Denn alles
war vorausgesehen und vorausgeliebt an jenem Tag, da wir Priester wurden, und darum
kann nichts dieser segnenden und verwandelnden Tat der Liebe Gottes widerstehen, wenn
wir ihm nur Raum geben, wenn wir nur sagen: weih Du uns heute auf neue!



284 Einiibung und Weisung

ITL

Ja unseres guten Willens ist solche Weiheerneuerung. Wenn Gottes Gnade nen weiht,
wenn sein Charisma, das der Geist Gottes selbst ist, als Feuer neu lebendig werden will in -
uns, dann darf auch unser — ach, sonst so problematischer — , guter Wille“ den Mut zu
nevem Ja finden, Dann und darum darf dieser Tag auch ein Tag neuer ,Vorsitze“ sein,
weil alle nar ¢in gliubiges Ja zu Gottes Wirken in unserem Leben zu sein brauchen. Solch
eigenes Neubeginnen ist darum dann kein romantischer Traum, der fiir eine Feierstunde
vergifit, was wir erlebt, wie wir versagt, was wir erlitten und was wir geworden sind seit
unserer Priesterweihe, ist keine Flucht in die Illusion. Nein, wir rofen unser ganzes ver-
gangenes Leben hinein in diese Stunde und legen die unbekannte dunkle Zukunft hinzu
und sprechen dennoch unser Ja, das all das Vergangene und Kiinftige zusammenfafit, um
es Gott zu geben, damit ER es za einem priesterlichen Leben mache. Was auch in unserem
Leben schon’ geschah: alles ist im Tiefsten immer noch offen, immer noch gestaltbar zu
priesterlichem Sein.

Fruchtlosigkeit unserer oft so mithseligen Arbeit? In unserem Ja wird sie Teilnahme an
der Olbergangst des Hohenpriesters, der die Welt erléste. Das graue Einerlei unseres
Alltags? In unserem Ja wird es ein Stiick des gewdhnlichen Lebens dessen, der in allem er-
funden war wie ein Mensch. Unsere Einsamkeit, die unsere Gier nach irdischer Erfillung
so hart und unertriglich machen kann? In unserem Ja wird diese Leere unseres Herzens
zum weiten Raum, den Gottes Liebe erfillt. Unsere Siinden? In unserem reuigen Ja, das
Gott grofler sein 148t als unsere Siinden, lernen wir die Gréfie unsres Amtes der Verséhnung
ond Mit-leid mit den Siindern. Unsere Mutlosigkeit? Unser Ja macht sie zur Schwachheit,
die nur die Verborgenheit des alleinigen Sieges Gottes ist. Die ausweglose Dunkelheit der
Zukunft? Unser Ja macht ihre Last zum Erweis des Glaubens, der dann am wahrsten ist,
wo in der Ziichtigung an die Liebe des Vaters geglaubt wird (vgl. Hebr 12, 7—13). Unser
besonderes Amt innerhalb des Priestertums, das uns nicht ,liegt*? Unser Ja za diesem Amt
sprengt jenen ,Teufelskreis®, (wie ein moderner Psycholog es nannte), in dem wir selbst-
stichtig um uns kreisen, und macht uns erst wahrhaft frei. Wir kénnen es tiglich dem
Apostel nachsprechen (2 Kor 3, 41f.): ,Solches Vertrauen zu Gott haben wir durch Christus.
Nicht aus eigener Kraft sinnen und planen wir, von Gott kommt all unser Vermégen. Er
hat uns zu Dienern des neuen Bundes gemacht... Von solcher Hoffnung beseelt, treten wir
mit grofler Zuversicht auf ... Weil wir diesen Dienst bekleiden zufolge der Barmherzigkeit,
die wir erlangt haben, darum kennen wir keine Mutlosigkeit; wir versagen uns allen ver-
steckten Schindlichkeiten, kennen keinen Hintergedanken und verdrehen nicht das Wort
Gottes. Wir verkiinden offen die Wahrheit und empfehlen so uns jedem menschlichen Ge-
wissen vor Gott. Wenn dennoch unsere Frohbotschaft verhiillt ist, so ist sie eben jenen ver-
hiillt, die verlorengehen ... Wir verkiinden nicht uns selbst, sondern Christus Jesus als den
Herrn, ons aber als euere Knechte um Jesus willen .. . Diesen Schatz tragen wir freilich in
irdenen Gefaflen, damit die Uberfiille aus der Kraft Gottes und nicht aus uns sei. Allenthalben
sind wir bedrdngt, doch nicht erdriickt, in Zweifel, aber nicht in Verzweiflung, verfolgt,
aber nicht im Stich gelassen, niedergeworfen, aber nicht vernichtet. So werden wir stindig
mitten im Leben um Jesu willen dem Tode ausgeliefert, damit das Leben Jesu an unserem
sterblichen Fleische offenbar werde.”

In unser Leben ist durch die Priesterweihe eine endgiiltige Tatsache geschaffen worden.
‘Was immer wir tun, diesem Gesetz unseres Lebens entflichen wir nie. Alles, was wir tun, ist
unvermeidlich und unerbittlich ein Ja oder ein Nein zu dieser Tat Gottes in unserem Leben.
Heute sei von uns aus der letzten Kraft unseres Herzens ein reines, gliubiges, liebendes,
vorbehaltloses Ja zu diesem Priestertum gesagt, ein Ja zu allem, was es gibt und was es
auferlegt. Und dieses Ja ist — selbst schon von Gott gewirkt — die Bedingung und das
Zeichen, dafl Gott an uns seine Tat vollbringt, uns heute neu zu dem macht, was wir sind:
Priester Gottes.





