Die Grundsiinde des Christen
Von Friedrich Wulf, S. J., Minchen

Es gibt Siinden, die das Fundament jeglicher theistischen Religion angreifen: die
theoretische oder praktische Gottesleugnung, die offene oder versteckte Auflehnung
gegen Ihn, den Herrn und Schopfer der Welt. Es gibt Siinden, die dem natiirlichen
Sittengesetz, wie es im Herzen der Menschen geschrieben steht (Rom 2, 15) und in
den zehn Geboten zum Ausdruck kommt, zuwiderlaufen. Auch sie liegen noch unter-
halh der Grenze, die das Christentum von allen anderen Religionen unterscheidet;
sie sind Heiden und Christen — wenigstens ihrem Grundbestand nach — gemeinsam.
Es gibt aber auch Siinden, die nur ein Christ tun kann, weil sie die Kenntnis des
Gottes der Offenbarung voraussetzen, den Glauben an Christus und das durch ihn
am Kreuz verdiente tibernatiirliche Leben, wie es in den Sakramenten und in der
sichtbaren Kirche empfangen wird. Und unter diesen Siinden gibt es eine, die von
allen Siinden des Christen am fundamentalsten ist. Man mdchte sie darum die
Grundsiinde des Christen nennen, weil sie den Zugang zur Erldsertat Gottes und
zur Erlésungswirklichkeit Christi von vornherein verschlieBt oder einengt und
damit den Grandsinn des christlichen Heiles in Frage stellt. Und so erschreckend es
Klingt: die meisten Christen fallen nicht nur in diese Siinde, einmal und immer wieder,
sie leben vielmehr in ihr, bisweilen bis in die Stunde ihres Todes hinein, halb
bewuflt, halb unbewufit. Es gibt Augenblicke, da steht diese Siinde klar vor ihnen,
und dann sinkt sie wieder ins Unterbewufitsein zuriick. Sie gleicht einer schleichen-
den Krankheit, die das Leben allmédhlich aufzehrt; nur ein pldtzliches Ereignis, ein

* Eingriff von aufien oder das Auftreten ungeahnter innerer Krifte, vermag sie auf-
zuhalten und zu Giberwinden. Weldches ist diese Siinde, unheimlich auf vielen Chri-
sten lastend und ihr eigentliches, gnadenhaftes Leben bedrohend?

Diese Grundsiinde besteht darin, dafl ein Christ, der in der hl. Taufe der géttlichen
Natur teilhaftig geworden ist (2 Petr 1,4), dem Gott der Gnade ausweicht und sich
immer wieder naturhaft vor ihm zu verschlieflen sucht. In der Erlosung durch
Christus, auf der der Sinn und die Hoffnung unseres Lebens beruhen, ist die Siinden-
vergebung unzertrennlich mit der Verleihung der heiligmachenden Gnade, also mit
der Erhebung in den Stand der Gotteskindschaft, mit der Aufnahme in die inner-
sten Lebensbeziehungen der drei géttlichen Personen verbunden. Wir kénnen nicht
vor Gott hintreten und ihn um Verzeihung unserer Siinden bitten, ohne zugleich
nach ihm selbst zu verlangen, nach der Gemeinschaft mit seinem Herzen. Und wir
kénnen ihn nicht wirklich lieben, ohne zugleich in seine persénliche Welt einzu-
treten, die er uns in Gnade eroffnet hat, — in die Erkenntnis und Liebe, mit denen
Vater, Sohn und Heiliger Geist einander begegnen. ,Schon vor Grundlegung der
Welt hat {Gott uns in Christus) auserwahlt, dafl wir heilig und makellos vor ihm
seien in der Liebe. Er hat uns nach seinem freien Willensentschluf8 durch Jesus
Christus zu seiner Kindschaft vorherbestimmt: zum Lobpreis der Herrlichkeit sei-
ner Gnade® (Eph 1,4 f.). Wir miissen diese Berufung und dieses Geschenk anneh-
men und entfalten, anders wiirden wir unser Heil und den Sinn unseres Lebens ver-
feblen. Wir konnen aber beides nur annehmen im Aufschwung des Herzens iber



242 Friedrich Wulf

diese sichtbare und endliche Welt. Denn Gott ist unsichtbar und dem natiirlichen
Menschen unzuginglich (1 Tim 6, 16); die Geheimnisse seines Herzens werden nur
im Glauben erfahren, und in den innersten Raum dieses Herzens gelangt nur,
wer mit Christus zum Vater aufsteigt von der Erde zum Himmel. Und da dieser
Aufschwung des Herzens iiber die Welt, das Uberschreiten ihrer erfahrbaren Gren-
zen, in der jetzigen Ordnung des Kreuzes ein schmerzhaftes Verlassen der Welt be-
deutet, ein Sterben und ein Gekreuzigtwerden des alten Menschen, der sich selbst,
dem Besitz und Genufl der irdischen Giiter verfallen ist, darum ist die Preisgabe
des zeitlichen Lebens in den Tod hinein das notwendige Kennzeichen fiir den wirk-
lichen Empfang des ewigen Lebens, fiir die tatsichliche Vereinigung mit dem drei-
faltigen Gott. Ja, in dem Mafle sich einer von der Gnade rufen lifit und im Ver-
langen nach Gott iiber sich selbst und iiber den engen Horizont der Giiter und Ziele
dieser Welt hinausstrebt, in dem Mafle einer das Sterben Christi im tiglichen Ster-
ben des alten Menschen nachvollzieht, im gleichen Mafle wird seine Seele dem
heiligen und selbstlos liebenden Gott gleichgestaltet und sein Herz dem Herzen
dieses Gottes verbunden. Mag ein Christenleben darum auch noch so vorbildlich sein,
angefiillt mit allen Tugenden eines Edelmenschentums, sich einsetzend fiir alles
Gute hier auf Erden, es bliebe letztlich ohne Frucht, wire es nicht von einem, wenn
auch nur schwachen Verlangen getragen, allen Eigenbesitz dieser Erde zu veriauflern,
um den ,Schatz im Acker* und die ,kostbare Perle“ auf dem Grunde des Meeres
Zu gewinnen. .

Muf man diese Wahrheit eigentlich heute besonders verkiinden? Haben wir nicht
die Fragwiirdigkeit der Giiter dieser Welt und die Haltlosigkeit des Menschen in
den Zusammenbriichen unserer Zeit genugsam erlebt? Und ist uns nicht schon seit
langem der Lobpreis der Herrlichkeit der géttlichen Gnade, der Kindschaft Gottes.
und des ewigen Lebens wieder eine frohe Selbstverstindlichkeit geworden? (Wir
sprechen hier nicht von der Masse der Durchschnittschristen, sondern von jenen
Christen, die es ganz sein wollen.) Versuchen wir nicht betont aus der durch Christi
Kreuzestod begriindeten ibernatiirlichen Wirklichkeit heraus zu leben? Erinnern
wir uns doch nur an einige Symptome, die das deutlich machen. In der Frage nach
dem Verhiltnis von Natur und Ubernatur ist die Einsicht wieder lebendig, daf es
nur eine konkrete Ordnung, nimlich die iibernatiirliche gibt, die Religiéses wie Pro-
fanes in gleicher Weise umfafit. Eine blofle Natur existiert fiir uns ebensowenig .
wie ein rein Profanes; solche Begriffe mogen notwendig sein, aber sie haben fiir uns
keine existentielle Bedeutung. Dementsprechend suchen wir in allen Lebens- und
Waissensbereichen den christlichen ,,Ort“, von dem aus die einzelnen Bereiche an-
gegangen werden miissen. Wenn es auch keine christliche Politik, Wirtschaft, Philo-
sophie und Kunst gibt, so rufen wir doch nach dem dhristlichen Politiker, Wirtschaft-
ler, Philosophen und Kiinstler. Wir verlangen von ihnen allen nicht nur, dafl sie aus
christlichem Glauben heraus an ihre Aufgabe und an ihr Werk herangehen, sondern
auch nach dhristlichen Grundsétzen arbeiten und schaffen und diese ihrer Aufgabe
und ihrem Werk einprigen. Wo es aber unmittelbar um Religion geht, dort bestreben
wir uns — wenigstens im Verfechten der Theorie — kompromifilos zu sein. Das Wort.
von der ,Unterscheidung des Christlichen” ist uns zu einem Programm geworden.
Wir méchten den christlichen Glauben abheben von allen pseudochristlichen Welt-
anschauungen, und so sehr ist oftmals dieser Glaube ausgerichtet auf das gottliche,



Di¢ Grundsiinde des Christen 243

weltjenseitige Leben, auf die ,Letzten Dinge®, dafl nichts daneben mehr Bestand
und Wirklichkeit zu haben scheint. Mufl man nicht von hierher gesehen die Christen
unserer Tage viel mehr in die niichterne Welt des Alltags zuriickrufen und zur
christlichen Weltarbeit auffordern, anstatt ihre Blicke noch einseitiger itber das
Irdische hinauszulenken?

Das alles konnen wir zugeben. Dennoch bleiben wir bei unserer Behauptung, dafl
der Mensch von heute und auch der moderne Christ besonders stark an sich und an
den Giitern dieser Welt festhalt und sich dem Gott der Gnade verweigert. Man
kann sich auch aus frommen Steinen ein sehr irdisches Haus bauen, in welchem man
sich nach eigenem Geschmack einrichtet und einschlieft. Auch wenn durch alle Raume
dieses Hauses Gott gehen wiirde, es bleibt doch ein irdisches Haus, und das ist viel
gefahrlicher, als wenn es fiir jedermanns Augen profanen Charakter hitte. Wieviel
Tiuschungen erliegt hier der Mensch, von denen er allein sich kaum noch frei zu
machen vermag. Unter dem Schein hober und hochster Ideale sucht er sich selbst.
Eine letzte Unwahrhaftigkeit wird dngstlich verhiillt und pervertiert die heiligsten
Dinge.

Die Griinde far diesen Zwiespalt vieler Christen von heute liegen auf der Hand.
Da ist einmal die moderne Welt in ihrer Sinnenhaftigkeit und Vielgestalt. Sie tritt
so iibermachtig in Erscheinung und hat ein solches Gewicht, dal der Mensch sich
kaum ihrer zu erwehren vermag und von ihr erdriickt wird. Sie fordert ihn so stark
an, daBl seine Krafte nicht ausreichen. Sie lockt und berauscht und fesselt thn. Es sind
nur noch wenige, die tiglich den zermiirbenden Kampf mit ihr aufnehmen und ihr
standhalten. Dazu kommt noch der Zustand des Menschen selbst. Er ist differenzier-
ter als frither, gesundheitlich und seelisch geschddigt und darum verwundbarer,
empfindsamer und ohne Durchhaltekraft. Aufierlich und innerlich hin- und hes-
gerissen, der erhellenden und ordnenden Mitte entbehrend, leidet er unter sich und
seiner Umwelt, fiihlt er sich von allen Seiten bedroht. Daher die ungeheuere Sehn-
sucht nach einer greifbaren Erfilllung, nach einer sichtbaren Geborgenheit und
Sicherheit. Der Mensch klammert sich geradezu an alles, was ihm die Ganzheit
seiner Natur verspricht, was ihm die Entfaltung seiner Personlichkeit erméglicht,
sein Selbstbewufltsein stiarkt und ihm das Gefiihl der Leere nimmt. Er méchte sehen
und betasten, fithlen und erleben.

Finer solchen Hinneigung zum Sichtbaren und Sinnenhaften, zu einer naturhaften
Erfiilllung, steht nun schroff die Grundforderung des -Evangeliums entgegen: ,Wer
sich nicht von allem 16st, was er besitzt, kann mein Jinger nicht sein® (Lk 14, 33).
Ohne diese Loslésung ist der Aufschwung zu Gott, dem , Vater unseres Herrn Jesus
Christus“ (Eph 1, 3), ist die Herzensgemeinschaft mit ihm nicht méglich. Denn nur
im Glauben ruft Gott den Menschen zum ewigen Leben. Der Glaube aber griindet
nicht auf menschlicher Erfahrung, sondern auf dem Wort géttlicher Verheiflung.
Man lese in diesem Zusammenhang nur einmal, was Paulus iiber den Glauben sagt:
»Im Glauben ward Abraham gerufen und gehorchte, um ,auszuziehen’ in ein Land,
das er zum Erbteil erhalten sollte. Ohne zu wissen, wohin er komme, zog er aus. Im
Glauben lie er sich nieder im fremden Lande der Verheifung und wohnte mit Isaak
und Jakob, den Miterben der gleichen Verheiflung, ,in Zelten': denn er wartete auf
,die Stadt, die da fest gegriindet steht’, die Gott selbst zum Baumeister und Griinder
hat. ... Im Glauben sind alle diese gestorben, noch bevor sie die erfilllte Verhei-



244 Friedrich Wulf

Bung erlebten: sie sahen sie nur von ferne und griifiten ihr zu und mufiten bekennen.
daf} sie ,Fremdlinge und Giste seien auf Erden’. Da sie so sprachen, gaben sie zn
verstehen, daf sie die Heimat suchten. Hatten sie zariickgedacht an die Heimat, aus
der sie ausgezogen waren, so hitten sie Zeit gehabt, umzukehren; nun aber stand ihr
Verlangen nach einer besseren (Heimat), nimlich der himmlischen. Darum scheut
sich auch Gott nicht, ihr Gott zu heiflen; er bereitete ihnen ja eine Heimstitte“ (Hebr
11, 8 ff.). Kann man besser sagen, zu welcher Herrlichkeit wir im Glauben berufen
sind und wie sehr in dieser Berufung der Auszug des irdisch gesinnten Menschen
aus dem Land seiner Wiinsche und der Einzug in die Stadt Gottes, in welcher Gott
unsere Heimat sein wird, miteinander verbunden sind? Nur dem Glaubenden er6ff-
net Gott seine personliche Welt. Und nur wer sein Leben fiir seine Briider hingibt
(Joh 15, 83), kann Gemeinschaft mit Gott haben und ein ,Kind seines Wohlgefal-
lens“ sein. Die Hingabe des Lebens aber bedeutet Opfertod am Kreuz in der Nach-
folge Christi. Je weniger nun der Mensch den reinen Glauben fertigbringt, je dngst-
licher er an seinem irdischen Leben festhilt, um so mehr sucht er dem Wort vom
Kreuz und dem Ruf der Gnade zum ewigen Leben auszaweichen. Und das tut er
heute so griindlich wie moglich. Nicht nur die Weltkinder unter den Christen, son-
dern auch die Frommen und viele von denen, die in der apostolischen und kirchlichen
Arbeit stehen, die also in besonderer Weise glauben, die Kirche darzustellen und
Christus zu vertreten. Ihre Art, der iibernatiirlichen Berufung und den daraus sich
ergebenden Forderungen nicht nachzukommen, ist sublimer, verdeckter, aus einer
groferen Tiefe kommend und darum oft auch schuldhafter und heil-loser. Es gibt
vor allem zwei Typen von ,eifrigen® Christen, die sich dem Gott der Gnade ver-
sagen. Die einen stellen den christlichen Glauben in irgendeiner Weise in den Dienst
ihrer menschlichen Selbstsicherung und -entfaltung. Sie iiberhéren von vornherein
den Ruf der Gnade. Die anderen haben diesen Ruf vernommen, aber sie verweigern
sich ithm; sie sind anf der Flucht vor Gott und suchen sich durch ein gesteigertes
religiéses Leben vor diesem Gott zu rechtfertigen.

Die ersten mochten durchaus iiber die sichtbare Welt hinaus und dem Gott des
ibernatiirlichen Lebens begegnen. Ist ihnen doch die moderne Welt weithin sinnlos
geworden. Und damit auch ihr eigenes Leben, soweit es sich nur in dieser Welt
abspielt. Der heutige Christ erlebt das schnelle Auf und Ab der Geschichte, Auf-
blithen und Verfall in schnellem Wechsel, die Herrschaft der Technik und anonymer
Michte, gegen die jeder gute Wille ohnmachtig erscheint. Wer kann sich noch mit
seinem personalen Kern in dieser Uberfiille von Eindriicken und Anforderungen
durchsetzen? Mit Recht sucht sich darum der innerliche Mensch abzuschirmen; er
bemiiht sich um die Aszese der Augen und Ohren, um sich des Erdriicktwerdens
durch die Wucht der Dinge und Ereignisse zu erwehren. Er ziigelt seinen Aktivismus
und schriankt seinen Verkehr mit den Menschen ein. So wichst in ihm allmihlich ein
Innenraum, der gegen alle Einbriiche durch das moderne Leben méglichst geschiitzt
wird. In diesem Raum ist er nicht mehr blofl Funktionir ecines anonymen Apparates
und rein technischer Abliufe (dazu ist sein Leben in der Welt und insbesondere
sein Berufsleben vielfach geworden), sondern humaner Mensch, wenigstens in die-
sem kleinen Bezirk heil und ausgeglichen, in Freiheit iber sich verfiigend und cin
Eigenleben fithrend. In diesem Raum begegnet er auch dem dreifaltigen Gott und
Jesus Christus. Hier erlebt er seine Stunden der Sammlung und des Gebetes, die



Die Grundsiinde des Ghristen 245

es ihm erst erméglichen, die Spannungen und Konflikte des tiglichen Lebens zu
ertragen.

Bis hierher kénnte man ein solches Vorgehen nur loben. Denn wir alle miissen das
gleiche tun, wollen wir iiberhaupt ein innerliches Leben fithren. Aber was sucht oft
der Christ in Gott, in Christus und in den Geheimnissen der Gnade und Erlsung,
die ihm in jenem abgeschlossenen Raum der Innerlichkeit aufleuchten? Die Erfil-
lung seines Herzens, die ihm die heutige Welt versagt. Den Frieden, den ihm die
gehetzte Welt nicht geben kann. Die Heilheit und Ganzheit seines Wesens, die ihm
in dem zerreibenden Umgang mit der Welt und den Menschen nicht gelingen will.
Das wire an sich durchaus noch in Ordnung. Denn auch wir sind ,wie Schafe, die
keinen Hirten haben®. Und auch wir miissen mit Petrus sprechen: ,Herr, zu wem
sollen wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens.“ Und wenn Christus noch
unter uns weilte, wiirde er wie dazumal voll Giite sprechen: ,Mich erbarmt des Vol-
kes!“ Also nicht das allein ist es, was zu tadeln wire. Bedenklich ist vielmehr die
Tatsache, dafl die religiose Welt vielfach beziehungslos neben der profanen ihr
Dasein fiihrt. So bleibt die profane Welt unerlést. Ja, sie hat fiir viele Fromme
nicht einmal eine Innenschicht. Sie ist bleischwer und undurchsichtig oder auch ver-
filirerisch und verlodkend in ihrem dufleren Glanz. Man mufl in ihr leben, aber man
hat keine menschlichen und auch keine christlichen Beziehungen zu ihr, weder zum
Beruf und zum 6ffentlichen Leben noch zum Nichsten in seiner Not. Wer blof in
dieser sachlichen, unbekiimmerten Distanz die Welt erlebt, wer ihre Aufgaben und
ihre Menschen méglichst beiseite schiebt, um selbst human und christlich leben zu
kénnen, der zeigt damit, dafl auch seine religiose Welt sehr subjektiv und kraftlos
sein muf. Sie ist ein Gebilde des Menschen, fiir das Christus nicht am Kreuz gestor-
ben ist. In ihr begegnet man darum auch nicht dem jenseitigen Gott des ewigen
Lebens, dem Gott der selbstlosen Liebe, der seinen eingeborenen Sohn in die Welt
gesandt hat, um sie zu erlosen. In ihr trifft man nur sich selbst, seine eigenen Gedan-
ken, Wiinsche und Sehnsiichte, in ihr gilt mehr oder weniger nur der eigene Wille
und letztlich nur das eigene Wohl. Man gibt im Grunde nichts auf, man opfert
nichts, man verlift nichts; man kennt darum auch nicht das Argernis und die Tor-
heit des Kreuzes, man kennt nicht den Tod des selbstsiichtigen Herzens, diesen ach
so schweren und schmerzlichen. Es ist, als miisse Gott einem dienen, und als habe
man seine unergriindlichen Geheimnisse in sich hineingezogen. Sie verlieren dadurch
ihre Unabhéingigkeit vom subjektiven Erlebnis oder Bediirfnis des Menschen, ihren
Absolutheitsanspruch.

Vielleicht ist diese Haltung nicht immer so ausgesprochen und klar zu finden, wie
sie hier dargestellt wird und dargestellt werden muf}, aber sie ist da, sie ist heute
sogar haufig da, bei Unverheirateten mehr als bei Eheleuten, bei Gebildeten mehr
als bei einfachen Menschen. Mégen sie alle nodh so tiefe Gedanken hegen, mogen
sie es selbst so weit im Gebet gebracht haben, daf der dreifaltige Gott ihnen gegen-
wartig ist, und als ob sie noch einmal mit dem Herrn iiber diese Erde wandelten,
nur in dem Mafle werden sie des gottlichen Lebens teilhaftig, als sie sich selbst und
ihre eigene Welt lassen, als sie die Not der anderen schen und das Letzte mit thnen
teilen, als sie Gott nicht mehr fir sich haben wollen, und ihr ganzer Sinn dahin geht,
Christus, dem Herrn, auf seinem Gang in den Tod nachzufolgen. Andernfalls ver-



246 Friedrich Wulf

ficlen sie einer groflen und unheilvollen Tduschung und blicben in sich selbst
befangen.

Schwerer als die Grundsiinde dieser ersten Gruppe wiegt die der zweiten. Sie
umfafit diejenigen, die schon einmal klar erkannt haben, wohin die Gnade ruft,
und die darum diesen Ruf nicht mehr mifldeuten kénnen. Vielleicht sind sie Gott
schon ein paar Schritte entgegengegangen; aber als sie spiirten, was sie damit zu-
gleich an irdischen Giitern und Sicherheiten lassen mufiten, sind sie wieder zuriick-
geschreckt. Es ging ihnen wie dem reichen Jingling. Als dieser Jesu , Wort hoérte,
ging er traurig von dannen; denn er besafl ein grofles Vermbgen® (Mt 19, 22). Es
gibt sehr viele unter uns, die aus dem gleichen Grunde traurig sind. Gottes Ruf ver-
folgt sie und ihr Gewissen beunruhigt sie, weil sie sich diesem Ruf versagt haben
und noch versagen. Vielleicht schlagt die urspriingliche Liebe und Begeisterung in
Hafl oder Gleichgiiltigkeit um. Nicht selten suchen solche Christen aber auch ihr
religioses Leben zu steigern, um sich vor ihrem eigenen Gewissen und vor Gott zu
rechtfertigen. Eine Weile und bis zu einem gewissen Grade mag es ihnen gelingen,
sich auf diese Weise zu verstecken; aber zur Ruhe kommen sie nie. Thr religioses
Leben behalt etwas Unechtes. Der Grund ihres Herzens ist irgendwie unwahrhaftig.
Sie stecken auch ihre Mitmenschen an, sind rechthaberisch und unduldsam und wol-
len alle auf ihren Weg ziehen. Viel Ungutes in unseren Gemeinschaften geht auf
diese Menschen und ihre Grundsiinde zuriick.

Der konkrete Anlaf} zu dieser Siinde ist ganz verschieden. Man wird mit den For-
derungen der Offenbarung nicht fertig, aber man will es sich nicht eingestehen und
gibt darum all seinem Tun eine religitse Begriindung (und wie sollte man sie nicht
finden?). Man verweigert Gott das, was er von einem fordert und wahlt sich sein
Opfer und sein Kreuz selbst. Man kommt der Berufung zum Priestertum, zum Or-
densstand oder iiberhaupt zu einem vollkommeneren Leben nicht nach, man ver-
scherzt sie und redet sich ein, man kénne Gott in jedem Stand und auf jede Weise
dienen. (Selbst dann, wenn einer aus triftigen Griinden und nach dem klugen Urteil
anderer vom Weg zum Priestertum oder zum Ordensstand wieder zuriicktreten
muflte, bliebe der einmal ergangene Ruf zum ,Mehr“, wenn er echt war, durchaus
bestehen.) Uberschaut man einmal das Leben, dann erkennt man, daf} es viele Gele-
genheiten gibt, dem Gott der Gnade und des iibernatiirlichen Lebens ausznweichen.
Auch wenn es sich nur um kleine und alltigliche Dinge handelt, so kann doch die
Haufigkeit der Fille die Abschniirung des Herzens verdichten und zu einer grund-
satzlichen Haltung werden lassen. Damit aber wire die Grundsinde da, von der
wir hier sprechen. '

Wie der Anlaf, sich Gott zu verweigern, sehr verschieden sein kann, so auch die
Art und Weise, sich vor ihm zu verstecken und das Gewissen zu beruhigen. Man
tut das eine oder andere im religiosen Leben, gleichsam als Abschlagszahlung, um
nicht die ganze Summe zahlen zu miissen. Man geht werktags einmal zur hl. Messe,
macht eine Wallfahrt mit, gibt ein Almosen oder unterstiitzt ein caritatives Werk.
Oder man steigert sich in ein intensives religioses Leben hinein, das der Seelen-
lage gar nicht entspricht, und redet sich ein, da es Gott so wohlgefallig sei. Man
hiuft die Gebete, geht taglich zur hl. Messe und zur hl. Kommunion, betet das ganze
Brevier oder Teile desselben und ist bei allen religidsen Veranstaltungen dabei.
Bei all dem will man aber dennoch nicht das eigene Tun betont wissen. Im



Die Grundsiinde des Christen 247

Gegenteil, man lobt das beschauliche Gebet, das keine Methode und keine bestimmte
Zeit kenne, vor der tiglichen Betrachtung. Man weist auf die Liturgie hin, auf die
hl. Messe und die Sakramente, deren Wirksamkeit nicht auf den Taten des Men-
schen, sondern einzig auf der erlésenden Tat Christi beruhe. Uns komme es nur
zu, das Geheimnis von Tod und Auferstehung Christi gldubig aufzunehmen. So
schr man in den letzten Jahren darauf hingewiesen hat, dafl der gnadenhaften
Anteilnahme am Leben und an der Verherrlichung Christi im Sakrament auch die
Verwirklichung im tiglichen Leben folgen miisse, wie auch bei Paulus jeder indika-
tivischen Aussage eine imperativische folge, so wenig ist diese Erkenntnis doch zum
Allgemeingut derjenigen geworden, die eifrig am liturgischen Leben der Kirche
teilnehmen, — Wie die einen zur Beruhigung ihres Gewissens ihr personliches reli-
gioses Leben steigern, so stiirzen sich wieder andere in die kirchliche oder carita-
tive Arbeit und halten sich bald firr unentbehrlich in ihrem Bereich und ihrem
Umkreis. (Es ist nur zu sehr bekannt, wieviel verhinderte Priester- und Ordens-
berufe in dieser Arbeit heutzutage stehen.) Die Unechtheit ihres Wirkens ist aus
dem Mangel an Selbstlosigkeit, an der Unfahigkeit, vor anderen zuriicktreten zu
konnen, ersichtlich. Sie sprechen viel von sich selbst und der Wichtigkeit ihrer Arbeit
und suchen Einflu zu gewinnen. Es fehlt der eigentliche seelsorgliche Impuls, das
Gedringtwerden von innen her. — Selbstverstindlich kann sich alles, was hier gesagt
wurde, anch innerhalb des Priester- und Ordensberufes abspielen. Die Kluft zwi-
schen dem, wozu Gottes Gnade ruft, und dem, was der Mensch tut, ist hier wegen
der gréfieren Verpflichtung im allgemeinen sogar noch tiefer und wirkt sich unheil-
voller aus.

Wie weit in vielen der hier geschilderten Fille von einer wirklichen Schuld
gesprochen werden kann, ist schwer zu sagen. Es wird hier wie iiberall sein, daf}
Schuld und Schicksal unléslich ineinandergreifen, hente mehr denn je. Denn der
Mensch unserer Tage ist oft duBerlich und innerlich so stark belastet, dafl er schon
unruhig wird, wenn er nur die unmifiverstindlichen Forderungen Christi vernimmt,
wenn er von Schuld und Verantwortung hort. Er kann sich nicht binden und ist zu
schwadh, sich vorbehaltlos Gott zu iibergeben. Das ist wohl auch der tiefste und
cigentlichste Grund fiir das auflerordentliche Zuriickgehen unserer Priester- und
Ordensberufe, so sehr anch andere Griinde dabei mitspielen. Wer darum
heutzutage die Botschaft vom Kreuz, vom Sterben und Sich-Lassen als dem Weg
zur Herrlichkeit des Vaters kiindet, der ist dem Widerspruch ausgesetzt. Dennoch
darf von der Substanz des Evangeliums nichts fortgenommen werden, mag es auch
beim ersten Horen noch so hart und unverstindlich klingen. Wer Gott glaubt und
auf das Wort seiner Verheiflung hin wie Abraham das Land seiner Viter verlafit,
der wird eine neue und bessere Heimat finden, der wird das Wort Christi bestitigt
sehen, daf er fiir das, was er verliel, das Hundertféltige empfing und das ewige
Leben erbte (Mt 19, 29). Der Grundsiinde des Menschen, der sich dem persénlichen
Anruf Gottes verweigert, steht die Grundherrlichkeit gegeniiber, die dem Glauben-
den zuteil wird: Er selbst, der dreifaltige Gott und die Gemeinschaft mit Thm in
Ewigkeit.





