
Die Grundsünde des Christen 

Von Friedrich W u 1 f, S. J., München 

Es gibt Sünden, die das Fundament jeglicher theistischen Religion angreifen: die 
theoretische oder praktische Gottesleugnung, die offene oder versteckte Auflehnung 
gegen Ihn, den Herrn und Schöpfer der Welt. Es gibt Sünden, die dem natürlichen 
Sittengesetz, wie es im Herzen der Menschen geschrieben steht (Rom 2,15) und in 
den zehn Geboten zum Ausdruck kommt, zuwiderlaufen. Auch sie liegen noch unter- 
hall) der Grenze, die das Christentum von allen anderen Religionen unterscheidet; 
sie sind Heiden und Christen - wenigstens ihrem Grundbestand nach - gemeinsam. 
Es gibt aber auch Sünden, die nur ein Christ tun kann, weil sie die Kenntnis des 
Gottes der Offenbarung voraussetzen, den Glauben an Christus und das durch ihn 
am Kreuz verdiente übernatürliche Leben, wie es in den Sakramenten und in der 
sichtbaren Kirche empfangen wird. Und unter diesen Sünden gibt es eine, die von 
allen Sünden des Christen am fundamentalsten ist. Man möchte sie darum die 
Grundsünde des Christen nennen, weil sie den Zugang zur Erlösertat Gottes und 
zur Erlösungswirklichkeit Christi von vornherein verschließt oder einengt und 
damit den Grundsinn des christlichen Heiles in Frage stellt. Und so erschreckend es 
klingt: die meisten Christen fallen nicht nur in diese Sünde, einmal und immer wieder, 
sie leben vielmehr in ihr, bisweilen bis in die Stunde ihres Todes hinein, halb 
bewußt, halb unbewußt. Es gibt Augenblicke, da steht diese Sünde klar vor ihnen, 
und dann sinkt sie wieder ins Unterbewußtsein zurück. Sie gleicht einer schleichen- 
den Krankheit, die das Leben allmählich aufzehrt; nur ein plötzliches Ereignis, ein 
Eingriff von außen oder das Auftreten ungeahnter innerer Kräfte, vermag sie auf- 
zuhalten und zu überwinden. Welches ist diese Sünde, unheimlich auf vielen Chri- 
sten lastend und ihr eigentliches, gnadenhaftes Leben bedrohend? 

Diese Grundsünde besteht darin, daß ein Christ, der in der hl. Taufe der göttlichen 
Natur teilhaftig geworden ist (2 Petr 1,4), dem Gott der Gnade ausweicht und sich 
immer wieder naturhaft vor ihm zu verschließen sucht. In der Erlösung durch 
Christus, auf der der Sinn und die Hoffnung unseres Lebens beruhen, ist die Sünden- 
vergebung unzertrennlich mit der Verleihung der heiligmachenden Gnade, also mit 
der Erhebung in den Stand der Gotteskindschaft, mit der Aufnahme in die inner- 
sten Lebensbeziehungen der drei göttlichen Personen verbunden. Wir können nicht 
vor Gott hintreten und ihn um Verzeihung unserer Sünden bitten, ohne zugleich 
nach ihm selbst zu verlangen, nach der Gemeinschaft mit seinem Herzen. Und wir 
können ihn nicht wirklich lieben, ohne zugleich in seine persönliche Welt einzu- 
treten, die er uns in Gnade eröffnet hat, - in die Erkenntnis und Liebe, mit denen 
Vater, Sohn und Heiliger Geist einander begegnen. •Schon vor Grundlegung der 
Welt hat (Gott uns in Christus) auserwählt, daß wir heilig und makellos vor ihm 
seien in der Liebe. Er hat uns nach seinem freien Willensentschluß durch Jesus 
Christus zu seiner Kindschaft vorherbestimmt: zum Lobpreis der Herrlichkeit sei- 
ner Gnade" (Eph 1,4 f.). Wir müssen diese Berufung und dieses Geschenk anneh- 
men und entfalten, anders würden wir unser Heil und den Sinn unseres Lebens ver- 
fehlen. Wir können aber beides nur annehmen im Aufschwung des Herzens über 



242 Friedrich Wulf 

diese sichtbare und endliche Welt. Denn Gott ist unsichtbar und dem natürlichen 
Menschen unzugänglich (1 Tim 6, 16); die Geheimnisse seines Herzens werden nur 
im Glauben erfahren, und in den innersten Raum dieses Herzens gelangt nur, 
wer mit Christus zum Vater aufsteigt von der Erde zum Himmel. Und da dieser 
Aufschwung des Herzens über die Welt, das Überschreiten ihrer erfahrbaren Gren- 
zen, in der jetzigen Ordnung des Kreuzes ein schmerzhaftes Verlassen der Welt be- 
deutet, ein Sterben und ein Gekreuzigtwerden des alten Menschen, der sich selbst, 
dem Besitz und Genuß der irdischen Güter verfallen ist, darum ist die Preisgabe 
des zeitlichen Lebens in den Tod hinein das notwendige Kennzeichen für den wirk- 
lichen Empfang des ewigen Lebens, für die tatsächliche Vereinigung mit dem drei- 
faltigen Gott. Ja, in dem Maße sich einer von der Gnade rufen läßt und im Ver- 
langen nach Gott über sich selbst und über den engen Horizont der Güter und Ziele 
dieser Welt hinausstrebt, in dem Maße einer das Sterben Christi im täglichen Ster- 
ben des alten Menschen nachvollzieht, im gleichen Maße wird seine Seele dem 
heiligen und selbstlos liebenden Gott gleichgestaltet und sein Herz dem Herzen 
dieses Gottes verbunden. Mag ein Christenleben darum auch noch so vorbildlich sein, 
angefüllt mit allen Tugenden eines Edelmenschentums, sich einsetzend für alles 
Gute hier auf Erden, es bliebe letztlich ohne Frucht, wäre es nicht von einem, wenn 
auch nur schwachen Verlangen getragen, allen Eigenbesitz dieser Erde zu veräußern, 
um den •Schatz im Acker" und die •kostbare Perle" auf dem Grunde des Meeres 
zu gewinnen. 

Muß man diese Wahrheit eigentlich heute besonders verkünden? Haben wir nicht 
die Fragwürdigkeit der Güter dieser Welt und die Haltlosigkeit des Menschen in 
den Zusammenbrüchen unserer Zeit genugsam erlebt? Und ist uns nicht schon seit 
langem der Lobpreis der Herrlichkeit der göttlichen Gnade, der Kindschaft Gottes 
und des ewigen Lebens wieder eine frohe Selbstverständlichkeit geworden? (Wir 
sprechen hier nicht von der Masse der Durchschnittschristen, sondern von jenen 
Christen, die es ganz sein wollen.) Versuchen wir nicht betont aus der durch Christi 
Kreuzestod begründeten übernatürlichen Wirklichkeit heraus zu leben? Erinnern 
wir uns doch nur an einige Symptome, die das deutlich machen. In der Frage nach 
dem Verhältnis von Natur und Übernatur ist die Einsicht wieder lebendig, daß es 
nur eine konkrete Ordnung, nämlich die übernatürliche gibt, die Religiöses wie Pro- 
fanes in gleicher Weise umfaßt. Eine bloße Natur existiert für uns ebensowenig 
wie ein rein Profanes; solche Begriffe mögen notwendig sein, aber sie haben für uns 
keine existentielle Bedeutung. Dementsprechend suchen wir in allen Lebens- und 
Wissensbereichen den christlichen •Ort", von dem aus die einzelnen Bereiche an- 
gegangen werden müssen. Wenn es auch keine christliche Politik, Wirtschaft, Philo- 
sophie und Kunst gibt, so rufen wir doch nach dem christlichen Politiker, Wirtschaft- 
ler, Philosophen und Künstler. Wir verlangen von ihnen allen nicht nur, daß sie aus 
christlichem Glauben heraus an ihre Aufgabe und an ihr Werk herangehen, sondern 
auch nach christlichen Grundsätzen arbeiten und schaffen und diese ihrer Aufgabe 
und ihrem Werk einprägen. Wo es aber unmittelbar um Religion geht, dort bestreben 
wir uns - wenigstens im Verfechten der Theorie - kompromißlos zu sein. Das Wort 
von der •Unterscheidung des Christlichen" ist uns zu einem Programm geworden. 
Wir möchten den christlichen Glauben abheben von allen pseudochristlichen Welt- 
anschauungen, und so sehr ist oftmals dieser Glaube ausgerichtet auf das göttliche. 



Die Grundsünde des Christen 243 

welt jenseitige Leben, auf die •Letzten Dinge", daß nichts daneben mehr Bestand 
und Wirklichkeit zu haben scheint. Muß man nicht von hierher gesehen die Christen 
unserer Tage viel mehr in die nüchterne Welt des Alltags zurückrufen und zur 
christlichen Weltarbeit auffordern, anstatt ihre Blicke noch einseitiger über das 
Irdische hinauszulenken? 

Das alles können wir zugeben. Dennoch bleiben wir bei unserer Behauptung, daß 
der Mensch von heute und auch der moderne Christ besonders stark an sich und an 
den Gütern dieser Welt festhält und sich dem Gott der Gnade verweigert. Man 
kann sich auch aus frommen Steinen ein sehr irdisches Haus bauen, in welchem man 
sich nach eigenem Geschmack einrichtet und einschließt. Auch wenn durch alle Räume 
dieses Hauses Gott gehen würde, es bleibt doch ein irdisches Haus, und das ist viel 
gefährlicher, als wenn es für jedermanns Augen profanen Charakter hätte. Wieviel 
Täuschungen erliegt hier der Mensch, von denen er allein sich kaum noch frei zu 
machen vermag. Unter dem Schein hoher und höchster Ideale sucht er sich selbst. 
Eine letzte Unwahrhaftigkeit wird ängstlich verhüllt und pervertiert die heiligsten 
Dinge. 

Die Gründe für diesen Zwiespalt vieler Christen von heute liegen auf der Hand. 
Da ist einmal die moderne Welt in ihrer Sinnenhaftigkeit und Vielgestalt. Sie tritt 
so übermächtig in Erscheinung und hat ein solches Gewicht, daß der Mensch sich 
kaum ihrer zu erwehren vermag und von ihr erdrückt wird. Sie fordert ihn so stark 
an, daß seine Kräfte nicht ausreichen. Sie lockt und berauscht und fesselt ihn. Es sind 
nur noch wenige, die täglich den zermürbenden Kampf mit ihr aufnehmen und ihr 
standhalten. Dazu kommt noch der Zustand des Menschen selbst. Er ist differenzier- 
ter als früher, gesundheitlich und seelisch geschädigt und darum verwundbarer, 
empfindsamer und ohne Durchhaltekraft. Äußerlich und innerlich hin- und her- 
gerissen, der erhellenden und ordnenden Mitte entbehrend, leidet er unter sich und 
seiner Umwelt, fühlt er sich von allen Seiten bedroht. Daher die ungeheuere Sehn- 
sucht nach einer greifbaren Erfüllung, nach einer sichtbaren Geborgenheit und 
Sicherheit. Der Mensch klammert sich geradezu an alles, was ihm die Ganzheit 
seiner Natur verspricht, was ihm die Entfaltung seiner Persönlichkeit ermöglicht, 
sein Selbstbewußtsein stärkt und ihm das Gefühl der Leere nimmt. Er möchte sehen 
und betasten, fühlen und erleben. 

Einer solchen Hinneigung zum Sichtbaren und Sinnenhaften, zu einer naturhaften 
Erfüllung, steht nun schroff die Grundforderung des Evangeliums entgegen: •Wer 
sich nicht von allem löst, was er besitzt, kann mein Jünger nicht sein" (Lk 14, 33). 
Ohne diese Loslösung ist der Aufschwung zu Gott, dem •Vater unseres Herrn Jesus 
Christus" (Eph 1,3), ist die Herzensgemeinschaft mit ihm nicht möglich. Denn nur 
im Glauben ruft Gott den Menschen zum ewigen Leben. Der Glaube aber gründet 
nicht auf menschlicher Erfahrung, sondern auf dem Wort göttlicher Verheißung. 
Man lese in diesem Zusammenhang nur einmal, was Paulus über den Glauben sagt: 
•Im Glauben ward Abraham gerufen und gehorchte, um .auszuziehen' in ein Land, 
das er zum Erbteil erhalten sollte. Ohne zu wissen, wohin er komme, zog er aus. Im 
Glauben ließ er sich nieder im fremden Lande der Verheißung und wohnte mit Isaak 
und Jakob, den Miterben der gleichen Verheißung, ,in Zelten': denn er wartete auf 
,die Stadt, die da fest gegründet steht', die Gott selbst zum Baumeister und Gründer 
hat.... Im Glauben sind alle diese gestorben, noch bevor sie die erfüllte Verhei- 



244 Friedrich Wulf 

ßung erlebten: sie sahen sie nur von ferne und grüßten ihr zu und mußten bekennen, 
daß sie ,Fremdlinge und Gäste seien auf Erden'. Da sie so sprachen, gaben sie zu 
verstehen, daß sie die Heimat suchten. Hätten sie zurückgedacht an die Heimat, aus 
der sie ausgezogen waren, so hätten sie Zeit gehabt, umzukehren; nun aber stand ihr 
Verlangen nach einer besseren (Heimat), nämlich der himmlischen. Darum scheut 
sich auch Gott nicht, ihr Gott zu heißen; er bereitete ihnen ja eine Heimstätte" (Hebr 
11,8 ff.). Kann man besser sagen, zu welcher Herrlichkeit wir im Glauben berufen 
sind und wie sehr in dieser Berufung der Auszug des irdisch gesinnten Menschen 
aus dem Land seiner Wünsche und der Einzug in die Stadt Gottes, in welcher Gott 
unsere Heimat sein wird, miteinander verbunden sind? Nur dem Glaubenden eröff- 
net Gott seine persönliche Welt. Und nur wer sein Leben für seine Brüder hingibt 
(Joh 15,33), kann Gemeinschaft mit Gott haben und ein •Kind seines Wohlgefal- 
lens" sein. Die Hingabe des Lebens aber bedeutet Opfertod am Kreuz in der Nach- 
folge Christi. Je weniger nun der Mensch den reinen Glauben fertigbringt, je ängst- 
licher er an seinem irdischen Leben festhält, um so mehr sucht er dem Wort vom 
Kreuz und dem Ruf der Gnade zum ewigen Leben auszuweichen. Und das tut er 
heute so gründlich wie möglich. Nicht nur die Weltkinder unter den Christen, son- 
dern auch die Frommen und viele von denen, die in der apostolischen und kirchlichen 
Arbeit stehen, die also in besonderer Weise glauben, die Kirche darzustellen und 
Christus zu vertreten. Ihre Art, der übernatürlichen Berufung und den daraus sich 
ergebenden Forderungen nicht nachzukommen, ist sublimer, verdeckter, aus einer 
größeren Tiefe kommend und darum oft auch schuldhafter und heil-loser. Es gibt 
vor allem zwei Typen von •eifrigen" Christen, die sich dem Gott der Gnade ver- 
sagen. Die einen stellen den christlichen Glauben in irgendeiner Weise in den Dienst 
ihrer menschlichen Selbstsicherung und -entfaltung. Sie überhören von vornherein 
den Ruf der Gnade. Die anderen haben diesen Ruf vernommen, aber sie verweigern 
sich ihm; sie sind auf der Flucht vor Gott und suchen sich durch ein gesteigertes 
religiöses Leben vor diesem Gott zu rechtfertigen. 

Die ersten möchten durchaus über die sichtbare Welt hinaus und dem Gott des 
übernatürlichen Lebens begegnen. Ist ihnen doch die moderne Welt weithin sinnlos 
geworden. Und damit auch ihr eigenes Leben, soweit es sich nur in dieser Welt 
abspielt. Der heutige Christ erlebt das schnelle Auf und Ab der Geschichte, Auf- 
blühen und Verfall in schnellem Wechsel, die Herrschaft der Technik und anonymer 
Mächte, gegen die jeder gute Wille ohnmächtig erscheint. Wer kann sich noch mit 
seinem personalen Kern in dieser Überfülle von Eindrücken und Anforderungen 
durchsetzen? Mit Recht sucht sich darum der innerliche Mensch abzuschirmen; er 
bemüht sich um die Aszese der Augen und Ohren, um sich des Erdrücktwerdens 
durch die Wucht der Dinge und Ereignisse zu erwehren. Er zügelt seinen Aktivismus 
und schränkt seinen Verkehr mit den Menschen ein. So wächst in ihm allmählich ein 
Innenraum, der gegen alle Einbrüche durch das moderne Leben möglichst geschützt 
wird. In diesem Raum ist er nicht mehr bloß Funktionär eines anonymen Apparates 
und rein technischer Abläufe (dazu ist sein Leben in der Welt und insbesondere 
sein Berufsleben vielfach geworden), sondern humaner Mensch, wenigstens in die- 
sem kleinen Bezirk heil und ausgeglichen, in Freiheit über sich verfügend und ein 
Eigenleben führend. In diesem Raum begegnet er auch dem dreifaltigen Gott und 
Jesus Christus. Hier erlebt er seine Stunden der Sammlung und des Gebetes, die 



Die Grundsünde des Christen 245 

es ihm erst ermöglichen, die Spannungen und Konflikte des täglichen Lebens zu 
ertragen. 

Bis hierher könnte man ein solches Vorgehen nur loben. Denn wir alle müssen das 
gleiche tun, wollen wir überhaupt ein innerliches Leben führen. Aber was sucht oft 
der Christ in Gott, in Christus und in den Geheimnissen der Gnade und Erlösung, 
die ihm in jenem abgeschlossenen Raum der Innerlichkeit aufleuchten? Die Erfül- 
lung seines Herzens, die ihm die heutige Welt versagt. Den Frieden, den ihm die 
gehetzte Welt nicht geben kann. Die Heilheit und Ganzheit seines Wesens, die ihm 
in dem zerreibenden Umgang mit der Welt und den Menschen nicht gelingen will. 
Das wäre an sich durchaus noch in Ordnung. Denn auch wir sind •wie Schafe, die 
keinen Hirten haben". Und auch wir müssen mit Petrus sprechen: •Herr, zu wem 
sollen wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens." Und wenn Christus noch 
unter uns weilte, würde er wie dazumal voll Güte sprechen: •Mich erbarmt des Vol- 
kes!" Also nicht das allein ist es, was zu tadeln wäre. Bedenklich ist vielmehr die 
Tatsache, daß die religiöse Welt vielfach beziehungslos neben der profanen ihr 
Dasein führt. So bleibt die profane Welt unerlöst. Ja, sie hat für viele Fromme 
nicht einmal eine Innenschicht. Sie ist bleischwer und undurchsichtig oder auch ver- 
führerisch und verlockend in ihrem äußeren Glanz. Man muß in ihr leben, aber man 
hat keine menschlichen und auch keine christlichen Beziehungen zu ihr, weder zum 
Beruf und zum öffentlichen Leben noch zum Nächsten in seiner Not. Wer bloß in 
dieser sachlichen, unbekümmerten Distanz die Welt erlebt, wer ihre Aufgaben und 
ihre Menschen möglichst beiseite schiebt, um selbst human und christlich leben zu 
können, der zeigt damit, daß auch seine religiöse Welt sehr subjektiv und kraftlos 
sein muß. Sie ist ein Gebilde des Menschen, für das Christus nicht am Kreuz gestor- 
ben ist. In ihr begegnet man darum auch nicht dem jenseitigen Gott des ewigen 
Lebens, dem Gott der selbstlosen Liebe, der seinen eingeborenen Sohn in die Welt 
gesandt hat, um sie zu erlösen. In ihr trifft man nur sich selbst, seine eigenen Gedan- 
ken, Wünsche und Sehnsüchte, in ihr gilt mehr oder weniger nur der eigene Wille 
und letztlich nur das eigene Wohl. Man gibt im Grunde nichts auf, man opfert 
nichts, man verläßt nichts; man kennt darum auch nicht das Ärgernis und die Tor- 
heit des Kreuzes, man kennt nicht den Tod des selbstsüchtigen Herzens, diesen ach 
so schweren und schmerzlichen. Es ist, als müsse Gott einem dienen, und als habe 
man seine unergründlichen Geheimnisse in sich hineingezogen. Sie verlieren dadurch 
ihre Unabhängigkeit vom subjektiven Erlebnis oder Bedürfnis des Menschen, ihren 
Absolutheitsanspruch. 

Vielleicht ist diese Haltung nicht immer so ausgesprochen und klar zu finden, wie 
sie hier dargestellt wird und dargestellt werden muß, aber sie ist da, sie ist heute 
sogar häufig da, bei Unverheirateten mehr als bei Eheleuten, bei Gebildeten mehr 
als bei einfachen Menschen. Mögen sie alle noch so tiefe Gedanken hegen, mögen 
sie es selbst so weit im Gebet gebracht haben, daß der dreifaltige Gott ihnen gegen- 
wärtig ist, und als ob sie noch einmal mit dem Herrn über diese Erde wandelten, 
nur in dem Maße werden sie des göttlichen Lebens teilhaftig, als sie sich selbst und 
ihre eigene Welt lassen, als sie die Not der anderen sehen und das Letzte mit ihnen 
teilen, als sie Gott nicht mehr für sich haben wollen, und ihr ganzer Sinn dahin geht, 
Christus, dem Herrn, auf seinem Gang in den Tod nachzufolgen. Andernfalls ver- 



246 Friedrich Wulf 

fielen sie einer großen und unheilvollen Täuschung und blieben in sich selbst 
befangen. 

Schwerer als die Grundsünde dieser ersten Gruppe wiegt die der zweiten. Sie 
umfaßt diejenigen, die schon einmal klar erkannt haben, wohin die Gnade ruft, 
und die darum diesen Ruf nicht mehr mißdeuten können. Vielleicht sind sie Gott 
schon ein paar Schritte entgegengegangen; aber als sie spürten, was sie damit zu- 
gleich an irdischen Gütern und Sicherheiten lassen mußten, sind sie wieder zurück- 
geschreckt. Es ging ihnen wie dem reichen Jüngling. Als dieser Jesu •Wort hörte, 
ging er traurig von dannen; denn er besaß ein großes Vermögen" (Mt 19, 22). Es 
gibt sehr viele unter uns, die aus dem gleichen Grunde traurig sind. Gottes Ruf ver- 
folgt sie und ihr Gewissen beunruhigt sie, weil sie sich diesem Ruf versagt haben 
und noch versagen. Vielleicht schlägt die ursprüngliche Liebe und Begeisterung in 
Haß oder Gleichgültigkeit um. Nicht selten suchen solche Christen aber auch ihr 
religiöses Leben zu steigern, um sich vor ihrem eigenen Gewissen und vor Gott zu 
rechtfertigen. Eine Weile und bis zu einem gewissen Grade mag es ihnen gelingen, 
sich auf diese Weise zu verstecken; aber zur Ruhe kommen sie nie. Ihr religiöses 
Leben behält etwas Unechtes. Der Grund ihres Herzens ist irgendwie unwahrhaftig. 
Sie stecken auch ihre Mitmenschen an, sind rechthaberisch und unduldsam und wol- 
len alle auf ihren Weg ziehen. Viel Ungutes in unseren Gemeinschaften geht auf 
diese Menschen und ihre Grundsünde zurück. 

Der konkrete Anlaß zu dieser Sünde ist ganz verschieden. Man wind mit den For- 
derungen der Offenbarung nicht fertig, aber man will es sich nicht eingestehen und 
gibt darum all seinem Tun eine religiöse Begründung (und wie sollte man sie nicht 
finden?). Man verweigert Gott das, was er von einem fordert und wählt sich sein 
Opfer und sein Kreuz selbst. Man kommt der Berufung zum Priestertum, zum Or- 
densstand oder überhaupt zu einem vollkommeneren Leben nicht nach, man ver- 
scherzt sie und redet sich ein, man könne Gott in jedem Stand und auf jede Weise 
dienen. (Selbst dann, wenn einer aus triftigen Gründen und nach dem klugen Urteil 
anderer vom Weg zum Priestertum oder zum Ordensstand wieder zurücktreten 
müßte, bliebe der einmal ergangene Ruf zum •Mehr", wenn er echt war, durchaus 
bestehen.) Überschaut man einmal das Leben, dann erkennt man, daß es viele Gele- 
genheiten gibt, dem Gott der Gnade und des übernatürlichen Lebens auszuweichen. 
Auch wenn es sich nur um kleine und alltägliche Dinge handelt, so kann doch die 
Häufigkeit der Fälle die Abschnürung des Herzens verdichten und zu einer grund- 
sätzlichen Haltung werden lassen. Damit aber wäre die Grundsünde da, von der 
wir hier sprechen. 

Wie der Anlaß, sich Gott zu verweigern, sehr verschieden sein kann, so auch die 
Art und Weise, sich vor ihm zu verstecken und das Gewissen zu beruhigen. Man 
tut das eine oder andere im religiösen Leben, gleichsam als Abschlagszahlung, um 
nicht die ganze Summe zahlen zu müssen. Man geht werktags einmal zur hl. Messe, 
macht eine Wallfahrt mit, gibt ein Almosen oder unterstützt ein caritatives Werk. 
Oder man steigert sich in ein intensives religiöses Leben hinein, das der Seelen- 
lage gar nicht entspricht, und redet sich ein, daß es Gott so wohlgefällig sei. Man 
häuft die Gebete, geht täglich zur hl. Messe und zur hl. Kommunion, betet das ganze 
Brevier oder Teile desselben und ist bei allen religiösen Veranstaltungen dabei. 
Bei  all  dem will  man  aber dennoch nicht  das  eigene Tun betont wissen. Im 



Die Gmndsünde des Christen 247 

Gegenteil, man lobt das beschauliche Gebet, das keine Methode und keine bestimmte 
Zeit kenne, vor der täglichen Betrachtung. Man weist auf die Liturgie hin, auf die 
hl. Messe und die Sakramente, deren Wirksamkeit nicht auf den Taten des Men- 
schen, sondern einzig auf der erlösenden Tat Christi beruhe. Uns komme es nur 
zu, das Geheimnis von Tod und Auferstehung Christi gläubig aufzunehmen. So 
sehr man in den letzten Jahren darauf hingewiesen hat, daß der gnadenhaften 
Anteilnahme am Leben und an der Verherrlichung Christi im Sakrament auch die 
Verwirklichung im täglichen Leben folgen müsse, wie auch bei Paulus jeder indika- 
tivischen Aussage eine imperativische folge, so wenig ist diese Erkenntnis doch zum 
Allgemeingut derjenigen geworden, die eifrig am liturgischen Leben der Kirche 
teilnehmen. - Wie die einen zur Beruhigung ihres Gewissens ihr persönliches reli- 
giöses Leben steigern, so stürzen sich wieder andere in die kirchliche oder carita- 
tive Arbeit und halten sich bald für unentbehrlich in ihrem Bereich und ihrem 
Umkreis. (Es ist nur zu sehr bekannt, wieviel verhinderte Priester- und Ordens- 
berufe in dieser Arbeit heutzutage stehen.) Die Unechtheit ihres Wirkens ist aus 
dem Mangel an Selbstlosigkeit, an der Unfähigkeit, vor anderen zurücktreten zu 
können, ersichtlich. Sie sprechen viel von sich selbst und der Wichtigkeit ihrer Arbeit 
und suchen Einfluß zu gewinnen. Es fehlt der eigentliche seelsorgliche Impuls, das 
Gedrängtwerden von innen her. - Selbstverständlich kann sich alles, was hier gesagt 
wurde, auch innerhalb des Priester- und Ordensberufes abspielen. Die Kluft zwi- 
schen dem, wozu Gottes Gnade ruft, und dem, was der Mensch tut, ist hier wegen 
der größeren Verpflichtung im allgemeinen sogar noch tiefer und wirkt sich unheil- 

voller aus. 
Wie weit in vielen der hier geschilderten Fälle von einer wirklichen Schuld 

gesprochen werden kann, ist schwer zu sagen. Es wird hier wie überall sein, daß 
Schuld und Schicksal unlöslich ineinandergreifen, heute mehr denn je. Denn der 
Mensch unserer Tage ist oft äußerlich und innerlich so stark belastet, daß er schon 
unruhig wird, wenn er nur die unmißverständlichen Forderungen Christi vernimmt, 
wenn er von Schuld und Verantwortung hört. Er kann sich nicht binden und ist zu 
schwach, sich vorbehaltlos Gott zu übergeben. Das ist wohl auch der tiefste und 
eigentlichste Grund für das außerordentliche Zurückgehen unserer Priester- und 
Ordensberufe, so sehr auch andere Gründe dabei mitspielen. Wer darum 
heutzutage die Botschaft vom Kreuz, vom Sterben und Sich-Lassen als dem Weg 
zur Herrlichkeit des Vaters kündet, der ist dem Widerspruch ausgesetzt. Dennoch 
darf von der Substanz des Evangeliums nichts fortgenommen werden, mag es auch 
beim ersten Hören noch so hart und unverständlich klingen. Wer Gott glaubt und 
auf das Wort seiner Verheißung hin wie Abraham das Land seiner Väter verläßt, 
der wird eine neue und bessere Heimat finden, der wird das Wort Christi bestätigt 
sehen, daß er für das, was er verließ, das Hundertfältige empfing und das ewige 
Leben erbte (Mt 19, 29). Der Grundsünde des Menschen, der sich dem persönlichen 
Anruf Gottes verweigert, steht die Grundherrlichkeit gegenüber, die dem Glauben- 
den zuteil wird: Er selbst, der dreifaltige Gott und die Gemeinschaft mit Ihm in 

Ewigkeit. 




