
Der moderne •Deismus" und seine Überwindung 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Das Christentum ist eine theistisdie Religion, und wir Christen sind Theisten: wir 
glauben •an den einen Gott, den allmächtigen Vater, Schöpfer des Himmels und 
der Erde, aller sichtbaren und unsichtbaren Dinge". Außerdem lehrt das Christen- 
tum, daß alles, was Gott geschaffen hat, Mensch und Welt, in Gott ist und von ihm 
im Dasein erhalten wird. •Denn in ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir" 
(Apg 17,28). Der Christ ist weder Pantheist (alles für gleichen göttlichen Wesens 
haltend) noch Deist (d. h. der Meinung, Gott habe zwar alles außer ihm Vorhandene 
erschaffen, es aber nun sich selbst überlassen, als ferner, unbeteiligter Zuschauer). 
Insofern kann innerhalb der christlichen Welt, soweit sie ihren Namen verdient, 
nicht von der Notwendigkeit, Deismus zu überwinden, die Rede sein. 

Außer der im Bewußtsein getragenen, mit Mund und Herz bekannten Wahrheit 
kommt im Leben aber noch ein Zweites in Betracht; man könnte es den Grund- 
zustand des Menschen nennen. Dieser kann anders sein, als das Bewußtsein es meint 
und wünscht, und nicht nur wegen der überall fortwirkenden Folge der Erbsünde 
wertmäßig hinter dem bewußt Gedachten, Geglaubten, Erstrebten zurückbleiben, 
sondern einen unerkannten Eigenherd von Intentionen darstellen, für die das bewußt 
oder auch wesentlich Geglaubte nicht mehr die zureichende Bezeichnung ist. Be- 
wußtseinsmäßig, glaubensmäßig sind wir Christen •theistisch" gesonnen; unserem 
Gesamtzustand aber kommt trotzdem weithin die Kennzeichnung •deistisch" näher. 
Karl Marx nannte das Christentum (im ganzen fraglos mit Unrecht, im Hinblick auf 
viele einzelne Menschen aber gewiß mit Recht) einen •ideologischen Überbau" im 
Leben. Ein solches Wort kann Anlaß zur Selbsterkenntnis sein, und wer diese Selbst- 
erkenntnis übt, wird vielfach gewahr, daß er, ungeachtet seines bewußt bekannten 
und gepflegten Theismus, im Sinne der Tiefenpsychologie auch den Namen eines 
Deisten verdient. Wir verhalten uns nämlich weithin wie Deisten und treten der 
Umwelt in praxi so gegenüber, als sei nicht allein alles in Gott, sondern als sei die 
Welt von Gott verlassen, bloße Natur, ohne göttliche Wirksamkeit, ohne göttliche 
Durchdringung. 

Der also vorhandene Deismus kann auf zwei Wegen überwunden werden, erstlich 
durch die Pflege alles dessen, wozu die Kirche uns anhält, dann aber auch durch die 
Pflege einer anderen, bewußteren Naturbeziehung, als sie heute gang und gäbe ist. 
Wie das gemeint ist, soll das Folgende zeigen. 

Nach dem eindeutigen Zeugnis der Religionsgeschichte ist der Deismus keine 
ursprüngliche religiöse Erscheinung. Die Religionen der Primitiven zeigen vielmehr, 
daß man Gott nicht nur als Werkmeister, sondern auch als Durchdringer und Erhalter 
der Welt erlebte und ihn sich so vorstellte. Der Deismus ist erst eine Spätform in 
der Geschichte der Religionen, ja, eine Verfallserscheinung des christlichen Offenba- 
rungsglaubens. Name und Begriff entstammen der Aufklärung des 18. Jahrhunderts. 



Der moderne •Deismus" und seine Überwindung 249 

Damals erlebten viele (Philosophen und Naturwissenschaftler) die Welt nicht mehr 
als von Gott, ihrem Schöpfer durchdrungen. Die Glaubenskraft hatte der bloßen 
Vernunft das Feld geräumt. Die Ursachen hierfür waren vielfältig. Geschichtlich 
gesehen läßt sich folgende Entwicklungslinie nachweisen: 

Von der Zeit des Humanismus an hat sich der Menschengeist zunehmend selbst- 
herrlich erkennend der Welt zugewandt; die Erde wurde in mancher Hinsicht mehr 
und mehr entdeckt. Kräfte des Enthusiasmus, die noch im Spätmittelalter göttlichen 
Dingen, den Geheimnissen der Offenbarung und dem Wirken Gottes in der Welt 
galten, wurden nun immer unmittelbarer der Erde geweiht. Dies mochte zunächst 
dem Schöpfungsauftrag Gottes entsprechend erscheinen; in der gesteigerten Würde 
des Menschen hätte sich die Größe des Schöpfergottes zeigen können. Erst heute 
kann man absehen, wie sehr die •Eroberung" der Welt auf Kosten des Glaubens, 
auf Kosten des Christentums, auf Kosten des Gottes-dienstes geleistet und erreicht 
worden ist. 

Diese Eroberung der Welt war originaliter Sache weniger, führender Geister. 
Durch diese wurde aber die Gesamtheit mehr oder minder mitbestimmt. Die Seelen- 
haltung, in der die Inauguratoren lebten, verbreitete sich und wirkte ins Allgemeine 
über, und im großen und ganzen gilt heute leider: der Mensch erlebt die Welt als 
etwas Gott gegenüber Selbständiges, von seinem Schöpferwalten nur fernher Zeu- 
gendes, eigenen •Gesetzen" Folgendes; diese Art, die Welt zu erleben, nennt man 
aber deistisch, und zwar ist diese Art offenbar weder zu bändigen noch zu durch- 
dringen von dem, was als Glaube, was als Theismus bekannt und gepflegt wird. 
Noch im Spätmittelalter hat es den heutigen Begriff der •Natur" im Sinne der moder- 
nen Naturwissenschaft nicht gegeben, der verhängnisvoll an die Stelle des Begriffs 
der Schöpfung getreten ist; mit dem Begriff •Natur" gehen aber heute nahezu alle 
um, meist nicht ahnend, was sich bereits in diesem bloßen Wortgebrauch wesentlich 
ausspricht. Wären wir nicht bloß glaubensmäßig, sondern, wenn es so gesagt werden 
darf, seinsmäßig Vollchristen, so würde uns der Ausdruck •die Natur" zuwider sein 
und gemäß allein der Begriff •die Schöpfung". 

Es ist aber noch etwas anderes hinzugetreten: In den letzten 150 Jahren ist zu- 
nehmend die Technik, die Maschinen-•Kultur" über die Menschheit gekommen. Von 
Menschen gerufen, gefunden und gemacht, ist sie dennoch mehr und mehr als Macht 
aufgestiegen, vor der sich die Menschheit trotz ihrer •Segnungen" nicht mehr zu 
retten weiß. Das Wort aus Goethes Zauberlehrling ist wahr geworden: •Die ich 
rief, die Geister, werd ich nun nicht los!" Goethe sprach noch von •Geistern", die 
gerufen worden sind; die meisten Menschen halten irrigerweise das Technische nur 
für eine mechanische, geistlose, restlos in Menschenmacht befindliche Sache, was es 
doch nur teilweise ist. Wahr aber ist dies: Zu der allem Menschenwirken vorgege- 
benen Welt der göttlichen Wirksamkeit, zur Welt der Offenbarung und zur Welt 
der Schöpfung (•Natur" - Stein, Pflanze, Tier, Menschenwelt) ist ein neues Reich 
hinzugekommen, das Reich der Maschinen, des Technischen, in dem nicht nur mensch- 
liche Geistigkeit waltet, sondern auch eine antigöttliche und untermenschliche, eine 
negativ-positive Macht der Zerstörung, durch die sowohl das menschliche Bewußt- 
sein wie der allgemeine menschliche Zustand, auch der Christen, auch der Gläubigen, 
mitbestimmt wird. Die Technik, theoretisch gesehen, enthält allerdings in sich nichts 
Schlechtes. Das hier Gemeinte aber kann mit folgendem Hinweis deutlich gemacht 



250 Dr. Bernhard Martin 

werden. Kurz vor dem Ausbruch des letzten Krieges sagte mir einmal ein Bekannter 
im Anblick einer Reihe von großen Geschützen: •Diese Kanonen wollen doch schie- 
ßen!" Was heißt hier •wollen"? Die einzelnen Eisenteile wollen selbstverständlich 
nichts, aber wie man den Eindruck haben kann, daß die Kriege nicht nur von schlech- 
ten oder fahrlässigen Einzelmenschen gemacht, sondern auch von einem, auf Zer- 
störung des Menschlichen sinnenden bösen Geist angefacht werden, so kann man 
auch den Eindruck haben, daß hinter der modernen Technik ein inspirierender 
böser Geist steht, der sehr wohl weiß: •Der mit den technischen Errungenschaften 
umgehende Mensch ist, aufs Ganze gesehen, der entstehenden Gefahr nicht gewach- 
sen, und wenn der Mensch, statt in der göttlichen Schöpfung, mehr und mehr in seiner 
eigenen, eben der Maschinenwelt, lebt, so wird er sich nahezu mit Notwendigkeit 
von Gott abkehren!" Mit dieser Tatsache sollte man wach und nüchtern rechnen. 

Der •Deismus", von dem hier gesprochen wird, findet hier eine allermeist un- 
durchschaute, tief und tiefer wirkende Nahrung. Eisenbahnen, Radioapparate, 
Schreibmaschinen usw. sind nicht nur Gebrauchsgegenstände, sie sind wesenbil- 
dende, genau unwesenbildende Kräfte, mit denen nur derjenige ohne seelischen 
Schaden fertig wird, der ihre Wirkensweise, ihren Ursprung, ihre Intention, die 
mit ihnen gegebene Gefahr erkennt. Das soll nicht heißen, man solle sich gegen die 
Welt der Technik grundsätzlich isolieren, wohl aber, man solle die Gefahr, die sie 
bedeutet, sehen und nach Mitteln zu ihrer Überwindung ausschauen. 

Feinfühlige Menschen spüren den Unterschied der Wirkensweise etwa des Autos, 
des elektrischen Staubsaugers, der Schreibmaschine einerseits und eines Pferde- 
wagens, eines Besens, eines Federhalters andererseits sehr wohl, und wie zwischen 
den Genannten so zwischen allem ihnen Entsprechenden. Hiermit ist nicht auf ästhe- 
tische und praktische, sondern durchaus auf geistige Belange gewiesen. Die Maschine 
entfremdet uns der Schöpfung. In dem Umgang mit der Technik liegt darum eine 
Verführung zum - Deismus, und indem der Mensch sich mit dem Reich der Technik 
verbindet, atmet er - deistischen Geist ein und sieht im Gefolge Stein, Pflanze, Tier 
und die gesamte Schöpfung anders an, als es sein sollte, als es der Fall wäre, wenn 
der Theismus uns ungebrochen und total bestimmte, wenn wir nicht die •Natur", 
sondern die •Schöpfung" (nicht bloß dächten und glaubten, sondern) erführen. Je 
weniger aber der Mensch auf die Infektion mit deistischem Geist achtet, um so mehr 
wird er sein Opfer. Deswegen muß dieser Geist als Gegner des christlichen Lebens 
erkannt, und deswegen muß ihm Widerstand geleistet werden. 

II. 

Es ist selbstverständlich, daß dem deistischen Geist vor allem dadurch entgegen- 
gewirkt werden kann, daß der theistische gepflegt wird. Mit welchen Mitteln das 
geschieht, ist jedem Christen bekannt; es braucht hier nur angedeutet zu werden. 
Vor allem ist Leben mit und in der Kirche vonnöten, Teilnahme an der Liturgie, 
Gebet, Umgang mit dem Neuen Testament, Aufschau zu großen christlichen Ge- 
stalten. Das wirkt auf das Lebensganze über. Hinzukommen die aszetischen Übun- 
gen. Wichtig ist in diesem Zusammenhang vor allem, daß durch all dies ein lebendi- 
ges Verhältnis zur Schöpfung, zum alles durchwirkenden Schöpfergott eingeübt 

werden kann. 



Der moderne •Deismus" und seine Überwindung 251 

So ist z. B. das Eintauchen in die Wirksamkeit der Sakramente, zuvörderst des 
Altarsakramentes, aber auch der Sakamentalien, in dieser Hinsicht von größter Be- 
deutung. Denn sowohl bei den Sakramenten wie auch bei den Sakramentalien han- 
delt es sich, ganz allgemein gesprochen, um eine Wirksamkeit göttlichen Geistes im 
Stoff. Jedes Sakrament, aber auch noch jedes Sakramentale steht und wirkt im Zei- 
chen des •Et incarnatus est"; darum aber handelt es sich hier, daß die stoffliche 
Welt, die •Natur", nicht als Feld selbständiger, nur-selbständiger, tragisch-selb- 
ständiger Wirkungen erfahren werde, sondern als Feld göttlich-geistiger Wirkun- 
gen. Das ist sie in Wirklichkeit zweifellos; wir aber sollen das nicht nur für wahr 
halten, sondern auch lebendig zu erfassen suchen; wir hoffen ja auch mit Recht, daß 
jede Kommunion in uns selbst bis ins Leibliche wirkt (•prosit mihi ad tutamentum 
mentis et corporis"). Der Menschenleib ist aber gegenwärtig leider nahezu das 
einzige Element der Schöpfung, in dem wir gemeinhin göttliche Wirksamkeit im 
Stoff nicht nur reflex erkennen, sondern irgendwie auch erfahren. (Ob diese Erfahrung 
näherhin platonisch-augustinisch oder aristotelisch-thomistisch gedeutet wird, spielt 
für unseren Zusammenhang keine Rolle.) Daß wir sie wesentlich nur hier erfahren, 
liegt jedoch nicht an Gott und nicht an der •Natur", sondern an der Beschränktheit 
unseres Wesens, wie es unter der unerkannten Fahne deistischer Infektionen ge- 
worden ist. In dem Maße nun, in dem man durch das Sakrament göttliche Wirksam- 
keit im Stoff erfährt, bildet sich auch das allgemeine Organ für das Entsprechende 
draußen und überhaupt; man wird dann zunehmend in der Sonne nicht nur einen 
Gasball, in einem Baum nicht nur Kubikmeter Holz, in einer Wolke nicht nur 
chemische Stoffe sehen, sondern Ausdruck des göttlichen Geistes, und zwar nicht nur 
des göttlichen Geistes, der sie geschaffen hat, sondern des göttlichen Geistes, der in 
ihnen gegenwärtig wirkt, des göttlichen Geistes somit nicht im deistischen, sondern 
im theistischen Sinn. Warum konnte der hl. Franziskus die Wesen der •Natur* 
seine •Geschwister" nennen? Und warum konnte Ignatius v. Loyola betrachten, 
•wie alle Güter und Gaben von oben herabsteigen, sowie auch meine beschränkte 
Kraft von jener höchsten und unendlichen dort oben ..., gleichwie von der Sonne 
die Strahlen ausgehen und von der Quelle die Wasser" (Geistliche Übungen 237)? 
Weil ihnen die moderne geistlose Betrachtung noch ganz fernlag, weil sie das 
Organ für - Wesen besaßen, weil ihnen nicht nur der Menschenleib, sondern die 
ganze Schöpfung von waltendem göttlichen Geiste zeugte. Und warum empfänden 
wir es als Phrase, wenn heute ein Zeitgenosse in franziskanischer Art die Natur- 
wesen geschwisterlich nennen würde? Weil wir nicht das Zutrauen haben, daß ein 
Zeitgenosse, wenn es mit diesem präzisen Ausdruck gesagt werden darf, von deisti- 
schem Geist genügend frei sei. Ist dem aber so, so ist deutlich eine Gefährdung des 
Menschenwesens auch von dieser Seite vorhanden. Mit Hilfe alles Angedeuteten 
und in seinem Sinne kann der Gefahr grundsätzlich begegnet werden. 

Und noch ein Zweites: Auch diejenigen, die mit Ernst auf der Bahn des Glaubens, 
der Hoffnung, der Liebe fortschreiten, kommen höchst selten zu einer lebendigen 
Erfahrung der uns umgebenden Schöpfung als Ort gegenwärtig göttlicher Wirksam- 
keit. Sie dehnen zwar das religiös-moralische Verhalten von den unsichtbaren Din- 
gen auf die sichtbaren aus und können sowohl der menschlichen wie der nicht- 
menschlichen Umwelt gegenüber höchst verantwortlich sein. Wer aber kann sagen, 
er habe den im Grund gott-losen, deistischen Begriff von •Natur" innerlich gänzlich 



252 Dr. Bernhard Martin 

überwunden und erfahre die Wesen draußen geschwisterlich als Offenbarung des 
göttlichen Waltens, hier und jetzt, ohne Hypothese und Theoreme, tatsächlich? Arn 
meisten wird Natürlich-Außermenschliches noch in den Gestalten der Blumen als 
göttlich-sprechend erfahren, aber wer z. B. die Psalmen daraufhin aufmerksam an- 
sieht, kann nicht daran zweifeln, daß deren mächtige Naturbilder einer intensiveren, 
einer geistigeren Haltung und Offenheit entsprungen sind, als der neuere Mensch sie 
besitzt. Auch hier hat man es mit einem Sonderfeld des fortwirkenden Sündenfalles 
zu tun, mit einem, das erstens gesehen werden will, das aber zweitens auch Auf- 
gaben bietet, die nicht abseits der strengen Christusnachfolge liegen, sondern zu ihr 
wesentlich hinzugehören. Denn unsere neuere, kühle, distanzierte, geistlose •deisti- 
sche" Art, die Welt zu erleben, entspricht nicht der göttlichen Wahrheit, sondern 
nur der modernen menschlichen •Geistigkeit". Auch hier gilt ein •Metanoeite!"; und 
dieses •Metanoeite!" gilt auch denen, die durch die rechte Pflege der Gottes- und 
Menschenbeziehung auf der Bahn des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe wan- 
deln. Es ist möglich und nötig, gegen den modernen •Deismus" durch die Pflege 
einer bewußt geübten Naturbeziehung anzugehen. Deren Sinn aber liegt nicht im 
Raum des Ästhetischen, Subjektivistischen, Praktischen, sondern im Raum der 
Wahrheit. Die Wahrheit - so ist uns verheißen worden - macht uns •frei". Zu der 
Welt der Wahrheit gehört auch (oder sollte auch gehören) unser Verhältnis zur gött- 
lichen Schöpfung, die in Wahrheit nicht gottverlassen, sondern gottdurchdrungen ist. 

III. 

Christentum ist wesentlich Nachfolge Christi; es gibt keine wesentlich christliche 
Aufgabe, die sich nicht aus dem Sein und Wirken des Gottmenschen ableiten ließe. 
Läßt sich die hier gemeinte Naturbeziehung aus Christi Wesen ableiten? Das kann 
bei genauem Hinschauen auf ihn nicht zweifelhaft sein. Als Jesus Christus die Mah- 
nung gab: •Schauet die Lilien auf dem Felde an!", gab er keine bloße und blasse 
Allegorie, sondern einen Hinweis auf die Sprachkraft eines Elementes der gött- 
lichen Schöpfung, und wo immer er Hinweise auf Irdisches und Natürliches gab, er- 
wies er sich als einer, der nicht über die Dinge redet und •treffende Vergleiche" zu 
finden weiß, sondern als ein in der Erfahrung Mächtiger. Es ist lohnend, dem 
Gesamtverhältnis Jesu Christi zur Schöpfung nachzugehen. Wer dies tut, findet 
(selbstverständlich!), daß in Christus nicht eine Spur dessen vorhanden war, was 
der neuen Menschheit als traurige, ungeistige deistische Gesinnung oder Haltung 
eignet. Alle Vergleiche, die er brauchte, alle Hinweise, die er gab, atmen volles 
Leben. Hier steht kein von der Schöpfung abgelöstes, auf Verstandeskräfte be- 
schränktes Bewußtsein einer Welt von •Phänomenen", von •Objekten" der •Na- 
tur" gegenüber, sondern die Wesen sprechen ganz und unmittelbar vom Walten des 
göttlichen Vaters. So die Bemerkung über die Sperlinge, die nicht vom Dache fallen 
können ohne den himmlischen Vater, so der Gedanke über das Mutterwerden, so 
der Hinweis auf Ährenfeld und Unkraut, das Netz des Fischers, die Schafherde 
usw. Wenn es heißt: •Er redete gewaltig und nicht wie die Schriftgelehrten", so ist 
u. a. auch darauf gewiesen, daß er aus dem Geiste Gottes und in dessen Kraft zur 
Offenbarung Gottes in der Schöpfung in lebendigem Verhältnis stand. Seine •Ge- 
walt" zeigte sich nicht nur, wenn man so sagen darf, auf dem religiös-sittlichen 



Der moderne •Deismus" und seine Überwindung 253 

Felde, sondern auch auf dem der - Naturbeziehung. In welcher lebendigen Be- 
ziehung der Gottmensch zur •Natur" stand, ist vor allem in seinen Wundern deutlich 
geworden (Stillung des Seesturmes, Brotvermehrung, Einsetzung der heiligsten 
Eucharistie). 

Nun ist es selbstverständlich kein unmittelbares Ideal des Menschen, der •Gewalt" 
Christi teilhaftig zu werden; denn dies kann dem Menschen allenfalls ansatzweise 
und nur aus Gnade zuteil werden. Aber das Wie der Stellung Christi zu der Schöp- 
fung ernstlich zu beachten, dürfte doch in den Kreis des christlichen Strebens fallen. 
Nämlich deswegen, weil diese seine Stellung irdisches Urbild der dem erlösten 
Menschen wesensgemäßen Ehrfurcht ist. Freilich kommt keine göttliche Offenbarung 
der Offenbarung Gottes in Jesus Christus gleich, aber göttliche Offenbarung ist auch 
die gesamte Natur, die gesamte Schöpfung. Es ist somit eine Verkennung des gött- 
lichen Waltens, wenn die Natur, wenn die Schöpfung abgelöst vom Schöpfer ge- 
sehen, genommen, genutzt oder gar, wie es zunehmend geschehen ist, mißbraucht 
wird. Über die Menschheit ist der Geist des Raubbaues gekommen. Wohin das ge- 
führt hat, ist deutlich, am deutlichsten sichtbar in der Kriegs-•Führung". Hätte die 
neuere Menschheit den Blick Christi auf Natur oder Schöpfung, so wäre die Mehr- 
zahl der durch Menschen angerichteten Katastrophen unmöglich. Somit ist es wich- 
tig, daß dieser Blick, daß des Gottmenschen Naturbeziehung Vorbild menschlichen 
Strebens sei, und wem anders ist hier Nachfolge möglich als dem Christen? 

IV. 

Was kann getan werden? Es kommt hier als Wirkkraft nicht so sehr in Betracht, 
was das intellektuelle und was das sittlich-religiöse Bewußtsein •denkt" und 
•glaubt"; dieses Bewußtsein ist ja, wenigstens bei den Christen, die ihren Namen 
verdienen, nicht •deistisch". Vielmehr kommt ein tieferes (höheres) zu erbildendes 
Bewußtsein in Betracht, das, zielhaft gesprochen, dem Weltbewußtsein Christi ent- 
spräche. Dieses Bewußtsein wird nicht durch Reflexionen und nicht durch gute Vor- 
sätze innerhalb des bereits entwickelten Bewußtseins erzeugt und genährt, sondern 
durch Übung im Schauen, durch meditatives Bemühen. •Schauet die Lilien auf dem 
Felde an!", das heißt nicht: werft einen flüchtigen Blick auf sie und macht dann eine 
moralische Anwendung auf das Menschenleben; es heißt: ergründet ihr Wesen, 
gebt euch ihrem Eindruck mit Stille, mit Offenheit der Seele hin, laßt ihr Bild, falls 
ihr es in euch einlassen könnt, in euch wirken und reden! - Es muß also zunächst 
das sozusagen immerfort selber redende egozentrische Bewußtsein zum Schweigen 
gebracht werden. Im allgemeinen bringen wir es nur vor dem Heiligen zum Schwei- 
gen, vor einem heiligen Text, einem heiligen Andachtsbild, einem heiligen (liturgi- 
schen) Geschehen in einem sakralen Raum. Die gleiche Stille ist aber vor Naturge- 
bilden möglich, und wer sie aufbringt, wird erfahren, daß in demselben Maße und in 
einer vorher unbekannten Art die Naturgebilde, die Naturwesen zu sprechen be- 
ginnen. Sie sprechen von dem göttlichen Geist, der sie nicht nur einst erschuf, son- 
dern auch jetzt im Leben oder Dasein hält; sie sprechen von dem Seufzen der Kreatur 
wie auch von der Herrlichkeit der Kinder Gottes, an der sie teilnehmen sollen, von 
der Einheit und dem Zusammenhang aller Weltdinge, wie sie Jesus Christus im Be- 
wußtsein trug, von all diesen Wahrheiten, die nicht nur dem Sinnenschein, der 



254 Dr. Bernhard Martin 

Physik und der Chemie, sondern, wenn es so gesagt werden darf, der quinta essentia 
entsprechen. Dergleichen muß der heutige Mensch lernen und üben. Frühere Zei- 
ten brauchten es noch nicht; sie waren der Überwältigung durch den technischen Un- 
geist, den widergöttlichen Maschinengeist noch fern. 

Und wie wird geübt? Das Erste, was sich als Aufgabe ergibt, ist auch hier die 
Sammlung. Unser Bewußtsein ist im allgemeinen der Sammlung, die ihren Namen 
verdient, fern; es springt von einem zum andern oder wird durch die sinnlichen Ta- 
geseindrücke gelenkt bzw. fortgerissen. Diese unfreie Jagd zum Stillstand zu bringen 
und sozusagen die Herrschaft in der eigenen Seele aufzurichten ist daher die erste 
Pflicht. Mancher ist durchaus der Sammlung fähig, solange ihn religiöse Vorstellun- 
gen erfüllen oder ein liturgisches Geschehen anfordert; sich selbst überlassen aber 
ist er der Gedankenzucht ohnmächtig. Nach dieser Kraft der Sammlung (Christus 
besaß sie urbildlich und urkräftig) kann man immer vollkommener streben. Von 
dementsprechenden Übungen ist in dieser Zeitschrift schon öfter die Rede gewesen; 
sie brauchen also nicht wiederholt zu werden; der Aufsatz dient ja der Begründung 
solchen Übens auf einem bestimmten Felde, nicht der praktischen Weisung im be- 
sonderen. Im Sinne unseres besonderen Anliegens kann und sollte die gewonnene 
oder sich bildende Kraft der Sammlung vor allem Einzelgebilden der Natur (Stein, 
Pflanze, Tier usw.) zugewendet werden, und zwar im Sinne des Schauens, nicht des 
Nachdenkens. Der beste der möglichen Vergleiche scheint noch immer der einer 
photographischen Platte zu sein, die einem Objekt ausgesetzt wird. Aufgabe der 
Platte ist es allein, ein Bild aufzunehmen; Aufgabe des Schauenden ist es allein, 
das lebendige Walten des Schöpfergottes aufzunehmen, nicht um eine menschliche 
Ausnahmeleistung zu vollbringen, nicht um des •Erlebens" willen, sondern um des 
Wahrheitsstromes willen, der nur so die Seele erreicht. Was vordem nur •Stück" 
der •natürlichen" Welt zu sein schien, erscheint dann allgemach als Element oder 
Organ in einem göttlichen Organismus; denn göttlicher Organismus ist die •Natur" 
in Wahrheit. Doch genügt es nicht, ihr nur diese Bezeichnung zu verleihen, sondern 
sie so auch zu erfassen. Wir würden sie heute nicht so bezeichnen, wenn sie nicht 
irgendwann, mindestens durch Jesus Christus, einmal so erfahren worden wäre. Ist 
sie aber einmal so erfahren worden, so ist nicht einzusehen, warum sie nun nurmehr 
das Etikett tragen soll, ohne mehr eine gleiche oder ähnliche Erfahrung hervorzu- 
rufen. Und wenn es auch unmittelbar für den der Offenbarung in Christus, 
geltenden Glauben nicht wesentlich ist, ob der Mensch nur •Natur" oder aber 
•Schöpfung" erlebt, so hat es dafür doch mittelbar seine Bedeutung. Die himm- 
lischen Geister, die wir in den Präfationen nennen, von den hl. Engeln bis zu den 
Seraphim, sind nicht weltfern nur um den •Thron" Gottes versammelt, um Ihn zu 
loben; sie haben, wie es auch in manchen Meßformularen zum Ausdruck kommt, ihre 
•Dienste" zu verrichten. Diese Dienste verrichten sie in der Schöpfung, zum Heile 
der Menschen. Sie sind weltbezogen. Es ist zwar gewiß nicht Ziel menschlicher Be- 
mühung, dessen ansichtig zu werden; Ziel menschlicher Bemühung aber sollte sein, 
den furchtbaren, täuschenden und Böses nährenden modernen Ungeist im Hinblick 
auf die •Natur" tätig zu überwinden. Der Ansatz solcher Arbeit liegt im Näch- 
sten und Kleinen, und wer erste Schritte auf dem Weg der Übung des Schauens 
macht, wird die nächsten stets dazu finden. Solches Üben ist nicht nur dem Atheisten 
und Deisten zu raten, sondern auch dem Christen, der zwar theistisch gesonnen ist,. 



Der moderne •Deismus' und seine Überwindung 255 

in undurchschauten Wesensschichten aber, minder oder mehr, atheistische und deisti- 
sche Elemente und Intentionen in sich trägt. Atheisten und Deisten dürften für sol- 
ches Üben auch gar nicht zu gewinnen sein; hier wie in allem fällt die Kernaufgabe 
dem Christen zu. Übrigens ist mit dem hier Vorgebrachten ein Beitrag zu der Frage 
gegeben, wie die oft beklagte Mattheit des modernen •Glaubens" zu überwinden sei. 
Der Glaube ist vielfach nicht deswegen matt, weil ihm nicht genug religiöse Vor- 
stellungen und Antriebe zur Verfügung stünden, sondern weil er in einem See- 
lengefäß gedeihen soll, das zur Umwelt, zur •Natur", zur göttlichen Schöpfung in 
einem ungenügenden, einem unwahren Verhältnis steht. Wenn man Steine nur 
nutzbar, Blumen nur schön, Tiere nur reizend oder verwendbar, Wetter nur ange- 
nehm oder unangenehm, die Sonne nur hell und warm, den Mond nur stimmungs- 
voll, die Sterne nur bewundernswert findet, dann bleibt einem mit Notwendigkeit 
ihre Wesenssprache, die zugleich Sprache Gottes ist, stumm. 

V. 
/ Die Kirche ist der Organismus Christi, und ihre irdische Aufgabe ist es, die Men- 
schen dem ewigen Heil entgegenzuführen. Der Mensch ist zu allen Zeiten ein 
Sünder, der der Erlösung bedarf, und Erlösung finden wir nur durch das Opfer 
Jesu Christi. Deswegen steht im Mittelpunkt des kirchlichen Lebens die Vergegen- 
wärtigung dieses Opfers, die Zuwendung seiner Frucht an die Christgläubigen, 
deswegen auch bleibt der Kern der christlichen Opförfeier durch alle Zeiten hin 
gleich. Nicht gleich bleibt aber die irdisch-menschliche Verfassung, in der die Frucht 
des Christusopfers aufgenommen wird. Im Irdischen gibt es Bewußtseinswandlun- 
gen, weitere Abstürze in die Gottlosigkeit, ungeahnte Verhärtungen des Wesens, 
störende und lähmende Widersetzlichkeiten. Hätten wir nur mit den Bewußtseins- 
inhalten zu tun, so wäre das Leben, und so wäre die Christusnachfolge leicht. Aber 
wir haben es mit unserer Wesensverderbnis zu tun, die sich keineswegs nur in der 
ersichtlich religiös-moralischen Sphäre zeigt, sondern auch an unserem gesamten 
und an unserem Kern-Weltverhältnis. Dieses kann, allen im Bewußtsein gepflegten 
Glaubensinhalten zum Trotz, •deistisch" oder gar atheistisch sein. Daher die Auf- 
gabe, gegen diesen Deismus anzugehen und die Glaubenskraft in Seelenschichten zu 
wecken, die dessen gar sehr bedürftig sind. 

Es gibt übergenug Menschen, an die gar kein Appell, Besinnung zu üben und ein 
wahrhaftes Weltverhältnis herzustellen, mehr gerichtet werden kann. Sie sind die 
Unglücklichen, denen sich vielleicht das göttliche Erbarmen am meisten zuwendet. 
Statt ihrer und für sie mit aber müssen die anderen, denen die Möglichkeit der Be- 
sinnung verblieb, den Kampf um ein christliches Totalbewußtsein führen. •Wem 
viel gegeben ist, von dem wird viel gefordert werden". Wer die durch die Technik 
drohende Gefahr gewahrt, wer in dieser Gefahr den auf die menschliche •Freiheit" 
spekulierenden Inspirator und seine Absichten erahnt, dem kann nicht zweifelhaft 
sein, daß ihm und ihr auch mit anderen Abwehrmitteln begegnet werden muß, als 

' sie vonnöten waren, bevor die Lage und der Zustand der heute •zivilisierten" 
Menschheit so waren, wie sie heute sind. Wesentlich in diesem Kampf ist die Litur- 
gie und alles, woraus sie lebt und was ihr entspricht, nicht unwesentlich aber ist auch, 
der Bedrohung durch alles, was Deismus weckt und nährt, die Pflege der rechten 
Naturbeziehung, d. h. die tätige Wiedererkenntnis der •Natur" als göttlich durch- 
walteter Schöpfung, entgegenzustellen. 




